
 

1 

Giảng Ký Câu Xá Luận Và Tinh Hoa Kinh Luận 

Bài 35 

Giảng giải: Thầy Thích Thiện Trang 

Giảng ngày: 26.03.2025 

Phát trực tiếp trên Kênh YouTube Thích Thiện Trang 

https://www.youtube.com/watch?v=g_ELl1p_a4Y 

mạng xã hội Facebook, Fanpage Thích Thiện Trang: 

https://www.facebook.com/suthaythichthientrang 

 

 Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật! 

  Nam Mô A Mi Đà Phật! 

  Kính chào toàn thể quý vị đồng tu! Hôm nay [là] thứ Tư, chúng ta học bài 

35 của Luận Câu Xá. Hôm nay chúng ta cũng tiếp tục học, có ba phần trong [bộ 

giảng] này: Một phần là kinh tạng, thứ hai là phần Luận Câu Xá, thứ ba là phần 

A Tỳ Đàm bên Nam truyền. Phần kinh tạng gồm có Kinh A Hàm và Kinh 

Nikaya, tất nhiên cũng có những kinh khác nữa, nhưng chủ yếu là Kinh A Hàm 

và Kinh Nikaya. 

  Chúng ta học thì chúng ta phải biết được, phân biệt được rất rõ quá trình 

tu tập. Ví dụ đức Phật nói, chúng ta tu hành thì tu hai pháp: Một là Thiền chỉ, 

hai là Thiền quán. Quý vị mà coi Kinh Nikaya thì sẽ xuyên suốt hơn, đức Phật 

nói vị Tôn giả nào hoặc vị Tỳ-kheo-ni nào, hoặc người tại gia tu Thiền quán, 

đề mục gì, cho nên đắc quả A-la-hán, Tam quả A-na-hàm v.v… Nói chung Thiền 

quán sẽ đưa đến đắc quả, chúng ta thấy rõ ràng trong kinh như vậy. Còn Thiền 

chỉ thì đắc năm Thắng trí (năm loại Thần thông) v.v… Chúng ta học thì chúng 

ta phải phân biệt [được] rõ như vậy, chứ còn không thì cứ mơ mơ màng màng, 

cũng không biết đường nào mà tu. 

https://www.facebook.com/suthaythichthientrang


 

2 

 Hôm nay xin giới thiệu với quý vị bài kệ khai thị của đức Phật: 

Khai Thị Về Tu Tập Của Đức Phật 

593. Giới hạnh và học nhiều, 

 Như thật nghiên cứu pháp, 

 Thiền quán những sự thật, 

 Ðây hợp Sa-môn đạo. 

594. Tu quán trên vô thường, 

 Tưởng vô ngã, bất tịnh, 

 Không ưa thích tục sự, 

 Ðây hợp Sa-môn đạo. 

595. Tu tập các Giác chi, 

 Thần túc, căn và lực, 

 Với Thánh đạo tám ngành, 

 Ðây hợp Sa-môn đạo. 

 (Kinh Tiểu Bộ - thuộc Tạng Nikaya). 

 Chúng ta thấy tuy là bài kệ này không dài, có ba bài kệ, 12 câu thôi, 

[nhưng] nói lên sự tu tập.  

#Giới hạnh và học nhiều: Thứ nhất là giới hạnh và đa văn (học nhiều). Đầu tiên 

phải có giới hạnh, tức là phải giữ giới, rồi chúng ta phải học. Vì nếu không học 

nhiều thì làm sao biết mà tu. Nhiều đồng tu hiện nay sở dĩ không biết tu hành 

là vì thiếu sự đa văn này, thiếu sự học.  

#Như thật nghiên cứu pháp: [tức là] phải nghiền ngẫm, phải nghiên cứu pháp, 

thì mới tu được. Giống như chúng ta nghe pháp, quý vị nghe xong rồi quý vị 

để đó, thì cũng không được hiệu quả nhiều. Quý vị phải nghe đi nghe lại, ghi 

chép ra những điều quan trọng, tóm tắt lại những điều quan trọng, rồi mình 

thực hành theo.  



 

3 

#Thiền quán những sự thật: là tu Thiền quán về Bốn thánh đế, những sự thật 

là Tứ thánh đế: Khổ đế, Tập đế, Diệt đế, Đạo đế.  

#Đây hợp Sa-môn đạo: đây hợp với con đường của Sa-môn, là con đường ra 

khỏi sanh tử. 

#Tu quán trên vô thường; Tưởng vô ngã, bất tịnh: đức Phật dạy là tu quán trên 

Vô thường, Vô ngã và Bất tịnh, quán tưởng đó. 

#Không ưa thích tục sự: là không ưa thích những việc thế gian. 

#Đây hợp Sa-môn đạo: là hợp với con đường của Sa-môn. 

#Tu tập các Giác chi; Thần túc, căn và lực; Với Thánh đạo tám ngành; Đây hợp 

Sa-môn đạo: tu tập Thất giác chi (nếu hôm nay kịp thì học Thất giác chi, còn 

nếu không thì hôm sau chúng ta sẽ học); #Thần túc là Tứ như Ý túc; Ngũ căn 

và Ngũ lực (Năm căn và Năm lực); Bát thánh đạo. 37 Phẩm trợ đạo cực kỳ 

quan trọng. Đây là hợp với Sa-môn đạo. 

  Đây là lời đức Phật nói. Cho nên tu, tổng cương lĩnh thật ra là chúng ta 

tu đều trong 37 Phẩm trợ đạo. Bất cứ Pháp môn nào mà rời khỏi 37 Phẩm trợ 

đạo, thì đó không phải là Phật pháp. Nên nhớ như vậy! Tứ niệm xứ, Tứ chánh 

cần, Tứ như Ý túc, Ngũ căn, Ngũ lực, Thất Bồ-đề phần, Bát chánh Đạo phần. 

Trong này thì chúng ta đã học được một ít, đó là học về Tứ niệm xứ ở bài 

trước. Tứ chánh cần thì dễ, không có gì, từ từ, chúng ta nhắc lại. Tứ như Ý túc 

có nhắc qua rồi, Ngũ căn (Ngũ quyền: Tín, Tấn, Niệm, Định, Huệ) đã học rồi, 

Ngũ lực thì cũng tương tự Ngũ căn, Thất Bồ-đề phần thì chưa học, Bát thánh 

Đạo phần thì học rồi. Chúng ta đã học được một ít như vậy, mình học từ từ thì 

sẽ đủ. Mới đầu vào mà giới thiệu cho quý vị Phật pháp là như vậy, thì chúng 

ta dễ dàng học hơn rất nhiều. 

  Có đồng tu nói: “Thầy ơi! Thầy ra cả bản có file ghi nữa, con in ra, vừa 

nghe vừa ghi, thì học rất nhanh ạ”. Thiện Trang có [đưa] ra rồi, quý vị lên trang 

web Dieuphap.net có file để quý vị tải. [Quý vị] vào Menu, mục Luận Câu Xá, 



 

4 

có file word và file pdf, hiện nay có tới bài 26 rồi, tuần này Thiện Trang sẽ đưa 

lên bài 27 nữa. Bây giờ chúng ta giảng bài 35, vậy chúng ta chỉ chậm có mấy 

bài thôi. Quý vị sẽ có cả file để quý vị tự in ra mà học. Quý vị cứ mạnh dạn lấy 

những cây bút tô màu, tô vào những chỗ quan trọng để hành. Hoặc quý vị có 

thể dùng những cái [gì đó để] đánh dấu, mình in ra giống như một bản nháp, 

mình dùng cho thoải mái. Đó là cách để chúng ta học. 

  Còn có đồng tu thắc mắc là ngày nào giảng buổi nào? Thiện Trang giảng 

lâu rồi, thứ Tư hầu như cố định giảng Luận Câu Xá, thứ Bảy giảng về Khoa Chú 

Tuyển Giảng. Thứ sáu cách tuần thì chúng ta có Học Phật Vấn Đáp. Thứ Hai có 

một số đồng tu báo cáo lớp học, thì Thiện Trang có trả lời câu hỏi trong khoảng 

một tiếng cuối cùng của lớp học thứ Hai. Thời gian hầu như cố định như vậy 

rồi, cứ 20h tối giờ Việt Nam, quý vị không cần phải thắc mắc. 

  Bây giờ là ban đêm ở Việt Nam, nên dễ buồn ngủ. Để khỏi buồn ngủ, 

Thiện Trang xin giới thiệu một câu chuyện hay một vấn đề nào đó, thay đổi 

không khí cho đỡ căng thẳng, mới vô mà Khổ, Không, Vô thường, Vô ngã, Thất 

giác chi, Bát chánh đạo [thì] khó quá, [mình học] nhẹ nhàng thôi. 

 Thiện Trang xin giới thiệu một vấn đề: 

Vợ Chồng Là Tiên Hay Là Đê Tiện 

 Đây là nói trong kinh. Chỗ này quý vị có gia đình thì quý vị coi, bộ kinh 

này cũng hay lắm. 

Một thời, Thế Tôn đang đi trên con đường giữa Madhurā và 

Verañjā. Và nhiều nam gia chủ và nữ gia chủ cũng đang đi trên con 

đường giữa Madhurā và Verañjā. Rồi Thế Tôn từ trên đường bước 

xuống, đến ngồi dưới một gốc cây, trên chỗ đã được sửa soạn. Các nam 

gia chủ và nữ gia chủ thấy Thế Tôn ngồi dưới gốc cây, đi đến Thế Tôn, 

sau khi đến, đảnh lễ Thế Tôn rồi ngồi xuống một bên. Thế Tôn nói với 

các nam cư sĩ, nữ cư sĩ đang ngồi một bên: 



 

5 

Vào thời xưa, quý vị thấy hình ảnh này khá quen thuộc đúng không? Đức 

Phật đi ở ngoài đường, gặp nam Cư sĩ, nữ Cư sĩ (nam gia chủ và nữ gia chủ, 

tức là vợ chồng), họ đến gặp đức Phật. Đức Phật ngồi nghỉ bên đường, ngồi 

dưới gốc cây để họ tới thỉnh pháp, họ nghe pháp. Quý vị thấy thời nay hình 

ảnh [này] cũng được tái hiện lại, rất quen thuộc. Hồi xưa chúng ta thấy xa lạ, 

nhưng bây giờ thấy quen thuộc. Rất giống! Đức Thế Tôn ngồi bên gốc cây và 

những người vợ chồng tới hỏi. Bây giờ đức Phật hỏi họ, chúng ta coi đức Phật 

thuyết pháp như thế nào? 

- Này các Gia chủ, có bốn loại sống chung này. Thế nào là bốn? 

Này các Gia chủ, có bốn loại sống chung, tức là vợ chồng sống chung với 

nhau có bốn loại. Thế nào là bốn? Đức Phật đưa ra. Lâu lâu giảng bài thấp thôi, 

chia sẻ về vợ chồng. Cho nên ngay trong Kinh A Hàm, Kinh Nikaya có những 

vấn đề giảng rất đầy đủ, cần gì phải học Đệ Tử Quy của nhà Nho làm chi cho 

mệt. Học ở trong này còn đầy đủ hơn, rất chính xác, vì đức Thế Tôn giảng lúc 

nào cũng chính xác hết. Bây giờ coi bốn hạng người sống chung là thế nào? 

Đê tiện nam sống chung với đê tiện nữ. Ðê tiện nam sống chung 

với Thiên nữ. Thiên nam sống chung với đê tiện nữ. Thiên nam sống 

chung với Thiên nữ. 

Tức là có nam nữ, chia đôi. Nam thì có Thiên nam và đê tiện nam; [Nữ 

thì có] Thiên nữ và đê tiện nữ. Bây giờ hai vợ chồng sống với nhau là ai? Vậy 

thì có bốn trường hợp xảy ra: Một là Thiên nam sống với đê tiện nữ; hoặc 

Thiên nam sống với Thiên nữ; hoặc đê tiện nam sống với Thiên nữ; hoặc đê 

tiện nam sống đê tiện nữ. Đó là bốn hạng.  

[Đối với] Vợ chồng, đức Phật nói như vậy, quý vị nghe hơi sốc. Nhưng 

thật sự đức Phật luôn luôn nói sự thật. Điều này khác với Đệ Tử Quy, lúc nào 

cũng nói kiểu gì đó. Đức Phật luôn nói sự thật. Quý vị là vợ chồng thì coi mình 

xếp vào hạng nào trong bốn hạng đó. Quý vị thứ đoán thử xem mình là hạng 

nào? Thiên nam sống với Thiên nữ, hay Thiên nam sống với đê tiện nữ, hay 



 

6 

đê tiện nam sống với đê tiện nữ, hay đê tiện nam sống với Thiên nữ. Coi thử 

mình rơi vào trường hợp nào. Đức Phật giảng tiếp, cũng hay đó: 

Và này các Gia chủ, thế nào là đê tiện nam sống chung với đê tiện 

nữ? Đây là trường hợp tệ nhất, hai đê tiện sống chung với nhau đó. 

Ở đây, này các Gia chủ, người chồng sát sanh, lấy của không cho, 

sống tà hạnh trong các dục, nói láo, đắm say rượu men rượu nấu, ác giới, 

tánh ác, sống ở gia đình với một tâm bị cấu uế xan tham chi phối, nhiếc 

mắng chửi rủa các Sa-môn, Bà-la-môn. Còn người vợ cũng sát sanh, lấy 

của không cho, sống tà hạnh trong các dục, nói láo, đắm say rượu men 

rượu nấu, ác giới, tánh ác, sống ở gia đình với một tâm bị cấu uế xan 

tham chi phối. Như vậy, này các Gia chủ là đê tiện nam sống chung với 

đê tiện nữ. 

Ý đức Phật nói: mặc dù vợ chồng sống chung với nhau, nhưng ở đây 

nếu người chồng sát sanh, trộm cắp, tà dâm, nói dối, uống rượu, làm những 

việc ác, sống trong gia đình mà tâm tham chi phối, hay mắng nhiếc chửi rủa 

các Sa-môn, Bà-la-môn (mắng nhiếc chửi rủa những người tu hành). Người 

vợ cũng y chang như vậy. Đó là đê tiện nam sống với đê tiện nữ. Đức Phật nói 

vậy.  

[Quý vị] kiểm tra xem có giống mình không? Mình chắc không đến nỗi 

nào, chắc không phải là đê tiện nữ rồi. Vì dù sao mình cũng không đến nỗi sát 

sanh cỡ đó, không trộm cắp, không tà dâm, không nói dối, không uống rượu, 

không làm những việc xấu ác, tâm không có tham, không có mắng chửi rủa 

những Sa-môn, Bà-la-môn, v.v… 

Thời nay có những người như vậy. Thực sự có! [Họ] chửi những người 

tu hành v.v… Ở nhà chẳng có tu gì hết, mà lên chửi ghê gớm lắm. Chửi những 

người tu hành, làm đủ các trò v.v... Cả [hai] vợ chồng như vậy thì xứng lứa vừa 

đôi, đó là đê tiện nam sống với đê tiện nữ. Đây là lời đức Phật nói, chứ không 



 

7 

phải Thiện Trang nói. Như vậy chắc mình không rơi vào đây, nhưng ở thế gian 

có trường hợp đó. 

Và này các Gia chủ, thế nào là đê tiện nam sống chung với Thiên 

nữ? Người nam thì tệ, nhưng người nữ thì tốt. 

Ở đây, này gia chủ, người chồng sát sanh... (nói chung giống như 

trên: sát sanh, trộm cướp, tà dâm, nói dối, uống rượu, v.v… ) nhiếc mắng chửi 

rủa các Sa-môn, Bà-la-môn (người chồng giống như trên). Còn người vợ từ 

bỏ sát sanh, từ bỏ lấy của không cho, từ bỏ tà hạnh trong các dục, từ bỏ 

nói láo, từ bỏ đắm say rượu men rượu nấu, có giới, thiện tánh, sống ở 

gia đình không với tâm bị cấu uế xan tham chi phối, không có nhiếc mắng 

chửi rủa các Sa-môn, Bà-la-môn. Như vậy, này các Gia chủ, là đê tiện nam 

sống chung với Thiên nữ. 

Chắc trường hợp này nhiều đúng không quý vị? Đó là vợ tu, còn chồng 

không tu. Chồng thì ghê gớm lắm (ở đây không phải là phá giới, vì đâu có giới 

đâu mà phá giới), nào là sát sanh, trộm cắp, tà dâm, nói dối, uống rượu, làm 

những việc ác giới (là làm những việc ác), có tánh ác, sống trong gia đình có 

tâm tham, mắng nhiếc chửi rủa những người tu hành. Còn người nữ thì ngược 

lại, không có sát sanh, không có trộm cắp, không có tà dâm, không có nói dối, 

không có uống rượu, có giới (giữ Ngũ giới, Bát quan Trai giới), tính thiện lành, 

không có tham, không chửi rủa những người tu hành. Như vậy quý vị là Thiên 

nữ, và quý vị sống với đê tiện nam. 

Trường hợp này ngày nay phổ biến, người nữ tu hành đông. Nhưng 

chưa chắc đâu quý vị, Thiện Trang thấy có người nữ tu hành cũng chửi ghê 

lắm, chửi những người tu hành luôn. Cho nên [những người đó] cũng không 

xếp vào đây được. 

Đó là trường hợp thứ hai, trường hợp này chắc thời nay nhiều. 



 

8 

Và này các Gia chủ, thế nào là Thiên nam sống chung với một đê 

tiện nữ? Bây giờ là Thiên nam sống chung với đê tiện nữ. Điều này chúng ta 

cũng tự đoán ra. Ở đây đức Phật nói tắt thôi. 

Ở đây, này các gia chủ, người chồng từ bỏ sát sanh... không có 

nhiếc mắng chửi rủa các Sa-môn, Bà-la-môn. Nhưng người vợ là người 

sát sanh, lấy của không cho... nhiếc mắng chửi rủa các Sa-môn, Bà-la-

môn. Như vậy, này các Gia chủ là Thiên nam sống chung với đê tiện nữ. 

Trường hợp này thì ngược lại. Có nghĩa là người chồng thì tu hành, 

nhưng người vợ không tu, thậm chí còn [làm những việc] như thế. Đúng là 

Thiên nam sống với đê tiện nữ. Cho nên ông chồng nào mà tu, còn bà vợ không 

tu, thì rơi vào trường hợp này. 

Và này các Gia chủ, thế nào là Thiên nam sống chung với Thiên nữ? 

Ở đây, này các Gia chủ, người chồng từ bỏ sát sanh... không nhiếc 

mắng chửi rủa các Sa-môn, Bà-la-môn, và người vợ cũng là người từ bỏ 

sát sanh... không nhiếc mắng chửi rủa các Sa-môn, Bà-la-môn. 

Này các Gia chủ, có bốn loại chung sống này. 

Đức Phật đã nói đủ bốn trường hợp. Trường hợp này thì tốt, cả vợ 

chồng đều tu thì tốt. Như vậy mới gọi là Thiên nam sống chung với Thiên nữ. 

Mình không có được như vậy. Quý vị thấy ai mà rơi vào trường hợp [thứ] tư 

là may mắn. 

Đức Phật đúc kết một bài kệ: 

Cả hai là ác giới, 

 Xan tham và nhiếc mắng, 

 Cặp vợ và chồng ấy, 

 Ðê tiện sống đê tiện. 

 Chồng là người ác giới, 

 Xan tham và nhiếc mắng, 



 

9 

 Vợ là người có giới, 

 Bố thí, không xan tham, 

 Như vậy vợ Thiên nữ 

 Sống với chồng đê tiện. 

Đây là an ủi cho các cô, các cô sống với chồng [không tốt] thì các cô cũng 

là Thiên nữ. Sống với [người] đó cũng không sao, sau mình lên cõi Trời thôi, 

hoặc giải thoát v.v… chứ còn biết sao được. Mỗi người tự lựa chọn một con 

đường mà. 

Chồng là người có giới, 

 Bố thí, không xan tham, 

 Vợ là đê tiện nữ, 

 Chung sống chồng, Thiên nam. 

 Cả hai, tín, bố thí, 

 Sống chế ngự, chánh mạng. 

 Cả hai vợ chồng ấy, 

 Nói lời thân ái nhau, 

 Ðời sống nhiều hạnh phúc 

 Chờ đợi hai người ấy. 

 Kẻ thù không thích ý, 

 Cả hai giới hạnh lành. 

 Ở đây sống theo pháp, 

 Giữ cấm giới đồng đẳng, 

 Cả hai giới hạnh lành, 

 Sống hoan hỷ Thiên giới, 

 Hân hoan được thỏa mãn, 

 Ðúng với điều cầu mong. 

((4.53) Sống Chung 1: Paṭhamasaṃvāsa – Kinh Tăng Chi – Thuộc Tạng 

Nikaya). 



 

10 

  Như vậy ráng làm Thiên nam sống với Thiên nữ. Còn không được thì 

cũng ráng một phía, còn không, hai người [đê tiện] như vậy thì không biết thế 

nào. 

Cho nên quý vị thấy những bài đức Phật giảng luôn phục vụ đối tượng 

chúng sanh. Thấy các cặp vợ chồng tới đảnh lễ, đức Phật nói như vậy, người 

ta nghe cũng chạnh lòng. Người ta về, ai mà là đê tiện nữ hoặc đê tiện nam, thì 

người ta lo sửa thành Thiên nam hoặc Thiên nữ. Quý vị thấy rất hay! Lâu lâu 

Thiện Trang cũng hạ cấp chút, những đề tài này thật ra cần thiết chứ không 

phải là không cần thiết. Chúng ta học thì mới biết. Cho nên là các cô hay các 

ông chồng, nếu lỡ mình rơi vào trường hợp không được như ý thì cũng không 

sao. Hồi xưa cũng có như vậy, đức Phật thuyết như vậy rồi. 

Bây giờ Thiện Trang xin giải đáp một câu hỏi, đó là: 

Làm Sao Để Vợ Chồng Gặp Nhau Ở Đời Này, Đời Sau?(hay là sống 

với nhau ở đời này đời sau) 

Thiện Trang nghĩ là cũng không nhiều đâu, ít người, cũng có tình yêu, 

tình chấp gì đó, mong là đời sau còn gặp nhau, thậm chí đời này sống chung 

với nhau. Có nhiều người nói: “Thầy ơi, con không muốn xa chồng đâu, con 

muốn sống suốt đời với chồng thì sao?” Thì bài kinh này đây, đức Phật sẽ trả 

lời cho câu hỏi đó. Chúng ta theo dõi. 

Một thời, Thế Tôn trú ở giữa dân chúng Bhagga tại núi 

Suṃsumāragira, rừng Bhesakaḷā, ở vườn Nai. Rồi Thế Tôn, vào buổi 

sáng đắp y, cầm y bát, đi đến trú xứ gia chủ cha Nakula, sau khi đến, ngồi 

xuống trên chỗ đã soạn sẵn. Rồi gia chủ cha Nakula và nữ gia chủ mẹ 

Nakula đi đến Thế Tôn, sau khi đến, đảnh lễ Thế Tôn rồi ngồi xuống một 

bên. Ngồi xuống một bên, gia chủ cha Nakula bạch Thế Tôn: 



 

11 

Đoạn này là giới thiệu thôi, có một người tên là Nakula. Đức Phật đến 

[chỗ] cha và mẹ của người đó, tức là nam gia chủ và nữ gia chủ (cha mẹ của 

người đó). Bây giờ người cha bạch đức Phật như thế này: 

- Từ khi nữ gia chủ mẹ Nakula được đem về đây cho con khi con 

còn trẻ tuổi, con không bao giờ biết con có điều gì xâm phạm đến vợ con, 

cho đến ý nghĩ cũng không, chớ đừng nói gì đến thân. Vì rằng bạch Thế 

Tôn, chúng con muốn thấy mặt nhau trong đời này, mà còn muốn thấy 

mặt nhau trong đời sau nữa. 

Ở đây, hai vợ chồng này chắc hạnh phúc lắm, không có gây chuyện gì hết. 

Cho nên là ông này tình chấp dữ lắm, ổng muốn là đời này tiếp tục gặp mặt 

nhau, được sống chung với nhau, và còn muốn đời sau gặp nhau nữa.  

 Quý vị nào muốn dạy con, đứa nào đang yêu, mê tình yêu lắm, thì hãy 

nói rằng: “Trong kinh Phật, đức Phật có dạy, để tụi mày yêu nhau, được đời 

này đời sau gặp nhau hoài. Đức Phật có dạy bí quyết. Bí quyết nằm trong bộ 

kinh này”. Quý vị phải dạy như thế thì tụi nó mới thích kinh Phật được. Chứ 

suốt ngày dạy Khổ, Không, Vô thường, Vô ngã, thì nó chưa tiếp nhận được, 

đúng không? Nhưng dạy điều này thì chắc tiếp nhận được, nó đang yêu nên 

thích. Chúng ta coi thử đức Phật sẽ dạy phương pháp nào, để trả lời cho ông 

này. Ở đây tiếp tục [với] mẹ (Nakula), nữ gia chủ đó. 

Nữ gia chủ mẹ Nakula bạch Thế Tôn: 

Tức là bà vợ cũng nói luôn. Không phải ông chồng nói không [thôi], mà 

bà vợ cũng nói nữa. 

- Bạch Thế Tôn, từ khi con được đem về đây cho gia chủ cha 

Nakula, khi con còn trẻ tuổi, con không bao giờ biết con có điều gì xâm 

phạm đến gia chủ cha Nakula, cho đến ý nghĩ cũng không, chớ đừng nói 

gì đến thân. Vì rằng bạch Thế Tôn, chúng con muốn thấy mặt nhau, trong 

đời này, mà còn muốn thấy mặt nhau trong đời sau nữa. 



 

12 

Tức là cả hai người này thật sự sống hạnh phúc, đến nỗi ý nghĩ cũng 

không gây khó khăn, khó chịu cho nhau, huống hồ chi thân thể. Chắc là không 

có đánh đập gì đâu, chắc chắn là vậy. Cho nên hai người này còn muốn sống 

với nhau đời này và đời sau. Vậy thì làm sao? Quý vị thấy không? Đức Thế Tôn 

giải quyết tất cả vấn đề. Bây giờ, người ta muốn như vậy thì đức Phật dạy. 

Người ta không muốn giải thoát sanh tử, bây giờ người ta muốn yêu nhau, 

sống với nhau tiếp nữa, đời này hạnh phúc và đời sau gặp nhau nữa thì làm 

sao? Bây giờ đức Phật dạy làm sao đây, chúng ta coi thử coi. 

- Vậy này các Gia chủ, khi cả hai vợ và chồng muốn thấy mặt nhau 

trong đời này, và cũng muốn thấy mặt nhau trong đời sau nữa, và cả hai 

người là đồng tín, đồng giới, đồng thí, đồng trí tuệ, thời trong đời hiện 

tại, các người được thấy mặt nhau, và trong đời sau, các người cũng 

được thấy mặt nhau. 

[Điều này] quan trọng! Hai vợ chồng muốn thấy mặt nhau ở đời này và 

đời sau, nói chung là muốn thấy mặt nhau đời này, là đừng ly hôn nhau, đừng 

chia lìa, hoặc là ông chết trước, hoặc bà chết trước, thì quý vị phải làm gì? Ở 

đây đức Phật nói phải [có] bốn điều đồng. Đồng tín tức là cùng niềm tin, mình 

phải tin Tam Bảo. Ví dụ người tin Tam Bảo, [còn] người không tin Tam Bảo là 

rồi đó. Thời nay đa số, vợ tu thì tin Tam Bảo, còn chồng không tin, là rồi xong. 

Thế thì trước sau gì, có thể đời này tan sớm, còn không thì đời sau chắc chắn 

tan. Đời sau tan là khả năng chắc chắn quá lớn rồi, còn đời này đôi khi tan 

luôn. Cho nên vợ chồng không có cùng niềm tin thì không được. 

Thứ hai là đồng giới. Đồng giới là cùng giới. Ví dụ người giữ Ngũ giới, thì 

người kia cũng giữ Ngũ giới; người thọ Bát quan Trai giới, [thì người kia] cũng 

thọ Bát quan Trai giới. Nếu không thì khó gặp nhau lắm.  

Cho nên trong kinh có câu chuyện: [Có] hai vợ chồng, bà đó tu trước, bả 

đi trước, bả lên trời Đao Lợi thì phải. Câu chuyện này Thiện Trang không nhớ 

lắm, kể tạm đại ý nha. Bả lên trời Đao Lợi xong rồi xuống báo mộng cho ông 



 

13 

chồng: “Ráng tu đi ông. Tôi ở trên trời Đao Lợi chờ ông đó. Tôi có lâu đài trên 

này, ông lên đây để mà gặp nhau tiếp”. Ổng nghe nói vậy, ổng mừng quá nên 

ráng tu. Tu một hồi xong bả xuống, báo: “Ông ơi, ông ráng tu đi. Bữa nay ông 

có tòa lâu đài ở trời Tứ Thiên Vương rồi đó, nhưng trời Đao Lợi của tôi trên 

cao hơn, nên chưa được. Ráng tu thêm chút nữa đi, ráng tu nhiều hơn, thọ giới 

nhiều hơn”, kiểu vậy đó. Giống như bây giờ mình khuyên tu Bát quan trai 

nhiều vô.  

Thời gian sau bả xuống nói: “Ôi! Mừng quá ông. Bữa nay ông đã có tòa 

lâu đài ở trời Đao Lợi rồi, mai mốt chúng mình gặp nhau nữa rồi”. Đó là đồng 

giới đó quý vị. Sau một thời gian nữa, bả xuống nói: “Ông ơi ông, ông tu vừa 

vừa thôi, ông tu quá rồi. Bây giờ tòa lâu đài của ông không xuất hiện ở trời 

Đao Lợi nữa, nó đâu mất rồi. Chắc lên trời cao hơn rồi, tôi không lên được. 

Cho nên ông tu bớt bớt, chứ không thì đời sau chúng ta lại không gặp nhau 

nữa”.  

Đấy quý vị thấy, đó là đồng giới. Quý vị thọ Bát quan Trai giới, quý vị tu 

nhiều hơn [thì lên cảnh giới cao hơn], cho nên phải tu ngang ngang nhau thì 

mới gặp nhau nữa. 

Rồi chưa hết! Đó mới có hai yếu tố thôi. Yếu tố thứ ba là đồng thí. Đồng 

thí tức là bố thí ngang ngang nhau. Giống như hai người đi cúng dường, một 

người cúng dường cho A-la-hán, còn người kia cúng dường cho Tu-đà-hoàn, 

thì quả báo khác nhau. Cho nên rủ rê nhau, phải đi cúng dường giống nhau, 

chứ không thì cũng khó. Quý vị thấy nghiệp khó như vậy đó. 

Thứ tư là đồng trí tuệ. Điều này khó nữa, điều này là học pháp, tu hành 

phải ngang nhau. Bốn điều này quá khó, từ đó suy ra đời sau gặp nhau là khó 

nha. Đừng tưởng dễ, rồi chúng ta gặp nhau nữa. Khó! Đồng tu với nhau, đồng 

tín là cùng niềm tin, đồng giới là cùng giữ giới giống nhau, rồi đồng thí là bố 

thí giống nhau, cúng dường giống nhau, rồi đồng trí tuệ. Đồng được thì gặp 

nhau tiếp, không thì khó, đời sau khó gặp nhau.  



 

14 

Cho nên trong gia đình, đoạn này cũng nói ra, là hai vợ chồng muốn hạnh 

phúc muôn đời hơi khó. Muốn không khó thì phải tu giống nhau. Bây giờ vợ 

với chồng không cùng niềm tin, vợ giữ giới, chồng không giữ giới hoặc ngược 

lại. Rồi bố thí, ông chồng keo kiệt, vợ [không] xan tham, giống như Thiên nữ 

với đê tiện nam vậy đó. Rồi trí tuệ cũng không giống nhau, thì đời hiện tại làm 

sao giống nhau được. Cho nên tuy đức Phật không nói ra, nhưng chúng ta hiểu: 

Nếu tan vỡ trong hạnh phúc gia đình là điều đương nhiên, khi hai người không 

cùng bốn điều đồng đó. Cho nên đó là đức Phật ngầm nói như vậy rồi, quý vị 

hiểu chưa? 

Cho nên đừng nói tại sao học Phật mà gia đình tan vỡ. Không đồng bốn 

điều này thì tan vỡ thôi. Đời này không gặp nhau, đời sau không gặp nhau, đức 

Phật có nói rồi. Những người học mà nói ‘học Phật mà ly hôn là đọa Địa ngục’. 

Ở đây, đức Phật rõ ràng, là không cùng [bốn điều này] thì khó gặp nhau, có gì 

đâu. Muốn gặp được nhau là phải cùng bốn điều này. Khó đúng không? 

Cả hai, tín, bố thí, 

 Sống chế ngự, chánh mạng, 

 Cả hai vợ chồng ấy, 

 Nói lời thân ái nhau, 

 Ðời sống nhiều hạnh phúc, 

 Chờ đợi hai người ấy. 

 Kẻ thù không thích ý, 

 Cả hai giới hạnh lành, 

 Ở đây sống theo Pháp, 

 Giữ cấm giới đồng đẳng, 

 Cả hai giới hạnh lành, 

 Sống hoan hỷ Thiên giới, 

 Hân hoan được thỏa mãn, 

 Ðúng với điều sở cầu. 



 

15 

((4.55) Kinh Xứng Ðôi 1: Paṭhamasamajīvī – Kinh Tăng Chi Bộ - 

Thuộc Tạng Nikaya). 

Nghĩa là cả hai phải có niềm tin, phải bố thí, sống chế ngự, rồi chánh 

mạng chứ không phải tà mạng. Rồi hai vợ chồng nói lời thân ái nhau, đời sống 

sẽ được nhiều hạnh phúc. Đây là bí quyết để hạnh phúc, gom lại bấy nhiêu đó 

thôi. Quý vị nhớ là cùng niềm tin đối với Chánh pháp, cùng chịu khó bố thí, 

cúng dường, sống chế ngự, chánh mạng. Rồi hai vợ chồng sống với nhau nói 

lời thân ái, thì được nhiều hạnh phúc. Và người đó yên tâm, không có ai chia 

rẽ được đâu. Rồi cả hai giới hạnh lành, tức là giữ giới; sống theo Pháp (Pháp 

là Phật pháp); rồi giữ cấm giới đồng đẳng thì sống hoan hỉ Thiên giới, tức là 

sau này được lên cõi Trời, điều mong cầu sẽ được. Đó là bí quyết để hạnh phúc 

gia đình. Không làm được vậy thì không hạnh phúc được. 

Quý vị thấy không ạ? Đức Phật dạy những điều đơn giản thôi, đâu có gì 

ghê gớm đâu mà quý vị thấy ghê quá. Cho nên học mấy điều này rõ hơn, còn 

Đệ Tử Quy, học làm sao đủ được mấy điều này, [như] sát sanh v.v… Đệ Tử Quy 

đâu có dạy không sát sanh v.v... Cho nên quý vị thấy Phật pháp hay hơn Đạo 

gia nhiều. Đạo Nho, Đạo gia không bằng được đâu. Đức Phật có [nói] hết rồi, 

chịu khó học trong kinh đi. 

Rồi bữa nay giới thiệu cho quý vị về đạo giải thoát, chứ nãy giờ nói pháp 

nhân gian (nhân thiên). Bây giờ chúng ta tới đạo giải thoát, dẫn cho quý vị một 

câu chuyện để tỉnh ngủ, đó là câu chuyện của một vị Tỳ-kheo-ni thời đức Phật. 

Câu Chuyện Một Vị Tỳ-Kheo-Ni 

Trong thời đức Phật hiện tại (đức Phật Thích Ca), nàng được sanh 

ở Vesālī, con gái của một người chị của võ tướng Sīha. Do vậy, nàng được 

đặt tên là Sīhā, như tên của người cậu của nàng (tức là vị Tỳ-kheo-ni này, 

trước đó tên là Sīha). Khi đến tuổi trưởng thành, nàng nghe bậc Ðạo Sư 

thuyết pháp cho người cậu, Sīhā trở thành một tín nữ và được phép cha 

mẹ cho xuất gia.  



 

16 

Giới thiệu sơ là cô này có một người cậu nổi tiếng là võ tướng. Cô này 

cũng nghe đức Phật thuyết pháp, cổ có niềm tin (gọi là tín nữ), và được cha 

mẹ cho phép đi xuất gia, nên cổ đi xuất gia luôn. Quý vị thấy tuyệt vời chỗ đó. 

Khi nàng tu tập thiền quán, nàng không thể chận đứng tâm tư nàng 

chạy theo những ngoại vật khả ý. Bảy năm bị dày vò, nàng kết luận: “Làm 

sao ta thoát khỏi nếp sống uế nhiễm này. Ta hãy chết, tốt hơn”. Rồi nàng 

cột sợi dây trên cây, đút cổ vào thòng lọng để thắt cổ chết. 

Tại sao Thiện Trang dẫn cho quý vị nghe câu chuyện này? Tại vì nhiều 

người tu [mà] than quá: “Thầy ơi, con nhiều Phiền não quá, tu không được”. 

Thiện Trang nói không phải quý vị không đâu, ai cũng vậy thôi. Nhiều người 

cũng bị đó, điển hình thời đức Phật có một vị Tỳ-kheo-ni, tên là Siha, đi xuất 

gia, tu suốt bảy năm rồi mà cuối cùng vẫn không chặn đứng được tâm tư. Tu 

Thiền quán để đắc đạo A-la-hán mà tu không được. Và suốt bảy năm, cô nàng 

bị những vật bên ngoài không khả ý giày vò, cho nên cô Tỳ-kheo-ni này kết 

luận rằng: “Làm sao ta thoát được nếp sống uế nhiễm này. Ta hãy chết, tốt 

hơn”. 

Quý vị thấy đó là một điều rất đáng tiếc, và đã đi đến việc là thắt cổ. Tức 

là cô treo sợi dây lên cây, để thắt cổ chết, tự sát. Cho nên quý vị đừng buồn. 

Ngay thời đức Phật còn có người làm như vậy. Vậy bây giờ kết cục như thế 

nào? Cho nên quý vị lỡ phiền não quá thì bình tĩnh, nghe hết câu chuyện này 

coi có người đồng cảm với mình. Bảy năm tu nhưng không được gì, mà thời 

đức Phật đó. 

Trong giây phút cuối cùng với sự cố gắng tinh thần chất chứa từ 

trước cho đến nay, nàng cố gắng triển khai thiền quán. Tức là sắp chết rồi, 

nhưng chất chứa tinh thần lắm, nên cố gắng triển khai Thiền quán. 

 Ðối với nàng, đời sống hiện tại thật sự là đời sống cuối cùng, trong 

giờ phút cuối cùng, trí tuệ nàng được viên mãn, và với nội tâm thiền 

quán nàng chứng được quả A-la-hán với pháp tín thọ, nghĩa tín thọ.  



 

17 

Có nghĩa là mặc dù tự sát, nhưng lúc đó nhớ tới Thiền quán. Tại vì học 

bảy năm rồi, ít nhất cũng bảy năm đi xuất gia, nhớ được Khổ - Không, Vô 

thường, Vô ngã. Cho nên lúc thắt dây lên cổ tự sát, do học lâu rồi nên nhớ đời 

là Khổ - Không, Vô thường, Vô ngã, lúc đó thiền quán được. Thiền quán thì 

chứng luôn quả A-la-hán với pháp tín thọ, nghĩa tín thọ. Quý vị thấy hay chưa? 

Cho nên chưa gì hết mà đã bỏ cuộc rồi. Đồng tu hiện nay chưa tu gì mà 

đã bỏ cuộc. Trong khi đó người ta tu đến phút cuối cùng rồi, sắp chết rồi, vẫn 

chứng được A-la-hán kìa. Cho nên Thiện Trang dẫn câu chuyện này cho quý 

vị nghe, chứ quý vị bi quan quá. Mình đã tu gì đâu, người ta tu bảy năm không 

thành tựu kìa. Thời đó xuất gia là tu dữ lắm đó, chứ không phải như thời nay 

tu chơi chơi đâu.  

Cho nên ai biết được, nên ‘tu nhất kiếp ngộ nhất thời’ là vậy đó. Biết 

đâu lúc nào đó, bị một sự gì bức bách quá, một sự khó khăn quá, hay một 

chuyện gì đó xảy ra, thì mình có thể đắc đạo. [Nhưng] phải học nền tảng trước 

đã, chứ không, tới lúc gặp chuyện rồi hốt hoảng sợ chết thì xong rồi. Như cô 

này lúc đó không sợ chết mà triển khai Thiền quán. Quý vị nhớ nha! Lúc đó 

triển khai Thiền quán, là nhớ Khổ - Không, Vô thường, Vô ngã, đời sống khổ 

đau. Nhớ như vậy thì sau đó đắc đạo A-la-hán. Thấy chưa! Chứ không phải tự 

sát là chết đâu. Chưa chết! 

 Mở thòng lọng ra nàng trở về lại Tinh xá. Ðược thành một vị A-la-

hán, nàng sung sướng phấn khởi nói lên bài kệ: 

Tức là [cổ] không chết, thắt cổ nhưng chứng A-la-hán rồi, không chết. 

Mở dây thắt cổ, tự đi về Tinh xá. Bây giờ sướng quá [vì] trở thành A-la-hán 

rồi. Cho nên quý vị thấy câu chuyện hay đó. 

77. Không như lý tác ý, 

 Bị dục tham ám ảnh, 

 Ta trước bị dao động, 

 Không chế ngự được tâm. 



 

18 

Tức là ngài cũng biết nguyên nhân, vì chứng A-la-hán nên biết nguyên 

nhân, là do không như lý tác ý, tức là không theo đúng như kinh Phật dạy mà 

suy nghĩ Chánh niệm, Chánh tư duy không được, cho nên bị tham dục ám ảnh. 

Ta trước bị dao động; Không chế ngự được tâm. 

78. Bị phiền não chi phối, 

 Lạc tưởng ngự trị ta, 

 Tâm ta không thăng bằng, 

 Bị tham tâm chi phối. 

Tức là cổ nói bị phiền não, tâm cứ nghĩ đến chuyện vui. Chuyện vui ngự 

ở trong tâm, toàn nghĩ đến chuyện vui, tâm không thăng bằng, cho nên là bị 

tham chấp. Vui cho nên bị tham chi phối. 

79. Bảy năm sống ốm yếu, 

 Vàng da, dung sắc xấu, 

 Ðêm ngày không an lạc, 

 Ta sống chịu khổ đau. 

Bảy năm tu đến ốm yếu luôn, vàng da, dung sắc xấu, tu không được. Ðêm 

ngày không an lạc; Ta sống chịu khổ đau. 

80. Do vậy ta lấy dây, 

 Ði vào giữa khu rừng, 

 Tốt hơn ta treo cổ, 

 Còn hơn sống hạ liệt. 

Tu mà thất vọng quá, cho nên đi vô rừng, thắt cổ còn tốt hơn sống. 

81. Làm chắc dây thòng lọng, 

 Ta cột ở cành cây, 

 Quàng thòng lọng quanh cổ, 

 Tâm ta liền giải thoát. 

((5.3) Sīhā - Trích Từ Kinh Tiểu Bộ - Thuộc Tạng Nikaya). 



 

19 

Quý vị thấy, cuối cùng cổ được giải thoát. Quý vị thấy hay không? Cho 

nên Thiện Trang nói thích học những bộ kinh hơn. Quý vị thấy nếu học chư 

Tổ Trung Hoa, toàn là người lên rừng khổ hạnh, hoặc là từ nhỏ xuất phát từ 

gia đình rất tốt đẹp. Rồi đi tu, không yêu một cô nào, không yêu một anh nào. 

Chư Tổ Trung Hoa ít có nữ lắm, toàn là nam. Rồi lên tu với toàn thầy nổi tiếng 

ghê gớm, một hồi sau bao nhiêu năm đắc đạo thành Tổ sư. Cuộc đời quá tốt 

đẹp.  

Cho nên chúng ta thấy xa vời quá, ta làm không được. Còn nếu đúng theo 

kinh Phật, ghi lại những chuyện người thật, việc thật đúng thời đức Phật, là 

đủ các loại Phiền não, như trăm dòng suối, trăm dòng sông, nước đục, nước 

trong, nước gì cũng vậy, đổ ra biển. Đức Phật nói hòa vô nước biển, chỉ có một 

vị, đó là vị giải thoát. Cũng vậy, vô trong Phật pháp chắc chắn chỉ có vị giải 

thoát thôi. Nước biển có một vị mặn, thì Phật pháp chỉ có một vị là vị giải thoát. 

Cho nên dù tu dở như vậy, cuối cùng cũng đắc đạo A-la-hán. Quý vị hãy 

tin đi! Học những bộ kinh Phật thì mình mới tin được. Mình thấy ham lắm, ai 

cũng đắc đạo được. Ai vô nghe đức Phật thuyết bài kinh xong, là đắc đạo Sơ 

quả Tu-đà-hoàn, hoặc là đắc Tư-đà-hàm, A-na-hàm, A-la-hán, v.v… Thế mới 

đã! Còn mình hèn yếu quá, [nghĩ]: chỉ có những người Pháp sư, những người 

tu phải thế này thế kia mới thành đạo được, còn mình không có phần. Cho nên 

Thiện Trang nói tại sao nên học kinh của Phật. Còn tới chư Tổ là bắt đầu toàn 

đưa những chuyện tốt đẹp không [thôi]. Mình thấy thiếu những câu chuyện 

khó khăn như thế này. Người thắt cổ tự tử, nhưng cuối cùng cũng chứng đạo 

A-la-hán. Quý vị thấy hay không? 

Hôm nay, giới thiệu câu chuyện Tỳ-kheo-ni, để các cô có niềm tin hơn, 

chứ hồi trước giờ toàn giới thiệu người nam không [thôi]. Có nhiều người nói: 

“Con thưa thầy, con phá thai nhiều quá, con sợ quá!” Thiện Trang nói: quý vị 

phá thai nhiều, đó là chuyện hồi xưa [mình] không biết. Quý vị giết nhiều 

người như ông tướng cướp Vô Não Angulimala chưa? Trong kinh nói là ổng 

giết tới 999 người, rồi sau đó xuất gia đắc đạo A-la-hán. Mình có nghiệp nhiều 



 

20 

hơn ổng không? Rồi có những cô phạm tà dâm, hồi trước làm nghề gì đó v.v… 

Có bằng cô kỹ nữ Ambapali (kỹ nữ vườn xoài) không? Một đêm cổ lấy người 

ta 1000 lượng vàng đó. Nhưng sau khi nghe đức Phật, gặp đức Phật một lần 

thôi, Phật thuyết cho một bài kinh thì cổ đắc sơ quả Tu-đà-hoàn, bỏ nghề luôn. 

Còn cô Tỳ-kheo-ni Vi Diệu, chồng bị rắn cắn chết, con thì đứa bị trôi sông, đứa 

bị hổ ăn thịt, nhà (gia đình) bị cháy chết hết, nên [cổ] bị điên luôn. Rồi khi gặp 

được đức Phật, sau cũng đắc được quả A-la-hán.  

Quý vị thấy không? Như vậy nghiệp của mình đâu đến nỗi đó. Mình cũng 

đỡ hơn, mình cũng tốt mà, căn lành đầy đủ. Tốt như vậy thì mình tu phải ngon 

chớ. Tại sao mình tu dở? Tại vì không học giáo pháp của Như Lai, mà học cái 

gì đâu không v.v... Những trọng tâm đức Phật nhấn vào là Khổ - Không, Vô 

thường, Vô ngã, là Tứ niệm xứ, là Tứ chánh cần, Tứ như Ý túc, Ngũ căn Ngũ 

lực, Thất Bồ-đề phần, Bát thánh Đạo phần. Học những nền tảng căn bản là 

Thiền chỉ và Thiền quán, thì không học. Học mơ mơ màng màng, học chi sâu 

xa cho mệt.  

Giống như hồi xưa lâu rồi, Thiện Trang chợt nhớ là mình học Lục tức 

Phật của tông Thiên Thai để làm gì. Trong khi đó Lục tức Phật đâu có trong 

kinh Phật đâu. Đó là một vị Tổ Trung Hoa sáng chế ra. Vậy thì mình học làm 

chi, học điều đó đâu có giải quyết vấn đề gì. Tại sao mình không dành thời gian 

để học kinh Phật. Học kinh Phật, giáo pháp Như Lai rất là tuyệt vời. Dù có bệnh 

nào thì mình cũng tìm được người tương ưng.  

Quý vị thấy có những người phiền não ghê gớm, trong thời đức Phật như 

Tôn giả Ca Lưu Đà Di, hay là những người như cô Liên Hoa Sắc có hoàn cảnh 

éo le, hay là cô Tỳ-kheo-ni Vi Diệu v.v... đủ các người. Mà khi vào gặp đức Phật, 

gặp giáo pháp của Phật thôi là đắc đạo giải thoát. Thế thì tại sao mình làm 

không được? 

Hoặc là người nghèo như Tôn giả Ưu Ba Ly, một thợ cạo tóc thôi, hèn 

mọn trong nước Ấn Độ thời đó, vào [Phật pháp] cũng trở thành một vị Tôn giả 



 

21 

Ưu Ba Ly đắc đạo A-la-hán. Quá tuyệt vời! Từ hàng vua chúa đến hàng thường 

dân, ai cũng có thành tựu hết. Giàu có như Trưởng giả Cấp Cô Độc cũng thành 

tựu, nghèo khổ không có gì, bần cùng, hay là tệ như ông gánh phân cũng thành 

tựu. Quý vị thấy không? Ai cũng thành tựu hết. Tại sao mình không học giáo 

pháp đó, mà mình học điều gì cao siêu, nói toàn trên trời dưới đất. Mà nói đâu 

có giải thoát được, học riết rồi không giải thoát. 

Cho nên có thời gian thì hãy đọc Kinh A Hàm, Kinh Nikaya đi. Đọc rồi sẽ 

thấy: “Ôi! Rất gần gũi. Đức Phật dạy bao nhiêu điều gần gũi”. Rồi từ từ, học 

xong vững rồi, bắt đầu mình biết trọng tâm, thì mình học kinh điển Đại thừa 

mới vững được. Còn các ngài sáng tác nói văn hóa rất hay, nói văn phong rất 

hay, nhưng thực sự bánh vẽ thì mình không ăn được. Cuối cùng rồi ai khai ngộ 

Minh tâm Kiến tánh đâu? Kể coi. Bao nhiêu người Việt Nam đến giờ, ai khai 

ngộ Minh tâm Kiến tánh đâu? Học bao nhiêu năm rồi, [có] ai ‘đọc thư thiên 

biến, kỳ nghĩa tự kiến’ không? Không có! Càng ngày càng phiền não nhiều hơn 

thì có, đúng không? Cho nên học giáo pháp đức Thế Tôn quan trọng.  

Câu chuyện này hay chưa? Ai thấy mình phiền não nhiều thì nhớ cô Tỳ-

kheo-ni này, bảy năm không chế phục được Phiền não, đến nỗi cô định tự tử. 

Nhưng đến lúc cuối cùng thì sự học đó sử dụng được. Cho nên lỡ có chuyện gì, 

lỡ sắp chết, thì cũng nhớ Thiền quán giùm, biết đâu đắc đạo. Ít nhất cũng đắc 

Sơ quả Tu-đà-hoàn. Trong kinh có rất nhiều câu chuyện những người sắp chết 

đắc được Sơ quả Tu-đà-hoàn. Nên nhớ vậy! 

Cho nên hãy học! Học rồi mình mới thấy. Từ từ Thiện Trang sẽ trích 

nhiều câu chuyện hay hơn nữa. Những câu chuyện như thế này thì mới được. 

Chứ các cô suốt ngày cứ nói Tỳ-kheo, quý thầy [thành tựu] không à. Hôm nay 

giới thiệu luôn cô Tỳ-kheo-ni. Bữa nào giới thiệu những câu chuyện nữa, để 

công bằng, chứ không thì các cô bi quan. Mình không bi quan. Nhớ! Hãy học 

giáo pháp đức Thế Tôn, có nhiều câu chuyện hay lắm. Người giỏi cũng được, 

người dở cũng được, gặp Phật là thành công. Mà ở đây, quý vị thấy là đâu có 

nói là gặp Phật đâu, chỉ có nghe Phật giảng kinh, xong rồi vô tự tu, thời gian 



 

22 

cũng đắc đạo đó thôi. Chứ đâu phải lúc đó sắp chết rồi đức Phật hiện ra thuyết 

cho bài pháp đâu. Cô này tự chứng đó chứ. Miễn mình học cho lâu thì sẽ chứng. 

Cho nên là hãy cố gắng học, tư duy. 

Rồi bây giờ chúng ta tiếp tục vào mục nữa, đó là: 

Tác Dụng Và Tầm Quan Trọng Của Thiền Chỉ Và Thiền Quán (2) – Hai 

Pháp Nên Tu Hành 

Lần trước Thiện Trang đã giới thiệu số (1), hôm nay là số (2), Hai pháp 

nên tu hành. Hôm bữa trước Thiện Trang giới thiệu từ Kinh Nikaya. Quý vị 

nhớ tác dụng của Thiền chỉ và Thiền quán không? Nếu không biết điều này thì 

coi như con đường tu hành không biết gì hết, đặc biệt những đồng tu Tịnh Độ 

là mơ mơ màng màng điều này lắm. 

Tác dụng của Thiền chỉ và Thiền quán ở trong Kinh Tăng Chi lần trước 

nói: Tu tập Thiền chỉ, tâm được tu tập nên đoạn trừ được tham, và cuối cùng 

được Tâm giải thoát. Nói chung là được Tâm giải thoát. Tu tập Thiền quán thì 

cuối cùng được Tuệ giải thoát. Cho nên phải có tu tập cả hai: Thiền chỉ và Thiền 

quán.  

Bây giờ chẳng ai biết tu Thiền chỉ, Thiền quán thế nào hết. Chúng ta đã 

có bài 18, 19 gì đó, Thiện Trang giảng 40 đề mục tu Thiền chỉ. Đó là tu Thiền 

chỉ để đoạn trừ những Phiền não, và giúp cho tâm được giải thoát. Nhưng quý 

vị muốn giải thoát hoàn toàn thì quý vị phải được Tuệ giải thoát. Vì trong Luận 

Đại Tỳ Bà Sa, nếu một vị A-la-hán Tâm giải thoát vẫn có thể thoái chuyển, 

nhưng Tuệ giải thoát thì hết thoái chuyển. Cho nên là phải tu cả Chỉ và Quán.  

Thế nào là tu Chỉ? Thế nào là tu Quán? Chỉ thì có 40 đề mục tu Thiền chỉ, 

đã giới thiệu rồi. Tu quán là gì? Trong đó có thể quán pháp, hoặc là quán Vô 

thường, Vô ngã, Khổ, Không, hoặc là quán Tứ niệm xứ, hoặc là tu Thất giác chi, 

Bát chánh đạo, v.v… Những đề mục quán thì nhiều lắm, nhưng Thiền chỉ thì 

chỉ có 40 đề mục đó thôi, quý vị nhớ như vậy. Những đồng tu như Tịnh Độ thì 



 

23 

không biết tu Thiền chỉ luôn, bây giờ học rồi mà không dám tu, sợ, [nói] phải 

đưa câu Phật hiệu vô, một câu Phật hiệu nhiều công đức v.v… Quý vị tu như 

vậy, quý vị coi thử câu Phật hiệu có nằm trong 40 đề mục tu Thiền chỉ không? 

Không có nha! Quý vị coi đi, không có. 

Trong đề mục tu Thiền chỉ có niệm Phật, nhưng niệm Phật theo cách 

nào? Niệm Phật là niệm công đức của Như Lai (niệm 10 danh hiệu), nhớ danh 

hiệu Như Lai như thế nào, quý vị coi lại bài đó. Rồi niệm Phật theo Kinh Tăng 

Nhất A Hàm, trong bài [trước] Thiện Trang [đã] giới thiệu, đó là tu Thiền chỉ 

hay Thiền quán? Đó là tu Thiền quán. Và có giống với trì danh niệm Phật 

không? Không giống! Nên nhớ như vậy. Cho nên phương pháp trì danh niệm 

Phật đó không có trong Kinh A Hàm. Trong Kinh A Hàm, Kinh Nikaya dạy, 

chúng ta phải niệm theo đúng [cách]. Cho nên không biết mà tu, cứ nghe 

người, cứ y nhân, rồi tu một hồi, cuối cùng không đắc gì thì ráng chịu. Chúng 

ta hãy tu theo Phật, Phật dạy sao thì [mình] tu thế đó. 

Một câu Phật hiệu ở trong Kinh Quán Vô Lượng Thọ nói trừ 80 ức kiếp 

tội chướng trong đường sanh tử, nghe như vậy chúng ta tưởng ngon lắm. 

Nhưng thật ra trong Kinh Quán Vô Lượng Thọ chúng ta đã học rồi, [Thiện 

Trang] đã giới thiệu, có những pháp tu [giúp] diệt vô lượng ức kiếp tội chướng 

trong đường sanh tử, diệt nhiều hơn nữa. Pháp tu trong Kinh Quán Vô Lượng 

Thọ, ở trên nói phẩm vị cao hơn, dễ tu hơn, trong đó có niệm Phật, niệm Pháp, 

niệm Tăng, niệm Giới, niệm Thí, niệm Thiên. Tu Lục niệm, học giáo pháp hiểu, 

người đó còn được Thượng phẩm, diệt được nhiều tội hơn nữa, mà không 

chịu tu, xuống pháp thấp [ở] dưới, diệt ít tội hơn mà tu. 

Cho nên không học kinh, nhiều khi mình cứ y nhân quá, mình cứ tưởng 

là ngon, nhưng thực tế không phải. Cho nên hãy học giáo pháp, hãy đọc kinh. 

Chứ nghe mà không có kiểm chứng, nghe mà không có so sánh, thì đôi khi 

mình tu sai mà không biết luôn, tại vì mình đâu có so sánh đâu. Điều gì mình 

cũng [phải] tìm hiểu đối chiếu. 



 

24 

Hôm nay giới thiệu thêm cho quý vị tác dụng của Thiền chỉ và Thiền 

quán, đây là mục thứ hai, và hai pháp nên tu hành. Lần này giới thiệu trong 

Kinh A Hàm: 

Tác Dụng Và Tầm Quan Trọng Của Thiền Chỉ Và Thiền Quán (2) – Hai 

Pháp Nên Tu Hành 

 Tôi nghe như vầy: Một thời đức Phật trú tại vườn Cấp Cô Độc (vườn 

ông Cấp Cô Độc), rừng cây Kỳ Đà, nước Xá Vệ. Bấy giờ, đức Thế Tôn dạy 

các Tỳ-kheo: 

 “Tỳ-kheo a-lan-nhã nên tu hành hai pháp. Hai pháp gì? Đó là Chỉ và 

Quán.  

 Quý vị nhớ nha, đức Phật luôn luôn dạy nên tu hai pháp, đó là Chỉ và 

quán. Còn bây giờ không biết Chỉ là gì. Rất nhiều người bây giờ không dám tu 

Thiền chỉ, Thiện Trang giới thiệu các cách rồi, tu 10 đề mục Biến xứ chẳng 

hạn, để đắc được Sơ thiền đến Tứ thiền, mà không chịu học, và không dám tu 

luôn. Trong khi đó đức Phật nói: “Nên tu hành hai pháp. Hai pháp đó là gì? Đó 

là Chỉ và Quán”. Mà bây giờ không biết Thiền chỉ là thế nào, Thiền quán là thế 

nào. Những người học Tịnh Độ thì không biết Chỉ [và] Quán đâu, chỉ nghe nói 

thôi, chứ không hiểu Chỉ và Quán thế nào. 

Nếu Tỳ-kheo a-lan-nhã đắc tịch tĩnh, tịch diệt, tĩnh chỉ, thì thành 

tựu giới luật, không mất oai nghi, không phạm cấm hạnh, tạo các công 

đức.  

Đoạn này chính là nói: Nếu đắc được Thiền chỉ rồi, thì mình sẽ thành tựu 

Giới luật, không mất oai nghi, không phạm cấm hạnh, tạo các công đức. Đây là 

cách nói khác của Định cộng giới. Câu "Định cộng giới" là chư Tổ dịch từ đoạn 

này ra, quý vị có để ý không? Khi thành tựu được Thiền chỉ rồi (tức là mình 

phải đắc Sơ thiền trở lên) thì thành tựu Giới luật, không mất oai nghi, không 

phạm cấm hạnh và tạo được các công đức.  



 

25 

Quý vị thấy không? Trong Thiền định có công đức luôn, đây là Thiền chỉ 

thôi đó, vậy mà không chịu tu. Nhiều người cứ nói một câu Phật hiệu có Định 

cộng giới và Đạo cộng giới. Thật ra một câu Phật hiệu không thể nào là Định 

cộng giới được, tại sao? Thứ nhất, theo trong Luận Thanh Tịnh Đạo nói niệm 

Phật kiểu (niệm 10 danh hiệu Phật) [thì] không đắc được Sơ thiền. Còn trì 

danh niệm Phật liệu có đắc Sơ thiền hay không? Đấy là vấn đề, tại vì không có 

nói trong đó. Chúng ta căn cứ vào Kinh Vô Thích bên A Hàm, Kinh Vô Thích 

nói: “Âm thanh là chướng ngại cho việc nhập Sơ thiền”. Cho nên khi nào quý 

vị niệm Phật còn âm thanh, thì không cách nào nhập được vào Sơ thiền. Mà 

không nhập được vào Sơ thiền, thì không cách nào đắc được Định cộng giới. 

Tức là không thành được tịch tĩnh, tịch diệt, tĩnh chỉ, không thể nào thành tựu 

Giới luật, không mất oai nghi, không phạm cấm hạnh được đâu. 

Cho nên ai đắc Sơ thiền trở lên, thì người ta có một định, gọi là Định cộng 

giới. Nhân định đó mà giữ giới được, là dịch từ trong câu này ra. Quý vị thấy 

Kinh A Hàm nói. Đây là ý nghĩa khác, chư Tổ rút lại cho gọn, gọi là Định cộng 

giới.  

Cho nên phải tu định nha, nhiều người giữ giới không được, cứ tu đắc 

định thì sẽ giữ giới được. Nhưng thật ra giữ giới rồi mới đắc định, đắc định rồi 

sẽ giữ giới tốt hơn, nên tự nhiên thành tựu được Giới luật, không mất oai nghi, 

không phạm cấm hạnh, tạo các công đức (là có công đức luôn). Cho nên ngồi 

ở nhà tu là có công đức luôn, không cần đi làm gì đâu. Đó là tu theo Thiền chỉ 

đó, ngôn ngữ là tịch tĩnh, tịch diệt, tĩnh chỉ. 

Nếu Tỳ-kheo a-lan-nhã lại được quán rồi, liền quán và biết như thật 

rằng, đây là Khổ; quán biết như thật rằng đây là Khổ tập, Khổ diệt, Khổ 

đạo Xuất yếu. Người đó quán như vậy rồi, tâm được giải thoát khỏi Dục 

lậu, tâm được giải thoát khỏi Hữu lậu, Vô minh lậu, bèn được trí giải 

thoát, biết như thật rằng, sanh tử đã hết, phạm hạnh đã lập, việc làm đã 

xong, không còn tái sinh nữa. 



 

26 

Đoạn này nói rõ hơn, ‘được quán rồi’ tức là đắc được Thiền quán rồi đó, 

liền quán và biết đây là Khổ, Tập, Diệt, Đạo. Khổ đạo Xuất yếu là con đường ra 

khỏi nỗi khổ, mà quan trọng nhất là thế nào. Có nghĩa là khi nào quý vị đắc 

điều này, là quý vị phải đắc Thiền quán. Đắc Thiền quán thì quý vị mới biết 

như thật thôi, còn không thì chưa biết như thật được. ‘Được quán rồi’ tức là 

đắc được Thiền quán rồi. 

Người đó quán như vậy rồi, tâm được giải thoát khỏi [dục lậu], tâm được 

giải thoát khỏi Hữu lậu, Vô minh lậu, tức là được Tâm giải thoát, và được trí 

giải thoát là Tuệ giải thoát. Tức là ở đây có được Tuệ giải thoát luôn. Và như 

vậy [việc làm] đã xong. Tại vì sao? Vì trên này có Thiền chỉ, thì mới có Tâm 

giải thoát và Tuệ giải thoát. Nếu trên này không có Thiền chỉ, thì nhiều khi tu 

có được một điều là được Tuệ giải thoát thôi. Trí giải thoát tức là Tuệ giải 

thoát đó quý vị. 

Chư Như Lai Chí chơn, Chánh đẳng Chánh giác thời quá khứ, nhờ 

hai pháp này mà được thành tựu.  

Quý vị nhớ nha! Chư Phật quá khứ nhờ hai pháp này mà được thành tựu. 

Vậy mà ngày nay chúng ta không chịu tu. Quý vị thấy chưa? Chỉ và Quán là hai 

pháp quan trọng nhất để tu, mà thời nay không thèm tu, đặc biệt là đồng tu 

Tịnh Độ không biết Thiền chỉ là gì luôn. Cho nên rất là đáng thương! Mình học 

lâu ngày rồi mà mình không biết, trong khi đó trong kinh đức Phật dạy: “Chư 

Phật quá khứ nhờ hai pháp này mà được thành tựu”. [Cho nên] không tu Thiền 

chỉ, không tu Thiền quán thì làm sao được. Hai pháp đó là gì? Đó là Chỉ và 

Quán. 

Cho nên Thiện Trang để ‘Tầm Quan Trọng [Của Thiền Chỉ Và Thiền 

Quán]’ cho rõ ràng, thì người ta mới để ý, chứ không thì không để ý đâu. Quá 

quan trọng luôn! 

Vì sao vậy? Như khi Bồ-tát ngồi dưới bóng thọ vương, trước tiên tư 

duy pháp Chỉ và Quán nầy (tức là đức Phật khi ngồi dưới cây bồ đề, trước 



 

27 

tiên cũng tư duy pháp Chỉ và Quán này, tức là tu Thiền chỉ và Thiền quán. Đức 

Phật còn phải tu, huống chi là chúng ta. Còn chúng ta giỏi quá thì khỏi tu). Nếu 

Bồ-tát ma-ha-tát (đại Bồ-tát) đã đắc Chỉ rồi, bèn có thể hàng phục được 

các ma oán. Muốn hàng phục được ma oán thì phải làm sao? Đắc Thiền chỉ 

rồi thì sẽ hàng phục được ma oán. 

Có một bộ kinh khác (Thiện Trang quên tên kinh nào rồi), [trong] Kinh 

A Hàm luôn, đức Phật nói là khi nào đắc Thiền chỉ (tức là từ Sơ thiền trở lên) 

thì quý vị hàng phục được Ma vương. Ma vương Ba Tuần hết làm gì được quý 

vị, nếu quý vị đắc được Sơ thiền trở lên. Cho nên đây cũng là cách nói đó: ‘Đắc 

Chỉ (Thiền chỉ) rồi, bèn có thể hàng phục được các ma oán’. Nếu đắc được đến 

Tứ thiền thì quá ngon. Cho nên không tu Chỉ thì làm sao được. 

Nếu Bồ-tát đạt được Quán rồi, ngay sau đó liền đạt được ba đạt 

trí,[1] (tức là Tam minh) thành Vô thượng Chí chân, Đẳng chánh giác.  

Đây là đức Phật nói là trước khi thành Phật, Bồ-tát nào ngồi dưới cội cây 

bồ đề thì sẽ tu như vậy. Đầu tiên là tu Thiền chỉ trước, thì hàng phục được ma 

oán. Sau khi hàng phục được ma oán thì mới tu Thiền quán, mới đạt được Tam 

lậu minh, mới thành Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác là thành Phật.  

Có phải như vậy không? Đức Phật Thích Ca cũng vậy. Quý vị coi lại lịch 

sử của đức Phật Thích Ca đi, đầu tiên Ngài ngồi dưới cây bồ đề, Ma vương kéo 

quân tới phá, nào là làm năm cỗ xe ngựa đi ngang qua, rung chuyển hết, làm 

cho ma nữ ma con tới ào ào. Nhưng đức Phật lúc đó đắc Thiền chỉ nên không 

bị làm sao hết, Ngài hàng phục được ma. Thiền chỉ là có Thần thông rồi. Rồi 

sau đó Ngài tiếp tục tu tiếp, quý vị nhớ không? [Quý vị] coi lịch sử đi. Ban đêm 

Ngài nhìn thấy sao trời (nhìn thấy sao sáng), lúc đó Ngài ngộ được, Ngài đắc 

được Tam lậu minh (ba minh), từ đó thành Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Nhớ chưa? Rõ ràng quá mà! Đức Phật nói như vậy mà mình không tin, bây giờ 

mình tu khác Phật mà cứ đòi thành tựu. 



 

28 

Cho nên nhiều khi mình cứ y nhân quá, những gì người nào giảng, mình 

phải coi thử người đó giảng căn cứ vào đâu? Căn cứ vào kinh nào? Đem ra đối 

chiếu, nếu người ta nói đúng trong kinh thì ok, chấp nhận hết. Nhưng người 

ta nói một hồi mình coi không thấy trong kinh, thì mình phải đặt dấu chấm 

hỏi: ‘[Điều này] từ đâu ra?’ Không giống trong kinh, không có tinh thần trong 

kinh, thì biết chưa nên tin điều đó. Chớ vội tin! Chớ vội tin! Chúng ta học bài 

Kinh Kalama rồi nha. 

Cho nên, này các Tỳ-kheo, Tỳ-kheo a-lan-nhã nên tìm phương tiện 

hành hai pháp này.  

Tóm lại chúng ta, những Đệ tử nên tìm cách nào đó để tu hành hai pháp 

này, đó là Chỉ và Quán. Cho nên phải tu nha. 

Các Tỳ-kheo, hãy học điều này như vậy”. 

Các Tỳ-kheo sau khi nghe đức Phật thuyết pháp, hoan hỷ phụng 

hành. 

(Kinh Số 7 - Phẩm Thiện Tri Thức Số 20 – Kinh Tăng Nhất A Hàm). 

Quý vị thấy Thiện Trang luôn luôn dẫn kinh và ghi rõ nguồn, ghi luôn 

phẩm để quý vị tìm trong đó cho nhanh, để đảm bảo là Thiện Trang nói trong 

kinh, không phải tự Thiện Trang nói. Còn người ta tự nói là chuyện của người 

ta, còn mình nói có sách, mách có chứng. Đây là vấn đề. 

Cho nên Thiện Trang khuyên quý vị tu Thiền chỉ và Thiền quán. Trong 

Kinh A Hàm, đức Phật nói là tùy thời, biết lúc nào nên tu Thiền chỉ thì tu Thiền 

chỉ, lúc nào nên tu Thiền quán thì tu Thiền quán. Điều đó nằm trong bài Thất 

giác chi. Phải học Thất giác chi để biết lúc nào tu điều nào, chứ bây giờ mình 

chưa biết. Có lúc thì tu điều này, lúc thì tu điều kia. Và quý vị đừng có chấp 

trước quá, ví dụ như tu theo đúng Kinh A Hàm, Kinh Nikaya, tu theo Phật thì 

nhẹ nhàng lắm.  



 

29 

Như Thiện Trang, hồi xưa Thiện Trang chấp trước lắm, sáng dậy là phải 

ra lạy Phật, rồi tụng kinh, niệm Phật, v.v… Sau này thấy không cần thiết, tại vì 

học theo kinh, đức Phật đâu có dạy như vậy đâu, đâu có dạy là ra tụng kinh 

đâu, mà quan trọng là tư duy pháp. Cho nên sáng dậy, nếu thấy khỏe người, 

trời ấm áp, thì ra ngoài Chánh điện tu. Còn nếu thấy trời lạnh quá, thì không 

nhất thiết ra Chánh điện, ngồi trên giường tu. Hoặc tu Thiền chỉ hoặc tu Thiền 

quán. Khỏe khoắn, không buồn ngủ, thì ngồi trên giường tu, lấy đề mục ra. Đề 

mục tu Thiền chỉ dễ nhất là [gì] quý vị biết không? Ở trên giường thì làm gì có 

tu được đề mục Biến xứ: Đất, nước, gió, lửa, xanh, vàng, đỏ, trắng; thì chỉ có tu 

quán hơi thở, hoặc là mình tu niệm Phật, niệm Pháp. Mình học thuộc mấy đề 

mục niệm Phật, niệm Pháp thì tu được. Còn không thì tu Thiền quán, tư duy 

đời vô thường, suy nghĩ về cuộc đời vô thường: Bữa nay sáng dậy, [thấy] thêm 

một ngày mất rồi đó, v.v… đời mình như thế này, già khổ, tư duy đủ điều. Rồi 

thấy cuộc đời sanh diệt, chúng sanh khổ, bước ra buổi sáng là thấy khổ v.v… 

Đó cũng là tư duy pháp. Hoặc là mở pháp nghe, nghe Kinh A Hàm, Kinh Nikaya, 

hay kinh nào đó v.v… Ngồi đó nghe, nghe [trong] tĩnh lặng. Đó là sáng ra.  

Mà không nhất thiết phải là buổi sáng. Buổi tối muốn tu, mà nhiều khi 

mệt quá, tu không nổi, vô tu gục gà gục gật thì vô tu làm chi, đi ngủ đi, ngủ dậy 

sớm. Ví dụ Thiện Trang thấy bữa tối hôm trước, Thiện Trang dậy lúc 0h 18 

phút, dậy không biết là mấy giờ, coi đồng hồ thì thấy 0h 18 phút. Bắt đầu ngồi 

dậy, bên đầu giường luôn mở Kinh A Hàm, Kinh Nikaya, bữa đó đang mở Kinh 

Nikaya, bắt đầu nghe: ‘Ôi! Sao đoạn này hay quá, càng nghe càng hay’. Cho nên 

ngồi xếp bằng, nghe đã một hồi, thấy hay thiệt. Tức là bình thường mình không 

nghe hay được như vậy, nhưng do trạng thái của đêm khuya tĩnh lặng, hay lúc 

đó thanh tịnh thế nào đó, nghe từng lời, từng lời hay cực kỳ, hiểu rất nhiều 

thứ, mà sau này muốn hiểu lại như vậy cũng không được. Bây giờ mà muốn 

hiểu lại đoạn đó, giống y chang như vậy cũng không được, lúc đó rất hay.  

Cho nên đừng chấp trước, giờ nào cũng tu được, miễn mình có thể tu. Và 

ở đâu cũng tu được, tu như vậy nhẹ nhàng. Đừng có ép, nhiều đồng tu quá áp 



 

30 

lực, áp lực đề ra thời khóa. Mà lên thời khóa thì gục gà gục gật, buồn ngủ, thì 

thôi đi ngủ còn hơn. Ngủ tỉnh táo rồi tu thì sẽ tốt hơn. 

  Cho nên không có ép, Phật pháp biết lúc nào tu Thiền chỉ thì tu Thiền chỉ, 

lúc nào tu Thiền quán thì tu Thiền quán. Quý vị muốn niệm Phật cũng được, 

niệm mười danh hiệu Như Lai, niệm công đức Phật, hoặc niệm công đức Phật 

A Mi Đà, niệm gì cũng được v.v... miễn quý vị tu đúng theo lời Phật dạy, là có 

hiệu quả. Còn quý vị tu sai thì không có hiệu quả, còn khổ nữa. Cho nên phải 

biết tu. Mà muốn biết tu thì phải học kinh, học kinh nhiều thì biết. Đức Phật 

dạy rất căn bản, rất dễ dàng. 

  Bộ kinh này nói tầm quan trọng của Thiền chỉ và Thiền quán, và nên tu 

hành hai pháp: là Chỉ và Quán. Đức Phật nói bộ kinh này cực kỳ quan trọng, 

quý vị hãy truyền cho nhiều người biết, để thấy điều quan trọng đó. Như vậy, 

chúng ta có hai bài nói về tầm quan trọng, hay tác dụng của Thiền chỉ và Thiền 

quán rồi, một bài từ Kinh A Hàm, một bài từ Kinh Nikaya. Cho nên cực kỳ hay! 

 Bữa nay giới thiệu thêm cho quý vị một điều nữa, là quả Tu-đà-hoàn có 

mấy hạng. Bình thường, nếu là những người học Tịnh Độ, thì biết Tu-đà-hoàn 

có một Tu-đà-hoàn thôi. Nhưng không phải! Tu-đà-hoàn không phải có mỗi 

một hạng Tu-đà-hoàn đó đâu, mà có nhiều hạng hơn. Điển hình, đợt trước 

Thiện Trang đã nói sơ qua, bây giờ sẽ trích theo kinh, để quý vị thấy có chứng 

minh. Đây là theo kinh, chứ không phải theo Thiện Trang. Đoạn kinh này dài 

quá, Thiện Trang chỉ trích từ khúc cuối thôi. 

Quả Tu-Đà-Hoàn Có Mấy Hạng? 

............... 

  Bấy giờ đức Thế Tôn đang thuyết pháp cho vô lượng đại chúng vây 

quanh trước sau. Từ đàng xa đức Thế Tôn thấy Tôn giả Xá Lợi Phất đi 

lại, liền bảo các Tỳ-kheo rằng (đây là đức Phật nói nha): 



 

31 

  Tỳ-kheo Xá Lợi Phất là bậc thông tuệ, tốc tuệ, tiệp tuệ, lợi tuệ, quảng 

tuệ, thâm tuệ, xuất yếu tuệ, minh đạt tuệ, biện tài tuệ, Tỳ-kheo Xá Lợi 

Phất đã thành tựu thật tuệ. Nói chung là [đức Phật] khen ngài Xá Lợi Phất 

là Trí huệ Đệ nhất, nên bao nhiêu chữ nói về trí tuệ là [Ngài] dùng hết. 

  Vì sao vậy? Vì về bốn hạng Tu-đà-hoàn mà Ta đã nói sơ lược, thì Tỳ-

kheo Xá Lợi Phất triển khai thành mười hạng để nói cho Trưởng giả Cấp 

Cô Độc. 

  Quý vị thấy không? Tu-đà-hoàn có bao nhiêu hạng? Đức Phật nói là Ngài 

triển khai sơ lược có bốn hạng thôi, còn ngài Xá Lợi Phất thì triển khai mười 

hạng. Vậy ai học Tịnh Độ, nói mình giỏi đúng không? Thiện Trang thấy những 

đồng tu Tịnh Độ hay cống cao ngã mạn lắm. Vậy thì hỏi lại Tu-đà-hoàn có mấy 

hạng, là họ ngơ ngác liền. Trong khi đó đức Phật nói có bốn hạng mà họ không 

kể ra được, không thể nào kể ra được bốn hạng Tu-đà-hoàn. Mà thậm chí, điều 

kiện để vào Sơ quả Tu-đà-hoàn học cũng sai nữa, nên rất đáng thương. Thiện 

Trang nói nhiều khi tội lắm, học thì không biết, không đối chiếu với kinh điển, 

mà cứ tin một cách vô tội vạ, thì khổ thôi. Rồi đến ngày nào đó, có người nói 

ngược lại, thì bắt đầu nổi sùng, nổi điên lên, chửi người ta, phỉ báng thế này 

thế kia, thật là đáng thương. 

Cho nên quý vị thấy bốn hạng Tu-đà-hoàn, đức Phật nói: ‘Đây là Ta đã 

nói sơ lược’, đức Phật nói sơ lược thôi, còn Tỳ-kheo Xá Lợi Phất triển khai 

thành mười hạng. Quý vị thấy mười hạng Tu-đà-hoàn, chứ không phải một 

hạng đâu, mà suốt ngày mình nghe có một hạng thôi. Thật ra Thiện Trang đã 

giới thiệu cho quý vị bốn hạng Tu-đà-hoàn rồi, quý vị có nhớ không? Để chút 

nữa nói nha. 

Đức Phật thuyết như vậy, các Tỳ-kheo nghe Phật nói xong hoan hỷ 

phụng hành. 

(Trích từ Kinh Giáo Hóa Bệnh – Kinh Số 28 – Kinh Trung A Hàm). 



 

32 

  Quý vị mở Kinh Trung A Hàm ra, Kinh số 28, tựa đề là Kinh Giáo Hóa 

Bệnh. Bộ Kinh này giống như hộ niệm cho ông Trưởng giả Cấp Cô Độc. Tức là 

ông Trưởng giả Cấp Cô Độc bị bệnh quá, cho nên ngài Xá Lợi Phất tới, giảng 

cho bài pháp. Ông Trưởng giả đã đắc Sơ quả rồi, và [sau khi] giảng xong thì 

ổng hết bệnh. Cho nên bộ kinh này gọi là Kinh Giáo Hóa Bệnh.  

 Đoạn cuối này là đức Phật Thích Ca tán thán ngài Xá Lợi Phất, Ngài đem 

bốn hạng Tu-đà-hoàn đó chia ra cho rõ hơn là mười hạng, để nói cho Trưởng 

giả Cấp Cô Độc. Rất tiếc là đoạn đó thì không thấy nói trong bộ kinh này, 

[không] nói mười hạng là mười hạng nào, chỉ nói vậy thôi. 

Còn bây giờ chúng ta thấy bốn hạng Tu-đà-hoàn, quý vị có kể được 

không? Thiện Trang đã chia sẻ, trích từ trong kinh rồi. Kinh nào? Không biết 

luôn. Có một bộ kinh là Kinh 127 - Kinh Phước Điền, thuộc Kinh Trung A Hàm, 

hoặc nhiều bộ kinh nói có bốn hạng Tu-đà-hoàn. Đó là gì? Không biết! Học 

xong rồi không tư duy được. Đó là Tùy tín hành, Tùy pháp hành, Thân chứng, 

Kiến đáo. Không! Thân chứng, Kiến đáo có khi xếp lên trên luôn, cũng có thể 

nói Tu-đà-hoàn. Nhưng ít nhất phải kể ra được Sơ quả Tu-đà-hoàn gồm: Tùy 

tín hành, Tùy pháp hành (vẫn là Sơ quả Tu-đà-hoàn), Thân chứng, Gia gia, 

Kiến đáo, Nhất chủng. Mình kể ra là dư rồi đó. Tại vì Nhất chủng, có khi kéo 

lên là Nhị quả Tư-đà-hàm. Vì họ còn một đời nữa trong cõi Dục, thì lên Nhất 

lai, chứ sao [là] Tu-đà-hoàn. 

Trong một bộ kinh, ngài Xá Lợi Phất nói với ngài gì đó, là quả Nhất chủng 

không biết nên xếp vào đâu, khó mà phân định được là Sơ quả Tu-đà-hoàn 

hay Nhị quả Tư-đà-hàm. Còn Gia gia là hai đời, hoặc ba đời ở trong cõi Dục. 

Tức là ở cõi Người, cõi Trời hoặc là hai đời, hoặc là ba đời nữa, thì gọi là Gia 

gia. Và đời đó họ sanh vào gia đình tôn quý ở cõi Người và cõi Trời, không 

nhất định là cõi Người hay cõi Trời. Chứ không phải như ngài Tịnh Không nói, 

là cứ chết ở cõi Người rồi sanh lên cõi Trời, chết ở cõi Trời rồi sanh xuống cõi 

Người, bảy đời rồi mới đắc A-la-hán... Đó là Sơ quả Tu-đà-hoàn tiêu chuẩn. 

Không phải như vậy, mà là không có nhất định. 



 

33 

Bảy đời trong cõi Dục, là tối đa của một người Sơ quả Tu-đà-hoàn. Còn 

đây là Gia gia, là có thể hai hoặc ba đời thôi. Về điều này thì quý vị yên tâm, từ 

từ rồi cũng có bài học. Chính là bộ Luận Câu Xá này, tới Phẩm Hiền Thánh thì 

chúng ta sẽ học, chính là những địa vị này, chia chẻ ra và phân tích rõ hơn. 

Thiện Trang thấy trong bộ Luận Câu Xá này có.  

Thấy chưa? Nội Sơ quả Tu-đà-hoàn thôi mà mình đã mơ màng. Bây giờ 

nói mười quả, Thiện Trang không biết mười quả này, Thiện Trang chưa tìm 

ra mười hạng Tu-đà-hoàn. Đâu mà nhiều vậy, kể ra những [địa vị] nào nữa thì 

không biết, nhưng trong kinh này không có. Chỉ có tán thán vậy thôi, Thiện 

Trang không biết mười hạng Tu-đà-hoàn gồm những gì. Thiện Trang có thể 

bắt đầu kể từ Tùy tín hành, Tùy pháp hành, Kiến đáo, Thân chứng, Gia gia, 

Nhất chủng. Sơ sơ là sáu rồi, không biết kể đâu ra mà thành mười nữa. Đôi khi 

kéo Nhất chủng lên nữa, cho nên không biết. Có thể có Dĩ kiến Đạo tích, tức là 

đã thấy dấu vết của đạo, cũng là Sơ quả Tu-đà-hoàn, thì mình kể chung vào 

nữa là bảy. Rồi Đắc pháp Nhãn tịnh nữa là tám, chẳng hạn, đôi khi là vậy. Rồi 

không biết kiếm đâu ra cho đủ mười nữa, Thiện Trang không biết, Thiện 

Trang chưa tìm ra.  

Cho nên quý vị thông cảm, thời nay không có Phật, nên mình không biết, 

mình cũng chưa phải người chứng A-la-hán. Nếu chứng A-la-hán thì thấy các 

pháp Tứ đế, giống như nhìn trái am-la trong lòng bàn tay, như vậy thì mới có 

thể nói được. Còn Thiện Trang chưa chứng A-la-hán, cho nên Thiện Trang 

không thể nói mười hạng này được. Quý vị hiểu không? Chưa chứng A-la-hán 

thì không thể nói, không thể biết được. Cho nên chúng ta học đây thì mình 

thấy kiến thức mênh mông, không học thì mình không biết. 

Đó là giới thiệu cho quý vị về quả Tu-đà-hoàn. Đây là những điều Thiện 

Trang nói hoàn toàn theo kinh điển, không phải Thiện Trang tự sáng tác. Còn 

người ta tự sáng tác, người ta nói sai, thì ráng chịu. Còn mình nói theo kinh, 

quý vị có thể tra cứu các kinh này. 



 

34 

Hôm nay có lẽ học Tâm sở, bữa sau sẽ học Thất giác chi. Hôm bữa chúng 

ta đã học các loại Tâm sở, có 52 món Tâm sở trong A Tỳ Đàm, Thiện Trang xin 

giới thiệu lại để quý vị nhớ, gồm: 13 Tâm sở Tợ tha; Tợ tha tức là nó luôn luôn 

nương tựa, hoặc là đi với nhóm 14 Tâm sở Bất thiện thì thành bất thiện, hoặc 

đi với 25 Tâm sở Tịnh hảo thì nương vào [Tâm sở Tịnh hảo]. [13 Tâm sở Tợ 

tha] gồm: 7 Tâm sở Biến hành, tức là lúc nào cũng có bảy thằng này: Xúc, Thọ, 

Tưởng, Tư, Nhất hành, Mạng quyền, Tác ý; và 6 Tâm sở Biệt cảnh, thì lúc có 

lúc không, gồm: Tầm, Tứ, Thắng giải, Cần, Hỷ, Dục. 

Còn 14 Tâm sở Bất thiện gồm: 4 Tâm sở Bất thiện Biến hành, tức là trong 

bất thiện luôn luôn có 4 thằng này: Si, Vô tàm, Vô úy, Trạo cử; và 10 Tâm sở 

Bất thiện Biệt cảnh, gồm: Tham, Tà kiến, Ngã mạn, là thuộc nhóm Tham phần; 

Sân, Tật, Lận, Hối, là nhóm Sân phần; Hôn trầm, Thụy miên, Nghi, là nhóm Trì 

trệ và Do dự. 10 [Tâm sở Bất thiện Biệt cảnh] này thì lúc có lúc không. Sau này 

chúng ta học 121 tâm nữa, còn đây là 52 Tâm sở. Nói 121 tâm, nhưng thực tế 

thì không nhiều, phân tích một chút là hết, [vì] giống giống nhau. 

Chúng ta đang học 25 Tâm sở Tịnh hảo, tức là Tâm sở tốt đẹp, gồm 19 

Tâm sở Tịnh hảo Biến hành: Tín, Niệm, Tàm, Uý, Vô tham, Vô sân, Trung hòa. 

Hình như chúng ta mới học tới Tín, Niệm, Tàm, Uý rồi. Hôm nay chúng ta sẽ 

học Vô tham, Vô sân, và Trung hòa. Còn sau này, chúng ta học sáu Tâm sở Tịnh 

hảo Biệt cảnh, gồm: 3 Tâm sở Tịnh hảo về Giới, gọi là Tâm sở Tịnh hảo Giới 

phần, 2 Tâm sở Tịnh hảo về Vô lượng phần, và 1 Tâm sở Tịnh hảo Trí quyền. 

Tu có trí, đầu thai tâm Tam nhân là phải kéo được Tâm sở Trí này lên, hoặc 

làm những việc gì có trí thì mới tốt. Hôm nay chúng ta học tới Vô tham, Vô sân, 

và Trung hòa. 

1. Tâm sở Vô tham: 

Vô tham là gì? Chúng ta học [Tâm sở] Tham rồi, bây giờ ngược lại không 

tham, là thành vô tham thôi. Nếu quý vị không nhớ thì chúng ta có thể nói lại. 

Vô tham là không ham muốn, không nhiễm đắm, không có chấp tướng 



 

35 

với cảnh. Tức là ham muốn này có sự nhiễm, thì gọi là tham. Còn đây không 

có nhiễm, không có chấp. 

Tức là bây giờ quý vị muốn có điện thoại để xài, nhưng quý vị muốn nhất 

định phải là cái điện thoại đó, tôi phải có được cái điện thoại iPhone 16 Pro 

Max, màu phải là màu tím, v.v… tôi nhất định phải được dung lượng bao nhiêu 

Gb, kiểu như vậy. Đó là tham, là nhiễm rồi, mình chấp. 

Còn người không có iPhone 16, thì xài iPhone 15 cũng được, không có 

màu đó thì màu đó cũng được v.v… đó là không có nhiễm, không có chấp. Miễn 

tôi có điện thoại để xài, đáp ứng cho tôi những nhu cầu như lên Facebook coi 

thầy Thiện Trang giảng, rồi bình luận, đọc bài viết, tải file về coi v.v… Coi bộ 

Luận Câu Xá [trên] YouTube v.v… là được rồi. Chẳng hạn như vậy, với nhu cầu 

cơ bản tối thiểu tôi đạt được là được, còn điện thoại nào cũng tốt. Đó là không 

nhiễm đắm, không ham muốn, đó là vô tham. Quý vị hiểu không?  

Chứ không phải là không mong muốn gì hết, thôi khỏi có luôn. Tôi tu 

hành tốt cho nên tôi không sử dụng điện thoại đâu v.v… thế này thế kia. Đó có 

phải là Vô tham hay không? Điều đó cũng là chấp cứng, chấp vào cảnh, chấp 

vào danh tu tốt, không xài điện thoại, không cần điện thoại sang v.v… Đó cũng 

là chấp vào danh.  

Tức là mình không chấp vào vật chất này, nhưng chấp hình tướng khác, 

chấp một sự trong sạch khác. Cho nên đừng có tưởng. Tham, có nhiều thứ 

tham lắm: tham vật chất, tham danh, tham quyền, tham lợi, tham… đủ các kiểu 

tham. Cho nên phải cẩn thận, miễn tâm không dính mắc, không có nhiễm chấp, 

không có chấp cứng vào cảnh, không ham muốn, thì là không tham. 

Vô tham là pháp không dính mắc vào vật dục và không ích kỷ là 

trạng thái chính của vô tham. [Điều này] trái ngược với tham. Nhớ điều 

quan trọng là không dính mắc, và chúng ta sẽ không ích kỷ, đó là trạng thái 

chính của Vô tham. Cho nên có ích kỷ hay không? Nhiều người ích kỷ lắm, họ 

nói họ không tham gì hết, nhưng thật ra họ có ích kỷ thì là họ tham. 



 

36 

  Ví như giọt nước chảy khỏi lá sen mà không dính lá sen. Quý vị thấy 

không ạ? Có một ví dụ là ví như giọt nước chảy trên lá sen, mà không dính vào 

lá sen, đó gọi là không tham. 

  Vô tham thoát khỏi những vật dục mà không dính hay bám vào 

chúng. Ví dụ như một vị A-la-hán là người hoàn toàn không tham.  

 Điều này rõ ràng, có nghĩa là gì? Quý vị nói [không] tham, là không phải 

không có, nước chảy qua lá sen, vẫn có nước đó quý vị, nhưng nước không 

dính lá sen, lá sen không dính nước. Quan trọng là nước vẫn có, nhưng nó chạy 

qua. Hoặc là không có nước qua cũng được, hoặc có nước qua cũng được, miễn 

ta không dính, chứ không phải là ta không có mới là không tham. Không phải! 

Không có mà quý vị mong cái khác, không tham cái này thì tham cái kia. Người 

[mong] giữ danh trong sạch thì cũng là tham danh thôi. Tôi muốn danh Cư sĩ 

thanh tịnh v.v… đó là tham thôi. Cho nên phải là tu không dính mắc. Ví dụ như 

quý vị giữ giới, mà không dính mắc vào tướng giữ giới. Tức là giữ giới không 

phải là vì nổi tiếng là tôi giữ giới tốt, thế này thế kia v.v... mà là tôi giữ giới vì 

giải thoát sinh tử. Quan trọng là chỗ đó. Đó là không tham, chứ không phải là 

dính [mắc] gì đó. 

Trong Phật pháp cũng vậy, học Phật pháp để làm gì? Học Phật pháp để 

tu, học Phật pháp để biết, học Phật pháp để hành, học Phật pháp để giải thoát 

sinh tử. Chứ không phải học Phật pháp để biết cho nhiều, để nổi tiếng rồi lên 

giảng, viết lên, rồi chia sẻ tùm lum v.v... Học Phật pháp đó không phải là học 

Phật pháp giải thoát, vì dính mắc vào danh, thì lúc đó là trở thành tham. Vô 

tham thì không có dính mắc vào cảnh. 

  Khi chúng sanh không dính mắc vào tài sản của mình, vị ấy có thể 

xả thí tiền, xả thí vật chất cho việc từ thiện. Vô tham thể hiện qua hình 

thức rộng lượng hay hào phóng.  

 Thấy chưa? Không học A Tỳ Đàm thì [làm sao biết] điều này. Điều này 

thì rõ ràng. Đây là Thiện Trang trích trong sách A Tỳ Đàm ra chia sẻ đó. Cho 



 

37 

nên nhiều người không có rộng lượng, không có hào phóng, thì biết là họ còn 

tham, rõ ràng lắm. Nên từ đó mình tu, mình biết là rớt hết sạch rồi, nhiều 

người chưa làm được điều này. 

 Vô tham là trạng thái buông bỏ hay từ chối các khía cạnh khả ái của 

cảnh trên nền tảng của thiện pháp (trạng thái là buông bỏ hay từ chối các 

khía cạnh khả ái là đáng yêu thích của cảnh trên nền tảng thiện pháp). Nên 

phân biệt rằng không tham trong cảnh khác với không có cảnh để tham.  

Tức là phải phân biệt rõ. Có người nói là tôi không có gì, tôi không tham, 

tại vì tôi đâu có điện thoại đâu. Nghèo xơ nghèo xác, làm gì có điện thoại đâu 

mà tham. Phải có cảnh để thử thách cho mình, mà mình vẫn không dính vào 

đó, thì mới gọi là không tham. Chứ không có cảnh thì tham cái gì.  

Ví dụ quý vị đưa cho ông bà già một cái máy chụp hình, dù có mấy chục 

triệu, mấy trăm triệu, mà ông bà đâu có nhu cầu, đâu có biết xài đâu mà có 

nhu cầu. Hoặc đưa cái Macbook cho xịn vô, hay là đưa một cái điện thoại xịn, 

mà họ không có nhu cầu, kêu: Không! Tôi không có tham đâu. Thật ra không 

phải! Tại họ không biết xài, không có cảnh nên đâu có biết. Cho nên đây không 

phải là không tham, quý vị hiểu không? Nhưng nếu nói cái này mắc lắm đó, 

không xài thì để bán, là họ tham liền. Có khi vậy thì họ kêu đưa cho tôi đi, tôi 

bán liền, đúng không? Đó là tham. Chẳng qua là tại vì không có cảnh để tham. 

Cho nên không tham, phải phân biệt khác với không có cảnh để tham. 

 Một bên là do hàm dưỡng và một bên là do hoàn cảnh bất tiện. Tức 

là ở đây khác nhau, một bên là do mình luyện tập hoài, cho nên ở trong hoàn 

cảnh tốt mà mình không tham. Còn một bên là do hoàn cảnh bất tiện quá, 

không có gì hết trơn, cho nên khỏi tham. Nhà tôi nghèo xơ nghèo xác, nên nói 

tôi ăn uống bình thường v.v… Hoặc là hoàn cảnh tôi bận rộn quá, cho nên nói 

tôi ăn uống rất là nhẹ nhàng, ăn đơn sơ lắm, v.v… tôi không có tham ăn. Thật 

ra bận gần chết, có thời gian đâu mà ăn. Hoặc là nghèo quá thì đâu có gì đâu 

mà ăn, thì đâu thể nào đánh giá được. Cho nên phải đánh giá là gì? Người giàu 



 

38 

mà không tham, thì mới đúng. Chứ còn mình khổ quá mà, mình đâu có biết 

được, nghèo cũng có cái tham của nghèo chứ. Nên ở đây là phải tùy nha. 

 Vô tham là một trong ba thiện căn nguồn cội của các sự lành, thiện 

pháp nhân quả lành. 

Đây là trích từ cuốn sách Vô Tỷ Pháp Tập Yếu. Chúng ta thấy Vô tham là 

một trong ba thiện căn. Thiện căn gồm có vô tham, vô sân và vô si. Chứ không 

phải như người ta giảng, thiện căn là có thể hiểu được kinh điển, là thiện căn. 

Không! Đó là một phần nhỏ trong Vô si thôi. Trong Kinh A Hàm, Kinh Nikaya 

thì nói là thiện căn là không tham, không sân và không si. Cho nên nếu quý vị 

có không tham, thì đó là quý vị có thiện căn, thiện căn đó là căn lành, sẽ là 

nguồn để sanh ra được các pháp lành và nhân quả lành.  

Quý vị thấy không ạ? Học Duy Thức, học Vi Diệu Pháp rõ ràng lắm, điều 

nào ra điều đó. Chứ nói một hồi, nói mơ mơ màng màng, không rõ. Mà không 

học thì làm sao rõ, không rõ thì làm sao mình tu. 

Vô tham đối lập với tham và có thể khắc chế tham. Điều này rõ ràng 

đúng không? Một cái là không tham, thì đối lập và khắc chế tham. 

Vô tham là một trong ba thiện căn, là một đức hạnh tốt liên quan 

đến lòng vị tha. Cho nên ai không tham thì tự nhiên họ có lòng vị tha nhiều 

hơn. Quý vị để ý đi, thấy đúng không? Thiện Trang thấy đúng đó. Những người 

keo kiệt là những người thường thiếu lòng từ bi. Tại vì mình từ bi thì sẽ buông 

ra được, còn đây là mình tham thì làm sao buông ra được, rõ ràng mà. 

 Vô tham trong khi có sẽ ra sao? Khi nào có Vô tham là trạng thái 

không ham muốn, không nhiễm đắm, không tham ác, không mong mỏi, 

không tham vọng, cách không tham, hành vi không tham, tức là căn thiện 

Vô tham như thế gọi là Vô tham vẫn có trong khi ấy.  



 

39 

Có nghĩa là trong những lúc mình thấy không ham muốn gì hết, không 

có nhiễm đắm gì hết, không tham những việc ác, không mong mỏi, không tham 

vọng, những hành vi, những cách làm, việc làm, đều là không tham. 

 Bốn ý nghĩa của Tâm sở Vô tham: 

1. Trạng thái không ham muốn cảnh hay là không dính mắc theo 

cảnh, như một giọt nước trên lá sen. Đầu tiên, mình nói đơn giản nhất là 

đừng dính mắc. Giống như nước trên lá sen, nó không dính, giọt nước còn 

nguyên. 

2. Phận sự là không chấp cứng. Có nghĩa là không có chấp cứng. Nhiều 

người chấp phải được như vậy, tôi phải như vậy, phải như vậy. Ví dụ hôm nay 

Thiện Trang chia sẻ pháp đây, mà bị cúp điện hay bị hư gì đó, thì Thiện Trang 

nói không được, hôm nay tôi nhất định phải giảng. Đó là tôi bị chấp cứng, thế 

là tôi cũng tham giảng. Không được! Phải tùy duyên chứ. Hôm nay hoàn cảnh 

không tốt, không được thì thôi. Mình đã cố gắng hết sức rồi, còn không được 

thì thôi. Tất cả mọi thứ tùy duyên. Quý vị thấy có bữa cũng ráng giảng, không 

livestream được đông người coi, thì cứ giảng ghi hình, rồi đăng lên cho quý vị 

coi. Lỡ bữa sau mình nghỉ tiếp, thì quý vị có để coi. Chia sẻ cho quý vị thôi, chứ 

không phải ham gì. 

3. Thành tựu là không dính mắc cảnh đáng ưa thích. Sự thành tựu là 

không dính mắc đối với cảnh ưa thích. Ưa thích lắm nhưng mà thôi. Mình biết 

mình ưa thích đó, vì sao? Mình là phàm phu mà, sao mà không ưa thích được? 

Quý vị muốn hết tham thì là phải Tam quả A-na-hàm. Còn mình đây [vẫn] là 

phàm phu, thì phải có [tham] thôi. Nhưng cố gắng đừng dính mắc với cảnh 

đáng yêu thích. Ví dụ quý vị thích ăn món ăn gì đó, ví dụ như cơm chiên Dương 

Châu. Thiện Trang nói thế thôi, nghe quảng cáo, chứ không biết cơm chiên 

Dương Châu tùy vùng miền nấu thế nào. Nghe nói món đó rất ngon, cho nên 

vô quán nhất định phải ăn món đó. Nhưng đi vào quán không có món ăn đó, 

thì đi qua quán khác để ăn cho bằng được, gần trễ giờ rồi, nhưng thôi kệ cứ 

ráng đi. Rồi qua quán khác cũng không có, lại tiếp tục đi quán khác nữa. Như 



 

40 

vậy đó là tham rồi, đó là dính mắc cảnh đáng ưa thích. Đó là quá chấp, không 

được! Mình tùy duyên, thôi bữa khác ăn, chẳng hạn như vậy. 

4. Nhân gần nhất là tác ý khéo (là khéo tác ý). Ở đây là [Tâm sở] Không 

tham, thì là khéo tác ý. Còn [Tâm sở] Tham, thì nhân cận nhất là không Như lý 

Tác ý. Tức là thấy các pháp không phải là Khổ - Không, Vô thường, Vô ngã, mà 

mình ôm vô đó, thì là tham. 

Như vậy Thiện Trang đã chia sẻ xong Tâm sở thứ nhất là Tâm sở Vô 

tham. Đến đây là được 5 Tâm sở rồi, có 19 Tâm sở, mấy Tâm sở sau thì lạ, 

[còn] mấy Tâm sở đầu thì quen. Tới Tâm sở Trung hòa là bắt đầu lạ. Chúng ta 

tiếp tục với Tâm sở Vô sân.  

Tâm sở Vô sân: 

Vô sân là gì? Vô sân là không giận, không buồn, không khóc lóc. Nhớ 

là không giận, không buồn, không khóc lóc. Vậy ai giận, thì rõ ràng là sân rồi. 

Hồi xưa mình tưởng buồn không phải là sân, bây giờ thì biết buồn là sân rồi, 

trách móc nghĩ đến quá khứ, buồn cũng là sân. Khóc lóc có sân không? Sân! 

Hồi xưa mình không biết khóc lóc thuộc Tâm sở gì, giờ mình biết khóc lóc là 

sân. 

Vô sân là pháp đối lập với sân, và có thể khắc chế sân còn gọi là Từ 

(Từ trong Từ, Bi, Hỉ, Xả. Quý vị thấy không sân thì đối ngược lại). Vô sân là 

trạng thái tha thứ và buông bỏ đối với cảnh nghịch ý. Có nghĩa là trạng 

thái tha thứ, buông bỏ đối với cảnh nghịch ý. Thông thường, chúng ta sân là 

do cảnh nghịch ý, muốn được mà cuối cùng không được, cho nên tức, là sân. 

Rồi không được cho nên buồn khóc, vậy buồn cũng là sân, mà khóc cũng là 

sân, không được mới buồn, mới khóc chứ. Buồn khóc là sân rồi. Rõ ràng nha! 

Đó là không tốt. Đây là chúng ta đang học Tâm sở Bất thiện. 

Thay vì Tâm sở Vô tham là sự buông bỏ hay tháo cởi trước cảnh 

toại ý. Tức là Vô tham khác với Vô sân. Vô sân là tha thứ và buông bỏ đối với 

cảnh nghịch ý. Còn Vô tham là buông bỏ, tháo cởi đối với cảnh toại ý. Một cái 



 

41 

là toại ý, cảnh thuận thì tham; còn bây giờ cảnh thuận mà mình cũng không 

tham luôn, đó là Vô tham. Còn cảnh nghịch, nếu mình khó chịu, mình chấp 

cứng vô đó, thì đó là sân. Ngược lại, mình buông được đối với cảnh nghịch, thì 

mình không sân. Cho nên ai mà sân là do mình không buông được đối với 

nghịch cảnh đó. Quý vị không buông được nghịch cảnh là quý vị có sân. Cho 

nên Không sân là một trong ba thiện căn: Vô tham, vô sân, vô si. Vậy thì có sân 

thì chứng tỏ thiện căn của mình yếu đúng không? Quý vị thấy rõ ràng. 

  Khi được tu tập một cách có ý thức, thì Tâm sở này chính là lòng từ. 

Cho nên quý vị thấy, khi tu tập đúng thì Vô sân chính là tâm từ. Cho nên ai có 

tâm từ nhiều thì ít sân. Quý vị để ý đi, ai có tâm từ nhiều thì ít sân, còn ai sân 

nhiều thì ít từ (ít từ bi) đó.  

 Cho nên từ đó mình biết liền, chúng sanh như thế nào. Quý vị thấy có 

nhiều người tu được tâm này, họ không sân, họ từ bi lắm, thương người lắm, 

ít sân lắm. Thiện Trang thấy có người như vậy. Thiện Trang thì tu tâm này 

không được tốt lắm, cho nên nhiều khi cũng thấy hơi khó chịu. Đó là mình 

kém về môn này, hơi khó chịu với những nghịch ý. 

  Tâm sở Vô sân cũng là một trong ba thiện căn. Một trong ba thiện căn 

là: Vô tham, vô sân và vô si. Cho nên Vô sân là một trong ba thiện căn. 

  Vô sân không chỉ thiếu vắng sự ganh ghét hay ác cảm, mà còn là một 

đức hạnh tốt. Tất nhiên là sân hận thì sẽ có sự ganh ghét, ác cảm. Nhưng đây 

là Vô sân, thì không có ganh ghét ác cảm, mà còn là một đức hạnh tốt. Cho nên 

những người có tính ganh ghét là những người sân. Quý vị thấy không? Quý 

vị học vào Tâm sở này là rõ hết. Ai có tính ganh đua, ganh tị, ganh ghét, ác cảm 

với người này người kia, thì là quý vị có sân. Ví dụ khi nhắc đến người nào đó 

mà mình cảm thấy ghét rồi, mình không thích rồi, thì đó là mình sân. Bây giờ 

nhớ nha! Ác cảm với ai cũng là sân. 

  Phải có những chìa khóa như vậy thì mới quán Tứ niệm xứ được. Quý vị 

nhớ bài trước, chúng ta học bài Tứ niệm xứ mất một thời gian rất dài đúng 



 

42 

không? Quý vị thấy tâm ta đang sân thì biết là tâm đang sân, tâm đang tham 

thì biết là tham. Đức Phật không nói là dẹp hay không dẹp, mà đức Phật nói là 

chỉ cần biết thôi. Biết là biết thế nào? Trong mọi hoàn cảnh, mọi lúc, mọi nơi, 

quý vị đang ngủ thì biết đang ngủ, ngủ say thì biết ngủ say, tâm thế nào thì 

biết hết. 

  Vậy thì có khi nào mình biết mình sân, khi mình đang sân hay không? 

Hay là không biết luôn? Ví dụ như ở đây, ganh ghét hay ác cảm với ai cũng là 

sân, mà quý vị có biết không? Không biết! Tại vì sao? Bởi quý vị đâu có học 

Tâm sở đâu mà biết. Cho nên Thiện Trang nói không học mấy món Tâm sở mà 

đòi tu Tứ niệm xứ, thì làm sao quán tâm trên tâm, quán tâm như tâm được. 

Không được! Quán tâm như tâm: là quán tâm như tâm của bậc A-la-hán đó 

(quán tâm trên tâm cũng được). Mình không quán được. Quán thân, thọ, tâm, 

pháp không nổi đâu. Khó lắm! Không học Tâm sở thì không quán được. 

  Cho nên nhớ nha! Mình phải quan sát được dấu hiệu của tham, sân, si. 

Mình học, mình thấy, thì mình phải có tiêu chuẩn. Giống như buồn cũng là sân, 

nhiều người đâu biết buồn là sân; khóc cũng là sân luôn; tủi hận cũng là sân; 

rồi ganh ghét, ác cảm [đều là] sân hết. Ác cảm là nhắc tới người nào đó mà 

mình thấy hơi ghét. Giống như nhiều người nói, nhắc tới thầy Thiện Trang là 

ghét rồi. Đó là sân, thì làm sao được! Quý vị phải thương, phải từ bi. 

  Cho nên Thiện Trang chia sẻ bí quyết với quý vị, là Thiện Trang cố gắng 

đổi ngược lại. Tức là mình đang ghét người đó quá, người đó đang làm việc gì 

đó [khiến] mình khó chịu quá, thì mình phải thương họ, đổi lại tâm từ bi. Quý 

vị coi bài Kinh Người Áo Trắng, đức Phật nói lúc nào cũng thương người ta 

hết, nghĩ làm cách nào đó để thương người ta thôi, người ta đang lạc đường, 

quý vị hãy thương người ta. Vì người ta đang lạc đường, người ta không hiểu 

mình. Mình đang chia sẻ Chánh pháp, mà người ta không hiểu, người ta chửi, 

cho nên mình thương người ta. Người ta đang không hiểu được Chánh pháp 

đó. Cho nên là phải biết thương. 



 

43 

  Có đồng tu nói: ‘Thưa thầy, ngủ say thì làm sao biết ngủ say?’ Lúc đang 

ngủ say thì không biết, nhưng vừa thức giấc thì biết chứ, đúng không? Đang 

ngủ, lúc đó trạng thái dừng thì không biết rồi, còn nếu quý vị biết được luôn 

thì quý vị thành tựu một bậc A-la-hán rồi, chứ còn gì nữa. Khi ngủ xong, mình 

thức dậy, thì mình biết nãy giờ ngủ say, không biết gì. Còn ngủ mà chưa say, 

thì mình biết là mình chưa ngủ say. Đó là mình cũng biết chớ. 

  Sân có trạng thái thô lỗ, cứng sượng và ác độc; trong khi trạng thái 

của Vô sân là tính nhu mì và sự bao dung. Ngược lại nha! Sân là thô lỗ, cứng 

sượng, hành động cứng nhắc và ác độc. Đúng thiệt! Thiện Trang thấy sân là 

bắt đầu ác rồi đó, những người sân là bắt đầu họ ác, họ sẵn sàng làm những 

việc ác. Rồi trạng thái của Vô sân thì ngược lại, là sự nhu mì, không cứng rắn, 

và sự bao dung. 

  Sân ví như kẻ thù, trong khi Vô sân ví như một người bạn tốt dễ 

chịu. Quý vị nhớ để mình học. Mình học Sân rồi, mà học Vô sân nữa thì rõ hơn 

đúng không? Vậy thì mình mới quán Tứ niệm xứ được. Nhớ! Vô sân giống như 

một người bạn tốt dễ chịu, còn Sân thì giống như kẻ thù. 

  Vô sân cũng được xem như thiện chí với bản chất thiện và lợi ích 

của nó (tức là Vô sân là tốt rồi). Khi nào Vô sân hướng sự chú ý đến chúng 

sanh, cầu mong cho họ được hạnh phúc, khi ấy Vô sân được gọi là từ (tức 

là từ trong lòng từ hay là lòng trắc ẩn). Khi nào quý vị không có sân, mà quý 

vị hướng sự chú ý đến tất cả chúng sanh, rồi cầu mong cho họ được hạnh phúc, 

thì lúc đó quý vị chuyển thành từ. 

  Cho nên quý vị thấy Sư Minh Tuệ lúc nào cũng hay nói, ai học theo Sư 

Minh Tuệ thì cũng có câu là: ‘Con cầu mong cho họ được hạnh phúc, tốt đẹp’, 

lúc nào cũng vậy. Đó là từ, không có sân. Còn mình cũng bắt chước, mình cũng 

nói là cầu mong cho họ tốt đẹp. Nhưng một hồi lại cầu cho nó chết đi cho rồi, 

cầu cho nó thế này thế kia, toàn cầu điều xấu không à. Kiểu đó không phải là 

không sân, mà là rất sân. Cầu mong cho họ đọa lạc, mong cho họ chết sớm, 

toàn cầu như vậy. Đó là sân, chưa có từ bi được, cho nên chưa tu được. 



 

44 

  Thôi mình an ủi cho mình đi, dù sao mình cũng chưa tới Tam quả A-na-

hàm, cho nên còn sân là bình thường, chỉ giảm bớt sân thôi. Tu Tứ niệm xứ, là 

tâm sân thì biết có sân, tâm tham thì biết có tham, tâm hoài nghi thì biết đang 

hoài nghi, tâm phóng dật thì biết là đang phóng dật, tâm thụy miên hôn trầm 

thì biết là tâm thụy miên hôn trầm. Mình không học mấy Tâm sở thì làm sao 

mình biết mấy tâm đó, quý vị hiểu không? Rồi bữa sau mình học 121 tâm thì 

mình sẽ thấy rõ hơn nữa, tâm đang hôn trầm thì hôn trầm kiểu nào, tâm đang 

sân thì sân kiểu nào, tâm đang tham thì tham kiểu nào, ta biết rõ hơn nữa, thì 

mới quán Tứ Niệm Xứ được chứ. Còn bây giờ ít nhất cũng quán được sơ sơ 

rồi đó, cũng khá rồi đó, nhưng càng học về sau là rõ hơn nữa. Phải thuộc, phải 

hiểu những điều này. 

  Cho nên quý vị đồng tu học tới đây, giờ nhớ Tâm sở kỹ vô cho Thiện 

Trang, mấy Tâm sở xấu mình đã học qua rồi đó: Tham, Sân, Si, Mạn, Nghi, Tà 

kiến. Mình học cho kỹ những Tâm sở xấu, thì mình tu, mình bỏ hết Tâm sở đó, 

làm sao cho những Tâm sở đó không xuất hiện nữa là ngon rồi, thì thành công. 

Tu Tứ niệm xứ là cứ quan sát, mình biết chắc chắn, giống như biết trong nhà 

có trộm thì chắc chắn sẽ đuổi trộm ra ngoài. Cho nên trước sau gì thì quý vị 

cũng hết thôi. 

  Cho nên tại sao Kinh Tứ Niệm Xứ nói là chỉ cần biết thôi. Quý vị thấy Kinh 

Tứ Niệm Xứ, [đức Phật] dạy tu Tứ niệm xứ, đâu cần dạy quý vị đừng sân, đừng 

tham, đừng si đâu. Mà đức Phật chỉ dạy là biết thôi, tâm đang tham thì biết 

tâm đang tham, tâm sân thì biết tâm sân, tâm si thì biết đang si, tâm hoài nghi 

thì biết đang hoài nghi, tâm phóng dật thì biết đang phóng dật. Rõ ràng như 

vậy mà không học Tâm sở.  

 Cho nên ai tu Tứ niệm xứ, tu Vipassana, là tu mọi lúc mọi nơi, lúc nào 

cũng phải quan sát được tâm, quan thát được thân, quan sát được cảm giác 

(cảm thọ) và quan sát được các pháp. Mà mình không có [học] Tâm sở thì làm 

sao quan sát tâm đây, cho nên là khó. [Quý vị] học đi rồi mới thấy tu điều này 

hiệu quả vô cùng. 



 

45 

  Vô sân cũng là một trong ba thiện căn: điều này thì chúng ta đã nói 

rồi. Thiện căn là: Vô tham, vô sân, vô si đó.  

 Vô sân trong khi có thì sẽ ra sao? Khi nào không có sự giận dỗi, 

không hờn, không tức mình, không tính hại, không nghĩ đến sự ác độc, 

tức là căn thiện Vô sân. Có nghĩa là quý vị làm sao đó, phải biết khi nào quý 

vị không có giận dỗi. Có giận dỗi không? Các cô nàng hay giận dỗi. Người nữ 

thì hay giận dỗi nhiều, còn người đàn ông thì ít giận. Người đàn ông không có 

tính này. 

  Có nhiều người nói: ‘Thưa thầy! Sao con cũng có phước báo thế này thế 

kia, mà sao con làm thân nữ?’ Bởi quý vị có những tính của người nữ, ví dụ 

như quý vị thích giận dỗi, thích hờn, rồi hay sợ hãi, yếu đuối, hay ganh ghét 

ganh tỵ, có những tính đó v.v... Quý vị có phước báo đi nữa, thì quý vị cũng 

phải chui xuống làm nữ thôi. Do tâm mà, tâm tương ưng thì cảnh tương ưng. 

Quý vị cứ coi trong kinh Phật đi, đức Phật kể ra tội của người nữ nhiều lắm. 

Thiện Trang thì không dám kể, tại vì giảng ở đây, có các cô nhiều quá. Chứ 

không, các cô nghe xong, các cô dội. Đức Phật nói, mà quý cô lại phỉ báng, nói 

đức Phật nói xấu các cô nữa, cho nên thôi, từ từ. 

  Ở đây nói khi nào quý vị không có sự giận dỗi, không hờn dỗi (hờn dỗi 

là thuộc về Sân), không tức mình, không tính hại (tức là không tính toán hại 

ai hết), không nghĩ đến sự ác độc. Quý vị nhớ nha! Không nghĩ đến sự ác độc. 

Mình tính toán toàn là gì đâu không. Thiện Trang thấy nhiều người tu hành 

rồi, tu hành lâu năm mà học không tới nơi tới chốn, cho nên thấy người nào 

tu không giống mình, là bắt đầu tìm cách phỉ báng, nói thế này nói thế kia, rất 

nhiều. 

  Quý vị thấy [người] tu trong Tịnh Độ, hồi bữa nghe ai kể đó, người mẹ 

thì tu theo con đường khác, đi hộ niệm gì đó, còn con thì nghe pháp Tịnh Độ, 

tu [theo] đây, cho nên người mẹ phỉ báng, nói đủ các kiểu, nào là con tu theo 

tà rồi, thế này thế kia. Đó là ác độc. Vậy tu làm sao vãng sanh được? Cho nên 

tội, thương cho người ta, người ta vô minh quá. Mình muốn gây nhân Tây 



 

46 

Phương Tịnh Độ mà lại đem tạo ác nghiệp, người ta không tu giống mình là 

bắt đầu phỉ báng, tìm cách gán ghép cho bao nhiêu tội. Thế thì làm sao, đâu có 

từ bi đâu. ‘Chư thượng thiện nhân, câu hội nhất xứ’, Tây Phương Cực Lạc đâu 

phải chỗ dành cho những người như vậy. Cho nên chúng ta biết ngay: tâm 

không tương ưng thì cảnh không tương ưng. 

  Trong kinh đức Phật nói là "chúng sanh tụ theo giới". Theo giới là người 

ác đi với người ác, người thiện đi với người thiện. Ở Tây Phương Cực Lạc là 

người cực thiện, thì phải đi với người cực thiện chứ, người tâm thanh tịnh 

mới được chứ. Cho nên ‘tâm tịnh tắc Phật độ tịnh’ mà, tâm tịnh thì cõi nước 

sẽ tịnh thôi. Bây giờ tâm mình không thanh tịnh, mà mình đòi về Tây Phương 

Cực Lạc thì làm sao có chuyện đó. 

  Cho nên từ đó mình biết là chúng sanh bây giờ tu kiểu mê mờ, lười học 

kinh, lười đọc sách, mà nghe người này giảng, người kia giảng, rồi suốt ngày 

cũng nói hay lắm, toàn nói ‘y pháp bất y nhân’. Y pháp bất y nhân, mà ông thầy 

của mình đã không ‘y pháp bất y nhân’ rồi, còn mình thì y với ông thầy của 

mình thôi. Vậy thì mình biết là mình thế nào. Còn nếu muốn ‘y pháp bất y 

nhân’ thì phải coi kinh điển chứ, những lời ổng nói ra có phải trong kinh hay 

không. Chứ ổng nói theo ý ổng, rồi mình cũng y theo ổng, mình kêu là mình y 

pháp bất y nhân. Đó mình y nhân bất y pháp thì có. 

  Thời nay rất là đáng thương, chúng sanh thời nay thiếu căn lành, kinh 

sách thì đầy trên mạng, search một cái là ra hết, đánh vô Kinh A Hàm là ra 

ngay, có file mp3, có file Word luôn, có cả trang web đăng luôn, đầy đủ hết các 

kinh, kinh này kinh kia, kinh Đại thừa, kinh Tiểu thừa, tất cả các kinh. Mình 

không có thời gian đọc mà mình [nói] tu hành, cho nên thật là đáng thương. 

  Thiện Trang nói thời này đáng thương lắm, chúng sanh thời này mê lắm, 

cho nên càng tu càng sai. Rồi tu mà chửi bới, gặp những người giảng kinh đàng 

hoàng thì lại chửi, nói là ham học nhiều rồi cống cao ngã mạn, tùm lum tùm 

la. Chính mình không biết mình, mà mình đi nói người ta. Như vậy thì càng 

ngày tạo nghiệp càng nặng, cho nên rất là đáng thương. 



 

47 

  Bốn ý nghĩa của Tâm sở Vô sân: 

 1. Trạng thái là không hung ác hay là không phẫn nộ. Quý vị nhớ 

trạng thái đầu tiên là không hung ác, không phẫn nộ. Quý vị có hung ác hay 

không? Có phẫn nộ hay không? [Quý vị] thường xuyên phải kiểm tra, nhớ đây 

là những từ để mình kiểm tra nha. Nhớ là không có ý ganh ghét, hung ác, phẫn 

nộ. 

2. Phận sự là không gây thù oán, không nóng nảy. Phận sự của Tâm 

sở Vô sân là không gây thù oán với ai, không nóng nảy. [Quý vị] làm gì mà 

nóng quá là đang sân đó. Nhớ nha! Nhiều người nói không sân thì không phải, 

mà sân kiểu khác. Sân có nhiều dấu hiệu để sân: Người thì tự trách mình sao 

thế này thế kia cũng là sân, người thì hối hận cũng là sân, người thì nóng nảy 

chửi bới cũng là sân, người gây thù chuốc oán cũng là sân, người đấu tranh 

ghen ghét cũng là sân. Cho nên sân hết đó, vậy mà mình không biết. [Vì] đâu 

có học, nên mới không biết thôi. 

3. Thành tựu là tâm trong trẻo như trăng rằm: tức là nếu mình không 

sân, thì thành tựu được tâm mình trong trẻo như trăng rằm. 

4. Nhân gần nhất là khéo tác ý: đó là mình khéo tác ý, nếu mình tác ý 

không khéo thì không được. Muốn khéo tác ý thì chỉ có học kinh điển nhiều 

thì mới biết được thôi, chứ làm sao mà biết được. 

Đó là Thiện Trang đã giới thiệu cho quý vị Tâm sở Vô sân. Như vậy là 

chúng ta đã học [Tâm sở]: Vô tham, Vô sân, Vô si. Chúng ta thấy học rất quan 

trọng, ở đây thì không có si. Nhưng chúng ta học [các Tâm sở]: Tín, Niệm, Tàm, 

Úy, Vô tham, Vô sân. 

Bây giờ chúng ta học thêm Tâm sở nữa là Tâm sở Trung hòa. Có chỗ dịch 

là Trung tính, thì thôi chúng ta dịch là Trung hoà hay hơn Trung tính. Tùy mỗi 

người, tại vì từ Pali mà dịch sang tiếng Việt thì không có qua một cái gì hết, chỉ 

dịch nghĩa thôi. Còn ví dụ như chữ Hán thì ông cha ta thời xưa đã chế âm Hán 

Việt rồi, cho nên vô chữ đó là có âm Hán Việt rồi. Nên người 10 người dịch âm 



 

48 

Hán Việt thì hầu như cũng giống nhau, bởi vì chữ Hán ít âm Hán Việt lắm. Cùng 

lắm như chữ ‘nhạo’ với chữ ‘lạc’ hay chữ ‘nhạc’ là một chữ Hán. Nhưng lúc thì 

đọc nhạo, lúc thì đọc nhạc, lúc thì đọc lạc. Chữ nhạc thì không có ai dịch rồi. Ví 

dụ như trong Tứ vô ngại biện, có ‘nhạo thuyết vô ngại’, thì có người dịch là 

nhạo thuyết, có người dịch là lạc thuyết. Nhạo hay lạc thì cũng một chữ đó, 

cùng lắm chỉ sai vậy thôi. Chứ còn chữ Pali mà dịch sang tiếng Việt thì không 

có gì hết, cho nên người ta dịch mỗi người mỗi kiểu. Vì vậy quý vị thấy chữ 

Tâm sở, có người dịch là Tâm sở, có người dịch là Sở hữu tâm, có người dịch 

là gì đó v.v… Tâm sở Trung hòa cũng vậy, có người dịch là Trung tính, rồi tùm 

lum hết. Chúng ta phải hiểu, biết ý nghĩa là được rồi. 

Bữa nay học Tâm sở Trung hòa. Thêm Tâm sở này nữa là chúng ta học 

được 7 Tâm sở rồi, mà mình phải học 19 [Tâm sở]. Mấy Tâm sở này lạ hơn, 

[còn] mấy Tâm sở kia quen. Quen nhưng mình học hoài mà mình vẫn thấy 

mới. Hồi trước mình cứ tưởng mình biết tham là gì, sân là gì, si là gì. Thiện 

Trang nói, ví dụ các đồng tu Tịnh Độ ở đây, muốn độ những người tu Tịnh Độ 

cứng đầu khác, thì quý vị hỏi họ Sân là gì, thì họ trả lời lung tung cho coi. Họ 

không biết Sân là gì. Chính vì không học những bộ này, [nên] đâu biết đâu. 

Tâm sở Trung hòa: 

Trung hoà có trạng thái chính là hay quan sát cảnh vô tư, không 

thiên vị, giữ tất cả các pháp quân bình, điều hoà những pháp đồng sanh 

cho bằng với nhau, không thái quá bất cập, hay chênh lệch so le, tức là 

dung hòa các pháp đi chung. 

 Tâm sở này mới, nên Thiện Trang phải nói chậm chậm, đọc qua thì quý 

vị có nghe kịp không? Thứ nhất đây là Tâm sở khi quan sát cảnh thì vô tư, 

không thiên vị, mình giữ được các pháp quân bình. Có nghĩa là tôi thấy cái 

micro này màu đen, màu đen thì là màu đen thôi, thấy cũng như không thấy 

vậy đó. Có người thì thấy màu đen xấu quá, còn người kia thì thích màu đen, 

màu đen đẹp. Thầy Thiện Trang có micro màu đen đẹp.       



 

49 

  Như vậy Thiện Trang đã lấy ba ví dụ, để quý vị thấy ba Tâm sở khác nhau 

khi cùng nhìn cảnh là cái micro. Một người nói cái micro đen xấu quá, hay thầy 

đặt chướng mắt quá. Đó là Tâm sở Sân khởi. Người thứ hai nói cái micro [màu] 

đen thầy đặt đẹp quá, đó là Tâm sở Tham khởi. Còn người thứ ba là trạng thái 

quân bình được, trơ trơ, thì thấy micro cũng là micro thôi, đó là [Tâm sở] 

Trung hòa. Quý vị hiểu chưa? Mình học rõ ràng vậy đó. Không thiên vị, tôi 

không vì tình chấp nên tôi không thương cái micro này. Bởi vì tôi không xài 

micro, nên tôi ghét micro này, là không có. Mà tôi rất rõ ràng, bình thường, 

trơ trơ ra, micro là micro thôi. 

Còn người nhiều khi ghét, ví dụ như Thiện Trang để chữ Từ điển Pali của 

tác giả Toại Khanh. Bắt đầu có người [kêu]: nghe ông Toại Khanh ghét lắm, 

chẳng hạn. Có người vậy đó, đó là quý vị thiên vị rồi. Còn quý vị nghe Sư Toại 

Khanh là Sư Toại Khanh thôi. Còn có người [thì thấy] Sư Toại Khanh hay lắm, 

thế này thế kia. Đó là quý vị rớt vào trạng thái không trung hòa. 

Trung hòa là giữ các pháp quân bình, điều hòa các pháp đồng sanh cho 

bằng nhau, không thái quá, không có chênh lệch so le, tức là dung hòa các pháp 

đi chung với nhau. Đó là trạng thái. Mình thấy nhiều cảnh vô cùng một lúc, thì 

mình [phải có] tâm [Trung] hòa này. [Tâm sở] này có nhiều thứ lắm, giảng ra 

thì sâu lắm, để chúng ta đọc tiếp rồi giảng tiếp. 

Trung hòa được ví như người đánh xe ngựa, điều khiển hai con 

ngựa thuần thục chạy đồng lúc. Ví dụ quý vị biết hồi xưa đi xe ngựa, có hai 

con ngựa kéo, thì người điều khiển xe ngựa phải điều khiển hai con ngựa chạy 

ngang ngang nhau. Chứ con ngựa này chạy nhanh, con ngựa kia chạy chậm thì 

không được. Đó là trung hòa, cân bằng thì được như vậy. Trạng thái này cũng 

rất quan trọng, cho nên nó mới là Tâm sở Tịnh hảo. 

Sở dĩ chúng ta không điều hòa được là do không có tâm này, không quân 

bình được. Nhiều khi thích quá, nhiều khi ghét quá, nóng quá, khó chịu quá, 

buồn quá v.v… Đó là không có Tâm sở Trung hòa để cân lại cho mình. Vì người 

ta rơi vào hai trạng thái: ghét hoặc thương. Ghét cũng đọa lạc, mà thương cũng 



 

50 

đọa lạc. Đó là tham. Cho nên tu là gì? Phải trung hòa, trung hòa thì mới tốt. 

Còn không thì quý vị dính vô tham quá, tham quá. Cho nên tu cuối cùng là để 

đưa về trạng thái cân bằng này. 

Quý vị thấy không ạ? Không học Tâm sở thì đâu [biết] kỹ như vậy. Học 

Tâm sở rồi mình biết, bữa nay dễ [tu] rồi đó. Giống như hai con ngựa kéo xe, 

mà con ngựa này chạy nhanh, con ngựa kia chạy chậm thì không được, sẽ té 

ngã, gặp tai nạn ngay. Còn hai con ngựa cứ chạy đều đều, thuần thục, mà chạy 

ngang nhau. Chúng phối hợp càng nhuần nhuyễn bao nhiêu, thì xe đó chạy 

càng nhanh và càng tốt. Tâm sở này cũng vậy, vai trò này quan trọng. 

Nó cũng đóng vai trò như người chủ tọa của buổi họp, trao cơ hội 

công bằng đến những cộng sự. Tức là trong buổi họp đó, người chủ tọa phải 

trao cơ hội công bằng đến những người cộng sự với mình, những người cùng 

làm việc với mình. Tâm sở này cũng quan trọng như vậy đó. 

Tâm sở trung hòa giúp quân bình tâm và những Tâm sở cùng sanh, 

cùng hành động nhịp nhàng, ngăn chặn bất cứ sự vượt trội quá mức hay 

lui sụt kém cỏi nào. Có nghĩa là [Tâm sở] này giúp quân bình tâm. Chúng ta 

chưa học về tâm, nhưng những Tâm sở cùng sanh, ví dụ như chúng ta có nhiều 

Tâm sở chạy lên, thì quý vị biết Tham với Vô tham là hai Tâm sở, và hai Tâm 

sở này cân bằng nhau thì không tham. Nhiều Tâm sở nữa lên thì cũng cân bằng 

luôn. Nó cân bằng, cùng hành động nhịp nhàng, không cho Tâm sở nào nổi quá 

mức hay lui sụt kém cỏi. Điều này rất quan trọng.  

Với ý nghĩa bình thản, nó thường được gọi là Xả, là trạng thái trung 

bình giữa bi và tùy hỷ. 

Quý vị nghe kỹ không? Mai mốt [chúng ta học] Xả giác chi là nhờ Tâm sở 

này. Trong Bảy giác chi (Thất giác chi) thì có Xả. Tâm sở Trung hòa này thường 

được gọi là Xả, là trạng thái trung bình giữa bi và tùy hỷ, tức là nó trung bình 

giữa bi và tùy hỷ. Bi là gì? ‘Từ năng dữ nhất thiết chúng sanh chi lạc; Bi năng 

bạt nhất thiết chúng sanh chi khổ’. Bi là thương cảm, và tùy hỷ là vui theo. Ở 



 

51 

đây [Tâm sở] này là ở giữa giữa thôi, không có bi lụy và vui theo, cho nên là 

trạng thái trung bình. 

Xả là nuôi dưỡng chân giá trị một trong Bảy giác chi, khác với xả 

thọ. Ở đây khác với xả thọ. Tức là trạng thái Xả trong Xả giác chi, là một giá trị 

quan trọng trong Bảy giác chi. Sau này mình học Bảy giác chi, thì tùy thời, 

mình biết lúc nào thì phải tu những giác chi nào trong Bảy giác chi, để quân 

bình được tâm. Lúc tâm mình đang nóng thì mình phải tu giác chi nào, lúc tâm 

mình đang sân thì mình phải tu giác chi nào để kìm lại, lúc mình đang buồn 

ngủ thì mình tu Tâm sở nào...  

Bây giờ chắc nhiều người không đọc kinh nên không biết, chứ thật ra 

đức Phật dạy hết rồi. Hôm nào đó Thiện Trang sẽ có buổi [chia sẻ] chuyên về 

Thất giác chi. Nếu tuần sau có thời gian, có thể chúng ta sẽ học về Thất giác 

chi. Còn nếu không thì cứ từ từ, cứ học hết 37 Phẩm trợ đạo cho đàng hoàng.  

Và nhớ Xả giác chi này khác với xả thọ. Xả thọ là trơ trơ, không vui không 

buồn. Còn xả này là trung bình giữa bi và tùy hỷ. Bi là thương cảm, tùy hỷ là 

vui. Tức là một bên là hơi buồn, một bên là vui. Điều này cũng không phải là 

buồn vui, mà mang tính chất là vui theo niềm vui của người khác, thấy tốt đẹp, 

thấy người ta buồn thì mình cũng không buồn theo. Còn xả thọ kia thì khác. 

Thấy nóng quá nên tôi thấy đang khổ, lạnh quá cũng khổ và mát mẻ thì thấy 

dễ chịu, rồi trơ trơ ra gọi là xả. Xả [thọ] là trạng thái đối với thân thể, với cảm 

nhận. Còn Xả này là vấn đề về tinh thần, tâm tùy hỷ hay là tâm bi. 

Mình không học thì mình không biết, mình không phân biệt được xả này 

với xả thọ. Phải học A Tỳ Đàm, phải học Duy Thức thì mới biết được. Không 

học, [nên] ngay tâm mình mà mình cũng không biết nữa. Như vậy là khác 

nhau, Thiện Trang nói rồi đó. 

Bốn ý nghĩa của Tâm sở Trung hòa: 



 

52 

1. Trạng thái là dìu dắt, quân bình những pháp đồng sanh. Quan 

trọng là [Tâm sở này] dìu dắt và quân bình các pháp đồng sanh, với các Tâm 

sở đồng sanh. 

2. Phận sự là ngăn pháp hợp nhau, không cho thái quá, bất cập. Tức 

là những pháp hợp nhau lại, dồn lại, khiến cho tạo ra những trạng thái thái 

quá thì bất cập. Tâm sở này sẽ [giúp] dừng. Ví dụ như có nhiều đồng tu không 

biết tu, nghe pháp nhiều quá, nghe từ sáng đến tối, nghe hoài, từ ngày này qua 

ngày kia, nghe miết, mà thiếu thời gian để tu Thiền chỉ. Tức là nghe pháp là 

thuộc về tu Thiền quán. Mình cứ tu Thiền quán không [thôi], mình quên tu 

Thiền chỉ, thì không cân bằng. [Cho] nên [tu] riết rồi [bị] trạo cử. Bắt đầu nói 

pháp mà mơ mơ màng màng, nói thôi rồi, nói hoài, nói miết. [Do] tâm mình 

không có định tĩnh. Đó là các pháp hợp nhau thái quá bất cập thì sinh ra trạo 

cử. 

Cho nên để ngăn điều đó thì quý vị phải tu Xả giác chi và tu Tĩnh chỉ Giác 

chi, tức là tu Thiền chỉ. Quý vị tu tĩnh nhiều vô, thì tự nhiên xả tâm ra. Ngay 

căn bản đó mà nhiều người cũng không biết tu nữa. Thiện Trang thấy nhiều 

người học Phật pháp nhiều quá, rồi cuối cùng bị trạng thái đó. Học mà không 

có thời gian thiền.  

Rồi thiền cũng không biết thiền nữa, vô ngồi xếp bằng, thả tâm bay đi 

đâu đó, gọi là thiền. Đâu phải như vậy, có đề mục tu Thiền chỉ, Thiền quán rõ 

ràng. Mình phải có đề mục, học theo Phật, mình thực hành theo 40 đề mục tu 

Thiền chỉ, những đề mục tu Thiền quán, chúng ta đều chia sẻ [rồi]. Quý vị lấy 

những đề mục đó ra xài. Chứ nhiều người không biết, vô ngồi đó rồi kêu thiền, 

ngồi xếp bằng là thiền, thả lỏng tâm, đừng nghĩ gì, v.v… gọi là thiền. Cuối cùng 

đi đâu không biết luôn, nên tu [như vậy] là không đúng. 

  Rồi nghe pháp quá nhiều mà thiếu thực hành, cuối cùng sinh ra trạng 

thái thái quá, trạo cử tăng lên, liên tục trào kiến thức lên, thì khi đó quý vị bị 

trạo cử. Người trạo cử dấu hiệu rõ nhất là khi nói không có trọng tâm, nói lung 

tung lang tang. Cho nên Thiện Trang thấy có những đồng tu vào lớp đặt câu 



 

53 

hỏi, đặt mãi mà không biết hỏi điều gì, thì đó là mình bị trạo cử. Những người 

bị trạo cử thì mình phải tu Tĩnh chỉ nhiều hơn, tu Thiền chỉ để cân bằng lại. 

Thiền quán của mình dư rồi, mà không đắc thì giờ mình phải kéo lại. 

Cho nên phải có thời gian để tu [đề mục] này, kia. Cách tu rất dễ, hồi xưa 

thì khó khăn [khi] đốt lửa v.v… bây giờ lên mạng kiếm hình, kiếm video, hoặc 

tranh rồi quán lửa, quán nước v.v... Có người nói mua cái đèn tròn tròn, to to, 

màu trắng để tu đề mục quán ánh sáng. Đó là tu Thiền chỉ, quán xanh, vàng, 

đỏ, trắng, hoặc hư không, hoặc nhìn ánh sáng cũng được, miễn sao là có định 

thôi. Và phải đặt khoảng cách cho vừa nha, vừa thì mình ngồi mới cảm nhận 

được. [Để hình] tròn tròn cho dễ quán. Đó là những cách để tu [Thiền chỉ], đều 

được hết. Quý vị coi kỹ, Thiện Trang đã chia sẻ những đề mục chính rồi, từ từ 

mình sẽ chia sẻ những đề mục tiếp theo.  

3. Thành tựu là trung hòa đối với cảnh: điều này thì rõ ràng, là trung 

hòa đối với cảnh. 

4. Nhân gần nhất là có chư pháp tương ưng: tức là các pháp tương 

ưng với nhau, chứ nhiều khi nó kéo quá. Ví dụ như chúng ta đang nóng quá, 

mà bảo được tâm Xả, Tâm sở Trung hòa này thì khó lắm. Hoặc tâm mình đang 

lúc buồn ngủ quá, mà bảo trung hòa thì khó. Hoặc tâm mình đang rạo rực, trạo 

cử quá, nhớ một chuyện gì đó vui quá thì khó. Nên các pháp phải tương ưng, 

tức là các pháp vừa vừa thôi. Tức là mình lựa trong hoàn cảnh nào đó vừa phải 

thôi, đừng ác nghiệt quá, đừng thuận quá, vừa vừa. 

Cho nên người tu hành thì ăn cũng vừa phải, ngủ cũng vừa phải, làm gì 

cũng vừa phải, trung đạo thì dễ thành tựu. Còn quá mức là bắt đầu không 

trung hòa, đối với cảnh thì Tâm sở Trung hòa này khó mà kéo lên được, tức là 

nó khó mà phát sinh, cho nên sẽ không thành tựu. Chữ nhân thân cận (nhân 

gần nhất) là phải để ý vô đó. 



 

54 

Hành xả nếu dịch sát thì chữ Pali trên có nghĩa là trạng thái nằm 

giữa hai trạng thái, hai thái cực, cảm xúc vui buồn. Tức là hành xả này là 

ở giữa hai trạng thái, cảm xúc: vui và buồn. 

Tâm sở này được ví như một người đánh xe kìm giữa hai con ngựa, 

không cho chúng đi quá sâu vào hai lề đường. Cho nên đây là kìm lại giữa 

hai con ngựa, người ta ngồi làm sao để hai con ngựa này không đi quá sâu vào 

lề đường. 

Khi Tâm sở này được tu tập thì nó chính là trạng thái trung hòa 

giữa lòng bi mẫn và lòng tùy hỉ. Tu tập được Tâm sở này thì trung hòa giữa 

bi mẫn (tức là lòng bi) và lòng tùy hỉ. 

Xả là sự thanh thản, không thương ghét của một người đã tu tập ba 

phạm trú (ba đề mục Phạm trú): Từ, Bi, Hỷ. Tức là có bốn đề mục tu Thiền 

chỉ là Từ, Bi, Hỷ, Xả, thì mình phải tu ba [đề mục]: Từ, Bi, Hỷ, rồi mới tới tu đến 

[đề mục] Xả. Chứ không phải vô, chưa gì hết mà tu [đề mục Xả thì không được]. 

[Đề mục] Xả này đắc đến Tứ thiền, còn ba [đề mục] kia [đắc] đến Tam thiền 

thôi. 

Trở ngại trực tiếp của xả là tham ái và sân. Cho nên tại sao mình 

không xả được? Vì mình có tham và có sân. Cho nên phải ít tham và ít sân. Vậy 

thì tu làm sao? Không thể hết tham, hết sân được, thì mình phải bớt lại, giảm 

nhẹ đi, thì đỡ. Đó là trở ngại trực tiếp, còn trở ngại gián tiếp nữa. 

Trở ngại gián tiếp là sự lãnh đạm vô trí. Nhiều người nói: ‘Tôi thờ ơ 

với tất cả mọi thứ, tôi chả không quan tâm gì hết. Giống như chuyện bảo vệ 

Chánh pháp, là chuyện của thầy Thiện Trang, chuyện của người nào, không 

phải của tôi, tôi chả quan tâm’. Đó là trở ngại gián tiếp của Tâm sở Trung hòa 

này, hay là [tâm] Xả này.  

Cho nên quý vị đừng nghĩ Xả là lơ lơ, không có gì. Không phải! Lãnh đạm 

vô trí thì cũng không được, mà mình phải quan tâm vừa phải. Khó! Cho nên 

nhiều người lên bình luận là biết sai rồi, không học, bày đặt vô nói: ‘Người học 



 

55 

Phật thì không nên nói lỗi người thế gian’ v.v… tùm lum tào lao. Cho nên [đó 

là] không biết, không hiểu. Không học Phật pháp mà cứ tưởng mình ngon, thì 

nguy hiểm lắm, phải học cho rõ ràng. 

Cho nên có hai trở ngại: Một là trở ngại trực tiếp của Xả là tham ái và sân. 

Trở ngại thứ hai là trở ngại gián tiếp, là sự lãnh đạm vô trí, tức là không có trí 

tuệ. Mình không biết phân biệt đúng sai, và mình thờ ơ luôn, đó là không thể 

nào thành tựu Xả được. 

Xả là công bằng, không thiên vị, vô tư, thích đáng, hay trung bình 

đối với tất cả chúng sanh một cách vô tư, công bằng, không thiên vị dù 

thương hay ghét.  

Quý vị làm được chưa? Mấy người bày đặt nói hay, giống như như vô 

chửi, nói: ‘Tu còn quan tâm mấy chuyện thế gian, Sư Minh Tuệ thế này thế kia’ 

v.v… Thế mấy người đó có quan tâm không? Không quan tâm thì tại sao bay 

vô bình luận? Đúng chưa? Chứng tỏ là mình còn quan tâm hơn người ta nữa. 

Cho nên là nói vậy thôi. 

Cho nên đây là phải đối với chúng sanh một cách vô tư, công bằng, không 

thiên vị, dù thương hay ghét. Tức là mình vẫn sáng suốt, rõ biết. Còn mình 

không phân biệt được, đó là vô trí. Vô trí thì không tốt, dù thế nào chăng nữa, 

thì vô trí cũng không tốt, tạo ra tâm đầu thai Nhị nhân, Vô nhân là thôi đó, là 

đời sau không thể chứng Thiền, chứng đạo được. 

Xả là trạng thái quân bình của tâm (chúng ta chưa học tâm, nhưng Xả 

là trạng thái quân bình của tâm). Kẻ thù trực tiếp là tham luyến; kẻ thù 

gián tiếp là không thông minh, không hiểu biết, sự lãnh đạm, thờ ơ. Cho 

nên muốn tu được Xả thì quý vị phải như thế nào? Kẻ thù trực tiếp của ta là 

tham luyến; còn [kẻ thù] gián tiếp là không thông minh, không hiểu biết, sự 

lãnh đạm, thờ ơ. Thấy chưa? Không rớt vào điều này thì rớt vào điều kia. Khó 

lắm! Cho nên Xả là một trạng thái không đơn giản. 



 

56 

Trạng thái chính của pháp này là thái độ công bằng, vô tư. Có nghĩa 

là quý vị thấy tất cả các việc, ví dụ như việc Sư Minh Tuệ, thì quý vị phải biết, 

phải thấy rõ đúng sai, ai đúng ai sai như thế nào, và công bằng vô tư. Không 

lệch qua một cách thái quá, không bảo vệ một cách quá đáng, thế này thế kia, 

mà cũng không phải chạy theo phe này phe kia quá đáng, đều là không đúng. 

Mà mình phải công bằng vô tư, mình nhìn nhận đúng. Cho nên đó là một sự 

thành tựu. 

Đó là giới thiệu sơ qua với quý vị về Tâm sở, hình như cũng hết giờ rồi. 

Như vậy hôm nay đã giới thiệu cho quý vị thêm được ba món Tâm sở, đó là 

Vô tham, Vô sân và Trung hòa. Như vậy là [còn] 12 Tâm sở nữa là hết [mục 

Tâm sở Tịnh hảo Biến hành]. Còn 6 [Tâm sở Tịnh hảo Biệt cảnh] nữa thôi là 

cũng hết. Chúng ta chỉ còn 18 Tâm sở nữa thôi, là cũng học xong bảng Tâm sở 

này rồi. Sau khi học xong Tâm sở, chúng ta học tới 121 tâm. Xong phần tâm và 

Tâm sở, từ đó mình tu các pháp căn bản được, thì chúng ta học đủ 37 Phẩm 

trợ đạo nữa, rồi chúng ta học kỹ về các Phiền não, Tùy miên. Lúc đó chúng ta 

có nền tảng rồi thì chạy vô học Luận Câu Xá nhẹ nhàng. Vì chúng ta có nền 

tảng, thì Luận Câu Xá chẳng qua là học lại thôi, diễn đạt [bằng] ngôn ngữ hơi 

cao, hơi sâu rộng và hơi khó chịu một chút, thì chúng ta sẽ dễ dàng hơn.  

Cho nên hiện tại Thiện Trang [giảng] Luận Câu Xá chậm lại, mà ưu tiên 

phần này, lý do là như vậy. Để bổ sung cho những nền tảng trước, để học Luận 

Câu Xá nhẹ nhàng hơn, chứ không thì khó quá, thực sự ngôn ngữ khó. Luận 

Câu Xá chỉ là tóm lại những nội dung đó theo một cách nói khác v.v… Thì chúng 

ta cũng đối chiếu, để coi thử có những điều gì giống với kinh bao nhiêu phần 

trăm, có những điều gì không giống, thì chúng ta cứ từ từ học. 

Những hành giả Nam truyền đừng vội vô phê phán là tại sao lại học theo 

Bắc truyền. Học Bắc truyền hay Nam truyền, mà mình học vừa Đại tạng kinh, 

vừa Kinh A Hàm, vừa Kinh Nikaya, vừa Vi Diệu Pháp cho học trước luôn, rồi 

Luận Câu Xá chạy sau, mà quý vị còn sợ lạc đường nữa. Làm sao lạc đường, 

mình có đối chiếu rõ ràng mà. Mình đâu có thần tượng một người nào quá 



 

57 

đáng, mình chỉ có thần tượng duy nhất đức Phật, vì sao? Vì một người Sơ quả 

Tu-đà-hoàn chỉ nhận Phật làm thầy, không nhận ai làm thầy nữa, nên nhớ điều 

đó. Quý vị còn nhận người này làm thầy, nhận người kia làm thầy, thì chứng 

tỏ quý vị chưa phải là Sơ quả Tu-đà-hoàn. Người có Chánh kiến rồi, đâu cần 

nữa, biết rồi. Còn mình thờ thầy, thờ Tổ hơn Phật, chứng tỏ mình là phàm phu 

sát đất. Chứ chúng ta học trong kinh rõ ràng lắm, cho nên cố gắng học nhé quý 

vị.  

Thiện Trang chia sẻ hôm nay tới đây, hẹn quý vị vào hôm khác. Mời quý 

vị chúng ta cùng hồi hướng. 

“Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ 

Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn 

Pháp môn vô lượng thệ nguyện học 

Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành”. 

“Nguyện đem công đức này 

Hướng về khắp tất cả 

Đệ tử cùng chúng sanh 

Đều trọn thành Phật đạo”. 

Nam mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật! 

Nam mô A Mi Đà Phật! 

 

 

 


