
 

1 

Giảng	Ký	Câu	Xá	Luận	Và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận	

	Bài	36	

Giảng	giải:	Thầy	Thích	Thiện	Trang	
Giảng	ngày:	02/04/2025	

Phát	trực	tiếp	trên	Kênh	YouTube	Thích	Thiện	Trang	
https://www.youtube.com/watch?v=RFkWe-IcMUU	
mạng	xã	hội	Facebook,	Fanpage	Thích	Thiện	Trang:	
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang 

	
	 Nam	Mô	Bổn	Sư	Thích	Ca	Mâu	Ni	Phật! 
	 Nam	Mô	A	Mi	Đà	Phật! 

		 Kính	chào	toàn	thể	quý	vị	đồng	tu!	Hôm	nay	chúng	ta	gặp	nhau	trong	chuyên	
đề	A	Tỳ	Đạt	Ma	Câu	Xá	Luận,	bài	thứ	36.	Chúng	ta	quá	quen	với	chủ	đề	này	rồi.	
Mặc	dù	mang	tiếng	[là	học]	Luận	Câu	Xá,	nhưng	chúng	ta	học	với	tinh	thần	là	cả	
phần	kinh	tạng,	phải	nói	là	tinh	hoa	của	Kinh	A	Hàm,	tinh	hoa	của	Kinh	Nikaya,	
tinh	hoa	của	A	Tỳ	Đàm	(Vi	Diệu	Pháp	bên	Nam	truyền)	và	Luận	Câu	Xá,	chứ	không	
phải	là	một	phần.	Gần	đây	thì	chúng	ta	ưu	tiên	học	mấy	phần	tinh	hoa	nhiều	hơn	
là	học	Luận	Câu	Xá.	Vì	nếu	học	Luận	Câu	Xá	thì	sợ	chúng	ta	chưa	tu	được,	cho	nên	
Thiện	Trang	ưu	tiên	phần	đó. 

		 Hôm	nay	 xin	 phép	 chúng	 ta	 bắt	 đầu	 bài	 36	 này	 bằng	 nội	 dung	một	 câu	
chuyện,	để	quý	vị	đồng	tu	tỉnh	ngủ. 

50.	Chuyện	Các	Nam	Tử	Của	Nhà	Triệu	Phú:	Seṭṭhiputtapeta	

Bấy	giờ,	đức	Thế	Tôn	đang	trú	tại	Jetavana	(Kỳ	Viên)	ở	Sāvatthī	(Xá	
Vệ).	

Thời	ấy,	một	hôm	Ðại	vương	Pasenadi	(Ba	Tư	Nặc)	của	nước	Kosala	
(Kiều	Tát	La)	phục	sức	lộng	lẫy	ngự	trên	mình	voi	với	vẻ	oai	nghi	đầy	quyền	
lực.	Nhà	vua	thấy	trên	thượng	lầu	của	một	nhà	kia	có	một	nữ	nhân	đang	

https://www.facebook.com/suthaythichthientrang


 

2 

nhìn	xuống,	trông	diễm	lệ	như	một	Thiên	nữ.	

Lòng	nhà	vua	đâm	ra	mê	mẩn	vì	trí	nhà	vua	vốn	buông	lung	khó	kiềm	
chế	được.	Vì	thế,	nhà	vua	ra	hiệu	cho	một	người	ngồi	kế	sau	mình.	Và	mọi	
việc	 được	 thực	 hiện	 giống	 như	 trong	 Chuyện	 Ngạ	 Quỷ	 Ambasakkhara,	
nhưng	có	điểm	khác	biệt	này.	

Đầu	tiên	câu	chuyện	này	nói	về	vua	Ba	Tư	Nặc.	Hôm	[đó],	ông	ngồi	trên	voi,	
ông	thấy	trên	tầng	của	một	nhà	khác	có	một	người	phụ	nữ	rất	đẹp,	giống	như	
Thiên	nữ	vậy.	Cho	nên	ông	vua	này	mê	mẩn,	muốn	tìm	cách	chiếm	đoạt	người	nữ	
đó.	[Vì	là]	vua	mà,	nên	nghĩ	ra	một	kế.	Do	câu	chuyện	trích	lặp	lại	nội	dung	ở	trên,	
nên	Thiện	Trang	kể	lại	nội	dung	ở	trên.	 

Lúc	đó	[vua]	mới	ra	lệnh	triệu	tập	người	chồng	của	cô	đó	vào	và	đưa	ra	
một	điều,	là	phải	đi	lấy	hoa	sen	xanh	ở	một	nơi:	“Nếu	ngươi	không	lấy	được	về	kịp	
trong	ngày	thì	ta	sẽ	ra	lệnh	giết	ngươi”.	Ổng	là	vua	mà,	ra	lệnh	như	vậy.	Ổng	ra	
lệnh	như	thế	thì	chắc	chắn	là	ổng	phải	bày	mưu	lập	kế	thôi.	Đó	là	ổng	sẽ	sai	người	
đóng	cửa	thành	lại,	để	vị	này	không	thể	nào	về	và	vào	cung	thành	kịp.	Như	vậy	thì	
hôm	sau	vị	này	vào	thế	nào	cũng	bị	trễ,	rồi	lúc	đó	xử	ổng.	Khi	xử	ông	chồng	này	
thì	lúc	đó	sẽ	chiếm	được	bà	vợ.	 

Quý	vị	thấy	thời	xưa,	làm	vua	mà	khi	tham	dục	nổi	lên	[thì]	làm	ra	những	
việc	như	vậy.	Người	[chồng]	này	đi	ra	ngoài,	tất	nhiên	không	thể	nào	lấy	kịp.	Đối	
với	việc	lấy	hoa	sen	thôi	cũng	khó	nữa,	vì	vùng	đó	có	rất	nhiều	nguy	hiểm,	ao	sen	
đó	có	rắn	độc,	v.v…	Nhưng	vị	này	do	là	một	vị	Cư	sĩ	có	thọ	giới,	nên	khi	đi	ra	ngoài	
thành	đó	được	quỷ	thần	hộ	trì,	nên	lấy	được	hoa	sen	về.	Câu	chuyện	này	như	thế	
nào,	thì	chúng	ta	tiếp	tục	nghe: 

Ở	đây,	người	đàn	ông	ấy	 thực	ra	đã	đến	nơi	 trước	khi	hoàng	hôn,	
nhưng	cổng	thành	đã	đóng	(tức	là	ổng	lấy	được	hoa	sen	và	trở	về	kịp,	nhưng	
vua	đã	cho	đóng	cổng	thành	mất	rồi,	nên	không	còn	cách	nào	hết,	mai	vô	thì	cũng	
trễ	rồi).	Vì	thế,	y	buộc	vào	cột	trụ	của	cổng	thành	gói	đất	đỏ	và	bó	sen	xanh	
mà	y	đã	mang	về	và	đi	vào	Kỳ	Viên. 



 

3 

Có	nghĩa	là	bây	giờ	vị	này	về	cũng	không	kịp	rồi,	vì	vua	gài	bẫy	đóng	cửa	
thành	rồi.	Cho	nên	[ổng]	cũng	làm	dấu	là	mình	lấy	được	đất	đỏ	và	bó	hoa	sen	xanh	
về	rồi,	đánh	dấu	ở	đó.	Bây	giờ	chỉ	có	về	ngủ	và	chờ	sáng	mai	cửa	thành	mở	thì	sẽ	
đi	vào.	Ông	vua	thì	chỉ	trông	mong,	một	là	[ông	này]	ra	ngoài	hồ	đó	bị	rắn	cắn	chết	
là	xong,	còn	nếu	về	kịp	thì	cũng	đóng	cửa	thành	sớm	để	vào	không	kịp,	vua	tính	
hết	rồi.	[Người]	này	mặc	dù	được	sự	gia	trì	của	quỷ	thần,	lấy	được	hoa	sen	xanh	
và	không	bị	rắn	độc	cắn	chết,	nhưng	về	cũng	không	[kịp]	được.	Về	không	kịp	thì	
chỉ	có	chờ	ngày	mai	thôi,	ngày	mai	thì	chắc	chắn	là	vua	sẽ	xử,	để	cướp	vợ	người	
ta	mà. 

Bấy	giờ,	trong	lúc	đang	an	giấc,	giữa	canh	khuya,	nhà	vua	nghe	bốn	
vần	này:	"Sa,	na,	du	và	so"	được	thét	vang	một	cách	đau	đớn.	Đây	thực	ra	là	
vua	Ba	Tư	Nặc	tối	đó	cũng	bị	hù.	Đó	là	quỷ	thần	tác	động,	cho	vua	nghe	bốn	tiếng	
như	thế.	Chúng	ta	thấy	ở	đây	có	sự	gia	trì	cho	người	giữ	giới. 

Tương	truyền	đây	là	bốn	vần	đầu	của	bốn	câu	kệ	do	bốn	con	trai	một	
vị	triệu	phú	thành	Xá	Vệ	thốt	ra.	Vào	thời	hoa	niên,	họ	đã	tham	đắm	dục	lạc	
và	đi	với	vợ	nhiều	người	khác,	tạo	nên	điều	thất	đức.	Khi	từ	trần,	họ	tái	
sanh	vào	Ðịa	ngục	Chảo	Sắt	gần	kinh	thành	ấy. 

Vua	nghe	bốn	âm	thanh	đó,	mà	bốn	âm	thanh	này	được	tuyên	truyền	là	do	
có	bốn	con	trai	của	một	vị	triệu	phú	ở	thành	Xá	Vệ	thốt	ra.	Khi	lúc	ở	đời,	họ	tham	
đắm	dục	lạc,	nói	chung	tà	dâm	với	vợ	của	nhiều	người	khác,	nên	tạo	nhiều	điều	
thất	đức.	Vì	vậy	sau	khi	chết	thì	bốn	người	đó	rơi	vào	Địa	ngục	Chảo	Sắt	ở	gần	
kinh	thành	đó,	cho	nên	phát	ra	tiếng	như	vậy,	là	bốn	chữ	đầu	của	bốn	câu	kệ.	Vua	
nghe	như	vậy	thì	chắc	là	vua	rất	sợ. 

Nhà	vua	vô	cùng	kinh	hãi,	và	rạng	ngày	hôm	sau	liền	kể	cho	vị	tế	sư	
nghe	sự	việc	đã	xảy	ra.	Vị	ấy	đang	mong	kiếm	một	số	lợi	nhuận,	bèn	thưa:	
(Vua	sợ	rồi,	nhưng	vua	kể	ra	cho	vị	 tế	sư	(người	chuyên	cúng	tế	ở	trong	kinh	
thành)	để	giải	quyết	vấn	đề	đó.	Nhưng	vị	tế	sư	đó	lại	muốn	kiếm	thêm	tiền	nữa,	
kiếm	thêm	cơ	hội,	nên	thưa	với	vua	bày	cách	khác).	

-	Tâu	Ðại	vương,	than	ôi,	một	đại	họa	xảy	ra.	Xin	Ðại	vương	cử	hành	



 

4 

tế	lễ	đầy	đủ	bốn	phần	(Người	cúng	thì	thời	nào	cũng	có,	cách	là	tranh	thủ	người	
ta	gặp	nạn	hay	sự	kiện	gì	đó	bất	ngờ	là	bảo	cúng	ngay,	để	kiếm	tiền). 

Nhà	vua	truyền	lệnh	thi	hành	việc	này.	(Tức	là	đồng	ý	cúng	liền). 

Khi	 hoàng	 hậu	 Mallikā	 (Mạt-lợi)	 (tức	 là	 Mạt	 Lợi	 Phu	 nhân)	 nghe	
chuyện,	liền	thưa	với	nhà	vua: 

-	Tâu	Ðại	vương,	tại	sao	vì	nghe	lời	của	một	Bà-la-môn,	Ðại	vương	lại	
muốn	làm	một	việc	gây	tổn	thương	và	sát	hại	nhiều	sanh	vật	như	vậy?	Nay	
Ðại	vương	nên	tham	kiến	đức	Thế	Tôn	là	bậc	Minh	Hạnh	vô	song	và	khi	Ngài	
giải	thích	ra	sao	thì	Ðại	vương	phải	làm	theo	như	vậy.	

Chúng	ta	biết	vua	Ba	Tư	Nặc	có	một	người	vợ	nổi	tiếng	là	bà	Mạt	Lợi	Phu	
nhân	(Mallikā).	[Bà]	nói	là:	Tại	sao	vua	lại	dễ	dàng	nghe	một	người	tế	sư	như	vậy?	
Làm	lễ	cúng	sát	sanh	nhiều	không	tốt,	mà	nên	nghe	lời	đức	Thế	Tôn,	bằng	cách	
hãy	đi	tham	kiến	đức	Thế	Tôn	(đức	Phật).	Bởi	vì	đức	Phật	rất	tuyệt	vời,	Ngài	là	
bậc	Minh	Hạnh	vô	song.	Khi	Ngài	giải	thích	ra	sao	thì	vua	hãy	làm	theo.	Liệu	vua	
Ba	Tư	Nặc	có	nghe	theo	không? 

Sau	đó,	vị	Ðại	vương	đến	tham	kiến	bậc	Ðạo	Sư	và	trình	Ngài	sự	việc	
trên.	Ðức	Thế	Tôn	bảo:	

-	Thưa	Ðại	vương,	Ðại	vương	sẽ	không	gặp	nguy	hiểm	nào	vì	việc	ấy	
cả.	Tức	là	đức	Phật	có	trí	tuệ,	Ngài	nói	ngay	là	vua	không	gặp	chuyện	gì	hết. 

Rồi	Ngài	kể	chuyện	ngay	từ	đầu	về	 tiếng	 thét	của	những	người	 tái	
sanh	vào	địa	ngục	Lohakumbhī	(Chảo	Sắt).	Sau	đó,	Ngài	đọc	cho	nhà	vua	
nghe	đầy	đủ	các	vần	kệ	mà	chúng	đã	bắt	đầu	thốt	ra:	

Với	người	trong	ngục	bị	hành	thân,	
	Suốt	cả	thời	gian	sáu	vạn	năm,	
	Việc	ấy	khi	nào	thì	chấm	dứt?	

	-	Sẽ	không	chấm	dứt.	Chẳng	sau	cùng,	
	Bao	giờ	chấm	dứt?	-	Không	nhìn	thấy,	



 

5 

	Quả	bạn	và	ta	phạm	lỗi	lầm. 

Chúng	ta	đang	phải	sống	đau	thương,	
	Vì	chúng	ta	không	biết	cúng	dường,	

	Những	vật	cần	cho	khi	có	sẵn,	
	Ta	không	tạo	chỗ	trú	an	toàn. 

Quả	thật	khi	từ	biệt	chốn	đây,	
	Ðược	làm	người	ở	cõi	đời	này,	

	Ta	nguyền	hào	phóng,	chuyên	trì	giới,	
	Ta	quyết	làm	nhiều	thiện	sự	ngay. 

		 Ở	đây	đức	Phật	đọc	ra	bài	kệ	của	những	người	hồi	xưa,	do	phạm	nghiệp	tà	
dâm	nhiều	quá	nên	đọa	vào	Địa	ngục	Chảo	Sắt.	Họ	nói	là	họ	đọa	mất	sáu	vạn	năm	
ở	trong	đó,	suốt	thời	gian	đó	biết	bao	giờ	mới	chấm	dứt	được.	Họ	thấy	lỗi	lầm	
như	vậy	[nên]	họ	phát	ra	bài	như	vậy.	Họ	nguyện	sau	này	nếu	ra	[khỏi]	Địa	ngục,	
họ	làm	người	thì	họ	sẽ	trì	giới,	sẽ	rộng	rãi,	bố	thí	và	sẽ	quyết	làm	việc	điều	thiện.	
Quý	vị	thấy	đức	Phật	luôn	luôn	thấy	được	các	vấn	đề. 

Khi	bậc	Ðạo	Sư	ngâm	các	vần	kệ	xong,	Ngài	thuyết	pháp	đầy	đủ	chi	
tiết.	Lúc	kết	thúc	bài	giảng,	người	đàn	ông	đã	đi	tìm	đất	đỏ	và	hoa	sen	ấy	
được	an	trú	vào	Sơ	quả	Dự	Lưu.	Còn	nhà	vua,	lòng	đầy	xúc	động,	liền	bỏ	
tham	đắm	vợ	người	khác	và	hài	lòng	với	vợ	của	mình.	

(Trích	từ	Kinh	Tiểu	Bộ	thuộc	Tạng	Nikaya). 

	 Quý	vị	thấy	câu	chuyện	này	hay!	Thứ	nhất	là	nói	lên	nghiệp	tà	dâm,	nếu	làm	
quá	thì	sau	này	đọa	vào	Địa	ngục	Chảo	Sắt.	Bốn	vị	đó	[đọa]	thời	gian	là	sáu	vạn	
năm,	chứ	không	ít	đâu.	Thứ	hai	là	ông	vua	này	cũng	được	đức	Phật	độ,	cho	nên	
sau	khi	nghe	vậy	cũng	sợ	quá,	không	dám	nữa.	Ổng	cũng	hài	lòng	với	vợ	của	ổng	
thôi,	chứ	không	ham	cướp	vợ	của	người	ta	nữa.	Vị	kia	đang	bị	nạn	như	vậy,	nhưng	
nghe	đức	Phật	thuyết	pháp	xong	thì	cũng	chứng	được	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn.	Câu	
chuyện	rất	có	hậu	đúng	không	quý	vị?	Nên	thời	có	đức	Phật	ra	đời	là	mình	được	
rất	nhiều	lợi	ích.	Vì	đức	Phật	luôn	luôn	có	thể	giúp	cho	những	người	như	chúng	



 

6 

ta,	bất	cứ	chúng	sanh	nào	đều	được	lợi	ích. 

Thiện	Trang	cũng	tin	rằng:	nếu	bây	giờ	có	đức	Phật	ra	đời,	giảng	pháp,	thì	
chúng	ta	cũng	có	nhiều	người	đắc	quả.	Nhưng	khổ	nỗi	thời	nay	mình	không	có	
Phật,	cho	nên	mình	chỉ	ôm	gia	tài	 là	kinh	điển	của	Phật	mà	học.	Hên	thì	trúng	
thuốc,	đúng	bệnh,	thì	chữa	được	bệnh,	sẽ	đắc	đạo.	Xui	thì	có	thể	tu	rất	mất	thời	
gian	mà	không	đắc.	Còn	xui	nữa	là	học	không	đúng	Chánh	pháp	Như	Lai,	học	toàn	
gì	đâu	không,	uổng	phí	cuộc	đời,	chỉ	có	kết	duyên	với	Phật	pháp,	hoặc	học	để	được	
phước	báu	nhân	thiên	mà	thôi. 

Thời	nay	là	vậy	đó	quý	vị.	Thời	nay	chúng	ta	học	rồi,	chúng	ta	thấy	là	Chánh	
pháp	khó	gặp.	Mình	mang	tiếng	là	người	học	Phật	rất	đông,	nhưng	học	một	hồi	
toàn	học	những	gì	đâu	không,	không	phải	học	con	đường	giải	thoát	của	đức	Thế	
Tôn.	Tức	là	trong	Tứ	Thánh	đế:	Khổ	đế,	Tập	đế,	Đạo	đế,	Diệt	đế,	thì	người	nào	hầu	
như	cũng	biết	học	về	Khổ	đế.	Nhưng	thực	sự	học	về	nguyên	nhân	khổ,	thì	chưa	
học	rõ.	Còn	Đạo	đế	là	con	đường	giải	thoát	ra	khỏi	nỗi	khổ	đó	[thì]	rõ	ràng	ít	khi	
học,	vì	có	mấy	ai	học	theo	kinh	đâu,	toàn	ở	ngoài	giảng	tùm	lum.	Giống	như	chúng	
ta	học	địa	vị	Hiền	Thánh	quá	nhiều	(27	quả	địa	vị	Hiền	Thánh),	rồi	rất	nhiều	vấn	
đề	kiến	thức	bây	giờ	bị	giải	sai,	giảng	sai	đi.	Như	vậy	rõ	ràng	làm	sao	mình	tu	Tứ	
Thánh	đế	được.	Cho	nên	nếu	không	học	Chánh	giáo	của	đức	Thế	Tôn	thì	rất	đáng	
tiếc. 

Và	thời	nay	do	chúng	sanh	lười	đọc	kinh,	cứ	phụ	thuộc	vào	những	người	
giảng	thôi,	người	ta	giảng	sao	thì	nghe	vậy.	Nếu	người	ta	giảng	sai	mình	cũng	nghe	
sai	luôn,	rồi	[theo]	năm	tháng	mình	cũng	không	biết	mình	sai	luôn,	và	cả	đời	cũng	
thua	luôn.	Cho	nên	cố	gắng!	Hãy	nghe	những	người	nào	giảng	kinh	từ	kinh	điển	
ra,	còn	nghe	giảng	theo	ý	người	ta	thì	phải	cẩn	thận,	phải	xem	xét. 

Câu	chuyện	vừa	rồi,	chúng	ta	thấy	cứ	gặp	Phật	là	hầu	như	đắc	đạo.	Chúng	
ta	 cố	gắng	học,	 cứ	học	 rồi	 từ	 từ	sẽ	 thành	 tựu.	Đó	 là	vấn	đề	đầu	 tiên,	một	câu	
chuyện. 

Bữa	nay	Thiện	Trang	xin	giới	thiệu	phần	quan	trọng,	đó	là	Thất	giác	chi.	
Bởi	vì	sao?	Trong	con	đường	diệt	khổ	(Đạo	đế)	thì	chúng	ta	phải	học	qua,	gồm	có	



 

7 

37	Phẩm	trợ	đạo:	Tứ	niệm	xứ,	Tứ	chánh	cần,	Tứ	như	Ý	túc,	Ngũ	căn,	Ngũ	lực,	Thất	
bồ	Đề	phần,	và	Bát	thánh	Đạo	phần.	Trong	bảy	chi	đó,	chúng	ta	có	học	qua	Tứ	
niệm	xứ	rồi;	Tứ	chánh	cần	hình	như	cũng	học	rồi;	Tứ	như	Ý	túc	thì	chưa;	Ngũ	căn	
[học]	rồi;	Ngũ	lực	tương	tự	Ngũ	căn,	cũng	không	có	gì,	thì	từ	từ	có	thể	học	sau;	
Thất	bồ	Đề	phần	chúng	ta	chưa	học,	hôm	nay	chúng	ta	sẽ	học;	Bát	thánh	Đạo	phần	
chúng	ta	đã	học	rồi.	Chúng	ta	phải	học	hết,	nhuần	nhuyễn	những	điều	đó.	Điều	đó	
là	cơ	bản	tu	hành. 

Hôm	nay	chúng	ta	tiếp	tục	học	[về]	Thất	giác	chi.	Nếu	có	thời	gian	thì	Thiện	
Trang	sẽ	giới	thiệu	cho	quý	vị	thêm	đề	mục	tu	Thiền	chỉ.	Ví	dụ	như	hôm	nay	Thiện	
Trang	để	ở	đây	một	bóng	đèn	tròn,	quý	vị	thấy	rất	nhiếp	tâm,	chỉ	cần	nhìn	vào	
đây	là	tu	định	được.	[Về]	cách	tu	Thiền	chỉ,	ví	dụ	như	mình	có	một	bóng	đèn	tròn,	
sáng	vừa	phải,	quý	vị	cứ	ngồi	đó	nhìn	thôi,	một	hồi	là	định.	Còn	trong	tâm	niệm,	
niệm	tức	là	nghĩ	nhớ	tới	việc	đó	thôi,	chỉ	cần	nhớ,	biết	được	mình	đang	nhìn	cái	
bóng	đó	thôi,	chứ	không	cần	phải	niệm	‘ánh	sáng,	ánh	sáng	…’	đâu.	Người	học	
Tịnh	Độ	thì	quen,	niệm	tức	là	(đọc	ra).	Nhưng	không	phải!	Niệm	có	nghĩa	là	nhớ.	
Chỉ	cần	như	vậy	thì	quý	vị	tu	Thiền	chỉ	cũng	đắc. 

Hôm	nay	Thiện	Trang	cố	tình	để	đây,	quý	vị	cứ	nhìn	vào	bóng	đèn	này,	thì	
quý	vị	cũng	thấy	có	định.	Bóng	đèn	rất	tròn,	phải	tròn	cực	kỳ.	Còn	nếu	không	tròn	
thì	không	[định	được].	Quý	vị	có	thể	coi	trên	màn	ảnh,	[nhưng]	không	định	bằng	
coi	thật.	Để	tu	Thiền	chỉ,	thì	quý	vị	nên	mua	những	bóng	tròn.	Thiện	Trang	mới	
đi	lựa	mua	được	bóng	tròn	như	vầy,	đây	là	chưa	có	đấu	dây	điện	luôn.	Quý	vị	mua	
to	hơn	nữa	càng	tốt,	to	thì	để	xa,	còn	nhỏ	thì	mình	để	gần.	Không	cần	thắp	đèn,	
để	như	vậy	thì	cũng	sáng	đủ	để	mình	có	định	rồi.	Tối	thì	mình	thắp	đèn	nữa,	sáng	
vừa	phải	thôi,	để	ra	quý	vị	ngắm.	Có	nhiều	màu	cũng	được,	xanh,	đỏ,	trắng,	vàng,	
quý	vị	thích	màu	nào	thì	dùng	màu	đó.	Quý	vị	sẽ	tu	được	đề	mục	về	ánh	sáng,	
hoặc	đề	mục	xanh,	vàng,	đỏ,	trắng,	cũng	tu	được.	Tại	vì	[đề	mục]	nào	cũng	giúp	
có	định,	mình	không	cần	biết	là	[đề	mục]	gì,	chỉ	cần	biết	vậy	thì	mình	tu	được	định	
rất	dễ	dàng.	 

Và	Thiện	Trang	khuyên	thêm	một	điều	nữa:	Để	tu	Thiền	chỉ	thì	tốt	nhất	là	
quý	vị	hãy	sắm	nhiều	bóng	đèn	tròn	tròn	như	thế	này,	quý	vị	cứ	để	khắp	nhà,	thì	



 

8 

chúng	ta	sẽ	tu	được	rất	dễ	dàng,	rất	dễ	có	định.	Đó	là	tu	Thiền	chỉ. 

Có	người	hỏi	là:	“Bạch	thầy,	cho	con	hỏi	là	sao	không	để	tượng	Phật	để	quán	
dễ	hơn	ạ?”	Đó	là	tu	Thiền	quán.	Có	hai	pháp:	Một	là	pháp	tu	Thiền	chỉ	và	hai	[là]	
tu	Thiền	quán.	Lúc	cần	tu	Thiền	chỉ	thì	tu	Thiền	chỉ,	lúc	cần	tu	Thiền	quán	thì	tu	
Thiền	quán.	Thiền	chỉ	và	Thiền	quán,	chúng	ta	đã	học	ở	trong	các	bài	trước	là	
Thiền	chỉ	để	làm	gì,	Thiền	quán	để	làm	gì.	Hiện	nay	đa	số	đồng	tu	không	phân	biệt	
được	Thiền	chỉ	và	Thiền	quán,	đặc	biệt	là	đồng	tu	Tịnh	Độ.	Vậy	cho	nên	tu	không	
đắc	lực.	Ví	dụ	chúng	ta	đã	học	qua	Thiền	chỉ	để	làm	gì?	Thiền	chỉ	để	trừ	được	
tham,	trừ	được	sân.	Tức	là	chỉ	phục	thôi,	nhưng	cũng	giúp	trừ	được	và	đạt	đến	
Tâm	giải	thoát.	Còn	Thiền	quán	là	để	giúp	cho	Tuệ	giải	thoát.	Cho	nên	người	tu,	
cuối	cùng	là	phải	tu	cả	hai:	Tâm	giải	thoát	và	Tuệ	giải	thoát. 

Trong	kinh	đức	Phật	nói	tùy	thời,	lúc	nào	tu	Thiền	chỉ	thì	tu	Thiền	chỉ,	lúc	
nào	tu	Quán	thì	tu	Quán.	Cho	nên	là	tại	sao	nếu	tu	Quán	không	[thôi],	thì	[sự]	đắc	
lực	của	mình	sẽ	yếu,	ví	dụ	quý	vị	không	trừ	được	tham	dục.	Khó	lắm!	Quý	vị	phải	
tu	Thiền	chỉ	thì	tham	dục	của	quý	vị	bớt,	sân	của	quý	vị	bớt.	Còn	tu	Thiền	quán	
thì	giống	như	chữa	bệnh.	Sau	khi	mình	sân,	mình	tham	rồi,	mình	thấy	mình	có	
tham,	có	sân	thì	mình	cố	gắng	dừng	thì	nó	dừng.	Còn	nếu	có	Thiền	chỉ	ngay	từ	
đầu	thì	không	có	sân,	không	có	tham.	Cho	nên	[phải	tu]	hai	pháp.	Và	Thiền	chỉ,	
còn	Thiền	thì	còn	đắc,	hết	Thiền	thì	hết	đắc.	Có	nghĩa	là	nếu	không	có	Thiền	quán	
trợ,	mình	chỉ	tu	Thiền	chỉ	thôi,	thì	có	Thiền	thì	có	đắc,	nhưng	không	có	Thiền,	hết	
thời	gian	đó,	gặp	Phiền	não	khởi	lên	là	mất	duyên,	thì	cũng	vẫn	bị	[phiền	não]. 

Cho	nên	chúng	ta	phải	biết.	Hôm	nay	nếu	có	thời	gian	thì	chúng	ta	lại	học	về	
tầm	quan	trọng	của	Thiền	chỉ	và	Thiền	quán	thêm	lần	nữa.	Quý	vị	nên	dùng	nhiều	
[bóng	đèn	tròn]	này	thì	quý	vị	sẽ	tu	rất	dễ	dàng.	Cho	nên	Thiện	Trang	nói	đơn	
giản	lắm,	bây	giờ	mình	cứ	để	toàn	những	[bóng	tròn]	này,	thì	mình	rất	dễ	dàng	
nhiếp	tâm	tu	hành.	Bây	giờ	Thiện	Trang	phát	hiện	ra,	hồi	xưa	Thiện	Trang	thấy	
ủa	sao	kì	vậy,	Thiện	Trang	rất	thích	những	gì	tròn	tròn	như	vậy,	nhưng	cục	tròn	
tròn	màu	này	màu	kia.	Bây	giờ	mới	biết	là:	À!	Học	Thiền	chỉ,	tu	toàn	là	vậy	đó.	
Quý	vị	cứ	kiếm	mấy	cái	gì	tròn	tròn,	quý	vị	tu.	Hoặc	là	quý	vị	mở	những	hình	ảnh	
trên	tivi	có	[hình]	tròn	tròn,	hoặc	màu	xanh,	màu	gì	đó	cũng	được.	Từ	từ	rồi	Thiện	



 

9 

Trang	sẽ	chia	sẻ	kỹ	hơn,	nhưng	ít	nhất	bây	giờ	mình	cũng	có	một	giải	pháp	tu. 

Hôm	nay	Thiện	Trang	sẽ	giảng	lại	Thất	giác	chi,	nếu	có	thời	gian	thì	sẽ	chia	
sẻ	Thiền	chỉ	tiếp. 

Tầm	Quan	Trọng	Của	Thất	Giác	Chi	(1)	

Nếu	muốn	đoạn	trừ	già	chết	nên	tu	Thất	giác	chi	(hay	là	tu	Bảy	giác	chi). 

(Kinh	222	-	Kinh	Lệ	(Kinh	cuối	cùng)	-	Trung	A	Hàm). 

Cho	nên	không	tu	thì	không	đoạn	trừ	được	già	chết.	Bài	kinh	này	rất	đơn	
giản	thôi.	Tiếp	theo	là: 

Tầm	Quan	Trọng	Của	Thất	Giác	Chi	(2)	

“Nếu	có	Thất	giác	chi,	có	thể	làm	ánh	sáng	lớn,	có	thể	làm	con	mắt,	tăng	
trưởng	trí	tuệ,	là	minh,	là	Chánh	giác,	chuyển	hướng	Niết-Bàn.	Những	gì	là	
bảy?	Đó	là	Niệm	giác	chi,	Trạch	pháp	Giác	chi,	Tinh	tấn	Giác	chi,	Khinh	an	
Giác	chi,	Hỉ	giác	chi,	Định	giác	chi,	Xả	giác	chi,	làm	ánh	sáng	lớn,	có	thể	làm	
con	mắt,	 tăng	trưởng	trí	 tuệ,	 là	minh,	 là	Chánh	giác,	chuyển	hướng	Niết-
Bàn”. 

(Kinh	674.	Cái215	-	Kinh	Tạp	A	Hàm). 

Ở	đây	nói	một	điều	thôi,	bài	ở	trên	là	nếu	quý	vị	muốn	tu	khỏi	già	chết,	thì	
hãy	tu	Bảy	giác	chi	(Thất	giác	chi).	Ở	đây	cũng	vậy,	muốn	đến	Niết-Bàn	thì	cũng	
phải	tu	Thất	giác	chi.	Điều	này	rất	quan	trọng,	và	quan	trọng	ở	đâu	thì	hôm	nay	
chúng	ta	sẽ	học	luôn.	 

Đây	là	những	tầm	quan	trọng,	nếu	mình	không	tu	mấy	điều	này	[thì	không	
được].	Thiện	Trang	thấy	rõ	ràng,	ở	đây	có	nhiều	đồng	tu	Tịnh	Độ,	thì	mình	yếu	
phần	này	lắm.	Tại	vì	Thiện	Trang	thấy	37	Phẩm	trợ	đạo,	đồng	tu	Tịnh	Độ	học	mơ	
mơ	màng	màng,	học	không	đúng,	vừa	không	đúng	theo	kinh,	vừa	học	không	rõ	
ràng.	Bởi	vì	chính	Thiện	Trang	là	người	trong	Tịnh	Độ	nên	Thiện	Trang	biết.	Sau	
này	mình	học	trong	kinh	thì	mình	thấy	rất	đáng	tiếc,	bởi	vì	mình	không	học	những	



 

10 

điều	này.	Cho	nên	mong	quý	vị	hãy	chú	ý	lắng	nghe,	hôm	nay	chúng	ta	đang	vào	
Thất	giác	chi.	 

Như	vậy	Thất	giác	chi	thật	ra	là	bảy	phần	thôi:	1.	Niệm	giác	chi;	2.	Trạch	
pháp	Giác	chi;	3.	Tinh	tấn	Giác	chi;	4.	Khinh	an	Giác	chi;	5.	Hỉ	giác	chi;	6.	Định	giác	
chi;	7.	Xả	giác	chi.	Cho	nên	gọi	là	Thất	giác	chi	(thất	là	bảy),	làm	ánh	sáng	lớn,	làm	
con	mắt,	tăng	trưởng	trí	huệ.	Quý	vị	thấy	không	ạ?	[Thất	giác	chi]	làm	ánh	sáng	
lớn,	làm	con	mắt	của	mình	và	tăng	trưởng	trí	huệ	là	nhờ	Thất	giác	chi	này.	Cho	
nên	mình	muốn	đến	Niết-Bàn	thì	mình	tu	pháp	này.	Tất	nhiên	phải	tu	Thất	giác	
chi,	Bát	chánh	đạo	thì	mới	đến	được	Niết-Bàn.	 

Đó	là	tầm	quan	trọng	thứ	hai.	Tiếp	theo	là	tầm	quan	trọng	thứ	ba.	Trước	khi	
giới	thiệu	vấn	đề	gì	thì	mình	phải	nói	sự	quan	trọng	của	nó. 

Tầm	Quan	Trọng	Của	Thất	Giác	Chi	(3) 

Này	Bà	Tất	Tra,	trong	dòng	Sát-lợi	có	kẻ	cắt	tóc	cạo	râu,	mặc	y	tu	đạo,	
tu	bảy	pháp	giác	chi,	không	bao	lâu	là	được	thành	Đạo.	 

Quý	vị	nhớ	nha!	Nếu	quý	vị	tu	đúng,	tu	Thất	giác	chi	này	không	bao	lâu	thì	
được	thành	đạo.	Vậy	mình	không	học	thì	làm	sao	biết	để	tu,	đúng	không	quý	vị?	
Chúng	ta	phải	học,	biết	Thất	giác	chi	là	gì,	và	vì	sao	đức	Phật	nói	là	tu	không	bao	
lâu	thì	sẽ	thành	đạo.	Cho	nên	Thất	giác	chi	cũng	quan	trọng,	Bát	chánh	đạo	cũng	
quan	 trọng,	 thậm	chí	Ngũ	căn	cũng	quan	 trọng,	Tứ	niệm	xứ	cũng	quan	 trọng.	
Trong	đó	nếu	tu	thành	tựu	một	pháp	thôi	là	thành	tựu	(thành	đạo).	Vậy	thì	chúng	
ta	thử	xem,	chúng	ta	tu	có	được	không.	Muốn	tu	được	hay	không,	thì	chúng	ta	
phải	học	đúng	không	ạ?	Thật	ra	37	phẩm	trợ	đạo	hỗ	trợ	lẫn	nhau,	chứ	không	phải	
là	rời	nhau.	 

Rồi	bây	giờ	đức	Phật	nói:	Nếu	trong	dòng	Sát-đế-lợi,	người	nào	mà	xuất	gia,	
tu	Bảy	giác	chi	thì	không	bao	lâu	là	được	thành	Đạo.	Quý	vị	nhớ	là	không	bao	lâu	
là	được	thành	Đạo	rồi,	nhanh	lắm	đó. 

	Vì	sao?	Con	nhà	tộc	tính	ấy	mặc	pháp	y	xuất	gia,	tu	các	phạm	hạnh	cao	
thượng,	 thì	chính	ngay	 trong	hiện	 tại	 tự	 thân	tác	chứng,	sự	sinh	đã	dứt,	



 

11 

phạm	hạnh	đã	vững,	điều	cần	làm	đã	làm	xong,	không	còn	tái	sinh.	Trong	
dòng	Bà-la-môn,	dòng	Cư	sĩ,	dòng	Thủ-đà-la	mà	có	kẻ	cắt	bỏ	râu	tóc,	mặc	
pháp	y	tu	đạo,	tu	bảy	pháp	giác	chi,	không	bao	lâu	cũng	sẽ	được	thành	Đạo	
như	thế.	

(Trích	từ	5.	Kinh	Tiểu	Duyên	–	Trường	A	Hàm). 

Quý	vị	nhớ	nha!	Nếu	xuất	gia,	tu	theo	Thất	giác	chi	này	thì	không	bao	lâu	
cũng	được	thành	Đạo.	Vậy	tại	sao	mình	không	tu?	[Vì]	mình	không	biết.	Cho	nên	
điều	này	quan	trọng,	tu	không	bao	lâu	sẽ	được	thành	Đạo	thôi. 

Quý	vị	thấy	đây	là	Thiện	Trang	trích	từ	ba	bộ	kinh.	Thật	ra	Thất	giác	chi	này,	
nếu	quý	vị	đánh	vào	trong	Đại	tạng	kinh	để	tìm,	thì	quá	nhiều.	Tại	vì	đây	là	một	
trong	những	đốt	xương	sống	của	tu	hành,	không	học	thì	không	biết.	Vậy	bây	giờ	
làm	sao	để	học?	Chúng	ta	phải	tìm	hiểu	từ	từ,	vừa	rồi	là	mới	giới	thiệu	Bảy	chi	
phần,	tức	là	bảy	cái	tên	thôi.	Bây	giờ	chúng	ta	sẽ	vào	rõ	hơn. 

Nói	Rõ	Hơn	Về	Thất	Giác	Chi	(1)	

(Tạm	đánh	số	1,	vì	còn	phần	số	2	nữa,	bữa	khác	sẽ	học	tiếp). 

“Bảy	giác	chi,	nói	là	mười	bốn,	là	những	gì?	Tức	là	bây	giờ	Bảy	giác	chi	
hay	Thất	giác	chi,	thật	ra	là	nói	thành	mười	bốn	luôn,	gồm	những	gì,	thì	bây	giờ	
chúng	ta	coi	thử. 

1.	Niệm	giác	chi: 

Có	tâm	an	trú	trụ	chánh	niệm	nơi	pháp	bên	trong,	có	tâm	an	trú	chánh	
niệm	nơi	pháp	bên	ngoài.	Niệm	trụ	pháp	bên	trong	này	chỉ	cho	Niệm	giác	
chi,	là	trí,	là	đẳng	giác,	có	thể	chuyển	hướng	đến	Niết-Bàn;	niệm	trụ	pháp	
bên	ngoài	này	cũng	chỉ	cho	Niệm	giác	chi,	là	trí,	là	đẳng	giác,	có	thể	chuyển	
hướng	hướng	đến	Niết-Bàn. 

	Ở	đây	đức	Phật	nói	Niệm	giác	chi	rất	đơn	giản	thôi.	Có	nghĩa	là	quý	vị	nhớ:	
tâm	an	trú	chánh	niệm	nơi	pháp	bên	trong,	và	tâm	an	trú	chánh	niệm	nơi	pháp	
bên	ngoài.	Điều	này	giống	như	tu	Tứ	niệm	xứ,	quý	vị	nhớ	không	ạ?	Có	nghĩa	là	



 

12 

mình	phải	quán	[các]	pháp,	mình	phải	theo	dõi	được	pháp	bên	trong	và	pháp	bên	
ngoài.	Như	vậy	thân	thể	mình,	thế	nào	là	pháp	bên	trong?	Hơi	thở	là	pháp	bên	
trong.	Rồi	pháp	bên	ngoài	là	tất	cả	những	việc	diễn	biến,	mình	đều	ghi	nhớ.	Niệm	
là	biết	cảnh.	Chúng	ta	học	Tâm	sở	Niệm	rồi,	biết	cảnh	tức	là	mọi	thứ	đang	diễn	ra	
như	thế	nào	thì	chúng	ta	phải	biết	rõ. 

Ví	dụ	tâm	tham	thì	biết	tâm	đang	tham,	tâm	sân	thì	biết	tâm	sân,	đang	thọ	
khổ	đây,	trời	đang	nóng	đây	thì	biết	là	đang	nóng,	đang	lạnh	thì	biết	đang	lạnh,	
đang	bệnh	thì	biết	đang	bệnh,	bên	ngoài	trời	thế	nào	v.v…	mình	biết	rõ	tất	cả	các	
điều	đó.	Sự	giác	biết	rõ	đó	gọi	là	Niệm,	chứ	không	phải	Niệm	là	ghi	nhớ.	Điều	này	
có	nghĩa	là	theo	dõi	được	các	hoàn	cảnh	bên	trong	và	bên	ngoài	(các	pháp	bên	
trong	và	bên	ngoài).	Như	vậy,	quý	vị	luôn	luôn	có	được	Niệm	đó,	gọi	là	Niệm	giác	
chi.	Điều	này	cực	kỳ	quan	trọng. 

Vậy	thất	niệm	là	gì?	Có	nghĩa	là	mình	không	biết	mình	làm	gì	hết.	Ví	dụ	chúng	
ta	đang	nghe	pháp,	mình	ngồi	một	hồi	rồi	ngơ	ngơ	ngác	ngác,	một	hồi	mình	nhận	
ra:	‘Ủa!	Nãy	giờ	mình	làm	gì	vậy?’	Đó	là	thất	niệm.	Thế	nào	là	Niệm?	Niệm	giác	chi	
là	sự	giác,	giác	là	biết.	Chữ	chi	là	chi	phần	thôi,	mình	không	quan	trọng	chữ	chi,	
mà	mình	quan	trọng	chữ	‘niệm	giác’.	Tức	là	lúc	nào	cũng	biết	rõ	ràng	mọi	việc	
đang	xảy	ra.	Biết	tôi	đang	là	tôi,	tôi	đang	là	người	như	vậy,	tôi	đang	bệnh,	tôi	đang	
đau,	tôi	đang	khỏe.	Tôi	biết	bây	giờ	là	ban	đêm,	bây	giờ	là	ban	ngày,	tôi	biết	tôi	
đang	sống	thế	nào,	ở	ngoài	kia	[có]	chuyện	gì	v.v…	Theo	được	cảnh,	bắt	được	
cảnh,	theo	dõi	được	các	pháp	thay	đổi	như	thế	nào,	bên	trong	và	bên	ngoài,	về	
tâm	của	mình	như	thế	nào.	Tâm	ta	chưa	vô	thượng	thì	biết	tâm	chưa	vô	thượng,	
tâm	đang	sân	thì	biết	đang	sân.	Những	[sự	biết]	đó	gọi	là	Niệm.	 

Niệm	giác	chi	này	cực	kỳ	quan	trọng,	chút	nữa	chúng	ta	học	thì	sẽ	thấy	quan	
trọng	như	thế	nào.	Vì	không	có	Niệm	này	thì	không	có	[thành	tựu]	đâu.	Tại	vì	
trong	Bát	chánh	đạo	cũng	có	Chánh	niệm	đó.	Quý	vị	nên	nhớ,	Niệm	này	cực	kỳ	
quan	trọng,	và	chúng	ta	đã	học	Tâm	sở	Niệm	rồi.	Ai	chưa	học	thì	nhớ	học	lại	cho	
kỹ,	không	học	điều	này	thì	không	biết	được	đâu. 

Tóm	lại	Niệm	giác	chi	là	vậy	thôi.	Quý	vị	chỉ	cần	nhớ	tâm	an	trú,	tức	là	an	trụ	



 

13 

được	trong	chánh	niệm	(liên	quan	đến	Chánh	niệm)	ở	bên	trong	và	bên	ngoài.	
Chánh	niệm	hồi	bữa	mình	học	trong	Bát	chánh	đạo	rồi.	Nếu	chưa	nhớ	thì	coi	lại,	
hoặc	là	bữa	nào	chúng	ta	sẽ	học	lại	lần	nữa. 

2.	Trạch	pháp	Giác	chi: 

Có	tuyển	trạch	pháp	thiện,	tuyển	trạch	thiện.	Tuyển	trạch	là	gì?	Là	lựa	
chọn.	Có	nghĩa	là	mình	phải	biết	lựa	chọn.	Lựa	chọn	điều	gì?	Lựa	chọn	pháp	nào	
thiện	để	mình	làm,	và	trạch	ý	niệm	thiện	v.v…	Điều	này	gọi	là	tuyển	trạch,	tức	là	
lựa	chọn,	lựa	chọn	thiện.	Đơn	giản	vậy	thôi!	Tuyển	trạch	thiện	thì	ở	đây	mình	chỉ	
cần	lựa	chọn	pháp	thiện,	điều	thiện.	Nhớ	vậy! 

Tuyển	trạch	pháp	thiện	kia	là	Trạch	pháp	Giác	chi,	là	trí,	là	đẳng	giác,	
chuyển	hướng	Niết-Bàn.	Tuyển	trạch	pháp	bất	thiện	kia	cũng	là	Trạch	pháp	
Giác	chi,	là	trí,	là	đẳng	giác,	chuyển	hướng	Niết-Bàn. 

Như	vậy	Trạch	pháp	Giác	chi	đơn	giản	lắm	quý	vị.	Có	nghĩa	là	quý	vị	biết	
việc	nào	là	việc	thiện,	việc	nào	là	việc	bất	thiện.	Thiện	thì	mình	vun	bồi	lên	(trong	
Tứ	chánh	cần),	còn	bất	thiện	thì	dừng	lại,	hoặc	là	không	làm,	chưa	làm	thì	đừng	
làm.	Điều	này	đơn	giản	lắm!	 

Mà	tiêu	chuẩn	của	thiện	là	gì?	Chúng	ta	đã	học	rồi,	Thiện	Trang	chia	sẻ	có	
logic	đúng	không	quý	vị?	Ở	bài	trước	Thiện	Trang	đã	chia	sẻ	tiêu	chuẩn	thiện	là	
gì.	Định	nghĩa	thiện,	là	trừ	điều	bất	thiện	ra,	là	thành	thiện.	Việc	nào	có	hại	cho	
mình,	hoặc	hại	cho	chúng	sanh	khác,	đều	là	bất	thiện.	Vậy	thôi!	Cho	nên	việc	nào	
mà	có	lợi	cho	mình	mà	không	có	hại	ai	thì	tốt,	là	thiện.	Rồi	việc	nào	lợi	cho	người	
mà	không	hại	mình,	là	thiện.	Việc	nào	lợi	cho	mình	và	lợi	cho	người,	gọi	là	thiện.	
Còn	lại	những	việc	[có	hại]	là	bất	thiện.	Đó	là	Trạch	pháp	Giác	chi.	Quý	vị	thấy	đơn	
giản,	đâu	có	khó	đâu,	định	nghĩa	của	đức	Phật	rất	đơn	giản.	 

Như	vậy	thì	chúng	ta	nhớ	rồi	nha.	Một	pháp	là	an	trú	chánh	niệm	nơi	pháp	
bên	trong	và	pháp	bên	ngoài,	gọi	là	Niệm	giác	chi.	Thứ	hai,	đơn	giản	hơn	là	chọn	
pháp	thiện	hoặc	là	lựa	chọn	pháp	nào	không	thiện,	đó	gọi	là	Trạch	pháp	Giác	chi.	
Chỉ	vậy	thôi,	đâu	có	gì	ghê	gớm	đâu.	Định	nghĩa	của	Phật,	Phật	định	nghĩa	lúc	nào	



 

14 

cũng	gọn	gàng	và	dễ	hiểu. 

3.	Tinh	tấn	Giác	chi: 

Có	tinh	tấn	để	đoạn	pháp	bất	thiện,	có	tinh	tấn	để	nuôi	lớn	pháp	thiện.	
Tinh	tấn	để	đoạn	trừ	pháp	bất	thiện	kia	là	Tinh	tấn	Giác	chi,	là	trí,	là	đẳng	
giác,	chuyển	hướng	Niết-Bàn.	Tinh	tấn	để	nuôi	lớn	pháp	thiện	kia	cũng	là	
Tinh	tấn	Giác	chi,	là	trí,	là	đẳng	giác,	chuyển	hướng	Niết-Bàn. 

Như	vậy	thứ	ba	là	Tinh	tấn	Giác	chi,	cũng	rất	đơn	giản	thôi.	Có	nghĩa	là	việc	
mà	mình	siêng	năng	(tinh	tấn	có	nghĩa	là	siêng	năng),	siêng	năng	làm	gì?	Siêng	
năng	đối	với	những	pháp	nào	không	thiện	(bất	thiện)	thì	mình	bỏ	đi,	trừ	đi.	Ví	dụ	
như	mình	có	những	việc	không	tốt,	thì	làm	sao	nhanh	nhanh	bỏ	đi,	bỏ	hết	những	
việc	không	tốt.	Đó	cũng	gọi	là	Tinh	tấn	Giác	chi.	 

Ngoài	ra,	thứ	hai	nữa	là	những	việc	nào	thiện,	cần	nuôi	lớn	thêm,	thì	tinh	
tấn	siêng	năng	làm	cho	lớn	hơn.	Ví	dụ	như	mình	thường	xuyên	nghe	pháp,	đó	là	
một	việc	thiện.	Việc	thiện	thì	càng	phải	siêng	năng	nghe	pháp	hơn.	Ví	dụ	nghe	bộ	
Luận	Câu	Xá	này	thấy	hiệu	quả,	thì	phải	siêng	năng	nghe	nhiều,	nghe	nhiều	thì	
được	thiện	thôi.	Đó	là	Tinh	tấn	Giác	chi.	Đơn	giản	vậy	đó!	Còn	mình	nghe	vị	nào	
đó	mà	thấy	không	hiệu	quả,	ăn	rồi	giảng	toàn	tình	yêu	hôn	nhân	gia	đình	không	
[thôi],	mình	thấy	đó	là	không	tốt	thì	mình	không	cần	nghe.	Đó	là	đoạn	trừ	đi	các	
pháp	bất	thiện.	 

Như	vậy	quý	vị	hiểu	rồi	đúng	không?	Tinh	tấn	đoạn	trừ	các	pháp	bất	thiện,	
và	nuôi	lớn	thêm	pháp	thiện,	gọi	là	Tinh	tấn	Giác	chi.	Tinh	tấn	là	siêng	năng,	nói	
đơn	giản	là	vậy.	Chúng	ta	học	bài	tinh	tấn	rồi. 

4.	Hỉ	giác	chi: 

Có	hỉ,	có	hỉ	xứ.	Hỉ	này	là	Hỉ	giác	chi,	là	trí,	là	đẳng	giác,	chuyển	hướng	
Niết-Bàn.	Hỉ	xứ	này	cũng	là	Hỉ	giác	chi,	là	trí,	là	đẳng	giác,	chuyển	hướng	
Niết-Bàn. 

Nói	chung	ngôn	ngữ	giống	tương	đối.	Hỉ	là	vui.	Mình	có	niềm	vui,	đó	là	Hỉ	



 

15 

giác	chi.	Rồi	hỉ	xứ	là	chỗ	vui,	nơi	nào	vui?	Tất	nhiên	mình	lựa	chọn	nơi	vui,	chứ	
mình	không	lựa	chọn	vô	chỗ	suốt	ngày	bị	người	ta	chửi	đúng	không?	Nơi	nào	vui	
thì	mình	vào	đó.	Đó	là	Hỉ	giác	chi.	Sống	làm	sao	phải	vui,	đừng	có	buồn.	Đó	là	con	
đường	để	đến	Niết-Bàn. 

5.	Khinh	an	Giác	chi: 

	Có	thân	khinh	an,	có	tâm	khinh	an.	Thân	khinh	an	này	là	Khinh	an	Giác	
chi,	là	trí,	là	đẳng	giác,	chuyển	hướng	Niết-Bàn.	Tâm	khinh	an	này	cũng	là	
Khinh	an	Giác	chi,	là	trí,	là	đẳng	giác,	chuyển	hướng	Niết-Bàn. 

Tóm	lại	là	tâm	và	thân	cố	gắng	nhẹ	nhàng.	Khinh	an	tức	là	nhẹ	nhàng.	Thân	
thể	làm	sao	cho	nhẹ	nhàng,	ăn	uống	ít	ít	thôi,	ăn	quá	nhiều	thì	nặng	nề,	mập	quá	
thì	mệt,	không	khinh	an.	Bệnh	quá	thì	không	khinh	an.	Tâm	cũng	vậy,	tâm	cũng	
làm	sao	đó	đừng	làm	việc	căng	thẳng	quá,	đừng	thức	khuya	quá,	làm	cho	người	
đơ	đơ	ra.	Tâm	không	khinh	an,	thân	không	khinh	an	thì	không	nên.	Mà	phải	làm	
sao	nhẹ	nhàng,	thì	đó	là	Khinh	an	Giác	chi.	 

Cho	nên	có	nhiều	đồng	tu	tu	quá	tinh	tấn,	cuối	cùng	không	có	khinh	an	được.	
Không	có	Khinh	an	Giác	chi	thì	làm	sao	giải	thoát.	Cho	nên	phải	tu	ở	trung	đạo,	
đức	Phật	nói	như	vậy.	Điều	này	thật	ra	có	những	bài	kinh	sau	bổ	trợ	nữa,	làm	sao	
để	đoạn	trừ	Thụy	miên,	Hôn	trầm	v.v…	nhiều	lắm.	Những	bài	đó	thì	từ	từ	chúng	
ta	học,	đức	Phật	dạy	hết	rồi.	 

Như	vậy	đây	là	điều	thứ	năm,	là	Khinh	an	Giác	chi.	Đơn	giản	là	quý	vị	[được]	
thân	khinh	an	và	tâm	khinh	an. 

6.	Định	giác	chi: 

Có	định,	có	tướng	định	(định	làm	thế	nào	thì	chúng	ta	học	trong	bài	Thiền	
chỉ	rồi).	Định	này	chỉ	cho	Định	giác	chi,	là	trí,	là	đẳng	giác,	chuyển	hướng	
Niết-Bàn.	Tướng	định	này	cũng	là	Định	giác	chi,	là	trí,	là	đẳng	giác,	chuyển	
hướng	Niết-Bàn. 

Tóm	lại	là	mình	tu	làm	sao	phải	có	định,	có	tướng	của	định.	Đó	là	Định	giác	



 

16 

chi.	Còn	bây	giờ	mình	lăng	xăng	quá,	không	có	định,	thì	không	có	Định	giác	chi,	
vậy	thôi.	Định	là	gì?	Nếu	nói	theo	Tâm	sở,	thì	Định	là	nhất	cảnh.	Ví	dụ	như	bây	giờ	
quý	vị	nhìn	vào	cái	đèn	này,	thì	quý	vị	cảm	thấy	có	định.	Tại	vì	nhìn	[vật]	tròn	
tròn,	thấy	dễ	chịu.	Không	biết	quý	vị	có	cảm	nhận	được	không,	chứ	Thiện	Trang	
cảm	nhận	rất	rõ	như	thế	này,	nhìn	vào	thấy	tròn	tròn,	thì	có	định.	Cho	nên	mình	
phải	biết	tu	Thiền	chỉ	nữa,	còn	không	biết	tu,	ăn	rồi	mình	tu	Thiền	quán	không	
[thôi]	thì	lâu	lắm,	không	bằng.	Ráng	học	thì	mới	biết.	Đó	là	Định	giác	chi. 

7.	Xả	giác	chi: 

Có	xả	pháp	thiện,	có	xả	pháp	bất	thiện.	Xả	pháp	thiện	này	là	Xả	giác	chi,	
là	trí,	là	đẳng	giác,	chuyển	hướng	Niết-Bàn.	Xả	pháp	bất	thiện	này	cũng	là	
Xả	giác	chi,	là	trí,	là	đẳng	giác,	chuyển	hướng	Niết-Bàn.	Đó	gọi	là	bảy	giác	
chi	nói	là	mười	bốn”. 

Như	vậy	Xả	giác	chi	là	gì?	Có	nghĩa	là	mình	phải	xả	luôn	cả	pháp	thiện	và	xả	
pháp	bất	thiện,	tại	sao?	Tất	nhiên	pháp	bất	thiện	thì	xả	rồi,	nhưng	pháp	thiện	cũng	
xả	luôn,	vì	sao?	Nếu	trong	tâm	mình	để	những	việc	bất	thiện	thì	không	tốt.	Trong	
tâm	mình	nghĩ	nhớ	lại	hồi	xưa	mình	làm	gì	đó	không	tốt,	hồi	xưa	mình	chửi	người	
nào	đó	v.v…	Hoặc	giống	như	có	cô	nào	đó	nói	là	cổ	rất	áy	náy,	hồi	xưa	khi	Sư	Minh	
Tuệ	đi	qua,	xin	cổ	ổ	bánh	mì	mà	cổ	không	cúng	cho	ổ	bánh	mì,	bây	giờ	cổ	rất	hối	
hận.	Đó	là	không	xả	được	pháp	bất	thiện. 

Chuyện	đó	cũng	qua	rồi.	Sư	Minh	Tuệ	trả	lời	là	tại	vì	con	không	có	phước,	
nên	bữa	đó	con	không	được	cúng	dường.	Thật	ra	thì	bỏ	qua	đi,	đối	với	pháp	bất	
thiện	cũng	xả,	pháp	thiện	cũng	xả.	Bởi	vì	tâm	mà	cứ	nhớ	[mấy	chuyện	đó]	thì	cũng	
không	tốt.	Phải	tu	mới	có	định	được,	và	phải	xả,	từ	từ	chúng	ta	học	sẽ	rõ	hơn.	Đó	
là	lấy	ví	dụ	đơn	giản	thôi. 

Đức	Phật	nói	kinh	này	xong.	Các	Tỳ-kheo	sau	khi	nghe	những	gì	đức	
Phật	dạy,	hoan	hỷ	phụng	hành.	

Như	vậy	đây	là	lời	đức	Phật	nói,	không	phải	lời	Thiện	Trang	nói. 

(Trích	từ	Kinh	681.	Chuyển	Thú	-	Kinh	Tạp	A	Hàm). 



 

17 

(Chuyển	thú	tức	là	chuyển	con	đường,	chuyển	hướng	đến	Niết-Bàn). 

Bữa	nay	chúng	ta	được	học	Bảy	giác	chi	này	rất	rõ	ràng,	theo	lời	Phật	luôn.	
Phương	châm	của	Thiện	Trang	rất	rõ	ràng,	là	lúc	nào	[cũng]	y	theo	kinh,	kinh	nói	
sao	thì	mình	nói	vậy.	Mình	phân	tích	thêm	thôi,	chứ	không	có	tự	tiện	chế	thế	này,	
chế	thế	kia,	như	vậy	là	nguy	hiểm	lắm.	Mỗi	người	chế	[một]	đường,	một	hồi	Phật	
pháp	bây	giờ	mạt.	Sở	dĩ	mạt	pháp	là	[do]	bây	giờ	nhiều	người	chế	quá,	mỗi	người	
chế	mỗi	đường,	rồi	giảng	một	hồi	đi	đâu.	 

Thiện	Trang	thấy	 là	bên	Phật	giáo	Nam	truyền	 ít	chế,	cho	nên	 là	vẫn	giữ	
được	Phật	 giáo,	 dù	 bao	 nhiêu	 ngàn	năm	 sau	 vẫn	như	 vậy.	 Còn	Phật	 giáo	Bắc	
truyền	hay	chế	lắm,	người	thích	chế	điều	này,	chế	điều	kia.	Rồi	bắt	đầu	Đệ	tử	đời	
sau	tôn	vinh	lên	làm	Tổ	nữa,	chết	luôn!	Rồi	đời	sau	tưởng	Tổ,	họ	thờ	lên	đầu	còn	
hơn	Phật,	họ	tin	Tổ	hơn	tin	Phật.	Cuối	cùng	là	Phật	pháp	càng	ngày	đi	càng	xa	với	
Phật,	quý	vị	thấy	không	ạ?	 

Như	Tịnh	Độ	tông	ở	Nhật	Bản	có	gần	20	tông	phái,	mười	mấy	tông	phái,	
[mà]	mỗi	Tịnh	Độ	thôi.	Bây	giờ	mình	thấy	Tịnh	Độ	tông	ở	Việt	Nam	cũng	vậy,	rõ	
ràng	là	rất	nhiều	đường	lối.	Có	số	theo	đường	lối	là	chuyên	nghe	pháp	thôi,	có	
người	thì	chuyên	đi	hộ	niệm,	có	người	thì	chuyên	tụng	một	bộ	Kinh	Vô	Lượng	
Thọ	thôi,	không	cần	niệm	Phật,	rồi	có	người	thì	chuyên	niệm	Phật	[thôi],	không	
cần	đọc	kinh	gì	hết.	Rồi	có	người	thì	vừa	điều	này,	vừa	điều	kia.	Có	người	thì	vừa	
làm	từ	thiện	để	hồi	hướng,	người	[thì]	làm	đủ	các	kiểu.	Đó	là	gì?	Đều	là	do	không	
học	giáo	lý	của	Phật,	chỉ	là	do	mình	tự	đề	xướng. 

Cho	nên	nếu	những	người	đó	có	duyên,	họ	coi	lại	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya,	
coi	những	kinh	điển	Đại	thừa,	thì	có	thể	họ	sẽ	phát	hiện	ra	rằng	mình	đã	sai	rất	
nhiều.	Nhưng	rất	tiếc	là	họ	không	có	duyên	coi,	rất	tiếc	điều	đó!	Cho	nên	nhiều	
khi	tu	một	đời,	rồi	sau	này	chỉ	được	quả	báo	nhân	thiên	mà	thôi,	tại	vì	họ	không	
tu	đúng	theo	con	đường	của	Phật.	Cũng	có	số	ít	giải	thoát,	đó	là	những	người	có	
thể	là	do	căn	lành	đời	trước,	hoặc	là	thế	nào	đó,	nhưng	nói	chung	là	khó	lắm.	 

Nếu	quý	vị	học	kĩ	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya,	đọc	kỹ	kinh	điển	Đại	thừa,	thì	
chúng	ta	sẽ	thấy	là	có	rất	nhiều	điều	mà	người	hiện	nay	hành	trì	sai	rất	nhiều.	



 

18 

Chúng	ta	không	dám	nói	thẳng,	nhưng	chúng	ta	cứ	học,	quý	vị	cứ	học	đi	rồi	thấy,	
những	căn	bản	mà	người	ta	không	làm	được.	Cho	nên	khi	đó	muốn	cầu	sanh	về	
Thế	giới	nào	đó,	hoặc	là	muốn	đắc	đạo	Thánh	nhân	v.v…	trừ	khi	quý	vị	đã	vào	
dòng	Thánh	sẵn	rồi,	nên	quý	vị	ra	đi	tự	tại,	rồi	quý	vị	đi	được.	Chứ	còn	không	thì	
khó	lắm,	khả	năng	là	ít	lắm,	bởi	vì	căn	bản	là	mình	không	tu	đúng. 

Đó	là	quý	vị	đã	học	qua.	Thiện	Trang	xin	nhắc	lại	lần	nữa	chậm	hơn	để	quý	
vị	nhớ.	Niệm	giác	chi	là	gì?	Quý	vị	nhớ	là	an	trú	chánh	niệm	ở	pháp	bên	trong	và	
pháp	bên	ngoài.	Còn	Trạch	pháp	Giác	chi	là	quý	vị	chọn	lựa	pháp	thiện	và	pháp	
bất	thiện.	Thứ	ba	là	Tinh	tấn	Giác	chi,	là	mình	lựa	chọn	pháp	nào	thấy	bất	thiện	
thì	siêng	năng	đoạn	trừ	đi,	các	pháp	nào	thiện	thì	mình	cố	gắng	nuôi	lớn	thêm	
(tăng	trưởng	tức	là	nuôi	lớn	thêm).	Còn	Hỉ	giác	chi	là	làm	sao	mình	vui,	tìm	chỗ	
vui.	Khinh	an	Giác	chi	là	thân	khinh	an	và	tâm	khinh	an.	Rồi	mình	cố	gắng	tu	Định	
giác	chi	thì	mình	có	định	và	có	tướng	định.	Xả	giác	chi	là	mình	xả	cả	pháp	thiện	
và	pháp	bất	thiện.	Đơn	giản	vậy	thôi,	chứ	có	khó	gì	đâu	quý	vị.	Quý	vị	có	thể	nhớ	
tóm	tắt	như	vậy	là	được	rồi. 

Chúng	ta	đi	vào	[nội	dung]	tiếp	theo: 

Thất	Giác	Chi	Là	Phương	Thuốc	Trị	Bảy	Kiết	Sử	

Mục	này	quan	trọng,	chứ	không	phải	là	học	cho	vui.	Ở	trên	quý	vị	thấy	không	
ạ?	[Thất	giác	chi]	là	con	đường	để	hướng	đến	Niết-Bàn	rồi,	nhưng	mình	phải	biết	
thêm	ở	đây	nữa. 

Tôi	nghe	như	vầy:	Một	thời,	đức	Phật	ở	trong	vườn	Cấp	Cô	Độc,	rừng	
cây	Kỳ	Đà,	nước	Xá	Vệ.	

Bấy	giờ,	đức	Thế	Tôn	bảo	các	Tỳ-kheo:	“Nay,	Ta	sẽ	nói	về	bảy	sử	(bảy	
sử	đây	là	bảy	Kiết	sử,	hay	là	bảy	Tùy	miên)	các	ngươi	hãy	ghi	nhớ	kỹ”. 

Các	Tỳ-kheo	đáp:	“Thưa	vâng,	Thế	Tôn!”	

Các	Tỳ-kheo	vâng	lời	Phật	dạy.	

Như	vậy	ở	đây	có	nói	đến	bảy	Kiết	sử,	hoặc	là	chúng	ta	nói	là	bảy	Tùy	miên.	



 

19 

Đức	Phật	nói	bài	kinh	này,	chúng	ta	coi	thử	Thất	giác	chi	trừ	bảy	Tùy	miên	như	
thế	nào. 

Đức	Thế	Tôn	nói:	“Những	gì	là	bảy?	Một	là	sử	Tham	dục,	hai	là	sử	Sân	
hận,	ba	là	sử	Kiêu	mạn,	bốn	là	sử	Ngu	si,	năm	là	sử	Nghi,	sáu	là	sử	Tà	kiến,	
bảy	là	sử	Tham	đắm	Thế	gian.		

Ở	đây	chúng	ta	thấy	cũng	quen	thuộc,	đức	Phật	chia	ra	thôi,	gồm	có	Tham,	
Sân,	Si,	Mạn	(Kiêu	mạn),	Nghi,	rồi	thêm	Tà	kiến	(Tà	kiến	cũng	thuộc	vào	Si),	còn	
tham	đắm	thì	chia	ra	Tham	đắm	Thế	gian	nữa,	là	thành	bảy	[Kiết	sử].	Thật	ra	cũng	
vậy	thôi,	có	năm	Kiết	sử	chính	mà	chia	ra	làm	bảy. 

Tỳ-kheo,	đó	gọi	là	có	bảy	sử	này	khiến	chúng	sanh,	mãi	mãi	ở	nơi	tối	
tăm,	thân	bị	trói	buộc,	trôi	lăn	mãi	ở	thế	gian	không	có	lúc	dừng,	cũng	không	
thể	biết	cội	nguồn	của	sanh	tử.	Giống	như	hai	con	trâu	một	đen,	một	trắng	
cùng	chung	một	cái	ách,	cùng	lôi	kéo	nhau	không	thể	xa	rời	nhau.	Chúng	
sanh	này	cũng	như	vậy,	bị	Tham	dục	sử,	Vô	minh	sử	này	trói	buộc	không	
thể	lìa	nhau,	năm	sử	còn	lại	cũng	đuổi	theo.	Năm	sử	đuổi	theo	thì	bảy	sử	
cũng	vậy.	Nếu	kẻ	phàm	phu	bị	bảy	sử	này	trói	buộc	thì	trôi	lăn	mãi	trong	
sanh	tử	không	được	giải	thoát,	không	thể	biết	nguồn	gốc	khổ. 

Chúng	ta	thấy	ở	đây	đức	Phật	nói	có	bảy	Kiết	sử	là:	Tham	dục,	Sân	hận,	Kiêu	
mạn,	Ngu	si,	Nghi,	Tà	kiến	và	Tham	đắm	Thế	gian.	Ai	mà	bị	bảy	Kiết	sử	này	trói,	
thì	ở	trong	đường	sanh	tử	miết	thôi.	Chúng	ta	bị	điều	này,	vì	những	Kiết	sử	này	
rất	nặng.	Giống	như	hai	con	trâu	một	đen,	một	trắng,	lấy	cái	ách	cột	chung	lại	với	
nhau.	Giống	như	còng	số	tám,	mà	quý	vị	còng	tay	hai	người	dính	lại	với	nhau,	thì	
làm	sao	chạy	được,	không	thể	xa	rời	nhau	được.	Hai	con	trâu	cũng	vậy,	cùng	một	
cái	ách	thì	cũng	không	thể	nào	tách	rời	nhau	được.	Chúng	sanh	cũng	vậy,	lúc	nào	
cũng	bị	bảy	Kiết	sử	này	kéo	miết.	Lấy	hai	Kiết	sử	chính	là	Tham	dục	và	Vô	minh	
trói	buộc,	Vô	minh	tức	là	ngu	si	đó	quý	vị.	Và	năm	Kiết	sử	còn	lại	đuổi	theo	nữa.	
Cho	nên	chúng	sanh	phàm	phu	bị	bảy	Kiết	sử	này	trói	buộc,	nên	trôi	mãi	trong	
sanh	tử,	không	được	giải	thoát,	không	biết	nguồn	khổ.	Chúng	ta	cũng	vậy,	chúng	
ta	đang	bị	điều	này. 



 

20 

Có	bài	kinh	chúng	ta	đã	học	rồi,	quý	vị	không	nhớ	thì	Thiện	Trang	trích	lại	
cho	quý	vị	nhớ,	định	nghĩa	thế	nào	là	Kiết	sử,	trong	kinh	định	nghĩa	rất	rõ	ràng,	
không	thể	nào	bắt	bẻ	được. 

Đức	Phật	nói	rồi,	chúng	ta	thấy	chúng	ta	khổ	như	vậy,	 trôi	 lăn	mãi	trong	
sanh	tử,	không	có	giải	thoát,	không	biết	nguồn	gốc	khổ.	Không	được	giải	thoát	tức	
là	không	được	Diệt	đế,	và	không	biết	nguồn	gốc	khổ	là	không	biết	Tập	đế.	Cho	
nên	phải	học	mới	biết	được. 

“Tỳ-kheo,	nên	biết,	do	bảy	sử	này	mà	có	ba	đường	dữ	Địa	ngục,	Ngạ	
quỷ,	Súc	sanh.	Do	bảy	sử	này	nên	không	thể	vượt	qua	được	cảnh	giới	tệ	ma. 

Có	nghĩa	là	do	cũng	bảy	Kiết	sử	đó	thôi	mà	chúng	ta	mới	có	ba	đường	dữ:	
Địa	ngục,	Ngạ	quỷ,	Súc	sanh.	Địa	ngục	[thì]	khỏi	nói	rồi,	Ngạ	quỷ	cũng	khổ,	Súc	
sanh	cũng	khổ	luôn.	Cũng	chính	bảy	Kiết	sử	này	khiến	mình	không	thể	vượt	qua	
được	các	tệ	nạn	của	ma.	 

Nhưng	pháp	bảy	sử	này	lại	có	bảy	phương	thuốc	(may	quá!	Đức	Phật	
không	phải	nói	không	[thôi],	mà	có	bệnh	là	có	thuốc,	bảy	phương	thuốc).	Những	
là	bảy?	(Đức	Phật	nói	ra	bảy	phương	thuốc). 

Sử	Tham	dục,	dùng	Niệm	giác	chi	để	trị:	Quý	vị	thấy	không?	Ai	tham	thì	
tu	Niệm	giác	chi	để	trị.	Điều	này	thì	Thiện	Trang	giải	theo	ý	của	Thiện	Trang	một	
chút,	giải	thích	thôi.	Tại	sao	mình	Tham?	Tại	vì	mình	không	nhớ,	không	bắt	được	
cảnh,	mình	quên	mất.	Thấy	món	ăn	nào	dọn	ra,	ngon	quá,	thì	mình	chạy	theo,	
mình	ăn	ào	ào,	vì	mình	không	tỉnh	giác,	không	có	Niệm	giác	chi.	Tức	là	mình	không	
bắt	được	cảnh	bên	trong,	bên	ngoài,	mình	không	biết	là:	Thứ	nhất	là	ăn	ngon	gì	
đâu,	món	đó	chẳng	qua	là	bữa	nay	do	nhân	duyên	nấu	thế	nào	đó,	hợp	khẩu	vị	
của	mình,	thân	thể	mình	hôm	nay	khỏe	nên	ăn	cảm	thấy	ngon	v.v…	Nếu	mình	thấy	
rất	rõ,	giác	biết	như	vậy,	thì	mình	sẽ	không	tham.	Tại	vì	mình	mê	quá	nên	mình	
tham,	người	ta	mê	nên	tham.	Cho	nên	phải	có	Niệm	giác	chi,	Niệm	giác	chi	trị	
được	Tham. 

Sử	Sân	hận,	dùng	Trạch	pháp	Giác	chi	để	trị.	Bây	giờ	Sân	giận	thì	dùng	



 

21 

Trạch	pháp	Giác	tri	để	trị,	tại	sao	vậy?	Đơn	giản	thôi,	Sân	giận	là	pháp	ác	hay	pháp	
thiện?	Chúng	ta	biết	Sân	giận	là	pháp	bất	thiện,	cho	nên	mình	Trạch	pháp	Giác	chi	
là	mình	phải	chọn	lựa	đâu	là	pháp	thiện,	đâu	là	pháp	ác.	Bây	giờ	rõ	ràng,	thấy	
pháp	ác	thì	thôi,	mình	đâu	có	theo.	Cho	nên	giận	mà	không	dừng	được,	là	do	mình	
không	có	Trạch	pháp	Giác	chi,	mình	cứ	theo	đó,	mình	kêu:	Ôi!	Giận	cho	đã!	Cho	
nên	mình	không	biết	trạch	pháp. 

Sử	Tà	kiến,	dùng	Tinh	tấn	Giác	chi	để	trị.	Lâu	rồi	Thiện	Trang	cũng	hay	
nói	với	quý	vị	đồng	tu,	nhiều	người	hỏi	làm	sao	để	hết	Tà	kiến?	Trong	ba	Kiết	sử:	
Thân	kiến,	Giới	cấm	thủ	và	Nghi,	thì	làm	sao	hết	Tà	kiến?	Cứ	học	giáo	pháp	nhiều,	
mình	tinh	tấn	nhiều	(Tinh	tấn	Giác	chi)	thì	Tà	kiến	sẽ	hết	thôi.	Tinh	tấn	Giác	chi	
là	mình	thấy	pháp	nào	ác	(những	pháp	bất	thiện)	thì	mình	ráng	siêng	năng	bỏ	đi,	
còn	pháp	nào	thiện	thì	làm	cho	tăng	thêm,	thì	dần	dần	hết	Tà	kiến.	Quý	vị	thấy	
không?	Đức	Phật	dạy	rõ	ràng. 

Sử	Tham	đắm	Thế	gian,	dùng	Hỉ	giác	chi	để	trị.	Bây	giờ	ai	tham	đắm	
Thế	gian	thì	cố	gắng	dùng	niềm	vui	(hỉ)	để	diệt,	hỉ	trong	tâm	và	hỉ	xứ.	Tức	là	mình	
vui	trong	pháp,	vui	trong	đạo	thì	sẽ	trị	được,	là	Hỉ. 

Sử	Kiêu	mạn	dùng	Khinh	an	Giác	chi	để	trị.	Kiêu	mạn	thì	dùng	Khinh	an	
Giác	chi.	Khinh	an	là	thân	an,	tâm	an.	Quý	vị	để	ý	mấy	người	đang	vui,	đang	an,	
thì	người	 ta	không	có	kiêu	mạn	đâu.	Kiêu	mạn	 thường	 là	 tâm	không	an,	 thân	
không	an,	cho	nên	cũng	có	vấn	đề. 

Sử	Nghi,	dùng	Định	giác	chi	để	trị.	Để	trị	được	Nghi,	Thiện	Trang	nói	là	
ngoài	học	giáo	pháp	ra,	mình	còn	phải	tu	Định.	Chính	vì	tu	Định	ra	thì	quý	vị	mới	
tin	được	Phật	pháp.	 

Giống	như	nhiều	đồng	tu,	tu	lâu	năm,	mà	tại	sao	họ	còn	nghi?	Thiện	Trang	
nói	đơn	giản	là	vì	họ	không	tu	Định,	có	bao	giờ	ngồi	xuống	tu	để	được	Định	đâu.	
Dù	là	Vị	đáo	định	đi	chăng	nữa	thì	quý	vị	cũng	tin	được	Phật	pháp	là	có	thật.	Nếu	
quý	vị	 tu	được	Thiền	chỉ,	đắc	được	các	 tầng	Thiền,	 thậm	chí	quý	vị	đắc	Thần	
thông,	thì	quý	vị	tin	hết	những	điều	Phật	dạy	là	thật.	Chính	vì	thế	quý	vị	sẽ	hết	
Nghi.	Cho	nên	phải	tu,	không	thể	nào	không	tu	mà	hết	Nghi	được. 



 

22 

Sử	Vô	minh,	dùng	Xả	giác	chi	để	trị.	Cuối	cùng	là	Sử	Vô	minh,	thì	phải	
dùng	Xả	giác	chi,	là	xả	việc	thiện	và	việc	ác.	Việc	thiện	và	việc	bất	thiện	phải	xả	
hết.	Bởi	vì	sao?	Nếu	quý	vị	muốn	hết	Vô	minh	(là	không	có	luân	hồi),	thì	quý	vị	
phải	bỏ	cả	 thiện	và	bất	 thiện.	Nếu	quý	vị	chấp	vào	bất	 thiện	thì	đọa	xuống	ba	
đường	ác,	còn	chấp	vào	thiện	thì	lên	cõi	Người,	cõi	Trời	thôi.	Cho	nên	phải	[tu]	Xả	
giác	chi,	tức	là	tu	tâm	xả	thọ.	[Điều	này]	khó	nha!	 

Tỳ-kheo,	đó	gọi	là	dùng	bảy	giác	chi	để	trị	bảy	sử	ấy.	Đây	là	bài	quan	
trọng	nhất,	để	chúng	ta	biết	[dùng]	pháp	nào	để	trị	cái	nào. 

“Tỳ-kheo,	nên	biết,	xưa	khi	Ta	chưa	thành	Phật,	còn	đang	thực	hành	
Bồ-tát	hạnh,	ngồi	dưới	bóng	cây,	suy	nghĩ	như	vầy:	‘Chúng	sanh	Dục	giới	bị	
những	gì	 trói	buộc?’	Lại	nghĩ:	 ‘Chúng	sanh	này	bị	bảy	sử	cuốn	trôi	 trong	
sanh	tử,	mãi	không	được	giải	thoát.	Nay	Ta	cũng	bị	bảy	sử	này	trói,	không	
giải	thoát	được.’	 

Quý	vị	thấy	hồi	xưa	[khi]	Ngài	chưa	thành	Phật,	Ngài	cũng	đã	nghĩ	được	
như	vậy	rồi.	Ngài	tư	duy	chúng	sanh	trong	Dục	giới	bị	những	gì	trói	buộc,	chính	
là	bảy	[Kiết	sử]	đó.	Chúng	sanh	bị	như	vậy,	[nên]	Ngài	biết	chúng	sanh	không	ra	
khỏi	là	do	vậy,	và	Ngài	cũng	bị	như	vậy.	Quý	vị	thấy	hay	không?	Ngài	tu,	Ngài	đã	
giác	ngộ	được	như	vậy,	còn	mình	chẳng	biết	nữa.	Mình	thấy	người	ta	làm	sao	thì	
mình	chạy	theo	đó,	thấy	người	ta	vui	thì	mình	vui	theo,	thấy	người	ta	ăn	chơi	thì	
mình	ăn	chơi	theo.	Chẳng	bao	giờ	suy	nghĩ	tại	sao	chúng	sanh	khổ	vậy,	tại	sao	bị	
ràng	buộc,	tại	sao	Luân	hồi	Sanh	tử,	nghĩ	tới	chúng	sanh	rồi	cũng	chẳng	nghĩ	tới	
mình	nữa.	Phải	nghĩ	tới	mình,	mình	cũng	bị	như	vậy. 

Khi	nào	quý	vị	tu	với	tinh	thần	như	vậy,	thì	quý	vị	mới	mau	đắc	đạo	được.	
Còn	bây	giờ	mình	có	người	nhắc	thì	nhớ,	không	nhắc	thì	không	nhớ.	Lâu	lâu	nghe	
luân	hồi	khổ	thì	nhớ,	còn	không	thì	khỏi	nhớ	luôn.	Cảnh	Sanh	tử	Luân	hồi	thì	ngày	
ngày	xảy	ra,	giống	như	hiện	nay	[có]	động	đất	ở	Myanmar,	quý	vị	thấy	sau	trận	
động	đất	có	thấy	khổ	không?	Cảnh	người	ta	phát	cơm,	phát	cháo,	không	phải	ở	
tại	Myanmar	đâu,	cảnh	đó	là	tại	dải	Gaza,	chiến	tranh	ở	Trung	Đông.	Quý	vị	thấy	
vùng	đó	bị	như	vậy,	người	ta	khổ	như	vậy,	mà	mình	cũng	không	giác	ngộ.	Mình	



 

23 

nên	nhớ,	chết	một	cái	là	mình	sẽ	đầu	thai	lại,	và	nên	nhớ	là	chết	xong	thì	mình	có	
thể	biến	thành	một	con	gì	đó,	v.v…	và	cứ	luân	hồi	sanh	tử	như	vậy	hoài,	khổ	lắm.	
Hồi	xưa	đức	Phật	tu	được	như	vậy,	cho	nên	Ngài	khác	chúng	ta. 

	Rồi	Ta	lại	nghĩ:	‘Lấy	gì	để	trị	bảy	sử	này?’	(Quý	vị	thấy	đức	Phật	hay	đó,	
hồi	đó	chưa	thành	Phật	mà	Ngài	cũng	nghĩ	vậy	đó)	Ta	lại	suy	nghĩ:	‘Bảy	sử	này	
nên	dùng	bảy	giác	chi	để	trị	(đức	Phật	như	vậy	nên	Ngài	mới	thành	Phật	chứ).	
Ta	hãy	tư	duy	về	bảy	giác	chi’.	Khi	tư	duy	bảy	giác	chi,	tâm	dứt	sạch	Hữu	
lậu,	liền	được	giải	thoát.	Sau	khi	thành	Đạo	Vô	thượng	Chánh	chơn,	trong	
bảy	ngày	ngồi	kiết	già,	Ta	tư	duy	thêm	nữa	bảy	giác	chi	này.	Cho	nên,	các	
Tỳ-kheo,	muốn	dứt	 trừ	bảy	sử	 thì	phải	 tu	 tập	pháp	bảy	giác	chi.	Tóm	 lại	
muốn	dứt	sạch	bảy	Kiết	sử	đó	thì	phải	tu	tập	Bảy	giác	chi	(Thất	giác	chi). 

Quý	vị	thấy	không?	Đức	Phật	trước	khi	thành	Phật,	thì	Ngài	cũng	tu	như	
vậy.	Tại	vì	Ngài	tu	thành	Phật	nên	Ngài	tự	tu,	không	cần	ai	dạy.	Còn	mình	thì	phải	
học,	mình	đi	con	đường	Thanh	văn	đạo.	Thanh	văn	có	nghĩa	là	con	đường	nhờ	
nghe	pháp	mà	đắc	đạo,	gọi	là	Thanh	văn	đạo.	Còn	quý	vị	tu	[theo]	con	đường	mà	
không	cần	nghe	pháp,	không	cần	ai	dạy,	mà	quý	vị	tự	đắc	đạo,	con	đường	đó	là	
con	đường	của	Bích-chi-phật.	 

Tất	nhiên	trong	kinh	có	nói:	Nếu	tu	theo	con	đường	Thanh	văn	đạo	hoặc	
Bồ-tát	đạo,	nếu	quý	vị	tu	mà	đời	sau	quý	vị	không	được	gặp	Phật,	quý	vị	có	thể	tự	
tu	được,	có	khi	ngộ	đủ,	Ba-la-mật	đủ,	thì	quý	vị	cũng	đắc	được	Bích-chi-phật	đạo,	
thành	một	vị	Duyên	giác.	Cho	nên	đừng	có	lo,	chỉ	sợ	mình	tu	không	đủ	thôi,	chứ	
tu	đủ	là	được	hết. 

“Các	Tỳ-kheo,	hãy	học	điều	này	như	vậy”. 

Các	Tỳ-kheo	sau	khi	nghe	những	gì	Phật	dạy,	hoan	hỷ	phụng	hành.	

(Kinh	Số	3	–	Phẩm	40	–	Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm). 

		 Cho	nên	điều	này	quan	trọng	không	quý	vị?	Không	quan	trọng	là	[do]	không	
biết	thôi,	còn	biết	rồi	thì	thấy	quan	trọng.	Nội	dung	này	khó	nhớ,	nên	Thiện	Trang	
tóm	tắt	lại	cho	quý	vị	dễ	nhớ.	Tóm	lại	chúng	ta	cần	nhớ,	đây	là	bảng	tóm	tắt	Thất	



 

24 

giác	chi	để	đối	trị	bảy	Kiết	sử,	theo	Kinh	số	3	-	Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm,	ở	Phẩm	
40: 

		

Bảng	tóm	tắt	Thất	giác	chi	để	đối	trị	7	Kiết	sử	

(Theo	Kinh	Số	3	–	Phẩm	40	–	Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm)	

TT	 Kiết	sử	 Giác	chi	đối	trị	

1	 Tham	dục	 Niệm	giác	chi	

2	 Sân	hận	 Trạch	pháp	Giác	chi	

3	 Tà	kiến	 Tinh	tấn	Giác	chi	

4	 Tham	đắm	Thế	gian	 Hỉ	giác	chi	

5	 Kiêu	mạn	 Khinh	an	Giác	chi	

6	 Nghi	 Định	giác	chi	

7	 Vô	minh	 Xả	giác	chi	

		 Kiết	sử	Tham	dục	thì	dùng	Niệm	giác	chi	để	đoạn;	Sân	hận	thì	dùng	Trạch	
pháp	Giác	chi	để	đoạn;	Kiết	sử	Tà	kiến	thì	dùng	Tinh	tấn	Giác	chi;	Kiết	sử	Tham	
đắm	Thế	gian	thì	dùng	Hỉ	giác	chi;	Kiêu	mạn	dùng	Khinh	an	giác	chi;	Nghi	dùng	
Định	giác	chi;	Và	Vô	minh	dùng	Xả	giác	chi. 

		 Quý	vị	biết	là	mình	đang	nặng	về	điều	nào,	thì	hãy	dùng	điều	đó	mà	tu.	Ví	dụ	
bây	giờ	quý	vị	đang	tham	dục	quá,	thì	quý	vị	nhớ	tu	Niệm	giác	chi.	Quý	vị	hay	sân	
thì	tu	Trạch	pháp	Giác	chi,	quý	vị	Tà	kiến	thì	tu	Tinh	tấn	Giác	chi,	rồi	bây	giờ	nhiều	



 

25 

người	tham	đắm	Thế	gian	quá	thì	tu	Hỉ	giác	chi.	Quý	vị	kiêu	mạn,	có	những	người	
cống	cao	ngã	mạn,	thì	tu	Khinh	an	Giác	chi.	Những	người	[có]	Nghi	nhiều	thì	ráng	
tu	Định. 

Thiện	Trang	thấy	có	cô	Phật	tử	đó,	[hay]	nghi	lắm,	suốt	ngày	nghi,	nên	Thiện	
Trang	nói	ráng	tu	Thiền	chỉ	nhiều	vô.	Còn	nếu	không,	cứ	học	hoài	thì	cũng	nghi	
thôi.	Thiền	chỉ	thì	quý	vị	biết	cách	[tu]	rồi	đúng	không?	Tu	Thiền	chỉ	nhiều	vô,	thì	
Định	nhiều,	thì	tự	nhiên	trong	Định	có	thể	mình	không	còn	nghi	nữa. 

Quý	vị	thấy	tại	sao	nhiều	người	tu	học,	đặc	biệt	là	tu	theo	Tịnh	Độ,	các	đồng	
tu	Tịnh	Độ,	có	nhiều	người	nghi	nhiều?	Bởi	vì	họ	không	có	Định	giác	chi.	Tại	vì	họ	
không	biết	tu	Chỉ,	thì	làm	sao	có	Định.	Suốt	ngày	nghe	nói	có	Tây	Phương	Cực	Lạc,	
có	đức	Phật	A	Mi	Đà,	mà	chả	thấy	đâu.	Rồi	cứ	nghi	pháp	này	có	thật	hay	không,	
bây	giờ	cũng	chả	có	cách	nào,	đằng	nào	cũng	chết,	cũng	không	biết	có	hay	không,	
thôi	niệm	Phật,	ráng	tu,	ráng	làm	lành,	hên	có	thiệt	thì	đi,	còn	không	có	thì	thôi. 

Còn	nếu	quý	vị	tu	Định	giác	chi,	dù	quý	vị	tu	Thiền	nào,	tu	bất	cứ	Pháp	môn	
nào,	thì	sau	khi	đắc	định	là	quý	vị	hết	nghi	về	giáo	pháp,	bớt	nghi	rất	nhiều.	Bởi	
vì	quý	vị	tin:	À!	Tu	như	vậy,	hành	như	thế,	thì	được	như	vậy.	Và	tu	Thiền	chỉ	để	
[vào]	Định	không	khó,	hồi	xưa	mình	không	biết	cách	tu,	bây	giờ	thì	mình	biết	rồi,	
mình	có	thể	dùng	cách	đơn	giản,	ví	dụ	như	một	bóng	đèn	nhỏ	nhỏ,	hoặc	một	cái	
tivi	v.v…	để	phát	lên. 

Bữa	trước	có	ai	hỏi,	là	có	nên	che	lại	không?	Thiện	Trang	nói	là	tivi	thì	không	
cần	che	để	làm	tròn	đâu,	mà	quý	vị	nên	lựa	cảnh	nào	tròn	tròn	chút,	ví	dụ	như	
mặt	trăng,	hay	trái	gì	đó	v.v…	Để	Thiện	Trang	sau	này	coi,	kiếm	mấy	video	trên	
mạng,	Thiện	Trang	cắt	lại,	làm	sao	để	giữa	màn	hình,	rồi	gửi	lên	cho	quý	vị,	để	
quý	vị	coi.	Có	thể	là	những	tấm	tranh,	hoặc	những	cảnh	động	nhẹ	nhẹ	thôi,	đưa	
những	video	đó	lên	cho	quý	vị.	Quý	vị	coi	trên	YouTube,	hoặc	là	quý	vị	tải	về	để	
tu	Thiền	chỉ,	tùy	các	đề	mục. 

Trong	các	màu,	quý	vị	thích	màu	nào	thì	tu	theo	màu	đó,	mặc	dù	ở	trong	đó	
nói	xanh,	vàng,	đỏ,	trắng,	nhưng	nói	chung	thôi,	quý	vị	thích	màu	nào	cũng	được.	
Màu	vàng	thì	có	nhiều	màu	vàng,	màu	xanh	thì	có	nhiều	màu	xanh,	màu	đỏ	thì	có	



 

26 

nhiều	màu	đỏ,	hay	màu	hồng	cũng	được,	quý	vị	thích	màu	nào	thì	tu	màu	đó,	phải	
để	ý	như	vậy. 

Rồi	ai	mà	Vô	minh	thì	tu	Xả	giác	chi.	Chúng	ta	ai	chả	có	Vô	minh,	chúng	ta	
còn	luân	hồi	mà,	phải	tới	A-la-hán	mới	hết	Vô	minh	kiết.	Cho	nên	phải	tu	Xả	giác	
chi,	không	thọ	khổ,	không	thọ	lạc,	phải	không	lạc	không	khổ,	là	Xả	giác	chi.	Phải	
tu	như	vậy,	rất	khó! 

Như	vậy	quý	vị	chỉ	cần	nhớ	bảng	này.	Muốn	dứt	trừ	bảy	sử	thì	phải	tu	tập	
Bảy	giác	chi	hay	Thất	giác	chi,	đây	là	con	đường	đến	Niết-Bàn.	Cho	nên	không	học	
thì	làm	sao	biết,	không	học	thì	làm	sao	tu.	 

Rồi	bây	giờ	có	một	phần	quan	trọng	nữa,	là	lúc	nào	nên	tu	Giác	chi	nào. 

Lúc	Nào	thì	Nên	Tu	Giác	Chi	Nào?	

		 Điều	này	còn	quan	trọng	nữa.	Trong	kinh	đức	Phật	đều	dạy	hết,	mà	mình	
không	biết,	không	biết	rồi	mình	cũng	không	biết	tu,	là	do	mình	không	đọc.	Thực	
ra	thời	nay	cũng	tội	cho	quý	vị	lắm,	một	phần	là	không	có	thời	gian	để	coi	kinh,	
phần	thứ	hai	là	thích	nghe	hơn,	nghe	người	nào	giảng	cho	rõ	ràng,	dễ	hiểu.	Mặc	
dù	người	ta	giảng	sai,	nhưng	nghe	cũng	dễ	hiểu,	kiểu	vậy	đó.	Chứ	còn	đọc	kinh	
mệt	quá.	Thực	ra	đọc	kinh	thì	phải	đọc	đến	một	lúc	nào	đó,	khi	có	vốn	rồi	thì	đọc	
mới	hiểu	được,	chứ	mới	đầu	vô	thì	có	nhiều	điều	mơ	mơ	màng	màng.	 

	 Giống	như	quý	vị	mới	đầu	nghe	Kinh	A	Hàm	hay	Kinh	Nikaya,	có	thể	lúc	đầu	
quý	vị	nghe	không	hiểu	được	nhiều,	nhưng	càng	nghe	thì	quý	vị	càng	hiểu.	Nghe	
qua	một	vòng,	rồi	quý	vị	nghe	lại	thì	sẽ	hiểu.	Sau	đó	càng	nghe	thì	càng	thấy	những	
điều	hay,	mà	trước	đó	không	nghe	được.	Tại	vì	lúc	trước	mình	chưa	có	nền	tảng.	
Mỗi	lần	nghe	qua,	bài	này	với	bài	sau	lặp	lại,	nên	đắp	nền	tảng	thêm	một	chút.	Có	
nền	tảng	cơ	sở	đó	rồi,	thì	mình	nghe,	mình	mới	hiểu	được	ý	sau.	Cứ	vậy,	mình	
nghe	tới	nghe	lui,	nghe	nhiều,	thì	bắt	đầu	mình	vững	lên.	Còn	nếu	không	có	khả	
năng	đó,	không	có	nhiều	thời	gian,	thì	phải	nghe	những	người	như	Thiện	Trang	
chia	sẻ	nội	dung. 

Mà	nhớ	phải	nghe	trong	kinh	nha!	Bây	giờ	mình	phải	kị	những	người	giảng	



 

27 

theo	ý	của	họ,	nói	một	hồi	[rồi	dẫn]	đi	đâu,	phải	hỏi	họ	rằng:	“Thầy	giảng	trong	
kinh	nào?	Kinh	nào	nói	như	vậy?”	Ví	dụ	đồng	tu	Tịnh	Độ	hỏi:	“Suốt	ngày	người	ta	
đề	xướng:	‘Thời	Mạt	pháp	ức	ức	người	tu	hành,	không	có	người	chứng	đắc,	chỉ	
nương	Pháp	môn	Niệm	Phật	mà	thoát	luân	hồi’”.	Mình	phải	hỏi	họ	là	kinh	nào	nói.	
Họ	 sẽ	nói	 là	Kinh	Đại	Tập.	Mình	hỏi:	 “Kinh	Đại	Tập	đâu,	dở	 ra	 coi,	 trang	nào,	
chương	nào?”	Họ	nói:	“Tôi	chưa	coi”.	“Chưa	coi	mà	sao	dám	nói?”	Họ	kêu	là	nói	
theo	người	nào	đó.	Bây	giờ	tôi	coi	rồi,	tôi	nói	không	có,	thì	họ	ngơ	ngác	liền. 

Mình	phải	như	vậy,	thời	nay	nhiều	điều	dẫn,	nói	là	‘kinh	nói’,	sợ	nhất	là	‘Phật	
nói’.	Phật	nói	ở	đâu?	Phật	nói	trong	kinh	nào?	Trong	kinh	chưa	chắc	là	Phật	nói,	
trong	kinh	có	khi	Tôn	giả	nào	đó	nói,	nhưng	được	Phật	ấn	chứng	thôi.	Cho	nên	
phải	[hỏi]	là	kinh	nào	nói?	Hoặc	là	đức	Phật	nói,	thì	đức	Phật	nói	trong	kinh	nào?	
Trong	kinh	đó	nói,	hoặc	là	Tôn	giả	nào	đó	nói.	Chứ	không,	nói	tùm	lum,	phải	cẩn	
thận.	Thời	nay	chớ	vội	tin,	nếu	như	người	ta	nói	không	có	căn	cứ. 

Thiện	Trang	thấy	thời	nay,	càng	ngày	về	sau	càng	có	người	nhiều	quất	vô	là	
‘đức	Phật	nói’.	Biết	đức	Phật	nói	rồi,	Thiện	Trang	kêu:	“Ủa!	Lời	này	đâu	có	thấy	
trong	kinh	đâu	mà	đức	Phật	nói?”	Mà	lên	mạng	cứ	quất	vô	là	‘đức	Phật	nói’.	Cho	
nên	nguy	hiểm	lắm,	phải	cẩn	thận.	Không	phải	điều	nào	cũng	 là	Phật	nói	đâu,	
mình	tự	gán,	điều	đó	là	mang	tội	lắm	quý	vị. 

Bữa	nào	Thiện	Trang	lấy	ra	trong	kinh	nói:	Vị	Tỳ-kheo	nào,	hay	vị	nào,	lời	
đức	Phật	không	nói	mà	mình	cho	là	Phật	nói,	là	mình	có	tội	đó.	Rồi	lời	nào	không	
phải	là	lời	của	Phật	nói,	[thì	mình]	xác	định	đó	không	phải	là	lời	Phật	nói.	Rồi	lời	
nào	đức	Phật	nói,	mà	mình	nói	đó	là	lời	Phật	nói,	thì	người	đó	có	phước	lắm. 

Chứ	không	phải	như	bây	giờ	có	tình	trạng,	ví	dụ	như	bây	giờ	Thiện	Trang	
vạch	ra	‘điều	đó	không	phải	là	đức	Phật	nói’,	thì	bắt	đầu	nổi	sùng	lên,	nổi	điên	lên.	
Không	phải!	Đức	Phật	nói	là:	Điều	nào	đức	Phật	nói,	thì	mình	phải	xác	định	là	đức	
Phật	nói.	Lời	nào	Phật	không	nói,	thì	không	phải	Phật	nói.	Lời	nào	kinh	nói	thì	nói	
là	kinh	nói,	lời	nào	luật	nói	thì	nói	là	luật	nói.	Điều	nào	đúng	mới	được,	chứ	mình	
không	nói	ngược,	nói	sai	là	mang	tội	đó.	Tội	nhiều	lắm,	chứ	không	phải	ít	đâu,	
mất	phước	nhiều	lắm.	Cho	nên	phải	cẩn	thận,	thời	nay	truyền	pháp	phải	cẩn	thận,	



 

28 

đặc	biệt	là	quý	vị	muốn	truyền	pháp	thì	phải	cẩn	thận.	Cho	nên	sau	này	mình	phải	
coi	lại,	hãy	kỹ	càng	hơn. 

Ở	đây,	bài	kinh	này	nói	khi	nào	mình	tu	Giác	chi	nào,	trong	Bảy	giác	chi	này?	
[Ở	trên]	là	nói	diệt	Kiết	sử	rồi,	Thiện	Trang	cũng	nói	rồi.	Ví	dụ	như	lúc	quý	vị	có	
Tham	dục	nhiều	quá	thì	nên	tu	Niệm	giác	chi,	lúc	Sân	hận	nhiều	quá	thì	tu	Trạch	
pháp	Giác	chi,	quý	vị	Tà	kiến	quá	thì	tu	Tinh	tấn	Giác	chi,	tham	đắm	Thế	gian	thì	
tu	Hỉ	giác	chi,	Kiêu	mạn	thì	Khinh	an	Giác	chi.	Bệnh	nào	nặng	thì	tu	pháp	đó	trước.	
Nghi	thì	tu	Định	giác	chi,	Vô	minh	thì	tu	Xả	giác	chi. 

Tuy	nhiên,	trong	quá	trình	tu	hành	có	những	trạng	thái	tâm	khác	nhau.	Và	
trạng	thái	tâm	nào,	thì	chúng	ta	căn	cứ	vào	đây,	đức	Phật	dạy	kỹ	lắm.	Thiện	Trang	
thấy	đức	Phật	dạy	kỹ	lắm	mà	không	học	thì	uổng.	Đoạn	này	cực	kỳ	quan	trọng,	
trong	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya	cũng	có	đoạn	này. 

Tôi	nghe	như	vầy:	Một	thời,	đức	Phật	ở	trong	vườn	Cấp	Cô	Độc,	rừng	
cây	Kỳ	Đà,	nước	Xá	Vệ.	Bấy	giờ	có	số	đông	các	Tỳ-kheo.	Như	đã	nói	ở	trên,	
nhưng	có	một	vài	sai	biệt:	Đoạn	này	cũng	không	quan	trọng	lắm,	không	phải	
nhắc	lại	sự	sai	biệt	này. 

Có	các	xuất	gia	ngoại	đạo	nói	như	vậy,	nên	hỏi	lại	rằng:	‘Nếu	tâm	yếu	
kém,	còn	do	dự,	bấy	giờ	nên	tu	những	Giác	chi	nào? 

Đây	là	câu	hỏi	rất	quan	trọng!	Khi	tâm	mình	yếu	kém,	còn	do	dự,	bấy	giờ	
nên	tu	những	Giác	chi	nào?	Có	những	đồng	tu	tâm	yếu	ớt	quá,	cho	nên	họ	do	dự,	
thì	bây	giờ	tu	Giác	chi	nào?	Cho	nên	phải	có	điều	này. 

	Những	gì	tu	không	đúng	lúc?	Nếu	lại	tâm	trạo	cử,	với	tâm	trạo	cử,	do	
dự	ấy,	bấy	giờ	nên	tu	những	giác	chi	nào?	Và	những	gì	là	không	đúng	lúc?	

Quý	vị	thấy	không?	Đây	là	những	vấn	đề	rất	quan	trọng	trong	tu	hành,	có	
hai	trường	hợp:	Khi	tâm	mình	yếu	kém,	do	dự,	thì	tu	Giác	chi	nào	để	cho	mạnh	
lên?	Rồi	những	gì	mình	tu	không	đúng	lúc?	Còn	khi	nào	tâm	mình	trạo	cử,	lăng	
xăng	quá,	nghĩ	lung	tung	lang	tang,	là	do	dự,	thì	lúc	đó	tu	Giác	chi	nào?	Quý	vị	biết	
không? 



 

29 

Điều	này,	nếu	có	xuất	gia	ngoại	đạo	hỏi,	thì	mình	hỏi	[lại]	họ	như	vậy.	Ở	
đây	mình	khỏi	nói	xuất	gia	ngoại	đạo,	mình	hỏi	xuất	gia	bây	giờ	luôn.	Xuất	gia	bây	
giờ	mà	không	học	điều	này,	thì	cũng	giống	như	xuất	gia	ngoại	đạo.	Mình	hỏi:	“Bây	
giờ	tâm	con	yếu	kém,	do	dự	quá,	thì	con	tu	Giác	chi	nào?”	Người	ta	không	biết,	
người	ta	cũng	thua	luôn.	Rồi	hỏi:	“Tâm	con	đang	trạo	cử	quá	v.v...	đang	do	dự,	vậy	
con	tu	Giác	chi	nào?	Và	tu	thế	nào	là	không	đúng	lúc?”	Ở	đây	đức	Phật	dạy	như	
vậy.	Có	phải	lời	này	của	đức	Phật	hay	không?	Lát	nữa	chúng	ta	coi,	lời	này	là	lời	
của	ai,	đây	là	trích	giữa	chừng. 

Nếu	hỏi	như	vậy,	các	ngoại	đạo	kia	trong	tâm	sẽ	giật	mình,	tán	loạn,	
nói	lãng	sang	những	pháp	khác;	tâm	sanh	phẫn	nhuế,	kiêu	mạn,	hủy	báng,	
hiềm	hận	không	nhẫn	thọ;	hoặc	im	lặng,	cúi	đầu,	không	thể	biện	luận,	âm	
thầm	suy	nghĩ.	Vì	sao?	Vì	Ta	không	thấy	người	nào	trong	chúng	chư	Thiên,	
Ma,	Phạm,	Sa-môn,	Bà-la-môn,	Trời,	Người	nghe	những	gì	Ta	nói	mà	hoan	
hỷ	tùy	thuận,	chỉ	trừ	có	Như	Lai	và	chúng	Thanh	văn,	hoặc	nghe	từ	đây	mà	
thôi. 

Lời	này	là	lời	Phật	rồi	đúng	không	quý	vị?	Tức	là	đức	Phật	nói:	Nếu	hỏi	như	
vậy	là	[họ]	thua,	trong	các	chúng	chư	Thiên,	Ma,	Phạm	(Phạm	là	trời	Phạm	Thiên),	
Sa-môn,	Bà-la-môn,	Trời,	Người,	không	có	ai	trả	lời	được	đâu,	trừ	khi	có	đức	Phật,	
chúng	Thanh	văn,	và	những	người	nghe	từ	đây	mà	thôi.	Còn	lại	mình	không	nghe	
thì	mình	không	biết	đâu,	hỏi	như	vậy	là	thua.	Cho	nên	đem	câu	hỏi	này	ra	mà	hỏi	
một	người	thường	là	thua,	người	ta	không	học	qua	thì	người	ta	không	biết	đâu,	
đây	là	lời	đức	Phật	nói. 

Khi	nào	tâm	yếu	kém,	do	dự,	thì	tu	Giác	chi	nào?	Và	tu	điều	nào	là	không	
đúng	lúc?	Khi	nào	tâm	trạo	cử,	hỏi	tu	Giác	chi	nào	thì	họ	cũng	không	biết	luôn,	và	
lúc	đó	họ	sẽ	im	lặng	cúi	đầu,	hoặc	nói	qua	[chuyện	khác],	hoặc	là	sân	hận,	phỉ	báng	
tùm	lum	thôi.	Quý	vị	mà	đi	hỏi	người	khác,	thì	người	ta	cũng	vậy	thôi,	tại	vì	người	
ta	không	học,	trừ	Thanh	văn.	Mấy	câu	hỏi	này	là	câu	hỏi	khó,	chứ	không	phải	dễ	
đâu,	đức	Phật	nói	mà.	Bây	giờ	chúng	ta	coi	thử	đức	Phật	dạy	thế	nào. 

Này	các	Tỳ-kheo,	nếu	lúc	tâm	yếu	kém,	tâm	do	dự,	khi	ấy	không	nên	



 

30 

tu	Khinh	an	Giác	chi,	Định	giác	chi,	Xả	giác	chi.	

Đức	Phật	nói:	Khi	tâm	mình	yếu	kém,	tâm	do	dự,	thì	lúc	đó	không	nên	tu	
Khinh	an	Giác	chi,	Định	giác	chi,	Xả	giác	chi.	Tại	sao	vậy?	Đức	Phật	nói	luôn. 

Vì	sao?	Khi	tâm	yếu	kém	phát	sanh,	vì	yếu	kém,	do	dự,	các	pháp	này	
càng	làm	tăng	thêm	yếu	kém.	Thí	như	một	đóm	lửa	mà	muốn	cháy	mạnh	
lên,	lại	bỏ	than	tro	vào.	Thế	nào,	này	Tỳ-kheo,	chẳng	phải	vì	thêm	tro	vào	
khiến	cho	lửa	tắt	chăng? 

Cho	nên	không	có	nha!	Có	nghĩa	là	bây	giờ	tâm	quý	vị	yếu	kém,	tâm	do	dự	
rồi,	mà	quý	vị	tu	thêm	Khinh	an	Giác	chi,	Định	giác	chi,	Xả	giác	chi,	thì	càng	tệ	hơn	
thôi,	là	tu	không	đúng	lúc.	Bây	giờ	chúng	ta	còn	nhớ	Khinh	an	Giác	chi,	Định	giác	
chi,	Xả	giác	chi	không? 

Khinh	an	Giác	chi	thì	phải	nói	lại,	chứ	không,	quý	vị	quên	mất	rồi,	nhiều	
người	nghe	Bảy	giác	chi	nhưng	không	nhớ.	Khinh	an	Giác	chi	là	thân	khinh	an	và	
tâm	khinh	an.	Bây	giờ	tâm	đang	yếu	kém,	mà	[tu]	môn	nào	để	tâm	khinh	an,	để	
thân	khinh	an,	thôi	[đi]	nghỉ	ngơi,	thì	còn	yếu	hơn	nữa.	Rồi	tu	Định	giác	chi	là	vô	
Thiền	chỉ	thì	rớt	hơn	nữa.	Rồi	Xả	giác	chi	là	thọ	xả,	không	thọ	khổ,	không	thọ	lạc,	
như	vậy	thì	càng	yếu	kém	hơn	nữa.	Mình	tưởng	là	mình	tu	đúng	rồi,	ai	ngờ	tệ	hơn	
nữa.	Thấy	chưa?	Không	học	thì	làm	sao	biết	tu.	 

Cho	nên	ngay	từ	đầu	mình	tu	làm	sao	đắc	lực	được,	nên	nhiều	đồng	tu	niệm	
Phật,	tại	sao	vô	niệm	Phật	lại	ngủ	gục?	Lúc	đó	đang	tâm	yếu	kém	rồi,	mình	[tu]	
Định	giác	chi,	Khinh	an	Giác	chi,	ngồi	im,	rồi	mình	chơi	Xả	giác	chi	luôn,	thì	buồn	
ngủ	hơn	nữa.	Giống	như	đức	Phật	nói:	muốn	đống	lửa	cháy	mạnh,	mà	quý	vị	bỏ	
than	tro	vào,	thì	không	thể	nào	[lửa	cháy]	mạnh	lên,	mà	chỉ	có	tắt	đi	thôi. 

Quý	vị	thấy	không?	Đức	Phật	dạy	đầy	đủ	hết,	không	học	Kinh	A	Hàm,	không	
học	[Kinh]	Nikaya	thì	làm	sao	biết	được.	Phải	học	chứ!	Nhiều	đồng	tu	vô	cứ	nhất	
môn	thâm	nhập,	trường	thời	huân	tu.	[Quý	vị]	kiếm	coi	Kinh	Vô	Lượng	Thọ	chỗ	
nào	dạy	điều	này?	Ai	giảng	Kinh	Vô	Lượng	Thọ,	[nói]	một	bộ	Kinh	Vô	Lượng	Thọ	
là	đủ	rồi,	viên	mãn	rồi,	kiếm	giùm	coi,	người	ta	giảng	có	điều	này	không?	Không	



 

31 

có	thì	coi	chừng. 

Cho	nên	mình	phải	‘y	pháp	bất	y	nhân’.	Nếu	đức	Phật	giảng	một	bộ	kinh	mà	
đủ	rồi,	thì	đức	Phật	sẽ	nói	là	thôi	các	ngươi	không	cần	học	các	bộ	kia	đâu,	học	bộ	
này	đủ	rồi.	Không	có	lời	nào	trong	kinh	mà	đức	Phật	nói	học	một	bộ	này	đủ	rồi	
hết.	Quý	vị	kiếm	đi,	Tam	tạng	Kinh	điển	của	Phật,	không	có	chỗ	nào	đức	Phật	nói	
tu	một	kinh	này	đủ	rồi.	Quý	vị	nghe	cho	kĩ,	chứ	không,	người	thời	nay	đề	xướng,	
rồi	mình	cũng	tin	sái	cổ,	mình	không	học	nhiều,	mình	không	phản	biện	[được].	
Mà	đức	Phật	nói	 phải	 đa	 văn,	 phải	 học,	 phải	 hiểu,	 chứ	không	phải	 [như	vậy].	
Những	nền	tảng,	mình	lấy	từ	chỗ	này	một	chút,	từ	chỗ	kia	một	chút,	mình	không	
thể	duyệt	hết	Tam	tạng	thì	mình	cũng	phải	lấy	ra	những	phần	căn	bản	để	mình	
tu.	 

Chúng	ta	thấy	đầu	tiên	là	gì?	Tâm	đang	yếu	kém,	tâm	còn	do	dự	thì	không	
nên	tu	ba	Giác	chi	là:	Khinh	an	Giác	chi,	Định	giác	chi	và	Xả	giác	chi.	Nếu	tu	[ba	
giác	chi]	đó,	thì	[tâm	yếu	kém]	tăng	thêm	thôi,	giống	như	muốn	lửa	cháy	lại	thêm	
tro	vào	nữa. 

Tỳ-kheo	bạch	Phật:	“Đúng	vậy,	bạch	đức	Thế	Tôn!”	

“Cũng	vậy,	Tỳ-kheo,	yếu	đuối,	do	dự,	nếu	tu	Khinh	an	Giác	chi,	Định	
giác	chi,	Xả	giác	chi,	đây	là	không	phải	thời,	vì	tăng	thêm	lười	biếng	thôi.	 

Quý	vị	thấy	chưa?	Tâm	đang	yếu	kém,	đang	do	dự	rồi,	mà	tu	thêm	ba	giác	
chi:	Khinh	an,	Định,	và	Xả,	thì	càng	thêm	lười	biếng,	tóm	lại	đi	ngủ	luôn	được	rồi.	
Nên	là	[tu	ba	giác	chi]	đó	không	được.	Vậy	thì	chúng	ta	coi	thử	đức	Phật	dạy	tu	
điều	gì,	ở	đây	nói	tiếp: 

Hoặc	khi	tâm	trạo	cử	khởi	lên;	nếu	tâm	trạo	cử,	do	dự,	bấy	giờ,	không	
nên	tu	Trạch	pháp	Giác	chi,	Tinh	tấn	Giác	chi,	Hỉ	giác	chi.	 

Ở	đây	nói	đến	trường	hợp	tâm	mình	đang	trạo	cử,	do	dự	rồi,	thì	không	nên	
tu	Trạch	giác	chi,	Tinh	tấn	Giác	chi	và	Hỉ	giác	chi.	Quý	vị	nhớ,	Trạch	giác	chi	là	
chọn	pháp	nào	là	thiện,	pháp	nào	không	phải	là	pháp	thiện.	Rồi	Tinh	tấn	Giác	chi	
là	siêng	đoạn	các	pháp	bất	thiện,	và	siêng	làm	cho	các	pháp	thiện	lớn	mạnh.	Còn	



 

32 

Hỉ	giác	chi	là	sao?	Hỉ	là	vui	và	hỉ	xứ.	Mình	đang	trạo	cử	rồi,	mà	mình	đi	vô	chỗ	vui,	
có	nhạc,	cạch,	cạch,	cạch...	thì	càng	tệ	hơn	nữa.	Hoặc	là	thế	nào	đó,	nó	đang	trạo	
cử	thì	trạo	cử	hơn	nữa.	Ở	đây	có	thể	giải	thích:	 

Vì	sao?	Vì	khi	tâm	trạo	cử	khởi	lên,	với	tâm	trạo	cử,	do	dự,	các	pháp	
này	làm	cho	tăng	thêm	(quý	vị	thấy	đức	Phật	nói	rõ	ràng).	Thí	như	lửa	đang	
cháy,	muốn	dập	tắt	mà	đem	cỏ	khô	thêm	vào.	Ý	các	ngươi	thế	nào?	Há	không	
khiến	cho	lửa	cháy	bùng	lên	đó	sao?” 

Cho	nên	tâm	đang	trạo	cử	mà	tu	mấy	[Giác	chi]	này,	tinh	tấn	cho	cố	vô,	thì	
càng	trạo	cử	hơn	nữa.	Tu	Hỉ	giác	chi	thì	tâm	càng	hưng	phấn	hơn	nữa,	là	thôi,	
càng	trạo	cử	nữa.	Rồi	Trạch	pháp	Giác	chi	là	chọn	lựa,	chọn	này	chọn	kia,	lại	trạo	
cử	thêm	nữa.	Quý	vị	thấy	không?	Thật	ra	tâm	lý	học	rất	hay.	Cho	nên	là	không	học	
thì	không	biết.	Bây	giờ	ai	trạo	cử	quá	thì	tránh	ba	pháp	đó.	Bây	giờ	tu	pháp	gì,	thì	
từ	từ	đức	Phật	sẽ	nói. 

Tỳ-kheo	bạch	Phật:	“Đúng	vậy,	bạch	đức	Thế	Tôn!”	

Có	nghĩa	là	bây	giờ	nếu	tâm	trạo	cử	mà	tu	[ba	giác	chi]	đó,	là	bị	ngược	hoàn	
toàn	luôn	đó,	[khiến]	trạo	cử	tăng	thêm,	nặng	thêm	thôi. 

Đức	Phật	bảo	Tỳ-kheo:	“Khi	tâm	trạo	cử	khởi	lên;	nếu	tâm	trạo	cử,	do	
dự,	mà	tu	Trạch	pháp	Giác	chi,	Tinh	tấn	Giác	chi,	Hỉ	giác	chi,	làm	tăng	thêm	
trạo	cử.	Cho	nên	có	tâm	trạo	cử	thì	đừng	bao	giờ	tu	ba	[Giác	chi]	này. 

Này	các	Tỳ-kheo,	khi	tâm	yếu	đuối	sanh	khởi,	nếu	tâm	yếu	đuối,	do	dự,	
lúc	bấy	giờ	nên	tu	Trạch	pháp	Giác	chi,	Tinh	tấn	Giác	chi,	Hỉ	giác	chi.	 

Có	nghĩa	là	đức	Phật	dạy	cho	chúng	ta	trường	hợp	trên,	khi	tâm	yếu	đuối	thì	
lúc	đó	quý	vị	nên	tu	Trạch	pháp	Giác	chi,	Tinh	tấn	Giác	chi,	và	Hỉ	giác	chi.	 

Vì	sao?	Vì	khi	tâm	yếu	đuối	sanh	khởi;	nếu	tâm	yếu	đuối,	do	dự,	bằng	
các	pháp	này	mà	được	khai	thị,	chỉ	giáo,	khích	lệ,	làm	cho	hoan	hỷ.	Thí	như	
một	đóm	lửa,	muốn	cho	nó	cháy	lên,	nên	cho	cỏ	khô	vào.	Thế	nào,	Tỳ-kheo,	
lửa	này	có	cháy	hừng	lên	không?”	 



 

33 

Có	nghĩa	là	đức	Phật	đưa	ra	một	ví	dụ,	bây	giờ	mình	muốn	đống	lửa	nhỏ	
cháy	bùng	lên.	Đống	lửa	nhỏ	tức	là	tâm	mình	đang	yếu	ớt	quá,	bây	giờ	mình	muốn	
cháy	bùng	lên,	thì	mình	cho	thêm	cỏ	khô	vào,	thì	sẽ	cháy	mạnh	lên.	Còn	nếu	mình	
cho	tro	vô	là	tắt	luôn,	tắt	ngấm	luôn.	Cho	nên	là	phải	hiểu. 

	Tỳ-kheo	bạch	Phật:	“Đúng	vậy,	bạch	đức	Thế	Tôn!”	

Đức	Phật	bảo	Tỳ-kheo:	“Khi	tâm	yếu	đuối	sanh	khởi	như	vậy;	nếu	tâm	
yếu	đuối,	do	dự,	lúc	bấy	giờ	nên	tu	Trạch	pháp	Giác	chi,	Tinh	tấn	Giác	chi,	
Hỉ	giác	chi	để	được	khai	thị,	chỉ	giáo,	khích	lệ,	làm	cho	hoan	hỷ.	 

Tóm	lại	khi	gặp	trường	hợp	như	vậy,	thì	chúng	ta	nên	tu	Trạch	pháp	Giác	
chi,	Tinh	tấn	Giác	chi	và	Hỉ	giác	chi.	Còn	tu	thế	nào	thì	quý	vị	coi	lại,	chứ	bây	giờ	
giảng	nữa	thì	mất	thời	gian	quá. 

Hoặc	khi	tâm	trạo	cử	sanh	khởi;	nếu	tâm	trạo	cử,	do	dự,	nên	tu	Khinh	
an	Giác	chi,	Định	giác	chi,	Xả	giác	chi.	 

Ở	đây	tâm	trạo	cử	thì	mình	tu	ngược	lại,	mình	tu	Khinh	an	Giác	chi,	Định	
giác	chi	và	Xả	giác	chi.	Tại	sao	bảy	[giác	chi],	mà	ở	trên	thì	nói	tu	ba	Giác	chi,	ở	
dưới	nói	tu	ba	Giác	chi,	vậy	còn	[một]	Giác	chi	nữa	nói	ở	đâu?	Từ	từ,	chút	nữa	sẽ	
nói.	 

Có	nghĩa	là	nếu	tâm	trạo	cử	thì	quý	vị	hãy	cố	gắng	tu	Khinh	an	Giác	chi,	để	
tâm	khinh	an	và	thân	khinh	an.	Tức	là	khi	tâm	trạo	cử,	thì	làm	sao	cho	thân	thể	
mình	dễ	chịu	một	chút.	Ví	dụ	trạo	cử	quá	thì	quý	vị	nên	đi	dạo,	thả	lỏng	người,	đó	
là	Khinh	an	Giác	chi.	Rồi	quý	vị	vô	tu	Thiền	chỉ	giùm	cho	Thiện	Trang,	là	Định	giác	
chi,	rồi	tu	Xả	giác	chi	là	không	lạc,	không	khổ. 

Đa	số	đồng	tu	là	bị	trạo	cử,	Thiện	Trang	nói	rất	nhiều	lần	từ	xưa	đến	nay,	
ví	dụ	hồi	xưa	có	đồng	tu	tội	lắm,	ăn	rồi	suốt	ngày	nghe	[pháp],	nghe	suốt	cả	ngày,	
nghe	Sư	bà	Hải	Triều	Âm,	nghe	này	nghe	kia	v.v…	Một	hồi	nói	chuyện	với	Thiện	
Trang,	thấy	nhắn	toàn	nói	pháp	không,	mà	nói	suốt	ngày,	không	cho	mình	nói	
luôn,	thế	mà	cứ	khoe	pháp.	Thiện	Trang	nói	tâm	cô	trạo	cử	quá.	[Cổ	nói]:	 ‘Con	
biết,	nhưng	con	không	biết	tại	sao	như	vậy?’	Thiện	Trang	nói	là	tại	vì	tu	không	



 

34 

cân	bằng	giữa	Quán	và	Chỉ,	tức	là	Thiền	chỉ	và	Thiền	quán.	Nghe	pháp	nhiều	coi	
như	là	Quán,	thì	phải	có	thời	gian	tu	Định	đi,	hãy	tĩnh	tọa	v.v…	Đó	là	thuộc	về	Định	
giác	chi.	Nhưng	[cổ]	nói	là	con	không	có	thời	gian.	[Thiện	Trang	nói]:	Không	có	
thời	gian	thì	chịu	thua	rồi,	[không]	có	cách	nào	đâu.	Như	vậy	tu	[theo]	năm	tháng	
thì	quý	vị	trạo	cử	quá	nhiều,	càng	ngày	càng	trạo	cử	thôi.	Quý	vị	nghe	pháp	nhiều	
thì	bị	trạo	cử,	nên	quý	vị	phải	có	thời	gian	tu	Định. 

Cho	nên	Thiện	Trang	khuyên	các	đồng	tu,	khi	nào	có	thời	gian	thì	vô	tu	các	
đề	mục	Thiền	chỉ,	để	có	Định	giác	chi	và	được	Khinh	an	nữa.	Còn	không	thì	đi	dạo	
nhẹ	nhàng,	là	tu	Xả.	Ba	trạng	thái	đó	là	tu	Khinh	an	Giác	chi,	Định	giác	chi	và	Xả	
giác	chi,	đi	Thiền	hành	nhẹ	nhẹ	thôi,	đừng	quan	tâm	gì	cho	lắm,	thả	người,	ngắm	
cảnh	nhẹ	nhẹ,	thì	trừ	được	trạo	cử.	Còn	lúc	đó	mà	mình	học	pháp	vô	thì	trạo	cử	
càng	mạnh,	quý	vị	nên	nhớ	[như	vậy].	Cho	nên	phải	cẩn	thận,	mình	tin	là	tu	Trạch	
pháp	giác	chi,	Tinh	tấn	giác	chi,	Hỉ	giác	chi	thì	trạo	cử	mạnh	thêm	thôi.	Đức	Phật	
nói	thì	mình	phải	nghe. 

	Vì	sao?	Vì	khi	tâm	trạo	cử	sanh	khởi;	nếu	tâm	trạo	cử,	do	dự,	bằng	
các	pháp	này	mà	có	thể	khiến	cho	an	trú	bên	trong,	nhất	tâm	nhiếp	trì.	Thí	
như	lửa	đang	cháy,	muốn	cho	nó	tắt,	chỉ	cần	cho	than	tro	vào,	lửa	này	sẽ	tắt.	 

[Muốn	lửa	tắt]	thì	cho	than	tro	vào	thì	lửa	sẽ	tắt	thôi,	vì	mình	đang	trạo	cử.	
Đức	Phật	lấy	hai	ví	dụ	quá	hay.	Có	nghĩa	là	đức	Phật	đưa	ra	hai	ví	dụ:	Một	là	trạng	
thái	tâm	chúng	ta	yếu	đuối,	do	dự,	giống	như	muốn	ngọn	lửa	cháy	bùng	lên,	thì	
mình	phải	cho	cỏ	khô	vào	để	nó	cháy	lên.	Còn	nếu	mình	cho	tro	vô,	thì	nó	tắt	luôn.	
Còn	 trường	hợp	 thứ	hai	 là	 tâm	mình	 trạo	cử,	 lăng	xăng	quá,	khởi	 lên	nhiều	ý	
tưởng	quá,	tùm	lum	hết,	thì	mình	tu	thế	nào?	Mình	phải	cho	than	tro	vào	để	lửa	
tắt	đi.	Tro	than	đó	chính	là	Khinh	an	giác	chi,	Định	giác	chi	và	Xả	giác	chi.	Thật	ra	
còn	một	pháp	nữa,	thì	chút	nữa	sẽ	nói	đằng	sau.	Chúng	ta	coi	tiếp: 

Như	vậy,	này	các	Tỳ-kheo,	nếu	tâm	trạo	cử,	do	dự,	mà	tu	Trạch	pháp	
giác	chi,	Tinh	tấn	giác	chi,	Hỉ	giác	chi	thì	không	đúng	thời	(đây	là	trường	hợp	
nói	ngược	lại	thôi).	Nếu	tu	tu	Khinh	an,	Định,	Xả	giác	chi	thì	tự	nó	mới	đúng	
thời	(tức	là	tâm	trạo	cử	thì	phải	tu	Khinh	an,	Định,	và	Xả	giác	chi).	Vì	các	pháp	



 

35 

này	khiến	cho	an	trụ	bên	trong,	nhất	tâm,	nhiếp	trì.	(Và	cuối	cùng	là	Niệm	
giác	chi).	Niệm	giác	chi	thì	hỗ	trợ	cho	tất	cả”. 

Dòng	đỏ	này	cũng	quan	trọng.	Có	nghĩa	là	trong	hai	trường	hợp	đó,	chúng	
ta	đều	có	Niệm	giác	chi.	Niệm	không	phải	chỉ	là	nhớ,	mà	biết	được	cảnh,	tâm	dù	
thế	nào	thì	mình	cũng	phải	biết.	Dù	tâm	yếu	đuối	thì	cũng	phải	biết	tâm	đang	yếu	
đuối,	tâm	đang	trạo	cử	thì	cũng	phải	biết	tâm	đang	trạo	cử.	Không	có	Niệm	giác	
chi	là	thua,	làm	sao	mình	biết	bệnh	để	cho	thuốc.	Cho	nên	trong	hai	trường	hợp	
đó	đều	tu	Niệm	giác	chi.	Nên	trong	tất	cả	các	trường	hợp	tâm,	điều	phải	có	Niệm	
giác	chi.	Và	Niệm	giác	hỗ	trợ	cho	tất	cả.	 

Quý	vị	thấy	không?	Học	kĩ	như	vậy	thì	mới	tu	được,	còn	không	học	kĩ	thì	
chắc	hơi	khó	tu.	Cho	nên	đôi	khi	Thiện	Trang	ở	trong	Tịnh	Độ	lâu,	Thiện	Trang	
thấy	tội	cho	các	đồng	tu	Tịnh	Độ	lắm.	Không	học	kĩ	những	pháp	căn	bản	này,	nên	
tu	lâu	năm	vẫn	còn	Phiền	não	nhiều,	đa	số	rơi	vào	Trạo	cử.	Trạo	cử	lâu	năm	sinh	
ra	hoang	tưởng.	Quý	vị	nên	nhớ,	Trạo	cử	lâu	năm	sinh	ra	hoang	tưởng.	Hoang	
tưởng	là	gì?	Lên	hỏi	câu	hỏi,	mà	không	nói	ra	được	vấn	đề	gì	cả,	tâm	mình	vọng	
quá,	vấn	đề	này	chắp	nối	những	vấn	đề	kia.	Đó	là	những	người	Định,	Huệ	không	
đẳng	trì,	tức	là	tu	Chỉ	và	tu	Quán	không	được.	Những	người	đó	thì	nên	tu	ba	đề	
mục	trên	nhiều	hơn,	tức	là	hãy	tu:	Khinh	an	giác	chi,	Định	giác	chi	và	Xả	giác	chi.	
Và	tất	nhiên	là	phải	có	Niệm	giác	chi.	Niệm	giác	chi	lúc	nào	cũng	phải	tu	mà.	 

Còn	trường	hợp	tâm	ai	yếu	đuối,	lờ	đờ,	không	hiểu	pháp	gì	hết,	cứ	mơ	mơ	
màng	màng,	thì	quý	vị	ráng	tu	Trạch	pháp	Giác	chi,	Tinh	tấn	Giác	chi,	Hỉ	giác	chi,	
thì	tâm	rõ	ràng.	Đức	Phật	dạy	rất	kỹ,	bữa	nay	mình	được	học	rồi. 

			 Đức	Phật	nói	kinh	này	xong.	Các	Tỳ-kheo	sau	khi	nghe	những	gì	Phật	
dạy,	hoan	hỷ	phụng	hành.	

(Kinh	682.	Hỏa	-	Kinh	Tạp	A	Hàm).	

			 Cho	nên	quý	vị	thấy	không	ạ?	Toàn	là	bửu	bối,	Kinh	Tạp	A	Hàm,	dòng	chữ	
Hán	nè.	Bữa	nay	Thiện	Trang	 thỉnh	được	đúng	bộ	A	Hàm	dày	10	quyển,	10	
quyển	A	Hàm	bằng	chữ	Hán	luôn,	để	dò,	chúng	ta	vừa	có	chữ	Việt	vừa	có	chữ	



 

36 

Hán	nữa.	Trên	mạng	có,	chúng	ta	cũng	có	thể	coi.	Tất	nhiên	trên	mạng	cũng	có,	
nhưng	đôi	khi	phải	cẩn	thận,	phải	coi	trong	kinh	nữa,	chứ	nhiều	khi	trên	mạng	
thiếu	một	hai	chữ	rồi	mình	không	hiểu,	thì	mình	coi	trong	này	đầy	đủ,	hoặc	coi	
trong	sách	không	hiểu,	bị	thiếu	chữ,	thì	mình	coi	trên	mạng	đầy	đủ.	Cho	nên	
phải	coi	càng	nhiều	nguồn	càng	tốt. 

			 Quý	vị	thấy	không?	Toàn	là	trong	kinh.	Và	để	cho	dễ	nhớ	thì	Thiện	Trang	
tóm	tắt	lại	thành	bảng	như	sau:	

Bảng	Tóm	Tắt	Khi	Tâm	Thế	Nào	Thì	Tu	Giác	Chi	Nào	Phù	Hợp	

	(Theo	Kinh	682	–	Hoả	-	Kinh	Tạp	A	Hàm)	

		 Tình	trạng	tâm	 Giác	chi	cần	tu	

1	 Yếu	đuối,	do	dự	 Trạch	pháp	Giác	chi,	Tinh	tấn	Giác	chi,	Hỉ	
giác	chi. 

2	 Trạo	cử,	do	dự	 Khinh	an	Giác	chi,	Định	giác	chi,	Xả	giác	
chi	

*Niệm	giác	chi	thì	hỗ	trợ	cho	tất	cả	trường	hợp	tâm.	

		

			 Đây	là	bảng	tóm	tắt,	khi	tâm	thế	nào	thì	tu	giác	chi	nào	phù	hợp.	Theo	Kinh	
682,	Kinh	Hỏa	trong	Kinh	Tạp	A	Hàm.	Tình	trạng	tâm	yếu	đuối,	do	dự,	thì	giác	
chi	cần	tu	là	Trạch	pháp	Giác	chi,	Tinh	tấn	Giác	chi,	Hỉ	giác	chi.	Tình	trạng	tâm	
trạo	cử,	do	dự,	thì	tu	Khinh	an	Giác	chi,	Định	giác	chi,	Xả	giác	chi.	Nói	chung	quý	
vị	 nhớ	dùng	Trạch	pháp,	Tinh	 tấn,	Hỷ,	Khinh	 an,	Định	và	Xả.	Và	quý	vị	 nhớ	
trường	hợp	Niệm	giác	chi	lúc	nào	cũng	hỗ	trợ	cho	cả	hai,	lúc	nào	cũng	có	tu	hết,	
chứ	không	phải	không	có	niệm,	thất	niệm	là	thôi	rồi	đó,	tu	mà	thất	niệm	là	đọa	
lạc	chắc	luôn. 



 

37 

			 Quý	vị	không	đọa	vào	đường	ác	là	quý	vị	nhờ	có	Chánh	niệm,	nên	nhớ	vậy.	
Chánh	niệm	quan	trọng	lắm,	bởi	vì	quý	vị	lúc	nào	cũng	nhớ,	mình	biết	cảnh,	biết	
các	pháp	đang	diễn	ra,	và	biết	tâm	mình	như	thế	nào.	Tâm	đang	sân	thì	biết	tâm	
đang	sân,	tâm	đang	si	thì	biết	tâm	đang	si,	cảnh	đang	thay	đổi	thì	biết	cảnh	đang	
thay	đổi,	động	đất	thì	biết	đang	động	đất,	không	hốt	hoảng,	không	hoảng	loạn. 

			 Quý	vị	hãy	coi	đi,	có	video	quay	được	cảnh	trong	lúc	mà	nhà	cao	tầng	sắp	
sập,	rung	lắc,	bồn	nước	trên	khách	sạn	đó	đổ	ra	quá	trời,	có	mấy	người	chạy.	Đó	
là	một	cảnh.	Nhưng	cũng	có	một	cảnh	khác,	ở	một	góc	khác,	có	một	số	người	
điềm	tĩnh	lắm.	Có	ông	đó	dựa	vào	trong	cái	thành,	ông	cứ	để	cho	nó	lắc	tự	nhiên	
như	vậy.	Còn	hai	người	kia	thì	nằm	dài	ra	đó,	gục	gật	vậy	đó.	Tại	vì	họ	nghĩ	rằng	
đằng	nào	cũng	chết	rồi.	Và	mấy	người	đó	là	mấy	người	phương	Tây,	chắc	là	họ	
tới	Thái	Lan	để	đi	du	lịch. 

			 Cho	nên	Thiện	Trang	thấy	đúng,	thật	ra	là	những	người	ở	phương	Tây	(mấy	
nước	Châu	Âu)	thì	có	định	hơn	người	Việt	mình.	Mặc	dù	đời	này	họ	không	tu,	
nhưng	Thiện	Trang	tin	là	đời	trước	họ	tu,	cho	nên	họ	điềm	tĩnh	lắm,	gặp	chuyện	
gì	 họ	 cũng	 tỉnh	 bơ,	 còn	mình	 thì	 hốt	 hoảng,	 chạy.	 Quý	 vị	 thấy	 ngay	 cả	 bên	
Myanmar,	có	những	quý	thầy	cũng	tỉnh,	nhưng	có	những	người	cũng	hốt	hoảng.	
Hốt	hoảng	đó	thì	đâu	có	giải	quyết	được	vấn	đề	gì,	tu	hành	làm	sao	phải	có	định.	
Mà	định	đó	nhờ	đâu?	Nhờ	Niệm	giác	chi.	Tức	là	mình	biết	rất	rõ:	À!	Thế	gian	vô	
thường,	bây	giờ	động	đất	tới	rồi,	động	đất	thì	động	đất	thôi,	động	đất	thì	quý	vị	
chạy	đằng	trời. 

			 Không	phải	số,	mà	là	xui,	đủ	duyên	như	thế	thì	chết.	Nhà	sập,	ngã	vô	mình,	
mình	có	né	kịp	không?	Không	né	kịp.	Nếu	hên	thì	nó	[sập]	trật	qua	một	bên,	
hoặc	là	nó	sập	trúng	lỗ	hỏng	nào	đó,	chui	vào	được	thì	thoát	nạn.	Còn	không	thì	
thôi,	chịu,	không	có	cách	nào,	số	mạng	hết	thì	chết	thôi.	Có	hốt	hoảng	hay	không	
hốt	hoảng	cũng	vậy	mà	thôi.	Nếu	hốt	hoảng	mà	giải	quyết	vấn	đề	được,	thì	cũng	
nên	hốt	hoảng.	Đằng	này	hốt	hoảng	cũng	không	được,	hốt	khoảng	cũng	vậy	thôi,	
mà	thậm	chí	hốt	hoảng	đọa	vào	đường	ác,	mất	niệm. 

			 Cho	nên	hãy	cố	gắng,	tu	hành	là	phải	có	Niệm	giác	chi.	Chúng	ta	đã	học	qua	



 

38 

Tâm	sở	Niệm,	quan	trọng	là	biết	được	tâm	mình	đang	sợ	hãi:	À!	Không	nên	sợ	
hãi.	Nhà	sắp	sập,	động	đất	sắp	tới.	Không	sợ	hãi!	Không	sợ	hãi!	Tất	cả	đều	luân	
hồi	mà,	các	pháp	vô	thường	mà,	chết	thì	thôi,	đi	đầu	thai	tiếp.	Còn	đồng	tu	Tịnh	
Độ	thì	kêu:	Thôi!	Cầu	nguyện	vãng	sanh,	không	hốt	hoảng,	không	sợ	hãi,	cứ	điềm	
tĩnh.	Quý	vị	tu	như	vậy	thì	không	sao	hết. 

			 Cho	nên	phải	tu,	không	thể	nào	không	tu	được,	thời	đại	động	loạn	lắm,	sắp	
chết	rồi	cũng	phải	ráng	nhớ:	À!	Ta	không	sao	hết,	chết	không	phải	là	vấn	đề	lớn	
lắm.	Chết	là	thân	chết	thôi,	ta	sẽ	tiếp	tục	tái	sanh	nữa	nếu	như	chưa	chấm	dứt	
được	sanh	tử.	Cho	nên	là	cứ	thế	thôi. 

			 Đó	là	Thiện	Trang	đã	chia	sẻ	xong	một	phần	rất	rõ	ràng	về	Thất	giác	chi.	
Còn	nữa,	nhưng	thôi,	để	bữa	khác.	Bây	giờ	chúng	ta	sẽ	trở	lại	với	Thiền	chỉ.	Lúc	
nãy	có	đồng	tu	thắc	mắc,	thì	một	lần	nữa	Thiện	Trang	nhắc	lại	về	tầm	quan	trọng	
của	Thiền	chỉ	và	Thiền	quán.	Đây	là	mục	lần	thứ	ba	rồi	đó,	ba	lần	đều	nói	khác	
nhau.	

Tầm	Quan	Trọng	Của	Thiền	Chỉ	Và	Thiền	Quán	(3)	

	 Ðể	thắng	tri	tham,	này	các	Tỷ-kheo,	hai	pháp	cần	phải	tu	tập.	Thế	nào	
là	hai?	Chỉ	và	Quán.	Ðể	thắng	tri	tham,	này	các	Tỷ-kheo,	hai	pháp	này	cần	
phải	tu	tập. 

(19.	Phẩm	Tham:	Rāgapeyyālavagga–	Kinh	Tăng	Chi).	

			 Quý	vị	nhớ	là	ở	đây	khác	với	lần	trước.	Lần	trước	nói	là	để	đoạn	trừ	tham	
thì	chỉ	cần	tu	Chỉ	thôi.	Nhưng	tại	sao	ở	đây	nói	để	thắng	tri	(thắng	tri	là	biết	rõ)	
về	tham,	thì	phải	tu	hai	pháp,	là	Chỉ	và	Quán.	Tại	sao	vậy?	Nó	khác	nhau.	

			 Tu	Thiền	chỉ,	quý	vị	nhớ	câu	chuyện	ông	Tượng	Xá	Lợi	Phất,	hoặc	là	nhiều	
câu	 chuyện	nữa	 về	 tiền	 thân	đức	Phật,	 như	 câu	 chuyện	Hoàng	hậu	Từ	Tâm	
chẳng	hạn,	khi	chứng	được	năm	Thắng	trí,	tức	là	đắc	được	Thiền	chỉ	là	có	được	
năm	loại	Thần	thông.	Khi	có	tâm	định,	thì	Chỉ	đó	sẽ	[giúp]	không	khởi	tham,	cho	
nên	được	tâm	giải	thoát,	tu	một	hồi	sẽ	đạt	tâm	giải	thoát.	Tuy	nhiên	nếu	không	
có	Thiền	quán	thì	mình	khó	biết	được	tham.	Ở	đây	là	biết	được	tham.	Muốn	biết	



 

39 

rõ	thì	quý	vị	phải	có	Thiền	quán,	tâm	tham	thì	biết	tâm	tham.	Mà	Thiền	quán	
muốn	mạnh	thì	phải	có	Thiền	chỉ.	Cho	nên	ở	trong	đây	đức	Phật	nói:	là	phải	tu	
Thiền	chỉ	và	Thiền	quán. 

			 Bây	giờ	nhiều	người	nghe	rồi,	nhưng	không	biết	gì	hết.	Bên	Tịnh	Độ	nói	Chỉ	
là	buông	xuống,	còn	Quán	là	nhìn	thấu.	Như	vậy	không	đúng.	Quý	vị	học	kỹ	coi,	
Thiền	chỉ	là	người	ta	ngồi	xuống	tu	mấy	đề	mục.	Trong	40	đề	mục	tu	Thiền	chỉ,	
trong	đó	có	10	đề	mục	Biến	xứ	v.v...	mà	mình	nói	buông	xuống	không	[thôi],	thì	
làm	sao	đúng	được.	Không	phải!	Còn	Thiền	quán	thì	ok,	Thiện	Trang	nói	Thiền	
Trang	học	bao	nhiêu	năm	bên	Tịnh	Độ,	tu	Thiền	quán	thì	ok,	không	có	vấn	đề,	
nhưng	Thiền	chỉ	 thì	không	ổn.	Chính	vì	 thiếu	điều	đó,	cho	nên	sự	 thành	tựu	
không	lớn,	phải	nói	là	khó	thành	tựu.	Bây	giờ	mình	học	thì	mình	thấy	trong	kinh	
nói	rất	rõ.	

		 Cho	nên	bây	giờ	muốn	giúp	thắng	tri	tham,	tức	là	biết	rõ	về	tham,	thắng	là	
vượt	qua,	thì	phải	tu	tập	Chỉ	và	Quán.	Còn	Chỉ	giúp	cho	phục	được	tham.	Phục	có	
nghĩa	là	lúc	đó	đắc	Thiền	chỉ,	đắc	các	đề	mục	Thiền	chỉ,	thì	tham	sẽ	dứt.	Quý	vị	cứ	
tu	đi,	quý	vị	tu	chỉ	cần	tới	Vị	đáo	định	thôi	là	quý	vị	bớt	ăn,	bớt	ngủ	rồi,	chưa	cần	
vào	đắc	Định	đâu.	Còn	quý	vị	đắt	được	Thiền	chỉ	là	quý	vị	càng	tốt	nữa. 

		 Cho	nên	mỗi	ngày	ráng,	có	thời	gian	thì	hãy	tu,	không	cần	nhiều.	Quý	vị	đừng	
ép	quý	vị	là	phải	tu	10	tiếng	12	tiếng	Thiền	chỉ,	không	cần	nhiều.	Thiện	Trang	nói	
với	quý	vị,	quý	vị	có	thời	gian	thì	vô	tu,	ví	dụ	quý	vị	mở	cái	đèn	này,	đèn	to	to	chút,	
rồi	ngồi	đó	quán	đề	mục	tu	ánh	sáng,	thích	màu	nào	thì	bật	màu	đó,	ngồi	coi.	Ngồi	
nửa	tiếng	cũng	được,	một	tiếng	cũng	được,	không	cần	nhiều,	hoặc	15	phút	cũng	
được,	là	quý	vị	thấy	định	tâm,	dễ	chịu.	Chỉ	cần	ngồi	quan	sát	thôi,	mình	nhìn	vào	
đó,	trong	tâm	chú	ý	cảnh	đó.	Quý	vị	cứ	ngồi	nhìn	[cái	đèn]	ở	đây	thôi	thì	cũng	thấy	
dễ	chịu.	Giờ	Thiện	Trang	thấy	để	ra	trước	mặt	này,	nhìn	thôi	thì	cũng	thấy	dễ	chịu	
rồi.	Quý	vị	cũng	thấy	dễ	chịu	mà,	đâu	có	khó	gì	đâu. 

		 Cho	nên	[tu]	đó	là	có	định,	ngồi	10,	15	hoặc	30	phút,	1	tiếng	thôi,	thấy	đau	
thì	nghỉ,	đừng	ép.	Ép	là	sân,	Tâm	sở	Sân	xuất	hiện,	đau	rồi	mà	cố	chịu	đau	là	sân.	
Không	cần,	mình	cứ	ngồi,	bữa	sau	tự	động	lên.	Rồi	mình	ráng	giữ	giới	nữa,	phải	



 

40 

giữ	giới,	thì	mới	có	định	được.	Còn	không	có	giới	thì	cứ	trạo	cử	tùm	lum,	khó	lắm,	
buồn	ngủ,	rồi	thế	này	thế	kia.	Cho	nên	là	hãy	tu.	Rồi	còn	thời	gian	thì	tu	Thiền	
quán,	đi,	đứng,	nằm,	ngồi	gì	đó,	v.v...	nhớ	quán	cho	rõ. 

		 Thiền	chỉ	 là	phải	ngồi	xuống	 tu,	 chứ	không	phải	Thiền	chỉ	 là	không	ngồi	
xuống	tu,	như	bên	Tịnh	Độ	nói	là	không	cần	ngồi,	là	chết	rồi	đó.	Đó	là	sai,	quá	sai.	
Cho	nên	phải	cẩn	thận,	mình	phải	học	theo	lời	Phật	dạy.	Vậy	chúng	ta	biết	rồi	
đúng	không?	Tầm	quan	trọng	là	như	vậy.	

		 Tiếp	tục	ở	đây	có	một	bài	quan	trọng	nữa.	Thiện	Trang	Trang	hay	nói	bài	
này	nè:	Tùy	thời	biết	nên	tu	Thiền	chỉ	hay	Thiền	quán.	Đây	là	trích	thôi,	chứ	bài	
kinh	này	dài	lắm.	

Tùy	Thời	Biết	Nên	Tu	Thiền	Chỉ	Hay	Thiền	Quán	

	 “Sao	gọi	là	Tỳ-kheo	biết	thời	nghi?	Ở	đây,	Tỳ-kheo	biết	thời	tiết	khi	nên	
tu	Quán	thì	tu	Quán,	khi	nên	tu	Chỉ	thì	tu	Chỉ,	nên	im	lặng	biết	im	lặng,	nên	
đi	biết	đi,	nên	 tụng	biết	 tụng,	nên	 trao	người	 trước	 liền	 trao	 cho	người	
trước,	nên	nói	biết	nói.	

		 Quý	vị	thấy	không?	Ở	đây	quan	trọng	là	dòng	chữ	màu	đỏ	thôi,	là	nên	biết	
thời	tiết	(thời	tiết	là	lúc	nào),	khi	nào	nên	tu	quán	thì	tu	quán,	khi	nên	tu	chỉ	thì	
tu	chỉ.	Để	từ	từ,	chúng	ta	phân	tích	từng	điều.	Ở	đây	chúng	ta	phân	tích	là:	phải	tu	
Quán	và	tu	Chỉ,	rõ	ràng	đúng	không?	Chứ	không	phải	là	cứ	vô	là	nhất	môn	thâm	
nhập.	Không	phải!	Lúc	nào	quý	vị	tu	là	phải	biết	thời,	lúc	tâm	đang	trạo	cử	quá	thì	
nên	tu	Chỉ,	lúc	tâm	đang	buồn	ngủ	quá	hay	có	vấn	đề	gì	đó,	thì	đừng	nên	tu	Chỉ,	
mà	nên	tu	Quán. 

		 Thiện	Trang	cũng	kẹt	trong	lớp	dẫn	chúng	tu	vào	Chủ	nhật,	lẽ	ra	lúc	buồn	
ngủ	thì	mình	nên	đứng	dậy,	tu	Thiền	quán,	chứ	không	phải	ngồi	đó.	Nhưng	bây	
giờ	dẫn	chúng	thì	không	biết	sao,	nhưng	chắc	bữa	sau	cũng	phải	ráng	cố	gắng,	khi	
nào	buồn	ngủ	thì	đứng	dậy	để	tu	Thiền	quán,	tư	duy	quán	pháp,	v.v...	chứ	không	
tu	Thiền	chỉ.	[Lúc	đó	tu]	Chỉ	thì	không	nên.	Tùy	thời	mà,	biết	lúc	nào	tu	pháp	này,	
lúc	nào	tu	pháp	kia,	đừng	cố	chấp,	đừng	cố	gắng	ép	mình,	mà	phải	biết.	Đây	là	lời	



 

41 

Phật	dạy,	chúng	ta	phải	nghe.	Đó	là	nói	về	tu	Thiền	chỉ,	Thiền	quán.	Thật	ra	môn	
nào	cũng	là	Thiền	hết.	Tịnh	Độ	cũng	vậy	thôi. 

		 Ở	đây	có	nhiều	người	nói	thế	này:	Nên	im	lặng	biết	im	lặng,	rồi	đằng	sau	nói	
là	nên	nói	biết	nói.	Về	điều	này,	thì	bên	Tịnh	Độ	có	thêm	trường	hợp,	nói	là	im	
lặng	ba	năm	đi	thì	thành	tựu.	Không	phải!	Trong	kinh	đức	Phật	không	bao	giờ	đề	
xướng	im	lặng	(tịnh	khẩu).	Có	một	mùa	hạ	nọ,	các	chư	Tăng	sau	khi	báo	cáo	với	
đức	Phật	rằng:	‘Ba	tháng	hạ	vừa	qua,	tụi	con	dùng	pháp	là	im	lặng,	tức	là	không	
nói’.	Đức	Phật	mới	nói:	‘Các	ông	thật	ngu	si.	Tại	sao	các	ông	lại	học	pháp	của	loài	
câm’.	Nói	để	làm	gì?	[Nói]	để	biết.	Cho	nên	khi	nào	cần	nói	thì	nói,	khi	nào	cần	im	
lặng	thì	im	lặng.	Đó	là	một	điều	sai	nha.	Cho	nên	người	đề	xướng	im	lặng	ba	năm	
là	không	đúng. 

		 Quý	vị	coi	kỹ	lại	nha,	sự	khác	biệt	giữa	kinh	Phật	với	Đạo	gia	bên	Trung	Quốc	
rất	nhiều.	Bên	Trung	Quốc	họ	có	cái	gọi	là	nhập	thất	kín,	bên	kinh	Phật	thì	không	
có	nhập	thất	kín.	Quý	vị	nghe	cho	kĩ,	nhập	thất	kín	là	gì?	Là	họ	cho	vô	trong	một	
cái	phòng,	gọi	là	bế	quan,	không	tiếp	xúc	với	ai	hết,	không	nói	gì	hết,	v.v...	ở	trong	
đó	mấy	năm	tu.	Đó	là	tu	theo	Đạo	gia,	đức	Phật	không	dạy	như	vậy.	Quý	vị	coi,	
đức	Phật	nói	là:	Hằng	ngày	kiếm	chỗ	vắng,	chỗ	cây	bìa	rừng	nào	đó	[để]	ngồi,	hết	
thời	gian	thì	đi	Thiền	hành,	đi	nơi	này	nơi	kia	khất	thực	v.v...	Đức	Phật	không	cho	
phép,	bởi	vì	tu	pháp	đó	thuộc	về	cực	đoan.	Cho	nên	nhớ! 

		 Quý	vị	cứ	coi	đi,	coi	tất	cả	kinh	luận	của	Phật	đi,	rồi	mình	mới	biết	là	có	rất	
nhiều	điều	du	nhập	từ	Đạo	gia	vào.	Rồi	cuối	cùng	bây	giờ	mình	tin	như	vậy.	Cho	
nên	rất	nhiều	người	sai	lầm,	là	đóng	thất,	đóng	cửa	phòng	lại	tu	thời	gian	dài.	Đó	
là	điều	không	nên.	Chỉ	[tu]	thời	gian	vừa	phải,	ngắn	thôi	thì	được,	chứ	tu	dài	quá	
là	coi	chừng	bị	điên,	bị	tẩu	hỏa	nhập	ma.	 

	 Cho	nên	bên	Phật	không	có	tẩu	hỏa	nhập	ma,	chỉ	có	Đạo	gia	mới	có	tẩu	hỏa	
nhập	ma.	Quý	vị	coi	đi,	ngôn	ngữ	nhà	Phật	không	có.	Trong	nhà	Phật	nói	tu	là	biết	
thời	nào,	lúc	nào.	Lúc	ta	đang	tu	Thiền	chỉ	thì	tu	Thiền	chỉ,	[tu]	Thiền	quán	thì	tu	
Thiền	quán.	Còn	vô	đó	cứ	bị	ép	như	vậy	riết,	dễ	bị	tẩu	hoả	nhập	ma	là	đúng	rồi,	
quý	vị	coi	pháp	hành	đó.	Thiện	Trang	coi	Tam	tạng	Kinh	điển	của	Phật,	Thiện	



 

42 

Trang	[thấy]	hoá	ra	pháp	tu	nhập	thất	kín	lâu	dài	không	phải	bên	của	nhà	Phật.	
Nhà	Phật	tu	rất	rõ	ràng.	 

	 Nhập	thất	là	gì?	Thông	thường	là	vào	đó	một	thời	gian	thôi,	tỉnh	rồi	ra	phải	
quán,	đi	Thiền	hành	thế	này	thế	kia.	Để	làm	gì?	Để	tâm	của	mình	[lắng]	xuống,	tức	
là	tu	Chỉ,	[tu]	Quán	và	tu	Thất	giác	chi	như	đoạn	trên	nói,	chứ	không	là	quý	vị	tu	
bị	lệch	rõ	ràng.	Và	lệch	lâu	năm	quá	thành	ra	có	khả	năng	bị	thần	kinh,	[bị]	tẩu	
hỏa	nhập	ma.	Cho	nên	là	phải	hiểu. 

Quý	vị	coi	đi,	kinh	Phật	đâu	có	nói	luyện,	vô	đó	nhập	thất	7x7	là	49	ngày,	hay	
9x9	là	81	ngày	đâu.	Không	có!	Cho	nên	mình	học	rất	nhiều	thứ,	bị	[du]	nhập	từ	
Đạo	gia	vào,	rồi	lâu	quá	mình	cứ	tưởng	như	vậy.	Cho	nên	điều	đó	là	một	sai	lầm,	
mà	nhiều	khi	mình	không	lọc	ra	được.	Nên	nhớ:	có	nhiều	pháp	trong	nhân	gian	
nhập	vô	riết	rồi	thành	pháp	Phật.	Mình	không	học	kinh	Phật	rồi	mình	cứ	hành	
theo	đó. 

Quý	vị	cứ	hỏi	nhập	thất,	có	ai	nhập	thất	lâu	đâu.	Có	nhập	thất.	Như	đức	Phật	
là	có	nhập	thất	nửa	tháng.	Nói	chung	thời	gian	không	quá	dài,	còn	phải	ra.	Và	đặc	
biệt,	ở	đây	kinh	nói	‘nên	im	lặng	biết	im	lặng,	nên	nói	biết	nói’,	chứ	không	phải	là	
im	luôn	đâu.	Không	có!	Cho	nên	rất	nguy	hiểm,	nếu	không	học	kinh	Phật.	‘Nên	đi	
biết	đi,	nên	tụng	biết	tụng’,	tức	là	nên	biết	lúc	nào	nên	đi	thì	biết	đi,	chứ	không	
phải	bắt	quý	vị	ở	nguyên	một	chỗ.	Nên	tụng	biết	tụng,	nên	trao	người	trước	liền	
trao	cho	người	trước.	Tức	là	lúc	nào	muốn	người	ta	đi	trước	thì	để	cho	người	ta	
đi	trước. 

Tỳ-kheo	không	biết	những	việc	ấy	,	không	biết	thời	thích	hợp	tu	chỉ,	tu	
quán,	tiến,	dừng,	đó	chẳng	phải	là	Tỳ-kheo	(quý	vị	thấy	không	ạ?	Cho	nên	là	
tóm	lại	mình	coi	chừng	mình	không	phải	Tỳ-kheo	luôn.	Tại	vì	mình	không	biết	lúc	
nào	tu	Chỉ,	 lúc	nào	tu	Quán.	Lúc	nào	tiến,	 lúc	nào	dừng,	thì	đó	không	phải	Tỳ-
kheo).	Tỳ-kheo	biết	thời	tiết	ấy	thì	không	để	mất	thời	cơ	thích	hợp,	đó	gọi	
là	biết	tuỳ	thời	thích	hợp.	Tỳ-kheo	như	vậy	là	biết	thời	nghi. 

(Trích	Từ	Kinh	Số	1	–	Phẩm	39	–	Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm). 



 

43 

Quý	vị	thấy	không	ạ?	Phải	tu	như	vậy.	Cho	nên	phải	cẩn	thận	nha!	Tu	phải	
biết	thời,	lúc	nào	tâm	mình	căng	quá	thì	đừng	nhập	thất	kín	quá.	Thấy	căng	thẳng	
quá	rồi	thì	đi	ra	ngoài,	đi	dạo,	đi	tu	Xả	giác	chi	cho	đỡ	căng,	thì	quý	vị	tu	mới	bền	
được. 

Thiện	Trang	coi	kỹ	lại	trong	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya	đâu	có	chỗ	nào	nói	bị	
ma	nhập,	bị	tẩu	hỏa	nhập	ma	đâu.	Quý	vị	coi	lại	kỹ	đi,	coi	kinh,	nghe	kinh	trên	
mạng	[cũng]	có	hết	mà.	Tại	vì	sao?	Vì	tu	trung	đạo.	Biết	lúc	này	bị	chuyện	này,	lúc	
kia	bị	chuyện	kia	thì	điều	chỉnh	được.	Còn	mình	tu	lệch	quá,	lâu	ngày	thành	ra	
nhiều	bệnh,	bệnh	hoang	tưởng,	bệnh	này	bệnh	kia,	đó	là	do	mình	tu	sai. 

Từ	việc	ăn	uống	cũng	sai,	chữa	bệnh	cũng	sai,	điều	này	cũng	sai,	điều	kia	
cũng	sai.	Rất	nhiều	điều	tu	không	đúng	theo	kinh	Phật,	vì	mình	du	nhập	từ	nhân	
gian	vào,	du	nhập	từ	Đạo	gia	vào,	hay	du	nhập	của	đạo	Nho	vào,	du	nhập	quá	
nhiều.	Dần	dần	không	biết	điều	nào	là	của	Phật,	điều	nào	của	bên	ngoài	hết.	 

Rồi	Thiền	cũng	vậy,	cũng	không	biết	thế	nào	là	Thiền.	Thiền	thì	có	40	đề	
mục	tu	Thiền	chỉ	thôi.	Mà	mình	không	biết,	vô	rồi	ngồi	xếp	[bằng],	để	vậy,	thả	
lỏng	người	lung	tung	lung	tang,	rồi	không	biết	tâm	đi	đâu.	Quý	vị	coi	trong	40	đề	
mục	tu	Thiền	chỉ,	không	có	đề	mục	nào	tu	kiểu	đó	hết. 

Cho	nên	mình	học	mình	thấy	sai,	thời	nay	có	nhiều	điều	sai	lắm,	rồi	truyền	
như	vậy.	Cho	nên	chúng	ta	đã	học	Kinh	Kalama	rồi,	là	chớ	vội	tin	dù	đó	là	truyền	
thống,	chớ	vội	tin	dù	đó	là	thầy	mình	dạy,	chớ	vội	tin	dù	được	xuất	phát	từ	uy	
quyền	ủng	hộ	v.v…	Đừng	vội	tin,	từ	từ,	mình	phải	suy	xét	xem	có	đúng	với	Kinh,	
đúng	với	Luật,	đúng	với	A	Tỳ	Đàm	không?	Không	đúng	thì	thôi,	không	theo.	Phải	
cẩn	thận!	Thời	nay	mình	học	phải	rõ	ràng.	Nên	hy	vọng	quý	vị	học	được	tới	đây	
rồi,	ba	mươi	mấy	bài,	đã	cung	cấp	cho	quý	vị	nền	tảng	tu	học	tương	đối,	thì	quý	
vị	sẽ	tu	không	lạc	đường.	Quý	vị	cứ	tu	tốt	đi,	thì	dần	dần	quý	vị	sẽ	ảnh	hưởng	
những	người	khác. 

		 Thiện	Trang	nói	là	Thiện	Trang	đi	trên	con	đường	ngược	với	thời	nay,	mỗi	
người	đến	với	nhân	gian	này	đều	có	nguyện.	Thiện	Trang	nghĩ	do	nhiều	đời	mình	
cũng	có	nguyện	là	học	đúng	Chánh	pháp	của	Như	Lai.	Và	có	một	nguyện	Thiện	



 

44 

Trang	hay	phát,	khi	thấy	ai	 lạc	đường	thì	Thiện	Trang	luôn	phát	nguyện	rằng:	
‘Sau	này	mình	thành	tựu,	mình	sẽ	kéo	họ	lại’.	Có	lẽ	như	thế,	nên	cuối	cùng	đời	này	
mình	phần	nào	cũng	bị	ảnh	hưởng	của	nguyện	đó.	Thiện	Trang	đi	vào	Tịnh	Độ,	đi	
vào	Phật	giáo	Bắc	truyền	trước,	xong	rồi	Thiện	Trang	kéo	một	hồi,	mọi	người	
cũng	về	lại	với	Chánh	pháp	của	đức	Thế	Tôn.	Vẫn	là	Phật	pháp,	tức	là	không	bỏ	
Bắc	truyền,	nhưng	học	đúng	Chánh	giáo	của	đức	Thế	Tôn	(đức	Phật).	Còn	những	
điều	sai	lạc	thì	bị	văng	ra.	 

	 Tất	nhiên	đó	là	một	điều	rất	khó,	bởi	vì	thực	sự	mình	sẽ	bị	ăn	gạch	đá	rất	
nhiều.	Nhưng	sự	thật	mãi	mãi	là	sự	thật,	chúng	ta	không	thể	che	giấu	một	sự	thật	
nào	mãi	được.	Đức	Phật	nói	rõ	ràng,	trong	Kinh	Bồ	Tát	Giới,	quý	vị	thấy	ví	dụ:	Sự	
thật	giống	như	một	hòn	đá	ở	dưới	sông,	đến	một	lúc	nào	đó	thì	đá	sẽ	nổi	lên	thôi.	
Tại	vì	sao?	Vì	có	ngày	nào	đó	sông	sẽ	cạn	thì	đá	sẽ	nổi,	không	thể	che	giấu	mãi	
được.	Quý	vị	học	điều	nào	đúng	Chánh	pháp,	thì	mãi	mãi	là	Chánh	Pháp.	Đến	lúc	
nào	Phật	pháp	suy	đồi,	thì	sẽ	có	người	chấn	hưng	Phật	giáo.	Cho	nên	điều	gì	không	
đúng,	thì	từ	từ	sẽ	bị	loại,	quý	vị	nên	nhớ	là	vậy.	Điều	nào	đúng	thì	sẽ	được	duy	trì,	
Phật	giáo	Bắc	 truyền	hay	Nam	truyền	đều	tốt	cả,	và	cứ	học	đúng	 theo	kinh	 là	
được.	Nên	nhớ	là	vậy!	Mình	cứ	học	đúng	đi	thì	sẽ	hiệu	quả. 

Có	những	điều	mình	học	xưa	kia	không	đúng,	thì	bây	giờ	sửa	lại.	Không	sao!	
Hồi	xưa	mình	nói	không	đúng,	thì	bây	giờ	mình	nói	lại,	có	sao	đâu!	Mình	chưa	
phải	là	bậc	thành	tựu	mà,	bao	giờ	thành	tựu	thì	mình	sẽ	nói	đúng,	bao	giờ	thành	
Phật	mới	đúng	thôi. 

Bữa	nay	trở	lại	với	tu	Thiền	chỉ.	Chúng	ta	ôn	lại	40	đề	mục	tu	Thiền	chỉ.	Có	
đồng	tu	vẫn	không	nắm	được	điều	này,	thì	chúng	ta	phải	coi	lại.	Bởi	vì	điều	này	
cực	kỳ	quan	trọng. 

		

40	Đề	Mục	Tu	Thiền	Chỉ	(Samatha)	Theo	Luận	Thanh	Tịnh	Đạo	Của	Ngài	
Buddhaghosa	(Phật	Âm)	



 

45 

Tên	loại	 Số	
lượng	

Cụ	thể	 Kết	quả	

A.	 Biến	
xứ	

10	 Đất;	Nước;	Lửa;	Gió;	

Xanh;	Vàng;	Đỏ;	Trắng;	

Hư	 Không	 Giới	 Hạn;	 Ánh	
Sáng	

Chứng	tới	Tứ	thiền	Sắc	giới	

B.	 Bất	
mỹ	
(tịnh)	

10	 Tử	thi	sình	trương;	Tử	thi	
xanh	tái;	Tử	thi	tràn	dịch;	

Tử	thi	nứt	nẻ;	Tử	thi	bị	gặm	
xé;	Tử	thi	bị	rời	rạc;	

Tử	thi	bị	phân	đoạn;	Tử	thi	
bê	 bết	máu;	 Tử	 thi	 bị	 dòi	
đục;	Tử	thi	hài	cốt.	

Chỉ	chứng	tới	Sơ	thiền	

C.	 Tùy	
niệm	

10	 Tùy	 niệm	 Phật;	 Tùy	 niệm	
Pháp;	Tùy	niệm	Tăng;	

Tùy	 niệm	 giới;	 Tùy	 niệm	
thí;	Tùy	niệm	thiên;	

Tùy	 niệm	 chết;	 Tùy	 niệm	
tịch	tịnh;	

không	đắc	Thiền,	chỉ	đưa	đến	
cận	định	hay	định	cận	hành.	

Niệm	thân	thể	trược;	 Chỉ	chứng	tới	Sơ	thiền	

Niệm	hơi	thở;	 Chỉ	 chứng	 tới	 Tứ	 thiền	 Sắc	



 

46 

giới	

D.	 Phạm	
trú	

4	 Từ;	Bi;	Hỷ;	 chứng	tới	Sơ	thiền,	Nhị	thiền,	
Tam	thiền	

Xả.	 Chứng	Tứ	thiền	Sắc	giới	

E.	Vô	sắc	 4	 Không	vô	Biên	xứ;	Thức	vô	
Biên	xứ;	Vô	sở	Hữu	xứ;	Phi	
tưởng	Phi	phi	Tưởng	xứ.	

Chứng	Tứ	thiền	Vô	Sắc	giới	

F.	Tưởng	 1	 Tưởng	nhờm	Gớm	thức	ăn	 không	đắc	Thiền,	chỉ	đưa	đến	
Cận	định	hay	Định	cận	hành	

G.	 Phân	
biệt	

1	 Phân	biệt	Bốn	nguyên	tố	 không	đắc	Thiền,	chỉ	đưa	đến	
Cận	định	hay	Định	cận	hành. 

	

	 40	 đề	mục	 tu	 Thiền	 chỉ	 (Samatha)	 theo	 Luận	 Thanh	 Tịnh	 Đạo	 của	 ngài	
Buddhaghosa	(Phật	Âm),	trong	đó	có	10	đề	mục	Biến	xứ	thì	hầu	như	ai	cũng	tu	
được,	đó	là:	Đất,	Nước,	Lửa,	Gió,	Xanh,	Vàng,	Đỏ,	Trắng,	Hư	không	giới	hạn,	và	
Ánh	sáng.	Hình	như	Thiện	Trang	đã	giới	thiệu	hết	những	đề	mục	này	rồi.	[Đề	mục	
Biến	xứ]	này	chứng	tới	Tứ	thiền	Sắc	giới.	Tức	là	trong	nhà	Phật	chúng	ta,	dạy	tới	
Tứ	thiền	Bát	định,	thì	đề	mục	này	tới	Tứ	thiền	Tứ	định	rồi.	Còn	bốn	định	sau	là:	
Không	vô	Biên	xứ,	Thức	vô	Biên	xứ,	Vô	sở	Hữu	xứ,	và	Phi	tưởng	Phi	phi	Tưởng	
xứ,	thì	không	tới.	Mình	tu	được	[10	Biến	xứ]	này. 

		 Ví	dụ	chúng	ta	giới	thiệu	cái	đèn	này,	hoặc	là	quý	vị	mua	cái	đèn	càng	to	càng	
tốt,	để	ở	trong	nhà	nhiều	vô,	để	tu.	Đó	là	tu	đề	mục	nào?	Đó	chính	là	chúng	ta	tu	



 

47 

về	đề	mục	Xanh,	Vàng,	Đỏ,	Trắng,	hoặc	Ánh	sáng,	là	tu	được. 

		 Thứ	hai	là	10	Đề	mục	Bất	mỹ	(tức	là	Bất	tịnh):	Tử	thi	sình	trương,	Tử	thi	
xanh	tái,	Tử	thi	tràn	dịch,	Tử	thi	nứt	nẻ	v.v…	thì	quý	vị	lên	mạng	coi.	Tu	đề	mục	
này	thì	chỉ	chứng	tới	Sơ	thiền	thôi,	nhưng	Sơ	thiền	là	được	lắm	rồi,	đừng	có	chê.	
Có	những	người	thích	những	điều	này,	thì	nên	tu	điều	này.	Như	Thiện	Trang	thì	
không	thích	tu	những	điều	này,	có	lẽ	nhiều	đời	mình	tu	trong	cảnh	thuận,	mình	
sống	trong	cảnh	tốt	nhiều. 

Còn	người	nào	đời	quá	khứ	hay	làm	trong	nhà	xác,	hay	làm	giết	mổ,	hay	làm	
trong	an	táng,	giải	phẫu	v.v...	thì	chắc	họ	thích	tu	đề	mục	Bất	tịnh	được.	Thiện	
Trang	thì	thấy	đề	mục	Bất	tịnh	ghê	quá,	nên	Thiện	Trang	xin	phép	không	tu	đề	
mục	này.	Nhưng	cũng	sẽ	giới	thiệu	cho	quý	vị	những	đề	mục	này	ở	những	bài	sau,	
từ	từ,	mình	ưu	tiên	mấy	đề	mục	kia	trước,	những	đề	mục	cần	thiết. 

Rồi	10	đề	mục	Tùy	niệm,	đó	là:	Tùy	niệm	Phật,	Tùy	niệm	Pháp,	Tùy	niệm	
Tăng,	Tùy	niệm	giới,	Tùy	niệm	thí,	Tùy	niệm	thiên,	Tùy	niệm	chết,	Tùy	niệm	tịch	
tịnh.	Chỗ	này	niệm	chết	cũng	là	niệm	Vô	thường.	Tu	10	đề	mục	này	không	đắc	
Thiền,	chỉ	đưa	đến	Cận	định,	hay	Định	cận	hành,	tức	là	Vị	đáo	định	thôi.	Nhưng	
cũng	nên	tu,	tại	vì	điều	này	tu	để	đưa	lên	điều	trên,	nhiều	khi	tu	điều	trên	không	
được,	mình	tu	xuống	dưới	này,	thì	thành	tựu.	Thành	tựu	rồi	thì	mình	sẽ	tu	những	
đề	mục	trên. 

Rồi	niệm	thân	thể	trược,	niệm	hơi	thở.	Niệm	thân	thể	trược	thì	chỉ	chứng	
tới	Sơ	thiền	thôi,	còn	niệm	hơi	thở	thì	chứng	tới	Tứ	thiền	Sắc	giới.	Và	đề	mục	
niệm	hơi	thở	này	thì	chắc	là	bữa	nào	chúng	ta	phải	coi	lại	cho	rõ,	làm	sao	để	tu,	
để	phân	biệt	Thiền	chỉ	và	Thiền	quán.	Chúng	ta	đã	có	dạy	rồi,	nhưng	có	lẽ	là	quý	
vị	không	nhớ. 

Rồi	tu	bốn	đề	mục	Phạm	trú	là:	Từ,	Bi,	Hỷ,	Xả.	Ba	đề	mục	trên	tu	tới	Tam	
thiền,	còn	Xả	tu	tới	Tứ	thiền	Sắc	giới.	Điều	này	chúng	ta	chưa	học,	mới	giới	thiệu	
thôi,	chưa	học,	để	từ	từ	học. 

Đề	mục	Vô	sắc	là:	Không	vô	Biên	xứ,	Thức	vô	Biên	xứ,	Vô	sở	Hữu	xứ,	Phi	



 

48 

tưởng	Phi	phi	Tưởng	xứ.	Bốn	đề	mục	này	chứng	tới	Tứ	thiền	Vô	Sắc	giới. 

Đề	mục	Tưởng:	Tưởng	nhờm	Gớm	thức	ăn,	không	đắc	Thiền,	chỉ	đến	Cận	
định,	Định	cận	hành. 

Đề	mục	Phân	biệt:	Đất,	Nước,	Lửa,	Gió,	bốn	Đại	chủng.	Tu	đề	đó	(Phân	biệt	
Giới)	thì	không	đắc	Thiền,	chỉ	đưa	đến	Cận	định.	 

Và	muốn	có	Thần	thông	thì	quý	vị	phải	tu	10	đề	mục	Biến	xứ.	Cho	nên	Thiện	
Trang	hay	thích	tu	10	đề	mục	Biến	xứ:	Đất,	Nước,	Lửa,	Gió,	Xanh,	Vàng,	Đỏ,	Trắng.	
Hay	tu	những	đề	mục	này	trước,	những	đề	mục	này	dễ	tu,	và	tu	mấy	[đề	mục]	Tùy	
niệm,	là	Thiện	Trang	thích.	Rồi	tu	cả	đề	mục	niệm	hơi	thở.	Sau	này	lên	cao	thì	
mình	tu	thêm	Từ,	Bi,	Hỷ,	Xả.	Chứ	còn	mấy	[Đề	mục	Vô	sắc]	thì	chắc	giới	thiệu	qua	
thôi,	bây	giờ	mình	chắc	cũng	không	nhắm	tu	tới	mấy	tầng	Tứ	thiền	Vô	sắc	này.	Đề	
mục	đó	thì	giới	thiệu	cũng	nhanh	thôi.	Bữa	nay	chúng	ta	sẽ	giới	thiệu	tiếp: 

Các	Đề	Mục	Tu	Thiền	Chỉ	(Tiếp	Theo)	

*Đề	mục	Tùy	niệm	thí 

Theo	Luận	Thanh	Tịnh	Đạo	

	 Nhiều	người	nói	điều	này	 theo	Luận	Thanh	Tịnh	Đạo,	 thì	 có	nên	 tin	hay	
không?	Thiện	Trang	nói:	thật	ra	những	điều	này,	nếu	quý	vị	coi	kinh,	thì	trong	
Kinh	Tăng	Chi	cũng	giống	như	vậy.	Quý	vị	cứ	so	sánh	với	Kinh	Tăng	Chi,	quý	vị	sẽ	
thấy	phần	mấy	Tùy	niệm	ở	trên	thì	hoàn	toàn	giống	như	trong	Kinh	Tăng	Chi.	Nên	
không	có	sai	đâu,	quý	vị	yên	tâm!	Chỉ	có	ngài	Phật	Âm	viết	cho	rõ	thêm	thôi. 

C5.	Tùy	niệm	thí:	Thí	là	gì?	Ở	đây	thí	là	bố	thí.	Mục	này	là	C5,	tức	là	trong	
các	mục	A,B,C,D...	thì	mục	C	là	Tùy	niệm.	Bữa	trước	chúng	ta	đã	Tùy	niệm	giới	rồi,	
bữa	nay	học	Tùy	niệm	thí.	Còn	Tùy	niệm	thiên,	với	Tùy	niệm	chết,	Tùy	niệm	tịch	
tĩnh	nữa	là	hết	phần	Tùy	niệm	ở	trên. 

1.	Định	nghĩa:	Tùy	niệm	thí	là	sự	niệm	tưởng	có	cảm	hứng	từ	hạnh	xả	
thí	của	mình,	nhớ	lại	các	đặc	tính	của	bố	thí	là	không	bị	ô	nhiễm	bởi	tham	
lam	bỏn	xẻn,	tâm	rộng	mở	phóng	khoáng,	có	nhiều	lợi	ích,	có	nhiều	lợi	lạc.	



 

49 

Điều	này	đơn	giản	lắm!	Tùy	niệm	thí,	bây	giờ	mình	cố	gắng	nhớ	là	mình	đã	
bố	thí	nhiều	rồi,	cứ	nhớ,	suy	nghĩ	bố	thí	đó.	Mình	bố	thí	mà	mình	không	có	tham,	
cho	nên	mình	bố	thí	vậy	đó.	Không	tham	lam,	không	bỏn	xẻn,	rộng	rãi,	phóng	
khoáng.	Và	bố	thí	này	có	nhiều	lợi	ích,	nhiều	sự	lợi	lạc,	mình	nhớ	như	vậy.	Đó	là	
Tùy	niệm	thí. 

2.	Các	bước	tu:	

B1.	Người	muốn	tu	tập	niệm	thí	nên	chuyên	bố	thí	một	cách	tự	nhiên,	
thường	cho	và	san	sẻ,	và	nên	có	quyết	định:	“Từ	nay	trở	đi,	lúc	nào	có	người	
hiện	diện	để	nhận,	ta	sẽ	cho	không	tiếc”.	

Bây	giờ	quý	vị	muốn	bố	thí,	muốn	tu	đề	mục	này,	thì	quý	vị	phải	tu	được	
hạnh	bố	thí	một	cách	tự	nhiên,	tức	là	thường	cho	và	san	sẻ,	và	nên	có	quyết	định	
là	từ	nay	trở	đi,	nếu	có	duyên,	ai	muốn	được	nhận	là	mình	cho	luôn,	không	tiếc	gì	
hết.	Như	vậy	mấy	người	keo	quá	thì	tu	không	được	điều	này	đâu,	không	tu	được	
Tùy	niệm	thí.	Cho	nên	có	thể	thấy,	mới	bước	một	mà	đã	khó	rồi,	rớt	rồi. 

B2.	Ngay	hôm	ấy,	trước	khi	hành	giả	đi	đến	chỗ	yên	tĩnh	độc	cư	để	tu	
tập	 niệm	 tưởng	 đức	 tính	 bố	 thí	 của	mình,	 thì	 hãy	 bố	 thí	một	 vật	 gì	 tùy	
phương	tiện	và	khả	năng	đến	người	có	đức	hạnh	mà	có	thể	khiến	hành	giả	
dễ	phát	tâm	hoan	hỉ	san	sẻ.	

Có	nghĩa	là	trước	khi	tu,	thì	quý	vị	tới	nơi	yên	tĩnh,	độc	cư.	Ở	đây	khác	với	
Phật	giáo	bây	giờ,	toàn	tu	đông	người.	Thật	ra	tu	mấy	đề	mục	này	thì	phải	đi	đến	
nơi	yên	tĩnh,	độc	cư,	chứ	không	phải	chui	vô	phòng.	Tại	vì	bây	giờ	chúng	ta	không	
có	chỗ	nên	bắt	buộc	phải	chui	vô	phòng	thôi,	còn	hồi	xưa	tu	trong	rừng	thì	dễ	tu,	
nơi	nào	có	cây	cối	nhiều,	ra	đó	tu	thì	dễ	hơn.	Đầu	tiên	mình	hãy	bố	thí	một	cái	gì	
đó	cho	người	đức	hạnh,	mình	cảm	thấy	hoan	hỉ.	Trước	khi	tu	[đề	mục]	này	thì	
phải	bố	thí	để	mình	nhớ,	ấn	tượng.	Cho	nên	khó! 

B3.	Sau	đó,	hành	giả	đến	một	chỗ	vắng	vẻ	ngồi	 lại	và	bắt	đầu	niệm	
tưởng	đến	hạnh	bố	thí	của	mình	(nghĩa	là	tiếp	theo	mình	đến	chỗ	vắng	vẻ	ngồi,	
bắt	đầu	nghĩ,	nhớ	đến	hạnh	bố	thí	của	mình.	Bây	giờ	niệm	như	thế	nào,	ở	đây	có	



 

50 

chỉ	luôn): 

“Thật	hoan	hỷ	cho	ta,	khi	cuộc	đời	bị	ô	nhiễm	bởi	lòng	ích	kỷ	bỏn	xẻn,	
còn	ta	trú	với	tâm	không	ô	nhiễm	bởi	xan	tham,	ta	bố	thí	rộng	rãi	với	bàn	
tay	mở	rộng,	 thích	thú	trong	sự	từ	bỏ	sở	hữu,	vui	 thích	được	san	sẻ	với	
người	khác,	và	mong	có	người	yêu	cầu”.	

Nghĩa	là	đầu	tiên	mình	nghĩ	đến:	Thật	ra	ở	đời	người	ta	keo	kiệt	quá,	còn	
mình	thì	rộng	rãi,	mình	không	xan	tham,	không	ô	nhiễm,	mình	bố	thí	thoải	mái,	
không	có	gì	hết,	và	rất	thích	được	san	sẻ	với	người	khác.	Nếu	người	ta	có	mong	
cầu	gì	đó	là	mình	bố	thí	liền.	Mình	nghĩ	như	vậy	thì	mình	vui	vẻ.	Ai	mà	hay	tu	mấy	
hạnh	bố	thí,	từ	thiện	nhiều,	thì	chắc	tu	được	môn	này. 

“Thật	là	lợi	ích	cho	ta,	được	gặp	giáo	pháp,	thực	hành	lời	dạy	của	đức	
Phật,	được	làm	thân	người,	lại	an	trú	với	tâm	không	ô	nhiễm	vì	xan	tham,	
có	tâm	vui	thích	bố	thí	san	sẻ”.	

Điều	thứ	hai	phải	nghĩ	tới	là	lợi	ích	cho	mình	quá,	mình	đã	quá.	Thứ	nhất	
là	mình	được	gặp	giáo	pháp,	được	thực	hành	theo	lời	Phật	dạy,	được	thân	người.	
Rồi	mình	lại	được	tâm	rất	tuyệt	vời,	đó	là	tâm	mình	không	ô	nhiễm,	xan	tham,	mà	
mình	vui	thích	bố	thí,	chia	sẻ,	san	sẻ	với	mọi	người.	Quý	vị	thấy	mình	phải	có	tâm	
này,	ai	mà	keo	quá	thì	không	tu	được	đề	mục	này.	Cho	nên	tùy	đề	mục.	Hồi	xưa	
mình	không	học,	không	biết	bố	thí	là	gì,	niệm	thí	là	gì	không	biết,	nhưng	bây	giờ	
rõ	ràng. 

“Thật	là	lợi	lạc	cho	ta,	sẽ	có	được	những	lợi	lạc	của	người	bố	thí	là	
được	thọ	mạng,	được	an	vui	ở	cõi	người,	được	an	vui	ở	cõi	trời,	được	nhiều	
người	lui	tới,	được	bậc	trí	yêu	mến”.	

	Nghĩa	là	quý	vị	cũng	cảm	thấy	mình	được	lợi	lạc,	mình	thấy	hoan	hỉ,	lợi	ích	
cho	mình,	là	được	gặp	giáo	pháp,	v.v…	Điều	thứ	ba	thì	lại	nói	lợi	lạc	cho	mình,	tại	
vì	mình	bố	thí	thì	mình	được	thọ	mạng,	được	an	vui	ở	cõi	Người,	được	an	vui	ở	
cõi	Trời,	được	nhiều	người	tới	lui.	Tại	vì	mình	bố	thí	thì	được	nhiều	người	biết	
lắm.	Quý	vị	làm	Phật	sự	là	nhiều	người	tới	và	được	bậc	trí	yêu	mến. 



 

51 

Như	vậy	điều	này	có	phải	là	ngược	với	hành	giả	Đại	thừa	không?	Làm	rồi	
phải	quên	hết,	Ba-la-mật	mà.	Quý	vị	thấy	không?	Nó	ngược,	ngược	ở	chỗ	nào?	Tại	
sao	kỳ	vậy?	Tại	vì	mình	chưa	làm	Bồ-tát	đạo	được	đâu.	Mình	làm	phàm	phu	đạo	
thì	mình	lo	tu	để	ra	khỏi	sanh	tử,	chứ	mình	đòi	bay	lên,	học	Bồ-tát,	thì	cuối	cùng	
không	thành	được	cái	nào	hết.	Cho	nên	tu	hoài,	xả	xả,	toàn	làm	việc	thiện	cũng	
không	nhớ	việc	thiện,	làm	gì	tốt	cũng	không	nhớ,	thì	cuối	cùng	đi	về	đâu?	Lúc	lâm	
chung	niệm	thiện	cũng	không	hiện	lên,	niệm	ác	cũng	không	hiện	lên,	mơ	mơ	màng	
màng	rồi	đi	[vào]	cảnh	mơ	mơ	màng	màng.	 

Còn	thà	mình	chấp	thiện	thì	đỡ	hơn.	Quý	vị	thấy	đây	cũng	là	một	cách	chấp,	
tu	[đề	mục]	Tùy	niệm	này	chỉ	được	Vị	đáo	định	thôi	mà.	Quý	vị	chỉ	cần	vui	như	
vậy,	nghĩ	là	mình	bố	thí	như	vậy	thì	mình	được	thọ	mạng	dài	lâu,	mình	được	an	
vui	ở	cõi	Người,	mình	được	an	vui	ở	cõi	Trời,	sau	này	mình	được	sanh	lên	trời,	vì	
bố	thí	là	hạnh	được	sanh	lên	trời	mà.	Rồi	mình	được	nhiều	người	qua	lại	với	mình,	
mình	được	người	trí	yêu	mến	khen	ngợi.	Vậy	là	tuyệt	vời!	Quý	vị	thấy	không?	
Toàn	chấp	tướng	thôi	đó. 

Cho	nên	chưa	học	Tiểu	thừa	mà	học	Đại	thừa	là	nguy	hiểm	ở	chỗ	đó.	Ai	học	
Đại	thừa,	[điều	gì	cũng]	‘không,	không’,	là	không	làm	được	gì	hết,	cuối	cùng	không	
có	được	gì.	Ngay	cả	để	đắc	đạo,	quý	vị	coi	trong	kinh,	các	vị	cúng	dường	đức	Phật,	
cúng	dường	bậc	này	bậc	kia,	thì	các	ngài	luôn	luôn	nguyện	rằng:	Tôi	nguyện	có	
công	đức	nào	từ	việc	này,	tôi	hồi	hướng	cho	đời	sau	tôi	đắc	đạo,	v.v…	được	này	
được	kia.	Cúng	dường	Bích-chi-phật	cũng	vậy.	Chứ	đâu	có	vô	tướng,	vô	nguyện	
đâu.	Chưa!	Mình	chưa	làm	tới	vô	nguyện	được	đâu,	đó	là	thành	Bồ-tát	rồi.	Còn	
bây	giờ	mình	là	phàm	phu,	thì	mình	cố	gắng	tu	một	cách	đúng	đắn	nhất,	phải	chấp	
nhận	như	vậy	thì	mới	thành	tựu. 

Chúng	ta	học	Tâm	sở	Tư	trong	A	Tỳ	Đàm	rồi,	tác	ý	việc	đó	khác	nhau,	nghĩ	
khác	nhau,	thì	sẽ	có	quả	báo	khác	nhau.	Theo	A	Tỳ	Đàm,	ví	dụ	khi	chúng	ta	ăn	
cơm,	thì	có	thể	niệm	Phật,	và	nguyện	rằng	tất	cả	chúng	sanh	sẽ	có	niềm	vui	ăn	
cơm	an	lạc	như	tôi.	Quý	vị	ăn	cơm,	tôi	ăn	cơm	này,	thì	mai	mốt	đều	sẽ	đắc	đạo,	
thành	đạo.	Phải	nguyện	như	thế.	Chứ	không	phải	‘không,	không’,	rồi	cuối	cùng	
Tâm	sở	thế	nào?	 



 

52 

Quý	vị	hãy	nhớ	trong	kinh	đức	Phật	có	kể	câu	chuyện,	đời	đó	Ngài	có	cúng	
dường	cho	một	vị	Bích-chi-phật.	Ngài	nói	là	do	Ngài	không	biết	đó	là	vị	Bích-chi-
phật,	nếu	Ngài	biết	đó	là	Bích-chi-phật	thì	quả	báo	của	Ngài	lớn	hơn	rất	nhiều.	
Quý	vị	thấy	không?	Chấp	tướng	quả	báo	lớn	hơn.	Tại	vì	trong	A	Tỳ	Đàm	nói	mình	
làm	với	tâm	mạnh	mẽ,	dứt	khoát,	nghĩ	đến	quả	báo	thế	nào	thì	được	quả	báo	đó. 

Cho	nên	khi	cúng	dường,	khi	làm	gì	đó,	thì	hãy	nghĩ	rằng	cúng	dường	cho	
người	đó,	để	người	đó	tu	hành	đắc	đạo,	có	được	sức	khỏe	v.v…	Mình	nghĩ	điều	gì	
thì	được	điều	đó.	Mình	nghĩ	người	ta	đắc	đạo	thì	mình	sẽ	được	đắc	đạo,	mình	nghĩ	
người	ta	được	sức	khoẻ	thì	mình	có	phước	sức	khoẻ,	mình	nghĩ	người	ta	được	
giàu	có	thì	mình	được	giàu	có.	 

Cho	nên	quả	báo	trong	luân	hồi	là	như	vậy.	Mình	học	Đại	thừa	mà	chưa	học	
Tiểu	thừa,	thì	mình	toàn	xả,	‘không,	không’,	cuối	cùng	phước	mình	nhỏ,	và	mình	
cũng	không	đắc	đạo	được	luôn.	Bao	giờ	quý	vị	lên	Bồ-tát	đạo,	tức	là	thành	A-la-
hán	đi	đã.	Quý	vị	chứng	được	rồi,	lên	Bồ-tát	đạo	thì	không	cần,	[lúc	đó	mới]	vô	
tướng.	Cho	nên	nhiều	khi,	có	nhiều	điều	không	đúng.	Còn	kể	công	là	không	đúng	
nữa.	Ở	đây	ý	nói	là	đừng	kể	công	mà	chỉ	cần	nhớ,	nghĩ	an	vui,	thành	quả,	không	
phải	cấm	quý	vị	nghĩ	đến	thành	quả,	mà	quý	vị	không	nên	kể	công.	Phải	hiểu	như	
vậy,	học	Phật	pháp	rõ	ràng	lắm. 

Như	vậy	ở	đây	là	ba	niềm	vui,	mình	nghĩ	tới	lợi	ích	cho	mình.	

B4.	Hành	giả	theo	cách	đó	suy	tưởng	nhiều	lần,	nhiều	lần...	cho	đến	khi	
tâm	tràn	ngập	hân	hoan.	Đây	là	bắt	đầu	có	khinh	an.	Cho	nên	cứ	nghĩ	như	vậy	
thôi,	nghĩ	đi	nghĩ	lại,	nghĩ	nhiều	lần	là	được,	đó	là	Tuỳ	niệm	thí. 

3.	Kết	quả:	Khi	hành	giả	niệm	tưởng	đến	công	hạnh	bố	thí	thì	lúc	ấy	
tâm	hành	giả	không	bị	tham	sân	si	ám	ảnh	(quý	vị	thấy,	cũng	được	không	bị	
tham,	sân,	si,	ám	ảnh)	được	chánh	trực	do	cảm	hứng	từ	hạnh	bố	thí	(được	tâm	
chánh	trực	do	cảm	hứng	từ	hạnh	bố	thí).	Nhờ	vậy,	hành	giả	nhiếp	phục	được	
các	Triền	cái,	và	các	Chi	thiền	xuất	hiện	(quý	vị	thấy,	cũng	giúp	cho	mình	bỏ	
được	năm	Triền	cái	và	các	Chi	thiền	xuất	hiện,	cho	nên	mới	hỗ	trợ	để	tu	Thiền),	
nhưng	chỉ	đạt	đến	Cận	định,	không	phải	là	An	chỉ	định,	vì	do	hành	giả	bận	



 

53 

tưởng	đến	nhiều	đặc	tính	tốt	đẹp	của	hạnh	bố	thí. 

Vì	pháp	này	nghĩ	nhiều	thứ	quá,	muốn	đắc	Thiền	chỉ	thì	quý	vị	chỉ	tập	trung	
vào	một	cái	thôi.	Ví	dụ	nhìn	bóng	đèn,	thì	chỉ	nhìn	vào	bóng	đèn	thôi,	không	nghĩ	
gì	khác.	Chỉ	nhìn	vậy	thôi,	nghĩ	nhớ	cảnh,	tức	là	bắt	được	cảnh	đó	rõ	ràng,	thì	một	
hồi	mới	định	được.	Còn	bây	giờ	mình	nghĩ	lung	tung,	mình	nhớ	mình	bố	thí	cái	
này,	bố	thí	cái	kia,	v.v…	mình	được	bao	nhiêu	điều	lợi	ích,	[thế]	này,	[thế]	kia,	thì	
đề	mục	đó	rộng	quá,	không	đắc	Định	được.	Cho	nên	mình	phải	biết,	tại	sao	mình	
[tu]	mấy	đề	mục	Tùy	niệm	này	không	đắc	tới	Sơ	thiền	là	vậy. 

Tuy	pháp	môn	Tùy	niệm	 thí	không	giúp	đạt	đến	quả	vị	 gì	 cao	 siêu,	
nhưng	khi	một	người	chuyên	tâm	niệm	tưởng	hạnh	bố	thí,	sẽ	khiến	tăng	
trưởng	tánh	vô	tham,	tâm	từ,	vô	úy,	vị	ấy	có	nhiều	hạnh	phúc,	và	cũng	là	
điều	kiện	để	dẫn	tới	một	cảnh	giới	an	lạc	trong	tương	lai.	

Tức	là	pháp	này	tu	không	cao	siêu	gì	ghê	gớm,	nhưng	nhờ	vậy	quý	vị	cũng	
sẽ	bớt	được	tham,	quý	vị	có	thêm	tâm	từ,	quý	vị	cũng	có	tâm	vô	uý	(tức	là	không	
sợ	hãi),	rồi	từ	đó	mình	được	nhiều	hạnh	phúc.	Và	đó	cũng	là	điều	kiện	để	dẫn	đến	
một	cảnh	giới	an	lạc	trong	tương	lai.	Cho	nên	là	cũng	nên	tu.	Quý	vị	thấy	rõ	ràng,	
mình	cứ	dò	những	pháp	nhỏ	nhỏ	này,	ai	tu	được	thì	tu.	Mình	ưu	tiên	tu	pháp	cao,	
còn	nếu	không	được	thì	mình	nên	lui	xuống	để	tu	các	pháp	thấp	này,	và	những	đề	
mục	thấp	hơn. 

Thời	gian	hôm	nay	cũng	hết	rồi,	có	lẽ	chúng	ta	học	tới	đây.	Hẹn	quý	vị	vào	
hôm	khác,	chúng	ta	sẽ	học	tiếp.	Hy	vọng	là	quý	vị	sẽ	hoan	hỷ	với	những	đề	mục	
tu	thế	này.	Chúng	ta	học	từ	từ,	thời	gian	[nữa]	là	học	hết	mấy	phần	căn	bản,	rồi	
chúng	ta	sẽ	chuyên	vào	học	Luận	Câu	Xá	thì	nhẹ	nhàng	hơn.	Vì	Luận	Câu	Xá	thực	
ra	cũng	lặp	lại	những	nội	dung	tương	tự	như	thế	này.	Mời	quý	vị	chúng	ta	cùng	
hồi	hướng. 

“Chúng	sanh	vô	biên	thệ	nguyện	độ	

Phiền	não	vô	tận	thệ	nguyện	đoạn	

Pháp	môn	vô	lượng	thệ	nguyện	học	



 

54 

Phật	đạo	vô	thượng	thệ	nguyện	thành”.	

“Nguyện	đem	công	đức	này	

Hướng	về	khắp	tất	cả	

Đệ	tử	cùng	chúng	sanh	

Đều	trọn	thành	Phật	đạo”. 

Nam	mô	Bổn	Sư	Thích	Ca	Mâu	Ni	Phật	

Nam	mô	A	Mi	Đà	Phật!	
	 


