
 

1 

Giảng	Ký	Câu	Xá	Luận	Và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận	

	Bài	37 

Giảng	giải:	Thầy	Thích	Thiện	Trang	

Giảng	ngày:	10.04.2025	

Phát	trực	tiếp	trên	Kênh	YouTube	Thích	Thiện	Trang	

https://www.youtube.com/watch?v=77uMO2f2JbQ	

mạng	xã	hội	Facebook,	Fanpage	Thích	Thiện	Trang:	

https://www.facebook.com/suthaythichthientrang 

	

Nam	Mô	Bổn	Sư	Thích	Ca	Mâu	Ni	Phật!	

							 Nam	Mô	A	Mi	Đà	Phật!	

Kính	chào	toàn	thể	quý	vị	đồng	tu!	Hôm	nay	là	thứ	Tư,	chúng	ta	học	về	
Luận	Câu	Xá,	bài	thứ	37.	Chúng	ta	sẽ	nhắc	lại	lần	nữa,	vì	có	một	số	đồng	tu,	tuy	
là	nghe,	nhưng	không	biết	sao,	bình	luận	nói	là:	“Không	biết	lịch	học	như	thế	
nào?”	Lịch	học	của	chúng	ta	là	thứ	Tư,	học	Luận	Câu	Xá.	Thứ	Bảy	chúng	ta	học	
về	Kinh	Vô	Lượng	Thọ	Khoa	Chú	Tuyển	Giảng,	tức	là	về	Tịnh	Độ. 

Bữa	nay	là	thứ	Tư,	chúng	ta	học	về	phần	Luận	Câu	Xá,	thực	ra	học	về	ba	
nền	tảng:	Một	là	Vi	Diệu	Pháp	của	Nam	truyền;	Hai	là	tạng	Kinh	A	Hàm,	tạng	
Kinh	Nikaya.	Tạng	Kinh	A	Hàm	là	của	Bắc	truyền,	tạng	Kinh	Nikaya	là	của	Nam	
truyền,	và	Luận	Câu	Xá	là	của	Bắc	truyền.	Nói	chung	trong	bộ	này,	chúng	ta	học	
cả	hai	bên,	Nam	truyền	lẫn	Bắc	truyền.	Thỉnh	thoảng	Thiện	Trang	có	đưa	thêm	
một	số	kiến	thức,	hay	một	số	trích	dẫn	từ	kinh	Đại	thừa,	nhưng	ít,	không	nhiều.	
Chủ	yếu	là	học	các	nền	tảng. 

Còn	thứ	Bảy	thì	chuyên	về	Đại	thừa	nhiều	hơn,	và	phần	nền	tảng	ít	hơn.	
Chúng	ta	rất	rõ	ràng	như	vậy,	và	chúng	ta	không	giấu	giếm	gì	các	đồng	tu,	công	

https://www.facebook.com/suthaythichthientrang


 

2 

khai	minh	bạch.	Quý	vị	học,	từ	nhiều	tông	phái	khác	nhau,	nhiều	người	theo	
Nam	truyền,	nhiều	người	theo	Bắc	truyền	v.v…	quý	vị	cứ	nghe,	để	mình	so	sánh,	
nhận	xét. 

Đức	Phật	nói	trong	bài	Kinh	Kalama	là	‘chớ	vội	tin’,	có	mười	điều	chớ	vội	
tin.	Chúng	ta	căn	cứ	vào	đó	[để]	suy	xét,	chúng	ta	thực	hành,	điều	nào	có	hiệu	
quả	thì	mình	hành	theo.	Chứ	không	bắt	quý	vị	[tin	hết],	tại	vì	quý	vị	[từ]	nhiều	
tông	phái	khác	nhau.	Nhưng	Thiện	Trang	tin	là	những	đồng	tu	đã	nghe	tới	hôm	
nay,	thì	đều	là	những	người	cảm	nhận	được:	là	nghe	bộ	này	có	lợi	ích,	rất	nhiều	
kiến	thức	hay,	và	rất	căn	bản,	áp	dụng	cho	tu	hành	được.	Ví	dụ	như	Tâm	sở,	như	
Thiền	chỉ,	Thiền	quán	v.v… 

Hôm	nay,	để	nhẹ	nhàng	thì	Thiện	Trang	xin	giới	thiệu	một	bài	kinh,	nói	về	
nền	tảng	cơ	bản,	đó	là	cúng	dường,	bố	thí,	hay	là	tu	phước,	và	ra	khỏi	sanh	tử	
như	thế	nào.	Mời	quý	vị	theo	dõi	câu	chuyện	trích	từ	Kinh	A	Hàm.	Thiện	Trang	
tạm	đặt	tựa	đề: 

Quả	Báo	Của	Người	Cúng	Dường	Nước	Thơm	Cho	Phật	Chữa	Bệnh	Trúng	
Gió	

(Đây	là	câu	chuyện	trong	kinh). 

Tôi	nghe	như	vầy:	Một	thời,	đức	Phật	cùng	năm	trăm	Tỳ-kheo	ở	tại	
Ca-lan-đà	trong	vườn	Trúc,	thành	La-duyệt.	Bấy	giờ,	Thế	Tôn	bảo	ngài	Ưu	
Đầu	Bàn	(tên	hơi	 lạ,	nhưng	quý	vị	đánh	vần	là	Ưu	Đầu	Bàn):	“Ông	hãy	vào	
thành	La-duyệt	xin	cho	Ta	một	ít	nước	nóng.	Vì	sao	vậy?	Vì	như	Ta	hôm	
nay	đang	trúng	gió	đau	cột	sống”. 

Như	vậy,	bắt	đầu	là	đức	Phật	sai	một	vị	Tỳ-kheo	tên	là	Ưu	Đầu	Bàn,	hãy	
vào	thành	La	Duyệt	xin	cho	một	ít	nước	nóng.	Vì	sao?	Bởi	vì	đức	Phật	nói	là	hôm	
nay	Ngài	bị	trúng	gió.	Chú	giải	nguyên	văn	là	Tích	hoạn	phong	thống	脊患風痛;	
Pāli:	vātabādhiko,	 [là]	bệnh	bởi	gió,	bị	gió	nặng,	 trúng	gió.	Đức	Phật	cũng	bị	
trúng	gió,	cũng	bị	đau	cột	sống	nha.	Trong	bài	kinh	có	giải	thích	nguyên	nhân	
của	đau	cột	sống	là	như	thế	nào,	thì	hôm	nào	chúng	ta	sẽ	nghiên	cứu.	Còn	ở	đây	



 

3 

là	hiện	tượng	trúng	gió,	cho	nên	cũng	bình	thường. 

Thiện	Trang	hồi	xưa	cũng	hay	bị	trúng	gió	lắm,	bây	giờ	đỡ	hơn,	nhưng	
nói	chung	đọc	bài	này	cũng	thấy	được	an	ủi,	đức	Phật	còn	bị,	thì	mình	cũng	bị	
là	bình	thường.	Như	vậy	chúng	ta	xem	thử	coi	vấn	đề	tiếp	theo	là	như	thế	nào. 

Ngài	Ưu	Đầu	Bàn	bạch	Phật:	“Thưa	vâng,	bạch	Thế	Tôn”.	

Ngài	Ưu	Đầu	Bàn	vâng	lời	Phật	dạy,	đến	giờ	khất	thực,	đắp	y,	mang	
bát,	vào	thành	La-duyệt	xin	nước	nóng.	Tôn	giả	Ưu	Đầu	Bàn	nghĩ	như	vầy:	
‘Thế	Tôn	có	nhân	duyên	gì	sai	ta	xin	nước	nóng?	Như	Lai	đã	dứt	sạch	các	
Kiết	sử,	tập	hợp	các	điều	lành,	vậy	mà	Như	Lai	lại	nói	rằng:	Nay	Ta	bị	trúng	
gió.	Hơn	nữa,	Thế	Tôn	lại	không	cho	biết	danh	tánh	nên	đến	nhà	ai’.	

Ngài	này	cũng	hay	lắm,	rất	tuyệt	vời!	Ngài	nói	rằng:	[Do]	nhân	duyên	gì	
mà	tự	nhiên	sai	ta	đi	xin	nước	nóng,	đức	Như	Lai	đã	diệt	hết	các	Kiết	sử	rồi	(tức	
là	hết	các	Phiền	não	rồi),	bệnh	như	vậy	ăn	thua	gì	đâu,	mà	tại	sao	nói	Ta	bị	trúng	
gió,	và	[đức	Phật]	cũng	không	nói	là	đến	nhà	ai	[để	xin].	 

Vị	này	cũng	rất	hay,	tức	là	không	ngẫu	nhiên	mà	đức	Phật	nói	ra	một	vấn	
đề	gì	đó.	Cho	nên	bậc	Thánh	tự	hiểu	nhau.	Còn	mình	là	phàm	phu,	nếu	hồi	đó	
thấy	Phật	trúng	gió	là	mình	thoái	tâm	rồi.	Còn	đây	không	phải,	ở	đây	ngài	nghĩ	
là	chắc	chắn	phải	có	vấn	đề	gì	đó,	cho	nên	ngài	phải	tìm	hiểu	thử	thế	nào. 

Rồi	Tôn	giả	Ưu	Đầu	Bàn	dùng	Thiên	nhãn	quán	sát	các	người	nam	ở	
thành	La-duyệt,	thấy	tất	cả	đều	đáng	được	độ.	(Ai	cũng	đáng	được	độ	hết).	
Lúc	ấy,	thấy	trong	thành	La-duyệt	có	Trưởng	giả	Tỳ	Xá	La	trước	đây	không	
trồng	căn	 lành,	không	có	giới,	không	có	 tín,	 tà	kiến	đối	với	Phật,	Pháp,	
Tăng,	và	biên	kiến	cùng	tương	ưng.	Ông	thấy	như	vầy:	‘Không	có	bố	thí,	
không	có	cho,	không	có	người	nhận,	lại	cũng	không	có	quả	báo	thiện	ác;	
không	có	đời	này,	không	đời	sau,	không	có	cha,	không	có	mẹ;	đời	không	
có	Sa-môn,	Bà-la-môn	thành	tựu,	ở	đời	này,	đời	sau,	tự	thân	tác	chứng,	mà	
tự	du	hóa’. 



 

4 

Nguyên	đoạn	này	chúng	ta	thấy	rất	quen.	Đoạn	này	là	ông	này	bị	rớt	vào	
Tà	kiến,	ngược	lại	với	Chánh	kiến.	Có	hai	loại	Chánh	kiến:	Một	là	Chánh	kiến	thế	
gian	và	hai	là	Chánh	kiến	xuất	thế	gian.	Đây	là	ông	này	không	có	Chánh	kiến	thế	
gian.	Ổng	ngược	lại,	ổng	không	tin	là	có	bố	thí,	không	có	cho,	không	có	người	
nhận;	 cũng	không	 có	quả	báo	 thiện	ác,	 không	 có	đời	này,	 không	 có	đời	 sau,	
không	có	cha,	không	có	mẹ;	đời	không	có	Sa-môn,	Bà-la-môn	tu	thành	tựu,	tức	
là	không	có	A-la-hán	ở	đời,	không	có	người	tu	tác	chứng.	 

Giống	như	bây	giờ	mình	không	tin	có	người	tu	chứng	trong	đời	này,	thì	
mình	cũng	bị	Tà	kiến.	Quý	vị	hiểu	không	ạ?	Tại	vì	đức	Phật	nói	Chánh	kiến	là	tin	
có	người	tu	tác	chứng	được.	Cho	nên	nhiều	khi	mình	học,	mình	rớt	vào	Tà	kiến	
mà	mình	không	biết.	Mình	cứ	kêu:	“Ôi!	Mạt	pháp	rồi,	không	có	ai	tu	chứng	hết”.	
Đó	là	một	Tà	kiến	so	với	Chánh	kiến	của	Phật,	thì	chúng	ta	thấy	là	mình	Tà	kiến.	
Cho	nên	nhiều	khi	học	Phật,	mà	không	đọc	kinh	Phật,	thì	rất	dễ	bị	rớt	vào	Tà	
kiến.	Ông	này	rất	là	đáng	thương! 

Ở	đây	có	một	chữ	là	‘Biên	kiến’,	quý	vị	biết	trong	này	không	có	giải	thích	
chữ	Biên	kiến,	nhưng	Thiện	Trang	có	tra	trong	Đại	tạng	kinh,	có	một	số	chỗ,	với	
chính	ngay	trong	Luận	Câu	Xá	của	chúng	ta	có	giải	thích:	Biên	kiến	là	rớt	vào	
chấp	vào	một	bên,	đó	là	Chấp	thường	và	Chấp	đoạn.	Có	nghĩa	là	quý	vị	cho	là	
đời	sống	này	còn	mãi,	tương	lai	chết	rồi	được	làm	người	tiếp,	đó	là	Chấp	thường.	
[Còn]	Chấp	đoạn	là	chết	rồi	là	hết,	không	có	luân	hồi,	không	có	gì	hết.	Đó	rớt	vào	
Biên	kiến.	Thế	nào	là	Biên	kiến,	thì	là	như	vậy	đó.	Chứ	không	phải	Biên	kiến	là	
chấp	vào	phân	biệt	bên	này	bên	kia,	ta	đúng	người	sai...	Không	phải!	Đó	là	định	
nghĩa	khác,	định	nghĩa	trong	tạng	kinh	khác,	chúng	ta	phải	để	ý. 

Tuổi	thọ	rất	ngắn;	sau	năm	ngày	nữa	ông	sẽ	chết.	Ông	lại	đang	thờ	
đại	thần	Ngũ	Đạo.	Tức	là	ông	này	Tà	kiến	hoàn	toàn	luôn,	mà	tuổi	thọ	của	ổng	
ngắn	quá,	rất	ngắn,	năm	ngày	sau	sẽ	chết,	mà	ổng	đang	thờ	đại	thần	Ngũ	Đạo,	
tức	là	thờ	một	vị	ngoại	đạo.	Vị	Tôn	giả	này	quan	sát,	chắc	là	nên	độ	người	này.	
Bởi	vì	trong	thành	La-duyệt	này,	ai	cũng	đáng	được	độ,	nhưng	rõ	ràng	người	
này	quan	trọng	hơn,	đáng	được	độ	hơn,	tại	vì	còn	có	năm	ngày	nữa	là	[ổng]	chết.	



 

5 

Mình	phải	ưu	tiên	người	sắp	chết	chứ,	chính	xác.	Chúng	ta	thấy	ngài	này	cũng	
có	Thần	thông,	có	Thiên	nhãn	mà. 

Ngài	Ưu	Đầu	Bàn	nghĩ	thầm:	‘Chắc	là	Như	Lai	muốn	độ	Trưởng	giả	
này.	Vì	sao	vậy?	Vì	Trưởng	giả	này	sau	khi	qua	đời	sẽ	sanh	vào	trong	Địa	
ngục	Đề	khốc’.	Địa	ngục	này	còn	có	tên	là	Địa	ngục	Khiếu	Hoán,	vào	trong	đó	
toàn	nghe	người	ta	rên	la,	tiếng	la	thất	thanh	trong	đó.	Địa	ngục	Khiếu	Hoán	叫
喚.	Pāli:	Jālaroruva	(Skt.	Raurava),	quý	vị	có	thể	coi	trong	Kinh	Trường	A	Hàm.	 

Lúc	ấy,	ngài	Ưu	Đầu	Bàn	liền	mỉm	cười.	Quý	vị	thấy	không	ạ?	Tuy	là	
thấy	người	ta	sắp	chết	rồi,	còn	năm	ngày	nữa	là	rớt	vô	Địa	ngục,	mà	ngài	bình	
tĩnh,	vẫn	cười,	 tại	sao	vậy?	Vì	bậc	 tu	chứng	nên	khác.	Còn	chúng	ta	mà	thấy	
người	thân	sắp	chết,	chắc	mình	trong	tâm	lung	lay,	rất	sợ.	Không	phải!	Ngài	này	
vẫn	cười. 

Quý	vị	thấy	không?	Đức	Phật	với	Thánh	nhân	khác	chúng	ta	ở	chỗ	đó.	Giả	
sử	quý	vị	có	Thiên	nhãn,	quý	vị	quan	sát	thấy	người	thân	của	mình	sắp	chết,	thì	
chắc	quý	vị	sợ.	Cho	nên	chưa	tu	chứng,	chưa	diệt	Phiền	não	là	bị	vậy	đó,	khổ	
lắm!	Còn	ở	đây,	ngài	mỉm	cười	thôi,	không	sao	hết.	Mà	thấy	ông	này	đang	thờ	
Ngũ	Đạo,	bây	giờ	ngài	độ	như	thế	nào? 

Đại	 thần	Ngũ	Đạo	từ	xa	nhìn	thấy	tôn	giả	mỉm	cười,	 liền	ẩn	hình	
mình,	hóa	ra	hình	người,	đi	đến	chỗ	ngài	Ưu	Đầu	Bàn	để	ngài	sai	khiến.	 

Quý	vị	thấy	hay	không?	Đệ	tử	Phật	hơn	ông	thần	kia	luôn.	Đây	là	Quy	y	
Phật,	Quy	 y	Pháp,	Quy	 y	Tăng	hơn	quy	 y	Thiên	 thần,	 quỷ	 vật.	Nhưng	nhiều	
người,	đặc	biệt	người	ngoài	miền	Bắc,	có	rất	nhiều	người	không	biết	Phật	pháp,	
toàn	cho	là	thờ	thần	hơn	thờ	Phật.	Quý	vị	thấy	không?	Đây	chính	là	một	Đại	thần	
Ngũ	Đạo,	thấy	Tôn	giả	tới	mà	còn	biến	đi,	phải	ẩn	mình	đi.	Đang	thờ	ở	trong	nhà	
mà	phải	ẩn	đi,	biến	thành	hình	người,	để	cho	vị	Tôn	giả	sai	khiến.	Bởi	vì	sao?	Vì	
thần	cũng	muốn	tu	phước,	thần	cũng	muốn	tu	mà.	Quý	vị	thấy	không?	Học	Phật	
pháp,	một	câu	chuyện,	một	bộ	kinh	thôi,	là	bao	nhiêu	đạo	lý	ngầm	ở	trong	đó. 

Tôn	giả	Ưu	Đầu	Bàn	dẫn	sứ	giả	này	đến	đứng	ngoài	cửa	nhà	Trưởng	



 

6 

giả,	đứng	im	lặng	không	nói	gì	cả.	Tức	là	bây	giờ	có	hai	người,	một	người	
chính	là	ông	thần	mà	ông	Trưởng	giả	đó	thờ. 

Lúc	ấy,	Trưởng	giả	từ	xa	nhìn	thấy	có	đạo	nhân	đứng	ở	ngoài	cửa,	
lập	tức	nói	kệ	này:	

Nay	người	đứng	im	lặng,	

Cạo	đầu	đắp	cà	sa	

Vì	muốn	xin	những	gì?	

Do	nhân	gì	đến	đây?	

Ổng	cũng	biết.	Ổng	thấy	người	ta	đứng	ngoài	đó,	[nghĩ]	chắc	là	xin,	nên	
hỏi. 

Ngài	Ưu	Đầu	Bàn	liền	nói	kệ	này	đáp:	

Như	Lai	bậc	Vô	trước,	

Hôm	nay	sanh	bệnh	phong.	

Nếu	ngài	có	nước	nóng,	

Như	Lai	muốn	tắm	rửa.	

[Ngài]	nói	là	xin	nước	nóng	cho	Phật. 

Khi	ấy,	Trưởng	giả	im	lặng	không	đáp.	Đại	thần	Ngũ	Đạo	bảo	với	ông	
Tỳ	Xá	La:	“Trưởng	giả	nên	đem	nước	sôi	cúng	dường,	tất	sẽ	được	phước	
vô	lượng,	sẽ	được	báo	cam	lộ”.	Tức	là	Đại	thần	Ngũ	Đạo	[nói	với	ông	Tỳ	Xá	
La]	như	vậy. 

Trưởng	giả	đáp:	“Ta	tự	có	Đại	thần	Ngũ	Đạo,	cần	gì	đến	Sa-môn	này?	
Ông	thêm	được	việc	gì?”	Quý	vị	thấy	không?	Tà	kiến	dễ	sợ!	Thấy	hai	người	tới	
xin,	thì	ông	nói:	Ta	đã	có	thần	Ngũ	Đạo	rồi,	cần	gì	Sa-môn	này	nữa.	Ông	nghĩ	là	
Đại	thần	Ngũ	Đạo	của	ông	hơn	Phật	luôn.	Ông	nghĩ	như	vậy,	ổng	nói	vậy,	nên	



 

7 

chắc	ổng	không	cho.	Giờ	phải	làm	sao?	Mất	cơ	hội	độ	ổng	rồi. 

Lúc	ấy,	Đại	thần	Ngũ	Đạo	liền	nói	kệ	này	(tức	là	vị	Đại	thần	Ngũ	Đạo	
đang	biến	thành	hình	người): 

Như	Lai	đang	ở	đời	

Thiên	Đế	cũng	xuống	hầu.	

Còn	ai	vượt	lên	trên?	

Ai	có	thể	ngang	hàng?	

Thần	Ngũ	đạo	làm	gì?	

Không	giúp	được	gì	cả.	

Nên	cúng	dường	Thế	Tôn,	

Để	được	quả	báo	lớn.	

Quý	vị	thấy	không?	[Thần	Ngũ	Đạo]	nói	rõ	ràng:	Đức	Phật	có	ở	đời,	Thiên	
Đế	Thích	(vua	trời)	cũng	không	bằng	nữa,	thì	thần	Ngũ	Đạo	ăn	thua	gì!	Để	coi	
ông	Trưởng	giả	có	thay	đổi	không? 

Lúc	ấy,	Đại	thần	Ngũ	Đạo	lại	nói	lần	nữa	với	Trưởng	giả:	“Ông	hãy	
khéo	tự	thủ	hộ	các	hành	vi	của	thân,	miệng,	ý.	Ông	không	biết	oai	lực	của	
Đại	thần	Ngũ	Đạo	sao?”	

Đại	thần	Ngũ	Đạo	liền	hóa	ra	hình	quỷ	thần	lớn,	tay	phải	cầm	kiếm,	
nói	với	Trưởng	giả:	“Nay	ta	chính	là	Đại	thần	Ngũ	Đạo.	Hãy	nhanh	chóng	
cho	Sa-môn	này	nước	nóng.	Chớ	có	chần	chờ”. 

Quý	vị	thấy	không?	Nói	không	chịu	nghe,	bây	giờ	phải	dùng	biện	pháp	
mạnh,	nói	không	được	rồi.	Ổng	biến	trở	lại	thành	Đại	thần	Ngũ	Đạo,	tay	phải	
cầm	kiếm,	và	nói:	“Nhanh	chóng	cho	Sa-môn	này	nước	nóng,	chớ	có	chần	chờ”.	
Phải	hù	cho	ông	ấy	sợ,	thì	ổng	mới	cúng	dường	được	chứ,	ông	này	Tà	kiến	quá	
mà. 



 

8 

Lúc	ấy,	Trưởng	giả	nghĩ	thầm:	‘Thật	là	kỳ	lạ!	Đại	thần	Ngũ	Đạo	còn	
cúng	dường	Sa-môn	này’.	Lập	tức	ông	đem	nước	nóng	thơm	trao	cho	đạo	
nhân.	Lại	lấy	mật	mía	trao	cho	Sa-môn.	 

Lúc	đó	ổng	sợ	quá,	ổng	nghĩ	là:	Thần	Ngũ	Đạo,	vị	thần	mình	thờ	còn	cúng	
dường	Sa-môn	này.	Cho	nên	ổng	lập	tức	làm	hai	việc:	Một	là	đem	nước	nóng	
trao	cho	đạo	nhân	(đưa	cho		một	người	đứng	đó),	hai	là	lấy	mật	mía	trao	cho	
Sa-môn.	Tức	là	hai	người,	đạo	nhân	là	Đại	thần	Ngũ	Đạo. 

Đại	thần	Ngũ	Đạo	tự	tay	cầm	nước	nóng	thơm	này,	cùng	ngài	Ưu	
Đầu	Bàn	đến	chỗ	Thế	Tôn	rồi	dâng	nước	nóng	thơm	này	lên	Như	Lai.	Bấy	
giờ,	Như	Lai	dùng	nước	nóng	thơm	này	tắm	gội	thân	thể,	bệnh	phong	lập	
tức	thuyên	giảm	không	còn	tăng	trưởng	nữa.	 

Tóm	lại	ông	này	làm	việc	này,	là	vì	bị	ép	bức	nên	mới	cúng	dường	thôi,	
nhưng	dù	sao	cũng	có	niềm	tin.	Ổng	phát	khởi	niềm	tin	là	tại	vì	Đại	thần	Ngũ	
Đạo	mà	ổng	thờ,	còn	cúng	dường	Sa-môn,	thì	chắc	ổng	cũng	cúng	dường	thôi.	
Ông	bị	ép,	nhưng	cũng	phát	tâm	rồi.	Quý	vị	thấy	hay	không? 

Ông	Trưởng	giả,	sau	năm	ngày	qua	đời,	sanh	lên	cõi	Trời	Tứ	Thiên	
Vương.	Khi	Tôn	giả	Ưu	Đầu	Bàn	nghe	Trưởng	giả	qua	đời,	liền	đến	chỗ	
Thế	Tôn,	đảnh	lễ	sát	chân,	ngồi	qua	một	bên.	Ngài	Ưu	Đầu	Bàn	bạch	Như	
Lai:	“Trưởng	giả	này	chết	sanh	về	chốn	nào?”	

Quý	vị	thấy	may	[không]?	Chúng	ta	biết	là	ổng	sanh	về	[trời]	Tứ	Thiên	
Vương	rồi,	tuy	làm	việc	đó	thôi.	Quý	vị	nhớ	lại	đoạn	đầu,	ngài	ấy	dùng	Thiên	
nhãn	quan	sát,	ông	này	sau	khi	chết,	 sanh	vào	Địa	ngục	Thế	Khốc	(Địa	ngục	
Khiếu	Oán).	Bây	giờ	đổi	lại,	ổng	chỉ	cúng	dường	nước	thơm	cho	Như	Lai	và	cúng	
dường	mật	mía	cho	Sa-môn	thôi,	mà	đổi	[thành]	phước	báo	sanh	lên	trời	Tứ	
Thiên	Vương.	 [Tuy	nhiên]	không	đủ	cải	 tạo	vận	mạng,	không	có	không	chết	
được. 

Quý	vị	nhớ	có	những	sự	cúng	dường	sẽ	trổ	đời	sau,	bây	giờ	thì	chưa	được.	
Chúng	ta	đã	học	bài	là	lúc	nào	trổ	đời	này,	lúc	nào	trổ	đời	sau	rồi.	Chúng	ta	học	



 

9 

trong	kinh	điển	rõ	ràng	lắm,	tường	tận,	có	những	câu	chuyện	nào.	Ví	dụ	như	
chúng	ta	đã	học	qua	là	tại	sao	đời	này,	trước	khổ	sau	vui,	trước	vui	sau	khổ,	
hoặc	là	trước	khổ	sau	khổ,	hoặc	là	trước	vui	sau	vui.	Nếu	quý	vị	không	nhớ,	thì	
để	bữa	nào	Thiện	Trang	trích	lại	kinh,	để	quý	vị	nhớ.	Cứ	học	đi	học	lại,	thì	mình	
sẽ	không	bị	gọi	là	mê	mờ	nhân	quả,	mình	phải	học	rõ	ràng. 

Như	vậy,	ông	này	làm	một	việc	cúng	dường	đó,	dù	mới	đầu	bị	ép	bức,	
nhưng	sau	cũng	được	lên	trời	Tứ	Thiên	Vương.	Quả	báo	ngon	không?	Bây	giờ	
coi	đức	Phật	trả	lời	như	thế	nào	với	câu	hỏi	này. 

Đức	 Thế	 Tôn	 bảo:	 “Trưởng	 giả	 này	 chết	 sanh	 lên	 trời	 Tứ	 Thiên	
Vương”.	Điều	này	thì	biết	rồi,	nhưng	câu	hỏi	tiếp	theo	còn	hay	nữa. 

Ngài	Ưu	Đầu	Bàn	bạch	Phật:	“Trưởng	giả	này,	mạng	chung	ở	đó,	sẽ	
sanh	về	đâu?	 

Chúng	ta	thấy,	quan	trọng	là	sau	sanh	về	trời	Tứ	Thiên	Vương	rồi	thì	đi	
đâu?	Chứ	còn	lên	trời	Tứ	Thiên	Vương	một	đời	thì	cũng	ok,	thọ	mạng	ở	trên	đó	
dài	nhất	là	500	năm.	Một	ngày	một	đêm	ở	cõi	Trời	đó	bằng	50	năm	tại	nhân	gian	
chúng	ta.	 [Tuổi	 thọ]	dài	nhất	 là	500	năm,	chúng	ta	đã	học	bài	đó	rồi.	Nhưng	
không	phải	tuổi	thọ	nhất	định	là	500	năm	đâu,	đức	Phật	nói	trong	kinh	là	‘phần	
nhiều	là	dưới’,	tức	là	không	đủ	[500	năm].	Vậy	thì	bây	giờ	ổng	sanh	[lên]	trời	
Tứ	Thiên	Vương	rồi,	quý	vị	đoán	tiếp	theo	thì	ổng	đi	về	đâu?	Thiện	Trang	tin	
rất	nhiều	đồng	tu	Tịnh	Độ	nói	sau	đó	là	đọa	đúng	không?	Tại	vì	chúng	ta	thường	
học	như	thế.	Câu	trả	lời	ở	đây	như	thế	nào,	thì	chúng	ta	xem	kết	quả,	để	coi	có	
phải	đúng	như	dự	đoán	không. 

Đức	 Thế	 Tôn	 đáp:	 “Ở	 đó	mạng	 chung,	 sẽ	 sanh	 cõi	 Trời	 Tứ	 Thiên	
Vương,	 trời	Tam	Thập	Tam,	 cho	đến	 trời	Tha	Hóa	Tự	Tại.	Ở	đó	mạng	
chung,	lại	sanh	vào	cõi	Trời	Tứ	Thiên	Vương.	Trưởng	giả	này	thân	trong	
60	kiếp,	không	đọa	vào	đường	ác,	cuối	cùng	được	làm	người,	cạo	bỏ	râu	
tóc,	đắp	ba	pháp	y,	xuất	gia	học	đạo,	thành	Bích-chi-phật. 

Quý	vị	thấy	không	ạ?	Quả	báo	khủng	khiếp,	mình	không	tưởng	được	luôn.	



 

10 

Cúng	dường	đức	Phật	[được]	công	đức	quá	lớn.	Tại	vì	sao?	Ổng	chỉ	cần	phát	một	
niềm	tin	thôi	là	đủ	công	đức	đó.	Sau	khi	sanh	lên	trời	Tứ	Thiên	Vương,	chết	rồi	
tiếp	tục	ở	trời	Tứ	Thiên	Vương,	rồi	lên	trời	Tam	Thập	Tam,	trời	Đao	Lợi,	cho	
đến	lên	các	tầng	trời	tiếp	là	Tha	Hóa	Tự	Tại.	Sau	đó	lại	đi	một	vòng	ở	trên	đó	
nữa,	và	suốt	60	kiếp	sau	không	đọa	đường	ác.	Cuối	cùng	làm	người,	cạo	bỏ	râu	
tóc,	xuất	gia,	đắp	ba	pháp	y,	 thành	một	vị	Bích-chi-phật.	Tức	 là	 trong	đời	đó	
không	có	đức	Phật	ra	đời,	thì	ổng	vẫn	chứng	được	quả	Bích-chi-phật. 

Quý	vị	thấy	không?	Công	đức	không	thể	nghĩ	bàn.	Cho	nên	đừng	nghĩ	đơn	
giản,	 chỉ	 có	 Phật	mới	 thấy	 thôi,	 A-la-hán	 không	 thấy	 những	 điều	 này,	 tại	 vì	
những	việc	này	là	đức	Phật	thấy.	Cho	nên	quý	vị	thấy,	đức	Phật	thấy	ra	được.	
Mà	vị	Trưởng	giả	này	cũng	 làm	một	việc	đơn	giản	thôi,	cho	nên	đừng	khinh	
thường	nha.	 

Quý	vị	thấy	điều	này	thật	ra	trong	đây	không	nói,	nhưng	theo	Chú	Giải	thì	
chúng	ta	có	thể	tự	hiểu	ra,	là	ông	đã	trồng	vào	dòng	Tứ	gia	hạnh.	Vì	trồng	vào	
dòng	Tứ	gia	hạnh,	cho	nên	ổng	không	đọa	vào	đường	ác.	Thậm	chí	có	thể	ổng	
tới	địa	vị	Nhẫn	vị	trong	Tứ	gia	hạnh,	cho	nên	suốt	60	kiếp	ổng	không	đọa	vào	
đường	ác.	Và	cuối	cùng	không	cần	có	đức	Phật	ra	đời,	ổng	tự	cạo	bỏ	râu	tóc,	xuất	
gia,	đắp	ba	pháp	y,	rồi	thành	Bích-chi-phật.	 

Quý	vị	thấy	hay	không?	Cúng	dường	đức	Như	Lai	được	công	đức	lớn	như	
vậy.	Có	phải	do	điều	đó	không?	Chúng	ta	nghe	đức	Phật	giải	thích	vì	sao. 

Vì	sao	vậy?	Vì	nhờ	đức	cúng	dường	nước	nóng	thơm	mà	phước	kia	
mới	 như	 vậy.	 Cho	 nên,	Ưu	Đầu	Bàn,	 hãy	 thường	niệm	 việc	 tắm	 chúng	
Tăng,	nghe	thuyết	đạo	giáo.	Ưu	Đầu	Bàn,	hãy	học	điều	như	vậy”.	

Tôn	giả	Ưu	Đầu	Bàn	sau	khi	nghe	những	gì	Phật	dạy,	hoan	hỷ	phụng	
hành.	

(Kinh	Số	7	–	Phẩm	Tà	Tụ	Thứ	35	–	Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm). 

Quý	vị	thấy	không	ạ?	Trong	Phật	pháp	dễ	trồng	căn	lành,	dễ	trồng	phước,	



 

11 

không	khó.	Ổng	làm	một	việc	là	cúng	dường	Phật	mà	được	phước	lớn	lắm.	Cúng	
dường	Phật	[được]	công	đức,	phước	đức	lớn	đủ	để	đắc	đạo.	Mình	xui,	không	
gặp	được	Phật.	Chứ	nếu	gặp	Phật,	mình	chỉ	cần	cúng	dường	Phật,	hồi	hướng	là	
đời	sau	đắc	đạo.	Ông	này	chưa	có	nghe	pháp	gì	hết,	ổng	chỉ	có		trồng	niềm	tin	
thôi	đó	quý	vị.	Thật	ra	điều	này,	mai	mốt	chúng	ta	học	trong	Luận	Câu	Xá,	phẩm	
Hiền	Thánh,	chúng	ta	biết	là	người	đó	trồng	được	Tín	căn,	tức	là	trồng	được	
niềm	tin.	Giống	như	ông	Đề	Bà	Đạt	Đa,	đến	lúc	cuối	cùng	khi	chết,	ổng	vẫn	trồng	
được	một	căn	lành,	đó	là	niềm	tin,	tức	là	ổng	vô	được	địa	vị	Noãn	vị.	Và	từ	đó	
đến	60	kiếp	sau,	ổng	mới	thành	đạo,	cũng	thành	một	vị	Bích-chi-phật,	hiệu	là	
Nam	Mô.	Tại	vì	cuối	cùng	ổng	cũng	niệm	Nam	mô	Phật	(là	Quy	y	Phật),	đó	là	về	
Đề	Bà	Đạt	Đa. 

Cho	nên	thật	sự	nếu	mình	tu	[thì]	mình	hiểu.	Đề	Bà	Đạt	Đa	cũng	giống	như	
ông	này,	cũng	suốt	60	kiếp	không	đọa	vào	đường	ác	nữa.	Mặc	dù	ổng	đọa	Địa	
ngục	A	Tỳ,	nhưng	hết	kiếp	đó	ra,	từ	đó	ổng	cũng	sanh	lên	cõi	Trời	Tứ	Thiên	
Vương.	Ổng	đi	vòng	vòng	một	hồi,	suốt	60	kiếp	không	đọa	vào	đường	dữ,	và	
cuối	cùng	cũng	đắc	quả	Bích-chi-phật.	Cho	nên	Noãn	vị	trong	Tứ	gia	hạnh	thôi,	
cũng	có	giá	trị	lớn	như	vậy. 

Đấy	là	hai	trường	hợp	điển	hình	của	Noãn	vị.	Ông	Đề	Bà	Đạt	Đa	thật	ra	là	
ổng	tới	Đảnh	vị	rồi,	nhưng	là	Đảnh	thoái.	Tức	là	ổng	đắc	Đảnh	[vị]	rồi,	nhưng	
ổng	thoái	lại.	Cho	nên	mặc	dù	ổng	tạo	ba	tội	Ngũ	nghịch,	ổng	phải	đọa	Địa	ngục	
A	Tỳ	suốt	một	kiếp,	địa	ngục	đó	rất	nặng,	chúng	ta	đã	học	qua	bài	kinh	đó	rồi,	
nhưng	rõ	ràng	ổng	được	[như	vậy].	Cho	nên	giá	trị	của	tu	hành	Phật	pháp	là	đó,	
mà	phải	có	Chánh	kiến.	Quan	trọng	là	chúng	ta	phải	[có	niềm	tin].	Thậm	chí	ông	
này	còn	Tà	kiến	nữa	đúng	không	ạ?	[Nên]	chỉ	cần	phát	được	lòng	tin	đối	với	
Phật.	 

Cho	nên	quý	vị	 thấy,	học	những	kinh	điển	này	mình	thấy	Phật	pháp	dễ	
dàng	hơn,	dễ	tu	đúng	không	ạ?	Đâu	đến	nỗi	nào	đâu.	Và	chúng	ta	thấy	rất	hay.	
Tại	sao?	Trong	một	bài	kinh	như	vầy,	chúng	ta	học	ôn	được	lại	thế	nào	là	Tà	
kiến,	thế	nào	là	Chánh	kiến,	thế	nào	là	công	đức	quả	báo	v.v…	và	cúng	dường	



 

12 

Phật	rất	tuyệt	vời.	Cho	nên	là	cố	gắng	nha!		Cố	gắng	cúng	dường	Phật.	Bây	giờ	
mình	không	gặp	Phật	 [thì]	 cũng	khó.	Nhưng	ở	đây	đức	Phật	khuyên:	 là	hãy	
thường	niệm	việc	tắm	chúng	Tăng	(niệm	tức	là	ghi	nhớ)	và	nghe	thuyết	đạo	
giáo	(là	giáo	pháp	của	Phật),	thì	mình	sẽ	thành	tựu	được	như	vậy.		 

Cho	 nên	 rất	 tuyệt	 vời!	 Quý	 vị	 thấy	 hay	 không?	 Thiện	 Trang	 thấy	 câu	
chuyện	này	cũng	rất	hay.	Bữa	nào	dẫn	câu	chuyện	cũng	mới	mẻ	hấp	dẫn,	không	
bị	lặp	lại	nhàm	chán,	bởi	vì	đức	Phật	hay	lắm.	Học	kinh	hay	hơn	học	người	là	
vậy	đó.	Cho	nên	cố	gắng	‘y	pháp	bất	y	nhân’.	Cố	gắng	học	pháp	đi	thì	mình	sẽ	
thấy	hay,	còn	học	người	thì	người	ta	có	bấy	nhiêu	đó,	trí	tuệ	không	bằng	Phật	
được	đâu. 

Bữa	nay	sẵn	đưa	luôn	bài	kinh	tiếp	theo: 

5	Lỗi	Nếu	Tin	Người	Mà	Không	Y	Theo	Pháp,	Theo	Phật	

Thời	nay	có	nhiều	người	tin	thầy	nào	đó	sái	cổ	luôn.	Ở	đây	chúng	ta	học	
bài	này	để	hiểu	đạo	lý	đó,	cũng	là	từ	Kinh	A	Hàm.	

Tôi	nghe	như	vầy:	Một	thời,	Phật	ở	trong	vườn	Cấp	Cô	Độc,	rừng	cây	
Kỳ	Đà,	nước	Xá	Vệ.	Bấy	giờ,	đức	Thế	Tôn	bảo	các	Tỳ-kheo:	“Nếu	tin	người,	
sinh	năm	điều	lỗi	lầm.	

Ở	đây	nói	rõ	người	này	là	phàm	phu	chứ	không	phải	bậc	Thánh	nhân,	A-
la-hán	thì	không	nói	rồi.	Quý	vị	nên	nhớ,	đức	Phật	định	nghĩa	Tăng	là	bốn	đôi	
tám	bậc:	từ	Tu-đà-hoàn	hướng,	Tu-đà-hoàn,	Tư-đà-hàm	hướng,	Tư-đà-hàm,	A-
na-hàm	hướng,	A-na-hàm,	A-la-hán	hướng,	A-la-hán.	Đó	là	bốn	đôi	tám	bậc.	Và	
trong	các	bậc	đó	thì	chia	ra	nữa,	như	Tu-đà-hoàn	hướng	thì	các	Chú	Giải	nói	đó	
là	Tùy	tín	hành	và	Tùy	pháp	hành.	Còn	chín	hạng	người	giải	thoát	[mà]	chúng	
ta	mới	học	ở	bài	bên	kia,	thì	còn	có	một	hạng	nữa	dưới	cả	Tu-đà-hoàn	hướng,	
là	người	chủng	tánh.	Người	chủng	tánh	thì	giống	như	trường	hợp	này,	trồng	
được	căn	lành,	vào	Tứ	gia	hạnh	rồi	là	có	chủng	tánh,	thì	trước	sau	gì	cũng	giải	
thoát	thôi.	Giống	như	ông	này	60	kiếp	sau	là	giải	thoát,	không	có	đọa	đường	ác	
nữa.	 



 

13 

Cho	nên	ngon	lắm	nha!	Có	những	trường	hợp	như	vậy.	Tuyệt	vời!	Hãy	cố	
gắng	học!	Bây	giờ	chúng	ta	coi,	nếu	tin	vào	người	quá,	thời	nay	hay	y	nhân,	tin	
lắm	thì	sẽ	có	năm	lỗi	lầm.	Đức	Phật	nói	5	lỗi: 

(1)	Hoặc	khi	người	ấy	vi	phạm	giới	luật,	bị	chúng	từ	bỏ,	người	tin	
kính	kẻ	đó	sẽ	nghĩ	như	vầy:	‘Đây	là	thầy	của	ta,	đã	được	ta	kính	trọng,	bị	
chúng	Tăng	từ	bỏ,	nay	ta	còn	lý	gì	để	vào	chùa	tháp	này	nữa?’	Khi	đã	không	
còn	vào	chùa	tháp	rồi,	sẽ	không	kính	chúng	Tăng.	Do	không	kính	Tăng,	
nên	không	còn	nghe	được	pháp.	Do	không	còn	nghe	pháp,	pháp	lành	sẽ	bị	
thối	mất,	không	còn	được	ở	lâu	trong	chánh	pháp.	Đó	gọi	là	lỗi	lầm	thứ	
nhất	do	tin	kính	người	sinh	ra.	

Quý	vị	thấy	không	ạ?	Đời	nay	mình	hay	tin	mấy	thầy	lắm,	mà	thầy	toàn	là	
phàm	phu	không	à.	Tin	người,	tin	thầy	này,	tin	thầy	kia.	Không	tin	Phật,	không	
tin	Pháp,	không	tin	Tăng.	Tăng	là	gì?	Tăng	là	Thánh	tăng,	bốn	đôi	tám	bậc.	Nhớ	
giùm!	Trong	kinh	định	nghĩa	như	vậy.	Chúng	ta	đã	học	qua	bài	kinh	rồi,	nếu	
chưa	nhớ	thì	bữa	nào	trích	bài	kinh	để	khẳng	định	một	lần	nữa,	chứ	không,	nói	
thầy	Thiện	Trang	nói.	Không!	Tuy	Thiện	Trang	giảng,	nhưng	Thiện	Trang	nói	
đừng	tin	Thiện	Trang,	mà	hãy	tin	những	bậc	Thánh	nhân.	Thánh	nhân	rõ	ràng	
là	bốn	đôi	tám	bậc,	chứ	không	phải	mình	tự	tôn	vinh	những	người	đó,	hay	nghe	
người	khác	tôn	vinh. 

Chúng	ta	phải	có	tiêu	chuẩn	đàng	hoàng,	thời	nay	hay	bị	như	vậy	lắm.	Mình	
tưởng	người	đó	là	Thánh	nhân,	rồi	tưởng	gì	đó	ghê	gớm	lắm.	Đến	khi	nào	người	
đó	vi	phạm	Giới	luật,	bị	chúng	từ	bỏ,	tức	là	bị	trục	xuất	ra.	Quý	vị	biết	Tăng	(vị	
Tỳ-kheo)	mà	phạm	giới	Ba-la-di	mà	bị	đuổi	ra,	thì	khi	đó	[nghĩ]:	Đây	là	thầy	của	
ta,	đã	được	ta	kính	trọng.	Bây	giờ	bị	chúng	Tăng	từ	bỏ	rồi,	nên	ta	không	còn	lý	
do	vô	chùa	tháp	nữa.	Khỏi	đi	chùa.	 

Quý	vị	thấy	không	ạ?	Khi	không	cần	chùa	nữa	thì	cũng	không	kính	Tăng	
nữa,	tại	vì	cung	kính	mỗi	ông	thầy	đó	thôi.	Lỗi	bây	giờ	là	hay	cung	kính	một	
người	thôi.	Rồi	do	không	cung	kính	Tăng	nữa,	cho	nên	không	còn	nghe	Diệu	
pháp,	học	pháp	nữa.	Mà	không	nghe	pháp	thì	pháp	lành	của	mình	bị	thoái	mất.	



 

14 

Rồi	không	còn	ở	lâu	trong	Chánh	pháp.	Đó	là	lỗi	lầm	thứ	nhất.	 

Đây	là	Phật	nói,	chứ	không	phải	Thiện	Trang	nói.	Cho	nên	hãy	cẩn	thận!	
Thời	nay	dễ	rơi	vào	trường	hợp	này.	Dễ	tin	người	quá	mà	không	tin	Pháp,	không	
tin	Phật	và	không	tin	Thánh	tăng.	Bây	giờ	mình	đâu	biết	ai	là	Thánh	tăng,	cứ	
nghe	người	ta	tôn	vinh	người	nào	đó	là	Thánh	tăng,	rồi	mình	nhào	vô.	Nên	nhớ!	
Chúng	ta	cũng	đã	học	bài	kinh	trong	Kinh	Nikaya,	đức	Phật	nói	rõ	ràng:	Không	
có	chuyện	một	phàm	phu	có	thể	biết	ai	là	Thánh	nhân,	ai	là	phàm	phu.	Mà	mình	
tin	người	ta,	nói	đó	là	Thánh	nhân,	Thánh	tăng,	Phật,	Bồ-tát	tái	lai.	Mà	trong	khi	
đó	mình	không	biết	Phật,	Bồ-tát	tái	lai	tiêu	chuẩn	là	gì. 

Thiện	Trang	đưa	ra	bài	kinh	của	ngài	Tượng	Xá	Lợi	Phất,	nói	ra	11	điều	
mà	A-la-hán	không	làm.	Mình	phải	xem	coi	người	ta	có	làm	không?	Thiện	Trang	
có	đưa	ra	thêm	bài	kinh	nữa,	chúng	ta	cũng	học	rồi,	đó	là	hạng	người	nào	còn	
nằm	mộng,	hình	như	trong	bài	mới	gần	đây.	A-la-hán	không	nằm	mộng	nữa.	
Thánh	nhân	từ	A-la-hán,	Bích-chi-phật	là	cao	hơn	A-la-hán,	Phật,	tức	là	những	
vị	mà	bên	Tịnh	Độ	nói	là	Pháp	thân	Đại	sĩ,	những	bậc	đó	thì	đâu	có	nằm	mơ.	Mà	
quý	vị	thấy	người	ta	giảng	pháp,	người	ta	kể	là	họ	còn	nằm	mơ	đó,	thì	chứng	tỏ	
người	ta	còn	là	phàm	phu,	không	phải	Thánh	nhân	bậc	đó	đâu,	không	thể	nào	
từ	A-la-hán	trở	lên	được.	Cho	nên	đừng	dễ	tin	mà	để	bị	lừa.	Thời	nay	họ	có	thể	
dựa	vào	nhiều	cách	để	tôn	vinh,	bởi	vì	chúng	sanh	ngu	muội	lắm,	họ	tôn	lên	dễ	
lắm.	 

Giống	như	bây	giờ	Thiện	Trang	nói	chúng	ta	tôn	kính	Sư	Minh	Tuệ.	Đúng!	
Nhưng	quý	vị	tôn	kính	Sư	Minh	Tuệ,	Thiện	Trang	nói	là	Sư	Minh	Tuệ	có	thể,	bởi	
vì	Thiện	Trang	không	biết	nhưng	 [ngài]	 có	 thể	 chứng	Tam	quả,	Tứ	quả	hay	
chứng	gì	đó	v.v…	nhưng	chắc	chắn	là	Sư	Minh	Tuệ	không	thể	là	Phật.	Tại	sao?	
Tại	vì	Phật	phải	có	32	tướng	tốt,	tất	cả	những	điều	khác	nữa	v.v…	Và	Phật	có	
những	điều,	ví	dụ	trong	kinh	đức	Phật	nói	là:	Quan	sát	suốt	cả	Tam	thiên	Đại	
thiên	Thế	giới,	không	có	ai	có	thể	bắt	ngài	đi	qua	chỗ	này	chỗ	kia,	[hay]	ném	
Ngài	qua	sông	Hằng	được.	Giống	như	con	quỷ	nói	là	nắm	hai	chân	của	Sa-môn	
quăng	qua	bên	kia	sông	Hằng.	Đức	Phật	nói:	Trong	Tam	thiên	Đại	thiên	Thế	giới	



 

15 

này,	Ta	quan	sát	không	có	một	ai	có	thể	nắm	chân	ta	mà	quăng	được.	Và	đức	
Như	Lai	cũng	không	bao	giờ	cúi	đầu.	Quý	vị	không	học	kinh,	nên	quý	vị	dễ	tin	
lắm.	Nên	nhớ!	[Phật]	không	bao	giờ	cúi	đầu	lễ	lạy	bất	cứ	người	nào.	Quý	vị	học	
kinh	cho	kỹ	đi.	Bởi	vì	đức	Như	Lai	rồi	mà	còn	cúi	đầu	đảnh	lễ	ai	nữa,	không	có	
chuyện	đó.	Trong	suốt	cuộc	đời	đức	Phật,	Ngài	không	có	đảnh	lễ.	Quý	vị	hãy	coi	
kinh,	trong	Kinh	Nikaya	có	nói	đó. 

Cho	nên	hãy	học	kinh	để	mình	phân	biệt	đâu	là	phàm,	đâu	là	Thánh.	Đức	
Phật	ra	đời	không	phải	đơn	giản	đâu,	mình	cứ	nghe	truyền	tụng	thôi,	không	học	
kinh	cho	nên	rất	dễ	bị	lừa.	Chúng	sanh	thời	nay	là	phàm	phu	ngu	muội	lắm,	rất	
đáng	thương!	Cho	nên	người	ta	toàn	dựng	lên	đây	là	Phật	v.v…	Sư	Minh	Tuệ,	
Thiện	Trang	tin	là	ngài	có	tu,	có	thể	có	chứng	đắc	là	chắc	chắn,	nhưng	ngài	chưa	
thành	Phật.	Và	chính	ngài	cũng	đã	xác	nhận	là	ngài	chưa	thành	Phật.	Nên	nhớ	
vậy!	Ngài	chưa	thành	Phật.	Bởi	vì	nếu	ngài	thành	Phật,	thì	ngài	[đâu	có	nói]	là	
‘con	đang	cầu	Vô	thượng	Chánh	đẳng	Chánh	giác’,	ngài	đang	cầu	mà. 

Nên	nhớ!	Đức	Như	Lai	không	bao	giờ	vọng	ngữ.	Bậc	Thánh	nhân	không	
vọng	ngữ.	Nếu	ngài	thành	Phật	thì	ngài	sẽ	thị	hiện	thành	Phật,	đức	Như	Lai	sẽ	
nhận	ngài	thành	Phật	luôn.	Nên	nhớ	vậy!	Quý	vị	yên	tâm!	Bây	giờ	chưa	tới	[thời]	
Phật	[ra	đời]	đâu.	Phật	nói	tới	ngài	Di	Lặc	ra	đời	thì	mới	có	Phật	nữa.	Cho	nên	
mình	yên	tâm!	Mình	phải	rõ	ràng,	chứ	không	phải	cứ	tin	người	quá,	người	này	
cũng	là	Phật,	người	kia	cũng	là	Phật.	Còn	ngài	Minh	Tuệ	rất	tuyệt	vời,	ngài	tu	
mà	có	thể	một	đời	vượt	lên	tuyệt	vời	như	vậy,	rất	đáng	học	hỏi. 

Theo	Thiện	Trang	nghĩ,	 theo	những	 tiêu	chuẩn	mà	Thiện	Trang	căn	cứ	
theo	Kiết	sử,	Thiện	Trang	đã	từng	nói	rồi,	ngài	có	thể	chứng	đến	Tam	quả	A-na-
hàm.	Tứ	quả	A-la-hán	thì	Thiện	Trang	không	đủ	khả	năng	thẩm	định,	mà	[chỉ]	
đoán	là	như	vậy.	Theo	Thiện	Trang	thôi,	không	biết	có	đúng	hay	không.	Tại	vì	
Thiện	Trang	cũng	là	phàm	phu,	không	biết	Thánh	nhân	được.	Mà	cho	dù	chứng	
Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	chăng	nữa,	thì	cũng	không	biết	được	đâu.	Phải	chứng	địa	vị	
cao	hơn,	Thần	thông	ghê	gớm	lắm,	thì	mới	biết	được.	Còn	không,	trường	hợp	
[chứng]	thấp	quá	thì	mình	không	kiểm	[chứng]	được.	Giống	như	câu	chuyện	đó,	



 

16 

ngài	đó	cũng	phải	hỏi	Phật	là	[ông	kia]	sanh	về	đâu.	Có	nhiều	điều	phải	hỏi	Phật,	
còn	không	thì	phải	nhờ	chư	Thiên.	Chư	Thiên	vui	thì	[các	ngài]	nói	cho	mình	
biết,	còn	không	thì	mình	không	biết,	thì	chịu	thua.	Sau	này	quý	vị	học	10	lực	của	
Như	Lai,	học	nhiều	kinh	điển	rồi,	thì	quý	vị	sẽ	biết	sự	khác	biệt	rất	lớn	giữa	các	
bậc	Thánh,	chứ	không	phải	đơn	giản	đâu. 

Tóm	lại	điều	thứ	nhất	là	đừng	tin	người	quá.	Tin	người	quá,	mà	lỡ	người	
đó	vi	phạm	Giới	luật,	bị	thế	nào	đó	v.v…	bị	trục	xuất,	thì	lúc	đó	mình	không	đến	
chùa	nữa.	Mình	từ	bỏ	chùa	rồi,	không	cung	kính	Tăng	luôn,	không	nghe	pháp,	
thì	cuối	cùng	bị	thoái	thất	trong	Chánh	pháp,	là	thôi	thua	luôn.	Đó	lỗi	lầm	thứ	
nhất. 

(2)	Lại	nữa,	ai	tin	kính	người,	nếu	người	được	kính	vi	phạm	Giới	luật,	
bị	chúng	Tăng	cử	tội	bất	kiến	(bất	kiến	là	ngoan	cố,	không	chịu	nhận	tội),	ai	
tin	kính	người	sẽ	nghĩ	như	vầy:	‘Đây	là	thầy	ta,	đã	được	ta	kính	trọng	mà	
nay	bị	chúng	Tăng	cử	tội	bất	kiến,	nay	ta	còn	lý	gì	để	vào	chùa	tháp	nữa?’	
Khi	đã	không	vào	chùa	tháp	rồi,	không	còn	kính	chúng	Tăng.	Do	không	
kính	Tăng,	nên	không	còn	nghe	được	pháp.	Do	không	còn	nghe	pháp,	pháp	
lành	sẽ	bị	thối	mất,	không	còn	được	ở	lâu	trong	chánh	pháp.	Đó	gọi	là	lỗi	
lầm	thứ	hai	do	dễ	tin	kính	người	sanh	ra. 

Tội	này	nhẹ	hơn.	Tức	là	mình	theo	vị	thầy	của	mình,	mà	[vị	thầy]	bị	chúng	
Tăng	cử	tội	bất	kiến,	tức	là	cử	tội	mà	vị	đó	không	nhận	tội.	Vì	không	nhận	tội	
cho	nên	như	thế,	ra	là	đại	chúng	biết.	Mà	đại	chúng	biết	thì	lúc	đó	mình	nghe	
thấy,	mình	cũng	thoái	tâm.	Mình	thoái	tâm	cho	nên	mình	chẳng	vô	chùa	nữa.	
Tại	vì	thầy	mình	như	vậy	rồi,	thôi	chúng	Tăng	đâu	có	đáng	đâu,	chẳng	hạn	vậy.	
Như	vậy	thì	không	nghe	nữa,	không	vô	chùa	thì	không	nghe	pháp.	Không	nghe	
pháp	thì	mất	lợi	ích	là	ở	chính	mình	đúng	không	ạ?	 

Tương	tự	có	trường	hợp,	giống	như	quý	vị	kính	tin	một	người	nào	đó,	mà	
cuối	cùng	nghe	người	khác	phê	bình,	rồi	mình	kêu:	mấy	ông	thầy	kia	cũng	tà	
luôn,	thôi	khỏi	nghe.	Cuối	cùng	mình	làm	mất	lợi	ích.	Như	thế	là	không	đúng!	
Cho	nên	tin	kính	người	không	được,	mà	phải	tin	kính	Tăng	(chúng	Tăng),	Pháp,	



 

17 

Phật.	Đó	là	điều	thứ	hai. 

(3)	Lại	nữa,	người	kia	nếu	đắp	y	mang	bát	du	hành	phương	khác,	kẻ	
tin	kính	người	kia	sẽ	nghĩ	như	vầy:	‘Người	được	ta	kính,	đã	đắp	y	mang	
bát	du	hành	nhơn	gian,	nay	ta	còn	lý	gì	mà	vào	chùa	tháp	này	nữa?	Khi	đã	
không	vào	chùa	tháp	rồi,	không	còn	cung	kính	chúng	Tăng.	Do	không	kính	
Tăng,	nên	không	còn	nghe	được	pháp.	Do	không	còn	nghe	pháp,	pháp	lành	
sẽ	bị	thối	mất,	không	còn	được	ở	lâu	trong	Chánh	pháp.	Đó	gọi	là	lỗi	lầm	
thứ	ba	do	dễ	tin	kính	người	sanh	ra.	

Trường	hợp	này	là	mình	tin	kính	người	đó,	mà	cuối	cùng	người	đó	đi	mất	
rồi,	thế	là	mình	hết	tin	kính	nữa,	mình	kêu	hết	là	thầy	mình	rồi.	Điều	này	cũng	
có	đúng	không?	Thiện	Trang	nhớ	hồi	xưa	Thiện	Trang	ở	trong	nước,	sau	này	
Thiện	Trang	ra	nước	ngoài,	thì	có	người	nói:	“Thôi	thầy	ra	nước	ngoài	rồi,	không	
học	thầy	nữa”.	Đó	là	một	trường	hợp	tương	tự	như	vậy.	Mà	trong	khi	đó	mình	
vẫn	còn	giảng	trên	mạng,	kiểu	như	vậy.	Tức	là	họ	có	những	lỗi	do	vậy.	Cho	nên	
có	rất	nhiều	[trường	hợp	như	vậy],	đức	Phật	nói	hết.	 

Quý	vị	 thấy	không?	Tuyệt	vời!	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya	nói	hết	những	
bệnh	của	chúng	sanh,	từ	[những]	bệnh	nhỏ.	Mình	học	vào	thấy	rõ	ràng,	dễ	tu.	
Còn	mình	học,	nói	cho	cao,	nhưng	tới	khi	gặp	chuyện	mà	mình	không	có	nền	
tảng	thì	không	xử	lý	được. 

(4)	Lại	nữa,	nếu	người	được	tin	kính	kia,	xả	giới	hoàn	tục,	người	dễ	
tin	kính	người	kia	sẽ	nghĩ	như	vầy:	Ông	là	thầy	ta,	được	ta	kính	trọng,	đã	
xả	giới	hoàn	tục,	nay	ta	không	nên	vào	chùa	tháp	này’.	Khi	đã	không	vào	
chùa	rồi,	sẽ	không	còn	kính	chúng	Tăng.	Do	không	kính	Tăng,	nên	không	
còn	nghe	được	pháp.	Do	không	còn	nghe	pháp,	pháp	lành	sẽ	bị	thối	mất,	
không	còn	được	ở	lâu	trong	chánh	pháp.	Đó	gọi	là	lỗi	lầm	thứ	tư	do	dễ	tin	
kính	người	sanh	ra. 

Tức	là	cuối	cùng	mình	cũng	không	nghe	nữa,	rồi	mất	lợi	ích.	Trường	hợp	
này	có	xảy	ra	không	quý	vị?	Có!	Giống	như	hồi	xưa	có	những	đồng	tu	theo	thầy	



 

18 

Nhuận	Đức,	sau	khi	thầy	Nhuận	Đức	ra	[khỏi]	rồi,	thì	bắt	đầu	thôi,	không	nghe	
nữa,	không	tu	nữa.	Ổng	tu	như	vậy	rồi,	nên	cuối	cùng	[mình]	cũng	khỏi	tu	luôn.	
Đó	là	lỗi	của	mình	đúng	chưa?	Cho	nên	đức	Phật	nói	hết	rồi.	 

(5)	 Lại	 nữa,	 nếu	 người	 được	 tin	 kính	 kia,	 thân	 hoại	mạng	 chung,	
người	dễ	tin	kính	người	kia	sẽ	nghĩ	như	vầy:	‘Ông	là	thầy	ta,	được	ta	kính	
trọng,	nay	đã	qua	đời;	nay	ta	còn	lý	gì	để	vào	chùa	tháp	này	nữa?’	Khi	đã	
không	còn	vào	chùa	nữa,	sẽ	không	còn	kính	Tăng.	Đó	gọi	là	lỗi	lầm	thứ	
năm	do	dễ	tin	kính	người	sanh	ra. 

Tóm	lại	lỗi	lầm	thứ	năm	là	người	ta	chết	rồi,	thầy	chết	rồi,	thôi	khỏi	học	
pháp	nữa.	Mình	thấy	[thầy	mình]	chết	rồi	thì	mình	học	thầy	khác	chứ.	Học	với	
Tăng,	học	với	Pháp,	học	với	Phật,	chứ	đâu	học	với	người.	Cho	nên	là	đừng	tin	
kính	người.	Bài	này	cũng	quan	trọng	lắm. 

Cho	nên,	các	Tỳ-kheo,	phải	học	như	vầy:	Ta	sẽ	thành	tựu	bất	hoại	tịnh	
đối	với	Phật,	bất	hoại	tịnh	đối	với	Pháp,	Tăng,	và	thành	tựu	Thánh	giới”.	
Đây	là	tiêu	chuẩn	để	vào	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn.	Đây	 là	một	cách	để	vào	Tu-đà-
hoàn.	Nếu	quý	vị	làm	được	điều	này	thì	không	đọa	vào	đường	ác	nữa.	Chúng	ta	
đã	học	bài	này	rồi. 

Đức	Phật	nói	kinh	này	xong.	Các	Tỳ-kheo	sau	khi	nghe	những	gì	Phật	
đã	dạy,	đều	hoan	hỷ	phụng	hành.		

Thiện	Trang	cũng	hoan	hỷ	phụng	hành	luôn,	tại	vì	thấy	hay	quá	mà	đúng	
không?	Đức	Phật	nói	rất	thực	tế.	

(KINH	805.	QUÁ	HOẠN237		-	Kinh	Tạp	A	Hàm). 

(Quá	Hoạn	là	lỗi	lầm.	Trong	Đại	Chánh	Tân	Tu	Đại	Tạng	Kinh,	thì	đây	là	
Kinh		837.	Quý	vị	có	thể	tra	trong	CBETA). 

Quý	vị	thấy	những	nền	tảng	này	rất	quan	trọng	cho	những	người	mới	tu.	
Người	tu	lâu	rồi	thật	ra	cũng	vậy	thôi.	Thiện	Trang	thấy	nhiều	đồng	tu	Tịnh	Độ	
bây	giờ	cũng	bị	nạn	này,	rất	là	đáng	thương.	Tại	vì	mình	vô,	mình	học	không	có	



 

19 

nền	tảng,	thì	sau	này	có	chuyện	là	mình	không	xử	lý	được.	Cho	nên	là	‘y	pháp	
bất	y	nhân’,	mà	mình	toàn	là	y	nhân	không	thôi,	rất	là	đáng	thương. 

Hôm	nay	Thiện	Trang	chia	sẻ	tiếp	phần	Thiền	chỉ.	Mấy	buổi	trước	đã	nói	
về	lợi	ích	của	Thiền	chỉ	rồi,	hôm	nay	chúng	ta	trở	lại.	Thiền	chỉ	có	những	lợi	ích	
gì	thì	chúng	ta	phải	nhớ	rõ	ràng.	Thứ	nhất,	mình	tu	[Thiền	chỉ]	là	để	cho	giúp	
cho	Thiền	quán.	Phải	tu	Thiền	chỉ	và	Thiền	quán,	hai	pháp	đó	trợ	nhau.	Thiền	
chỉ	giúp	cho	mình	đỡ	đau,	giúp	cho	mình	hết	đau	nếu	như	đắc	đến	Tứ	thiền.	Rồi	
giúp	cho	mình	có	Thần	thông,	giúp	cho	tâm	được	giải	thoát.	Tâm	được	giải	thoát	
thì	bớt	Phiền	não,	đoạn	Phiền	não,	đoạn	tham	v.v…	Đó	là	phục	chứ	không	phải	
đoạn.	Và	cuối	cùng	là	đạt	quả	vị	Tâm	giải	thoát	trong	A-la-hán.	Chúng	ta	biết	
[tầm	quan	trọng	của]	Thiền	chỉ	là	như	vậy,	cho	nên	không	thể	bỏ	Thiền	chỉ	được.	
Nếu	bỏ	Thiền	chỉ	mà	tu	Thiền	quán	[không]	thôi,	thì	bị	lệch. 

Trong	năm	cách	tu,	có	người	chỉ	tu	Thiền	quán	thôi.	Thực	tế	đức	Phật	dạy	
là	tùy	thời,	biết	lúc	nào	tu	Thiền	chỉ,	lúc	nào	tu	Thiền	quán.	Ví	dụ	như	thế	này,	
Thiện	Trang	xin	chia	sẻ	một	chút,	 trước	khi	nói	vào.	Ví	dụ	như	Thiện	Trang	
giảng	pháp	cho	quý	vị,	chia	sẻ	xong	thì	thông	thường	Thiện	Trang	thấy:	đầu	óc	
của	Thiện	Trang	giảng	là	dùng	trí,	tức	là	dùng	Thiền	quán	quá	nhiều	rồi,	cho	
nên	sau	đó	Thiện	Trang	nghỉ	một	chút.	Ví	dụ	như	không	có	khách	khứa	gì,	Thiện	
Trang	làm	một	video,	xong	rồi	thì	Thiện	Trang	nghỉ	một	chút	cho	xuống,	rồi	
Thiện	Trang	đi	tĩnh	chỉ,	 tức	là	tu	Thiền	chỉ,	 thì	thấy	hiệu	quả.	Tại	vì	mình	tu	
Thiền	quán	cả	thời	gian	rồi.	Đang	chia	sẻ	thế	này	là	tâm	trong	Thiền	quán	đó	
quý	vị.	Học	pháp,	niệm	pháp	là	về	Quán. 

Cho	nên	là	mình	phải	biết	tu.	Và	lúc	nào	nên	tu	Thiền	chỉ,	Thiền	quán,	thì	
chúng	ta	đã	học	bài	Thất	giác	chi	ở	trong	bài	trước.	Lúc	nào	tâm	mình	trạo	cử	
nhiều	thì	mình	nên	tu	Thiền	chỉ	(Chỉ	tĩnh).	Chúng	ta	tu	bốn	pháp	giác	chi:	 là	
Định,	Xả,	Khinh	an	và	thêm	Niệm	nữa.	Nếu	tâm	mình	đang	buồn	ngủ,	đang	hôn	
trầm,	thụy	miên,	đang	nghi	tùm	lum,	thì	mình	phải	tu	Thiền	chỉ.	Tu	Thiền	chỉ	là	
mình	tu	4	Giác	chi:	Niệm	giác	chi	là	lúc	nào	cũng	có.	Rồi	mình	tu	Hỷ	giác	chi	để	
tâm	hưng	phấn	lên,	khỏi	buồn	ngủ;	Tinh	tấn	Giác	chi	và	Trạch	pháp	Giác	chi.	 



 

20 

Bài	trước	Thiện	Trang	đã	chia	sẻ	rồi.	Hãy	áp	dụng	đúng	như	lời	Phật	dạy	
thì	quý	vị	tu	sẽ	có	lợi	 ích	rất	 lớn.	Còn	không,	quý	vị	có	nói	niệm	Phật	hay	tu	
[môn]	gì,	quý	vị	nói	trên	miệng	không	[thôi]	thì	quý	vị	tu	không	được,	bởi	vì	
mình	thiếu	pháp	hành.	Phải	học	rồi	sau	đó	hành.	Học	một	thời	gian	thôi,	không	
nhiều	lắm	đâu	quý	vị.	Chúng	ta	chỉ	cần	học	hết	37	Phẩm	trợ	đạo	đúng	theo	kinh	
Phật.	Chúng	ta	học	đủ	như	vậy	và	học	đủ	các	đề	mục	tu,	v.v…	thì	chúng	ta	sẽ	
thành	công.	Áp	dụng	tu	một	thời	gian	là	khác	hẳn,	tối	ngủ	sẽ	bớt	nằm	mơ,	sáng	
suốt,	rõ	biết. 

Nếu	quý	vị	tu	Thiền	chỉ	thì	quý	vị	bớt	ngủ.	Thiện	Trang	để	ý,	khi	tu	Thiền	
chỉ	thì	mình	bớt	ngủ,	đỡ	ngủ	hơn	nhiều.	Hồi	xưa	buồn	ngủ	ghê	lắm,	hồi	xưa	niệm	
Phật	gào	thét	cả	miệng,	mệt.	Rồi	ngủ	mơ	mơ,	ngủ	mê	luôn,	không	biết	gì	hết.	
Nhưng	bây	giờ	tu	Thiền	chỉ,	Thiền	quán	thì	rõ	ràng,	sáng	suốt,	ngủ	có	thể	ít	hơn.		
Một	ngày	có	thể	ngủ	ít	lại,	rất	là	lợi	ích,	trừ	khi	bị	bệnh	thôi.	Thậm	chí	khi	mình	
tu	Thiền	chỉ	nhiều	thì	người	khỏe,	đỡ	bệnh.	 

Quý	vị	không	tu,	nên	quý	vị	không	biết.	Nên	nhớ!	Chúng	ta	nói	đạo	Phật	là	
đến	để	mà	thấy.	Đức	Phật	nói	trong	Kinh	Tăng	Chi	là	đến	để	mà	thấy,	không	
phải	nghe.	Và	Thiền	sư	Ajahn	Chah	có	một	câu	nói	rất	nổi	tiếng	(Thiện	Trang	
không	nhớ	[nguyên	văn,	Thiện	Trang	nói	đại	ý):	‘Cho	dù	vị	thầy	mình	nói:	Đây	
là	món	trái	cây/món	ăn	cực	kỳ	ngon	cỡ	nào	đó,	nhưng	mình	đừng	vội	tin	như	
vậy,	mà	mình	phải	ăn	thử,	thì	mình	mới	biết	ngon	hay	không,	có	phù	hợp	với	
mình	không’.	Cũng	vậy,	mình	phải	tu,	chứ	không	phải	mình	chỉ	có	nghe	rồi	mình	
tin,	hoặc	là	nghe	rồi	mình	phỉ	báng,	chấp	trước,	mình	cho	là	điều	đó	không	hợp	
với	mình.	Đó	 là	một	 điều	 đáng	 tiếc.	 Phật	 pháp	 là	 đến	 để	mà	 thấy,	 phải	 trải	
nghiệm.	Cho	nên	là	điều	này	rất	hay,	chúng	ta	cố	gắng	học.	Bây	giờ	Thiện	Trang	
trở	lại	đề	mục	tu	Thiền	chỉ. 

		

40	Đề	Mục	Tu	Thiền	Chỉ	(Samatha)	Theo	Luận	Thanh	Tịnh	Đạo	Của	
Ngài	Buddhaghosa	(Phật	Âm)	



 

21 

Tên	loại	 Số	
lượng	

Cụ	thể	 Kết	quả	

A.	Biến	xứ	 10	 Đất;	Nước;	Lửa;	Gió;	

Xanh;	Vàng;	Đỏ;	Trắng;	

Hư	Không	Giới	Hạn;	Ánh	Sáng	

Chứng	tới	Tứ	thiền	Sắc	
giới	

B.	Bất	mỹ	
(tịnh)	

10	 Tử	thi	sình	trương;	Tử	thi	
xanh	tái;	Tử	thi	tràn	dịch;	

Tử	thi	nứt	nẻ;	Tử	thi	bị	gặm	
xé;	Tử	thi	bị	rời	rạc;	

Tử	thi	bị	phân	đoạn;	Tử	thi	
bê	bết	máu;	Tử	thi	bị	dòi	đục;	
Tử	thi	hài	cốt.	

Chỉ	chứng	tới	Sơ	thiền	

C.	Tùy	
niệm	

10	 Tùy	niệm	Phật;	Tùy	niệm	
Pháp;	Tùy	niệm	Tăng;	

Tùy	niệm	giới;	Tùy	niệm	thí;	
Tùy	niệm	thiên;	

Tùy	niệm	chết;	Tùy	niệm	tịch	
tịnh;	

không	đắc	Thiền,	chỉ	
đưa	đến	cận	định	hay	
định	cận	hành.	

Niệm	thân	thể	trược;	 Chỉ	chứng	tới	Sơ	thiền	

Niệm	hơi	thở;	 Chỉ	chứng	tới	Tứ	thiền	
Sắc	giới	



 

22 

D.	Phạm	
trú	

4	 Từ;	Bi;	Hỷ;	 chứng	tới	Sơ	thiền,	Nhị	
thiền,	Tam	thiền	

Xả.	 Chứng	Tứ	thiền	Sắc	giới	

E.	Vô	sắc	 4	 Không	vô	Biên	xứ;	Thức	vô	
Biên	xứ;	Vô	sở	Hữu	xứ;	Phi	
tưởng	Phi	phi	Tưởng	xứ.	

Chứng	Tứ	thiền	Vô	Sắc	
giới	

F.	Tưởng	 1	 Tưởng	nhờm	Gớm	thức	ăn	 không	đắc	Thiền,	chỉ	
đưa	đến	Cận	định	hay	
Định	cận	hành	

G.	Phân	
biệt	

1	 Phân	biệt	Bốn	nguyên	tố	 không	đắc	Thiền,	chỉ	
đưa	đến	Cận	định	hay	
Định	cận	hành	

*10	đề	mục	biến	xứ	là	điều	kiện	cho	đắc	Thần	thông	Thắng	trí	

*Đề	mục	niệm	hơi	thở	là	đề	tài	vừa	Chỉ	vừa	Quán.	

Chúng	ta	quá	quen	với	bảng	này	rồi	đúng	không?	Mục	A	là	10	đề	mục	Biến	
xứ	:	Đất;	Nước;	Lửa;	Gió;	Xanh;	Vàng;	Đỏ;	Trắng,	thì	tu	chứng	tới	Tứ	thiền	Sắc	
giới.	Nhưng	có	nhiều	người	tu	theo	[đề	mục]	này	không	được,	thì	khuyên	là	hãy	
dịch	xuống,	tu	những	đề	mục	thấp	hơn.	Ví	dụ	như	quán	tử	thi,	thì	quý	vị	 lên	
mạng	kiếm	mấy	[mục]	này	là	có	nhiều	lắm,	bây	giờ	có	đầy	đủ	hết,	gì	cũng	có.	Rồi	
đề	mục	Tùy	niệm,	Thiện	Trang	thì	thích	Tùy	niệm	Phật;	Tùy	niệm	Pháp,	cũng	có	
khi	tùy	niệm	Tăng	cũng	được,	nhưng	có	lẽ	mình	tu	Giới	không	tốt,	nên	Tùy	niệm	
Giới	không	được.	Ví	dụ	như	250	giới,	mình	cứ	nhớ	là	mình	không	giữ	được	hết	
250	giới,	cho	nên	mình	không	[tu]	Tùy	niệm	Giới	được.	[Muốn	tu]	Tùy	niệm	



 

23 

Giới	thì	mình	phải	có	hỷ,	nghĩ	đến	mình	giữ	giới	được	tốt	100%,	thì	mới	vui	
được	chứ.	Cho	nên	không	được,	không	thể	khởi	lên	được.	Còn	Tùy	niệm	Thí;	
Tùy	niệm	Thiên;	Tùy	niệm	chết;	Tùy	niệm	tịch	tịnh;	rồi	niệm	hơi	thở;	niệm	thân	
thể	trược.	Để	bữa	nào	chia	sẻ	lại	niệm	hơi	thở	cho	rõ	ràng. 

Ở	đây	[quý	vị]	nhớ	là	đề	mục	[Tùy	niệm	Phật...	cho	đến	Tùy	niệm	tịch	tịnh]	
thì	không	đắc	Thiền,	mà	chỉ	đưa	đến	Cận	định	hay	Định	cận	hành.	Nhưng	đôi	
khi	quý	vị	tu	[đề	mục	Biến	xứ]	ở	trên	không	được,	thì	quý	vị	xuống	tu	[đề	mục	
Bất	mỹ,	đề	mục	Tùy	niệm]	này	trước,	chứ	không	phải	mình	chấp	trước.	Rồi	[đề	
mục	Niệm	thân	thể	trược]	thì	chỉ	[đắc]	tới	Sơ	thiền,	[Niệm	hơi	thở]	thì	đắc	tới	
Tứ	thiền	Sắc	giới.	Cho	nên	tuy	là	những	đề	mục	đó	không	đắc	được	cao,	nhưng	
cũng	hỗ	trợ. 

Đề	mục	[D]	Phạm	trú	là:	Từ,	Bi,	Hỷ,	Xả,	thì	chúng	ta	học	rồi.	Đề	mục	[E]	Vô	
sắc	là:	Không	vô	Biên	xứ;	Thức	vô	Biên	xứ;	Vô	sở	Hữu	xứ;	Phi	tưởng	Phi	phi	
Tưởng	xứ.	Đề	mục	[F]	là	Tưởng	nhờm	Gớm	thức	ăn,	ai	ham	ăn	quá	thì	tu	đề	mục	
này.	[Đề	mục	G]	là	Phân	biệt	Bốn	nguyên	tố,	dành	cho	những	người	mà	tâm	hơi	
ngu	si.	Trong	Ngũ	Đình	Tâm	Quán	nói	là	phải	tu	[đề	mục]	này,	nếu	tâm	ngu	si	
quá	thì	tu	Phân	biệt	giới,	là	[đề	mục]	này.		 

10	đề	mục	Biến	xứ	là	điều	kiện	đắc	Thần	thông,	có	thể	chứng	đến	Nhị	thiền	
[là	có	thần	thông].	Trong	Kinh	A	Hàm	nói	là	Nhị	thiền	có	thể	có	Thần	thông.	Và	
chúng	ta	biết	đề	mục	này	[Niệm	hơi	thở]	là	vừa	Chỉ	vừa	Quán.	Đấy	là	chúng	ta	
để	ý.	Cho	nên	rất	nhiều	người	 thích	đề	mục	hơi	 thở.	Tuy	nhiên	nhiều	khi	 tu	
không	hợp,	không	được	thì	mình	tu	đề	mục	khác. 

Và	có	nhiều	người	sẽ	nói	rằng:	Thầy	giới	thiệu	toàn	theo	Luận	Thanh	Tịnh	
Đạo	(quyển	màu	đỏ	mà	hồi	bữa	Thiện	Trang	đưa	lên	đó,	ở	đây	có	này),	bây	giờ	
liệu	trong	kinh	có	không?	Tất	nhiên	trong	kinh	phải	có	rồi,	mặc	dù	thời	Ấn	Độ	
đã	phát	triển	môn	này	rồi,	nhưng	đức	Phật	không	nói	nhiều.	[Vì]	người	ta	biết	
tu	rồi,	các	giáo	phái	ngoại	đạo	người	ta	tu	đến	Phi	tưởng	Phi	phi	tưởng	xứ	như	
ông	Uất	Đầu	Lam	Phất	v.v…	Những	ông	đó	tu	đắc	rồi,	cho	nên	đức	Phật	không	
nói	nhiều	thôi,	nhưng	vẫn	có.	Hôm	nay	Thiện	Trang	sẽ	dẫn	kinh	cho	quý	vị	thấy.	



 

24 

Tại	vì	có	nhiều	người	nói	mấy	điều	này	ở	bên	Nam	truyền,	đâu	phải	bên	Bắc	
truyền.	Xin	lỗi!	Quý	vị	nói	như	thế	là	quý	vị	quá	thiếu	hiểu	biết.	Thiện	Trang	sẽ	
dẫn: 

Đề	Mục	Thiền	Chỉ	Biến	Xứ	Trong	Kinh	A	Hàm	

Bài	Kinh	này	rất	dài,	Thiện	Trang	không	dám	trích	hết,	tại	vì	không	đủ	thời	
gian.	Thiện	Trang	giới	thiệu	để	quý	vị	tự	tìm,	Thiện	Trang	chỉ	trích	đến	đoạn	
Biến	xứ	thôi: 

….	(tức	là	còn	rất	nhiều	ở	trên) 

“Phàm	phu	ngu	si	không	học,	thấy	Sắc	là	ngã,	là	khác	ngã,	là	ngã	ở	
trong	Sắc,	Sắc	ở	trong	ngã;	thấy	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức	là	ngã,	là	khác	
ngã,	là	ngã	ở	trong	Thức,	là	Thức	ở	trong	ngã.	 

Đoạn	này	nói	về	Thân	kiến,	chúng	ta	rớt	vào	đoạn	này	là	rớt	vào	Thân	
kiến.	Chúng	ta	lúc	nào	cũng	rớt	vào	thấy	Sắc	là	ngã,	đôi	khi	mình	nói	rớt	vào	nhị	
biên,	 là	khác	ngã,	 là	ngã	ở	trong	sắc,	sắc	ở	trong	ngã;	rồi	thấy	Thọ	cũng	vậy,	
Tưởng	cũng	vậy,	[Hành],	Thức	là	ngã,	là	khác	ngã,	là	ngã	ở	trong	Thức,	là	Thức	
ở	 trong	ngã.	Đều	rớt	vào	Thân	kiến	cả.	Thân	kiến	này	cực	kỳ	khó	phá	 là	do	
những	điều	này.	Đây	mới	là	Thân	kiến,	chứ	không	phải	mỗi	Sắc	không	thôi.	Có	
Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức	nữa.	Các	đồng	tu	Tịnh	Độ	học	bị	sai	ở	chỗ	Sắc,	tưởng	
chỉ	[mỗi]	Sắc	là	Thân	kiến	thôi.	Có	bài	kinh	Thiện	Trang	đã	dẫn	rồi. 

“Thế	 nào	 thấy	 Sắc	 là	 ngã?	 (Bây	 giờ	 liên	 quan	 đến	 đề	mục	 Biến	 xứ)	
Chứng	đắc	chánh	thọ	biến	xứ	định	về	đất[1],	sau	khi	quán,	khởi	lên	ý	nghĩ,	
‘Đất	tức	là	ngã,	ngã	tức	là	đất;	ngã	và	đất	chỉ	là	một	chứ	không	phải	hai,	
không	phải	khác,	không	phân	biệt’.	Cũng	vậy,	chánh	thọ	biến	xứ	định	về	
nước,	lửa,	gió,	xanh,	vàng,	đỏ,	trắng[2],	sau	khi	quán,	khởi	lên	ý	nghĩ,	‘	Hành	
tức	 là	ngã,	ngã	 tức	 là	Hành,	chỉ	 là	một	chứ	không	phải	hai,	không	phải	
khác,	không	phân	biệt.’	Như	vậy,	ở	nơi	các	biến	xứ	định,	mỗi	mỗi	đều	được	
chấp	là	ngã.	Đó	gọi	là	Sắc	tức	là	ngã. 



 

25 

…	

(Trích	từ	Kinh	111.	Mao	Đoan[3]	-	Kinh	Tạp	A	Hàm). 

Đoạn	này	cao,	cực	kỳ	cao	luôn,	quý	vị	hiểu	không?	Đây	là	phàm	phu	ngu	
si,	đã	không	biết	đoạn	ở	trên	rồi	[thấy	sắc	là	ngã...	cho	đến	là	thức	ở	trong	ngã],	
tưởng	là	ngon,	tưởng	tu	các	đề	mục	Biến	xứ	là	đắc	được	Thiền	rồi	(đắc	chánh	
thọ	biến	xứ	định	về	đất).	Đất,	nước,	lửa,	gió,	xanh,	vàng,	đỏ,	trắng,	mấy	Biến	xứ	
này	mình	đã	học	chưa?	Kinh	A	Hàm	nói	đó,	nhưng	ở	đây	nói	cao	hơn	nữa.	Đắc	
được	rồi,	nhưng	còn	chấp	ngã	‘đất	tức	là	ngã,	ngã	tức	là	đất;	ngã	và	đất	chỉ	là	
một	chứ	không	phải	hai,	không	phải	khác,	không	phân	biệt’.	Cũng	vậy,	chánh	
thọ	biến	xứ	định	về	nước,	lửa,	gió,	xanh,	vàng,	đỏ,	trắng,	sau	khi	quán,	khởi	lên	
ý	nghĩ,	‘Hành	tức	là	ngã,	ngã	tức	là	hành,	chỉ	là	một	chứ	không	phải	hai,	không	
phải	khác,	không	phân	biệt.’	Như	vậy,	ở	nơi	các	biến	xứ	định,	mỗi	mỗi	đều	được	
chấp	là	ngã.	Đó	gọi	là	Sắc	tức	là	ngã. 

Nghĩa	là	tu	các	Biến	xứ	Thiền	chỉ	cỡ	đó	thì	vẫn	chưa	đắc	đạo	được.	Cho	
nên	tại	sao	ngoại	đạo	họ	tu	mà	không	đắc	đạo?	Tại	vì	họ	tu,	họ	đắc	đến	đó	rồi	
chấp	vào	trong	đó,	cho	nên	không	đắc	được.	Mình	biết	đó	chỉ	là	Thiền	chỉ	thôi,	
phải	có	Thiền	quán	để	tách	những	cái	đó	ra.	Mặc	dù	mình	quán	một	hồi,	mình	
thấy	toàn	 là	nước	không	thôi,	nhưng	mình	biết	nước	 là	nước,	mình	 là	mình,	
cũng	không	phải	mình	luôn.	Cũng	vậy,	ở	đây	phải	nói	là	không	có	mình	ở	trong	
đó	và	trong	đó	không	có	mình,	rồi	cũng	chẳng	phải,	cũng	chẳng	khác,	thì	mới	
được.	Cho	nên	khó	là	như	vậy	đó,	thấy	cái	này,	thấy	cái	kia.	Mình	coi	lại	bài	Thân	
kiến	nha. 

Tóm	lại,	mình	cũng	không	quan	tâm	những	chuyện	đó,	mình	tu	[đề	mục]	
dễ	hơn,	 là	Khổ	-	Không,	Vô	thường,	Vô	ngã.	Đức	Phật	có	bài	nói	 là:	“Thường	
niệm	Vô	thường	(quán	Vô	thường	tưởng)	thì	người	đó	sớm	đắc	đạo”,	mình	nhớ	
như	vậy	là	đơn	giản	rồi.	Mình	cứ	cố	gắng	vô	con	đường	Tùy	tín	hành	giùm,	rồi	
đi	con	đường	bất	hoại	tịnh	đối	với	Phật,	bất	hoại	tịnh	đối	với	Pháp,	bất	hoại	tịnh	
đối	với	Tăng	và	thành	tựu	Thánh	giới.	Rồi	ráng	học	Tín,	Tấn,	Niệm,	Định,	Huệ;	
Ngũ	căn	Ngũ	lực	cho	tốt,	rồi	tu	37	Phẩm	trợ	đạo	cho	tốt.	Thì	tự	nhiên	sẽ	phá	



 

26 

Thân	kiến.	 

Còn	quý	vị	cứ	đè	đầu,	cố	phá	Thân	kiến,	quý	vị	chấp	vào	trong	đó	thì	quý	
vị	phá	không	được	đâu.	Có	thể	một	sát-na	nào	đó	tương	ưng	thì	tự	nhiên	phá	
thôi.	Còn	quý	vị	nghĩ,	cố	phá	‘đừng	nghĩ	cái	này	là	ta,	cái	này	không	phải	ta,	ta	
không	có	trong	đó...’	Cuối	cùng	toàn	là	phân	biệt,	thi	thuyết	danh	tự	thôi,	không	
thể	nào	được. 

Cho	nên	mình	học	thì	mình	biết	vậy,	nhưng	để	làm	như	vậy	thì	phải	học	
những	Phẩm	trợ	đạo,	và	học	Thiền	quán.	Tại	vì	mình	không	thể	một	lúc	phá	tất	
cả	được,	mà	mình	phải	từ	từ.	Đó	là	con	đường	để	vào	Chánh	kiến,	con	đường	để	
vào	Sơ	quả	đã.	Khi	vào	rồi	thì	tự	nhiên	lên	bước	tiếp	theo	dễ	hơn.	Giống	như	
mình	mới	đầu	đi	học,	mình	[học]	đánh	vần	Alphabet,	chữ	A,	B,	C,	[phải]	đánh	
vần	được	đã,	khi	đánh	vần	được	rồi	thì	vô	đọc	sẽ	dễ.	Giống	như	học	ngoại	ngữ	
cũng	vậy,	khi	mới	đầu	vô,	kêu	mình	đọc	chữ	này	đi,	thì	mình	chỉ	đọc	được	mấy	
chữ	đó	thôi,	còn	những	chữ	khác	thì	mình	không	đọc	được,	rất	là	lâu.	Trong	khi	
đó	mình	chỉ	cần	học	những	quy	luật	căn	bản. 

Cho	nên	Phật	pháp	là	vậy	đó,	phải	học	có	trình	tự.	Còn	nếu	không	học	
[theo]	trình	tự,	mới	đầu	bay	vô	học	ép,	ép	thì	lúc	đầu	cũng	được.	Giống	như	câu	
chào	trong	tiếng	Anh	là	‘Hello!	Good	morning!..’	Cứ	học	như	vậy	đi.	Nhưng	một	
hồi	sau,	cuối	cùng	không	đọc	được	những	chữ	khác.	Thấy	chữ	nào	có	chữ	good	
thì	đọc	good,	còn	thay	chữ	đó	thành	chữ	khác	là	không	biết	đọc.	Cho	nên	là	phải	
học	phiên	âm,	bất	cứ	ngôn	ngữ	nào	cũng	vậy.	 

Cũng	vậy,	trong	Phật	pháp	chúng	ta	phải	học	từ	gốc	[đến]	ngọn,	học	gốc	
rồi	thì	 từ	từ	mới	đi	 lên	được.	Còn	không,	quý	vị	bay	vô	một	thời	gian	 là	học	
không	được.	Rồi	bắt	đầu	nói	Bát-nhã	Tánh	Không,	nói	khí	thế	lắm,	nói	tưởng	là	
chứng	đắc,	nhưng	thực	tế	là	nói	tầm	bậy,	một	hồi	chẳng	giải	quyết	gì	vấn	đề	
sanh	tử	cả.	Đó	là	mình	không	có	nền	tảng	thì	khó	mà	tiến	lên	được,	khó	mà	đi	
xa	được.	Cho	nên	quý	vị	nhớ. 

Ở	đây	Thiện	Trang	lấy	đề	mục	này	là	để	nhắc	cho	quý	vị	thấy,	chính	đức	



 

27 

Phật	cũng	nhắc	đến	các	đề	mục	Biến	xứ	định.	Biến	xứ	định,	mình	đổi	chữ	‘định’	
thành	‘thiền’	thôi.	Biến	xứ	định	về	đất,	nước,	lửa,	gió,	xanh,	vàng,	đỏ,	trắng.	Các	
đồng	tu	Bắc	truyền	tin	chưa?	Hán	tạng	đó,	A	Hàm	đó.	Có	nha!	Quý	vị	đừng	nói	
Thiện	Trang	tự	gắn	qua	Luận	Thanh	Tịnh	Đạo.	Rồi	nhiều	người	bây	giờ	học	bên	
Nam	truyền	cũng	nói:	“Luận	đó	là	của	ngài	Phật	Âm,	chứ	đâu	phải	của	đức	Phật	
đâu”.	Đức	Phật	có	nói	chứ,	 [nên]	ngài	Phật	Âm	mới	 làm	ra.	Ngài	Phật	Âm	 là	
người	kiết	tập	năm	bộ	Nikaya	mà.	Chắc	chắn	có,	có	nhiều,	bữa	nay	Thiện	Trang	
dẫn	một	đoạn.	Quý	vị	cứ	dở	Kinh	Tạp	A	Hàm	ra,	Kinh	Mao	Đoan,	số	111.	Trong	
đây	chú	giải	là	Kinh	109,	trong	Đại	Chánh	Tân	Tu	Đại	Tạng	Kinh. 

Bây	giờ	chúng	ta	coi	đề	mục	Thiền	chỉ	Biến	xứ	trong	Kinh	Nikaya	được	
nhắc	ở	đâu.	Thiện	Trang	nói	ở	đây,	Kinh	Thiền	Án	Xứ:	Kasiṇa,	ở	Phẩm	10	Pháp	
của	Kinh	Tăng	Chi.	(T	1536.19):	chữ	T	là	Kinh	Tăng	Chi.	Chúng	ta	thấy	có	luôn.	
Bây	giờ	nói	khác	đi,	đoạn	này	Thiện	Trang	trích	đoạn	ngắn,	còn	đoạn	dài	lắm	ở	
bộ	kinh	khác. 

Đề	Mục	Thiền	Chỉ	Biến	Xứ	Trong	Kinh	Nikaya	

(10.25)	Thiền	Án	Xứ:	Kasiṇa	(T	1536.19)	

-	Này	các	Tỷ-kheo,	có	mười	Thiền	án	xứ	này.	Thế	nào	là	mười?	Ở	đây	
dùng	chữ	khác	là	Thiền	án	xứ,	còn	mình	dùng	Thiền	chỉ,	trong	Kinh	Tạp	A	Hàm	
gọi	là	Biến	xứ	định.	Cho	nên	phải	đọc	hiểu	ngôn	ngữ	thì	mới	được,	chứ	không,	
vô	đó	kiếm	thì	không	ra. 

Một	người	tưởng	tri	Thiền	án	đất,	phía	trên,	phía	dưới,	bề	ngang,	
không	hai,	vô	lượng.	Một	người	tưởng	tri	Thiền	án	nước...	(giống	như	trên.	
Tưởng	tri	thế	nào?	Cách	quán	ở	đây	là:		phía	trên	cũng	là	đất,	phía	dưới	cũng	là	
đất,	bề	ngang,	không	hai,	vô	lượng,	mình	tưởng	một	hồi	ở	đâu	cũng	thấy	đất	
hết)	một	người	 tưởng	 tri	Thiền	án	 lửa...	một	người	 tưởng	 tri	Thiền	án	
gió...	một	người	tưởng	tri	Thiền	án	xanh...	một	người	tưởng	tri	Thiền	án	
vàng...	một	người	tưởng	tri	Thiền	án	đỏ...	một	người	tưởng	tri	Thiền	án	
trắng...	một	người	 tưởng	 tri	Thiền	án	hư	không...	một	người	 tưởng	 tri	



 

28 

Thiền	án	thức,	phía	trên,	phía	dưới,	bề	ngang,	không	hai,	vô	lượng. 

Này	các	Tỷ-kheo,	có	mười	Thiền	án	xứ	này.	

(Trích	từ	Kinh	Tăng	Chi	–	Phẩm	10	Pháp). 

			 Quý	vị	tin	chưa?	Có	trong	kinh	không?	Có	nha!	Thiện	Trang	không	giảng	
mấy	điều	lung	tung	ở	ngoài,	phải	nghiên	cứu	cho	kỹ	rồi	mới	giảng	chứ,	đâu	có	
liều	mạng,	mình	giảng	để	mình	tu	mà.	Cho	nên	quý	vị	yên	tâm!	Có	hết	trong	
kinh.	Còn	quý	vị	muốn	coi	dài	hơn	thì	quý	vị	coi	bộ	kinh	tiếp	theo	10.26	của	
Kassina	2,	[thì]	rõ	hơn,	dài	hơn	nữa,	[còn]	Kinh	này	ngắn	hơn.	Mà	Thiện	Trang	
nói	thật	ra	mình	chỉ	cần	biết	có	trong	kinh	là	được,	chứ	còn	bây	giờ	mình	đi	lục	
hết	trong	kinh,	đọc	một	hồi	cũng	không	hiểu.	Trong	khi	đó	ngài	Phật	Âm	đã	viết	
ngắn	lại	cho	mình	hiểu	rồi. 

			 Thời	nay	để	tu,	Thiện	Trang	nói	những	cái	đèn	xanh,	vàng,	đỏ,	trắng,	đèn	
tròn	tròn	giống	như	vầy	là	tu	được	các	màu.	Hoặc	là	tu	đất	thì	cũng	được.	Còn	
muốn	tu	về	hư	không,	nước	và	lửa,	thì	quý	vị	có	thể	dùng	tivi,	hay	màn	ảnh	máy	
vi	tính,	quý	vị	mở	mở	hình	lên.	Trên	mạng	Thiện	Trang	thấy	nhiều	video,	hình	
ảnh	về	nước	đẹp	lắm,	còn	về	hư	không	thì	mình	mở	bầu	trời,	[muốn	thu	đề	mục]	
lửa	thì	có	kênh	có	lửa	đó.	Nếu	quý	vị	không	biết	thì	quý	vị	tìm	trên	Facebook	
Thiện	Trang	có	đăng.	Còn	không	thì	Thiện	Trang	sẽ	chọn	lọc	 lại,	 tại	vì	Thiện	
Trang	cũng	muốn	tìm	những	video	nào	cho	đủ,	video	nào	tốt	nhất,	sẽ	chọn	lọc	
lại	để	làm	một	số	video	đăng	lên	cho	quý	vị,	để	quý	vị	có	thể	dùng.	Hoặc	đăng	
nguồn	lên	cho	quý	vị	tự	tải	về	để	dùng.	Tùy	thôi,	có	người	tu	thực	tế,	có	người	
tu	[theo]	mấy	cái	đó	cũng	được,	hoặc	là	những	bức	tranh	cũng	được,	tùy	mỗi	
người.	Chúng	ta	tu	làm	sao	có	hiệu	quả	là	được,	hiện	đại	thì	mình	phải	áp	dụng	
chiêu	hiện	đại	chứ.	Bữa	nay	thỏa	mãn	rồi	nha,	hết	thắc	mắc	là	có	trong	kinh	hay	
không	có	trong	kinh,	có	hết	nha! 

Sẵn	nói	về	Thiền	chỉ	thì	nói	thêm	một	bài	kinh	nữa:	là	các	trạng	thái	tịch	
diệt	của	các	tầng	Thiền.	Tại	vì	có	người	hỏi	vô	tầng	Thiền	nào	thì	như	thế	nào?	
Ngoài	định	nghĩa	hôm	bữa	chúng	ta	học	trong	kinh	rồi,	chúng	ta	có	học	qua	rồi,	



 

29 

bây	giờ	bổ	sung	điều	này	để	mình	biết	mình	có	vào	tầng	Thiền	nào	không.	Và	
Thiện	Trang	nói	đây	chỉ	là	một	cách	để	kiểm	định,	còn	quý	vị	nói	tả	như	thế	nào,	
thì	mấy	người	vô	Thiền	ra	kể	không	giống	nhau,	bởi	vì	còn	tùy	trạng	thái	thế	
nào	nữa.	Nhưng	điều	quan	trọng	nhất	là	mình	phải	tự	căn	cứ	vào	Phật,	chứ	mình	
căn	cứ	vào	điều	[người	khác	nói],	rồi	nói	mình	đắc	Thiền.	 

Ở	bên	Myanma	nghe	nói	có	chỗ	đó,	ai	tới	thiền,	ra	là	ấn	chứng	đắc	Thiền	
hết,	nhiều	người	đắc	Thiền	lắm.	Nhưng	Sư	Toại	Khanh	nói	là	chưa	chắc.	Cho	nên	
điều	đó	thì	mình	không	biết,	mình	phải	tự	mình	biết,	chứ	không	thể	nào	dựa	
vào	người	khác.	Ví	dụ	như	quý	vị	đắc	Thiền,	thì	quý	vị	có	thể	có	những	trạng	
thái,	ví	dụ	như	biết	chuyện	gì	trước	đó	hoặc	là	sau	đó,	tự	nhiên	thấy	có	một	chút	
tiểu	Thần	thông.	Tới	Sơ	thiền	thì	khó	lắm,	tới	Nhị	thiền	thì	rõ	hơn.	Sơ	Thiền	chỉ	
là	ly	dục,	ly	các	pháp	ác	bất	thiện,	là	mình	hết	sợ	hãi,	rồi	tâm	mình	an	lạc,	được	
giải	thoát	một	phần.	Lúc	mình	đắc	Thiền	rồi	thì	không	có	tham,	không	có	sân.	
Tất	nhiên	sau	đó	nếu	gặp	cảnh	thì	mất,	nhưng	ít	nhất	lúc	đó	được	như	vậy.	Rồi	
rất	 sáng	 suốt	 v.v…	được	nhiều	điều.	Ở	đây	 trạng	 thái	Thiền	 là	như	 thế	nào,	
chúng	ta	học	bài	kinh	của	Phật: 

Các	Trạng	Thái	Tịch	Diệt	Của	Các	Tầng	Thiền	

Tôi	nghe	như	vầy:	Một	thời,	đức	Phật	trú	trong	vườn	trúc	Ca-lan-đà,	
thành	Vương	Xá.	Bấy	giờ,	Tôn	giả	A	Nan	ở	một	mình	chỗ	vắng,	trong	lúc	
thiền	 tịnh	 tư	duy,	 suy	nghĩ	 rằng:	 ‘Thế	Tôn	nói	ba	 thọ:	 lạc	 thọ,	khổ	 thọ,	
không	khổ	không	lạc	thọ;	lại	nói	những	gì	thuộc	về	thọ	thảy	đều	là	khổ.	
Vậy	điều	này	có	nghĩa	gì?’ 

Quý	vị	thấy	không?	Học	kinh	Phật	có	được	lợi	ích	là	thỉnh	thoảng	được	
ôn	lại	hết,	toàn	đạo	giải	thoát,	không	có	nói	lung	tung	[nào]	chồng	con...	mệt	lắm.	
Vô	một	hồi	là	nói:	Ba	thọ	gồm	có	thọ	lạc,	thọ	khổ	và	không	lạc	không	khổ.	Nhưng	
đức	Phật	nói	bây	giờ	tất	cả	thọ	này	đều	là	khổ	hết,	tại	sao	lại	nói	vậy?	[Những	
gì]	thuộc	về	thọ	là	đều	khổ,	mặc	dù	nói	là	ba	thọ,	vậy	là	sao?	Đây	là	một	khái	
niệm,	tại	sao	nói	ba	thọ	là	thọ	lạc,	thọ	khổ	và	không	khổ	không	lạc,	mà	cuối	cùng	
nói	những	gì	thuộc	về	thọ	đều	khổ	hết,	là	sao?	[Vậy]	có	mâu	thuẫn	hay	không?	



 

30 

[Ngài]	suy	nghĩ	như	vậy	đó.	Như	vậy	đây	là	một	bài	Triết	học	rất	hay,	và	một	bài	
rất	quan	trọng. 

Suy	nghĩ	vậy	rồi,	sau	khi	từ	thiền	tịnh	tỉnh	giấc	(thiền	tịnh	tỉnh	giấc	
tức	là	hồi	xưa	ngồi	ngủ,	kiểu	vậy.	Ngồi	hay	thiền	tịnh	tỉnh	giấc.	Không	biết	chữ	
´tịnh´	được	dịch	có	đúng	không?	Hay	là	Thiền	xong	rồi	xuất	Thiền).	Ngài	A	Nan	
đi	đến	chỗ	Phật,	cúi	đầu	đảnh	lễ	sát	chân	Phật,	rồi	đứng	lui	qua	một	bên,	
bạch	Phật: 

Bạch	Thế	Tôn,	lúc	con	một	mình	ở	chỗ	vắng,	thiền	tịnh	tư	duy,	suy	
nghĩ	rằng:	‘Như	lời	Thế	Tôn	nói	ba	thọ:	lạc	thọ,	khổ	thọ,	không	khổ	không	
lạc	thọ;	lại	nói	những	gì	thuộc	về	thọ	thảy	đều	là	khổ.	Vậy	điều	này	có	nghĩa	
gì?	

Quý	vị	thấy	không?	Ở	đây	có	không	khổ	không	lạc,	rồi	cũng	có	vui,	mà	tại	
sao	cuối	cùng	những	gì	thuộc	về	thọ	thảy	đều	khổ,	rốt	ráo	là	khổ	luôn.	Đúc	kết	
lại,	ý	nghĩa	là	như	thế	nào? 

Đức	Phật	bảo	ngài	A	Nan:	

“Ta	vì	tất	cả	hành	là	vô	thường,	tất	cả	hành	là	pháp	biến	đổi,	nên	nói	
những	gì	thuộc	về	thọ	đều	là	khổ.	(Tóm	lại	tất	cả	điều	gì	thuộc	về	hành	đều	là	
Vô	thường,	đều	là	pháp	biến	đổi,	cho	nên	cuối	cùng	rồi	cũng	khổ	thôi.	Tại	vì	quý	
vị	vui	một	chút	rồi	cũng	hết,	biến	đổi	thành	khổ	thôi,	không	lạc	không	khổ	rồi	
cuối	cùng	cũng	khổ,	Vô	thường	mà.	Cho	nên	cuối	cùng	là	khổ,	đức	Phật	nói	rốt	
ráo	đều	là	khổ,	là	vậy).	Lại	nữa,	A	Nan,	Ta	vì	các	hành	tuần	tự	tịch	diệt,	vì	các	
hành	tuần	tự	tĩnh	chỉ,	nên	Ta	nói	tất	cả	thọ	đều	là	khổ”. 

Tức	là	ở	đây	thêm	một	lý	do	nữa,	là	tất	cả	các	hành,	những	gì	tuần	tự	tịch	
diệt	(là	từ	từ	diệt),	và	tuần	tự	tĩnh	chỉ,	nên	Ta	nói	tất	cả	thọ	đều	là	khổ.	Ở	đây	
mình	cũng	chả	hiểu	tịch	diệt	hay	tĩnh	chỉ	gì	hết,	mình	nghe	tiếp. 

Ngài	A	Nan	bạch	Phật:	“Thế	Tôn	vì	các	hành	tuần	tự	tịch	diệt	mà	nói,	
là	nghĩa	thế	nào?”	



 

31 

Đức	Phật	bảo	ngài	A	Nan	(quý	vị	chú	ý	đoạn	này,	đức	Phật	bảo	ngài	A	
Nan):	“Khi	nhập	Sơ	thiền,	ngôn	ngữ	tịch	diệt.	Nhập	Nhị	thiền	thì	tầm	tứ	
tịch	diệt.	Nhập	Tam	thiền,	tâm	hỷ	tịch	diệt.	Nhập	Tứ	thiền,	hơi	thở	ra	vào	
tịch	diệt.	Nhập	Không	Vô	Biên	Xứ,	sắc	tưởng	tịch	diệt.	Nhập	Thức	Vô	Biên	
Xứ	thì	tưởng	Không	vô	biên	tịch	diệt.	Nhập	Vô	Sở	Hữu	Nhập	Xứ,	tưởng	
Thức	vô	biên	xứ	tịch	diệt.	Nhập	Phi	Tưởng	Phi	Phi	Tưởng	Xứ,	tưởng	Vô	
sở	hữu	xứ	tịch	diệt.	Nhập	Tưởng	Thọ	Diệt,	tưởng	và	thọ	tịch	diệt.	Đó	gọi	
là	các	hành	dần	dần	tịch	diệt”. 

	Bản	này	dịch	 là	 tịch	diệt,	ở	đây	tự	nhiên	để	vắng	 lặng,	 thì	cũng	được.	
Nhưng	Thiện	Trang	thấy	cũng	rõ,	nhưng	cũng	không,	nên	Thiện	Trang	cố	tình	
để	vậy.	Bây	giờ	Thiện	Trang	sửa	lại,	thì	quý	vị	sẽ	hiểu	hơn,	có	khi	là	tịch	diệt,	có	
khi	người	ta	nói	là	vắng	lặng.	 

Chúng	ta	đọc	lại	đoạn	này.	Để	biết	quý	vị	có	vào	Sơ	thiền	hay	không,	thì	
khi	nhập	Sơ	thiền	thì	ngôn	ngữ	tịch	diệt.	Quý	vị	vô	Sơ	thiền	thì	tự	nhiên	quý	vị	
không	muốn	nói	nữa.	Tức	là	lúc	đầu	vào	Thiền	thì	dừng	nói,	lúc	đó	[không	có]	
ngôn	ngữ	gì	nữa,	vì	âm	thanh	là	gai	nhọn	để	nhập	Sơ	thiền	mà,	chướng	ngại	
nhập	Sơ	thiền.	Bây	giờ	ta	đang	vào	Thiền,	[thì]	ngôn	ngữ	không	có,	dứt	đường	
ngôn	ngữ	đó.	Cho	nên	nói	cao	siêu,	thực	tế	là	mình	vô	Sơ	thiền	thì	không	nói.	
Khi	xuất	Thiền	rồi,	ra	là	đã	lắm,	tâm	[an	lạc]	lắm,	lúc	đó	mình	chẳng	muốn	nói	
gì	đâu.	Nhưng	khi	ra	rồi,	một	hồi	là	rớt	xuống	Vị	đáo	định,	lúc	đó	cũng	có	thể	nói	
ghê	lắm,	nếu	cần	nói	thì	nói	hay	lắm.	Nhưng	[vào]	Sơ	thiền	là	ngôn	ngữ	tịch	diệt.	
Cho	nên	mình	phải	để	ý,	Sơ	thiền	là	hết	nói	rồi	đó,	tịch	diệt. 

‘Nhập	Nhị	thiền	thì	Tầm	Tứ	tịch	diệt’:	Tầm	Tứ	là	gì	thì	quý	vị	biết	rồi,	
chúng	ta	đã	học	Tâm	sở	Tầm,	Tâm	sở	Tứ	rồi.	Chúng	ta	đã	lấy	ví	dụ	về	Tầm	và	
Tứ	trong	A	Tỳ	Đàm	(Vi	Diệu	Pháp).	Tầm,	Tứ	là	hai	Tâm	sở	rất	quan	trọng.	Quý	
vị	còn	nhớ	không?	Hay	là	quên	rồi?	Chắc	là	quên	rồi!	Lấy	ví	dụ	con	ong	cho	nhớ,	
con	ong	hướng	tới	bông	hoa	là	Tầm,	và	vờn	quanh	bông	hoa	là	Tứ,	kiểu	vậy. 

Như	vậy,	khi	[vào]	Sơ	thiền	thì	quý	vị	sẽ	có	cảnh,	quý	vị	thấy	điều	này,	
thấy	điều	kia	v.v…	Ví	dụ	như	chúng	ta	tu	Biến	xứ	nước,	thì	chúng	ta	thấy	nước	



 

32 

tràn	hết,	đang	chú	ý	vào	nước,	quan	sát	rất	rõ	nước.	Nhưng	vô	tới	Nhị	thiền	thì	
Tầm	Tứ	tịch	diệt,	là	diệt	luôn,	không	còn	quan	sát	gì	nữa.	Nhưng	quý	vị	muốn	là	
[thấy],	 từ	đó	mới	xuất	Thần	 thông	được.	Chứ	còn	không,	 thì	không	có	Thần	
thông.	Cho	nên	tới	đó	là	Tầm,	Tứ	tịch	diệt.	Quý	vị	coi	lại	Tâm	sở	Tầm	và	Tâm	sở	
Tứ. 

‘Nhập	Tam	thiền,	tâm	hỷ	tịch	diệt’:	tức	là	nhập	Tam	thiền	thì	lúc	đó	không	
còn	thấy	tâm	hỉ,	tức	là	tâm	vui	không	còn	nữa.	 

‘Nhập	Tứ	thiền,	hơi	thở	ra	vào	tịch	diệt’:	người	nhập	Tứ	thiền	là	hết	hơi	
thở	rồi,	không	có	thở	ra	thở	vào	nữa,	như	người	chết	luôn.	Tưởng	chết	nhưng	
không	phải	chết,	hay	lắm.	Cho	nên	nhập	Tứ	thiền	là	nhập	được	lâu	lắm.	Tứ	thiền	
là	một	vấn	đề	rất	khó. 

Sau	Tứ	thiền	thì	có	bốn	Tứ	không	nữa.	‘Nhập	Không	Vô	Biên	Xứ,	sắc	tưởng	
tịch	diệt’:	 lúc	đó	mình	suy	nghĩ,	 tưởng	về	Sắc	 là	không	còn	nữa,	hình	 tướng	
không	còn.	 

‘Nhập	Thức	Vô	Biên	Xứ,	thì	 tưởng	Không	vô	biên	tịch	diệt’:	quý	vị	phải	
hiểu	Không	vô	biên	là	gì.	Tức	là	thấy	toàn	là	không,	đâu	đâu	cũng	là	không	hết,	
mà	lúc	đó	cũng	tịch	diệt	luôn,	thì	mới	vô	Thức	Vô	Biên	Xứ. 

‘Nhập	Vô	Sở	Hữu	Nhập	Xứ,	tưởng	Thức	vô	Biên	xứ	tịch	diệt’:	lúc	đó	Thức	
vô	Biên	xứ	là	tầng	dưới	tịch	diệt.	 

‘Nhập	Phi	Tưởng	Phi	Phi	Tưởng	Xứ,	tưởng	Vô	sở	Hữu	xứ	tịch	diệt’:	cũng	
vậy,	tầng	dưới	tịch	diệt.	 

‘Nhập	Tưởng	Thọ	Diệt,	thì	tưởng	và	thọ	tịch	diệt’:	lúc	đó	tưởng	và	thọ	cũng	
không	còn	nữa.	Sắc,	Thọ	Tưởng,	Hành	Thức,	thì	Tưởng	và	Thọ	cũng	hết.	Đó	gọi	
là	các	hành	dần	dần	tịch	diệt. 

Cho	nên	có	người	hỏi	là:	“Từ	nhập	tầng	này	thì	mình	có	thể	vượt	lên	các	
tầng	Thiền	khác	không?”	Căn	cứ	vào	đây	và	căn	cứ	trong	kinh,	thì	chúng	ta	thấy	
đức	Phật	và	các	Tôn	giả	cũng	là	nhập	từng	tầng	Thiền	một,	cứ	lên	rồi	xuống,	



 

33 

xuống	rồi	lại	lên,	chứ	không	nhảy	cóc.	Chúng	ta	thấy	điều	này,	lý	do	là	theo	đây. 

Ngài	A	Nan	bạch	Phật:	“Thế	Tôn	vì	các	hành	tuần	tự	tĩnh	chỉ	mà	nói,	
là	nghĩa	thế	nào?”	(Đó	là	tịch	diệt,	còn	tĩnh	chỉ	nữa,	thì	cũng	tương	tự	như	vậy	
thôi). 

Đức	Phật	bảo	ngài	A	Nan:	“Khi	nhập	Sơ	thiền,	ngôn	ngữ	tĩnh	chỉ	(tức	
là	đổi	với	ở	trên	thôi.	Ở	trên	là	chữ	tịch	diệt,	dưới	đây	là	tĩnh	chỉ).	Nhập	Nhị	
thiền	thì	tầm	tứ	tĩnh	chỉ.	Nhập	Tam	thiền,	tâm	hỷ	tĩnh	chỉ.	Nhập	Tứ	thiền,	
hơi	thở	ra	vào	tĩnh	chỉ.	Nhập	Không	Vô	Biên	Xứ,	sắc	tưởng	tĩnh	chỉ.	Nhập	
Thức	Vô	Biên	Xứ	thì	tưởng	Không	vô	Biên	xứ	tĩnh	chỉ.	Nhập	Vô	Sở	Hữu	
Nhập	Xứ,	tưởng	Thức	vô	Biên	xứ	tĩnh	chỉ.	Nhập	Phi	Tưởng	Phi	Phi	Tưởng	
Xứ,	tưởng	Vô	sở	Hữu	xứ	tĩnh	chỉ.	Nhập	Tưởng	Thọ	Diệt,	tưởng	và	thọ	tĩnh	
chỉ.	Đó	gọi	là	các	hành	tuần	tự	tĩnh	chỉ”. 

Nói	tóm	lại	là	giống	như	trên,	chỉ	đổi	chữ	thôi.	Mình	chỉ	cần	biết	chỗ	đó,	
để	khi	nào	tu	thì	quý	vị	kiểm	chứng.	Chứ	không	cần	học	quá	ghê	gớm,	gọi	là	mọt	
sách	đâu,	mình	chỉ	cần	biết	như	vậy	là	được. 

Ngài	A	Nan	bạch	Phật:	“Bạch	Thế	Tôn,	có	phải	đó	gọi	là	các	hành	tuần	
tự	tĩnh	chỉ?”	

Đức	Phật	bảo	ngài	A	Nan:	“Lại	có	sự	tĩnh	chỉ	thù	thắng,	tĩnh	chỉ	kỳ	
đặc,	tĩnh	chỉ	tối	thượng,	tĩnh	chỉ	vô	thượng.	Sự	tĩnh	chỉ	như	vậy,	đối	với	
những	sự	tĩnh	chỉ	khác,	không	gì	hơn	được”.	Tức	là	như	vậy	vẫn	chưa,	còn	
có	một	tĩnh	chỉ	hơn	nữa. 

Ngài	A	Nan	bạch	đức	Phật:	“Bạch	Thế	Tôn,	những	gì	là	tĩnh	chỉ	thù	
thắng,	tĩnh	chỉ	kỳ	đặc,	tĩnh	chỉ	tối	thượng,	tĩnh	chỉ	vô	thượng.	Sự	tĩnh	chỉ	
như	vậy,	đối	với	những	sự	tĩnh	chỉ	khác,	không	gì	hơn	được?”	Kinh	A	Hàm,	
Kinh	Nikaya,	hay	lặp	nội	dung	lắm.	Thực	ra	nội	dung	lặp	[lại]	thì	chúng	ta	nghe	
ngán,	nhưng	nhắc	cho	mình	nhớ. 

Đức	Phật	bảo	A	Nan:	“Đối	với	tham	dục,	mà	tâm	ly	nhiễm,	giải	thoát;	



 

34 

với	sân	nhuế,	mà	tâm	ly	nhiễm,	giải	thoát,	đó	gọi	là	tĩnh	chỉ	thù	thắng,	tĩnh	
chỉ	kỳ	đặc,	tĩnh	chỉ	tối	thượng,	tĩnh	chỉ	vô	thượng.	Sự	tĩnh	chỉ	như	vậy,	đối	
với	những	sự	tĩnh	chỉ	khác,	không	gì	hơn	được”.	 

Nói	tóm	lại	mình	tu	làm	sao	một	hồi	hết	tham	dục,	hết	ly	nhiễm,	giải	thoát,	
rồi	hết	sân,	thì	đó	là	thành	công. 

Đức	Phật	nói	kinh	này	xong,	Tôn	giả	A	Nan	nghe	những	gì	đức	Phật	
đã	dạy,	hoan	hỷ	phụng	hành.	

(Kinh	473.	Chỉ	Tức	-	Kinh	Tạp	A	Hàm). 

							 Quý	vị	có	nghe	nổi	không?	Những	kiến	thức	này	sâu	xa	quá.	Thật	ra	mình	
cứ	nghe	vậy,	tại	vì	có	nhiều	người	tu	cao,	có	người	tu	thấp.	Nhưng	quý	vị	nhớ,	
nếu	quý	vị	chưa	vào	Sơ	thiền,	thì	quý	vị	cứ	canh	Sơ	thiền,	Nhị	thiền	thôi.	Quan	
trọng	 là	Sơ	thiền,	Nhị	 thiền,	Tam	thiền,	quý	vị	coi	ba	[tầng]	Thiền	đó.	Ở	đây	
Thiện	Trang	làm	bảng	tổng	kết	rồi,	không	có	gì	dài	ghê	gớm	lắm. 

Bảng	Tóm	Tắt	-	Kinh	473.	Chỉ	Tức	-	Kinh	Tạp	A	Hàm	

TT	 Nhập	Tầng	Thiền	 Tịch	diệt,	Tĩnh	chỉ	

1	 Sơ	thiền	 Ngôn	ngữ	

2	 Nhị	thiền	 Tầm,	Tứ 

3	 Tam	thiền	 Tâm	hỷ	

4	 Tứ	thiền	 Hơi	thở	ra	vào	

5	 Không	Vô	Biên	Xứ	 Sắc	tưởng	

6	 Thức	Vô	Biên	Xứ	 tưởng	Không	vô	biên 



 

35 

7	 Vô	Sở	Hữu	Nhập	Xứ	 tưởng	Thức	vô	Biên	xứ 

8	 Phi	Tưởng	Phi	Phi	Tưởng	Xứ	 tưởng	Vô	sở	Hữu	xứ 

9	 Thọ	Tưởng	Diệt	 tưởng	và	thọ	

							 Tóm	lại,	nếu	nhập	tầng	thiền	thứ	nhất	là	Sơ	thiền,	thì	quý	vị	sẽ	tịch	diệt	
hay	tĩnh	chỉ	được	về	ngôn	ngữ.	Nhị	thiền	thì	[tịch	diệt	hay	tĩnh	chỉ]	về	Tầm,	Tứ.	
Tam	thiền	thì	[tịch	diệt	hay	tĩnh	chỉ]	về	Tâm	hỉ.	Tứ	thiền	thì	[tịch	diệt	hay	tĩnh	
chỉ]	về	hơi	thở,	hơi	thở	ra	vào	hết,	tĩnh	chỉ,	tịch	diệt	là	dừng	luôn.	Tĩnh	chỉ	là	
nhẹ	nhàng	lại,	là	dừng. 

Rồi	Không	Vô	Biên	Xứ,	Thức	Vô	Biên	Xứ,	Vô	Sở	Hữu	Xứ,	Phi	Tưởng	Phi	Phi	
Tưởng	Xứ,	 và	Thọ	Tưởng	Diệt	 (là	Diệt	 tận	định	 của	A-la-hán),	 thì	 có	những	
[tưởng]	tương	tự,	gồm	có:	Sắc	tưởng,	tưởng	Không	vô	biên,	tưởng	Thức	vô	biên	
(mình	nhớ	tầng	dưới	thôi),	tưởng	Vô	sở	Hữu	xứ,	và	cuối	cùng	là	Thọ	Tưởng	diệt	
là	định	của	A-la-hán.	Thậm	chí	trong	Luận	Đại	Tỳ	Bà	Sa	nói	là	có	một	số	Tam	
quả	A-na-hàm,	có	thể	nhập	được	định	này,	thì	thọ	và	tưởng	diệt,	tịch	diệt	hoặc	
là	tĩnh	chỉ.	 

Rất	rõ	ràng,	chúng	ta	học	có	kiến	thức,	có	kinh	điển	căn	cứ,	không	học	lung	
tung	lang	tang.	Cho	nên	ai	tu	tới	đâu	thì	cứ	căn	cứ	vào	đó	mà	dùng.	Thiện	Trang	
chỉ	cung	cấp	đầy	đủ	vậy	thôi,	còn	tùy	vào	công	phu	của	quý	vị,	có	thể	lúc	này	
mới	nhắm	tới	Sơ	thiền,	thì	quý	vị	chỉ	quan	tâm	tới	Sơ	thiền	thôi.	Nhưng	đến	lúc	
nào	đó	quý	vị	nhắm	tới	Tứ	thiền	rồi,	thì	quý	vị	có	thể	coi,	cũng	có	tài	liệu	cho	
quý	vị.	Còn	nếu	ai	không	hiểu,	không	chắc,	thì	cứ	tra	trong	kinh,	Thiện	Trang	
nói	theo	kinh,	chứ	đâu	có	giảng	theo	ý	của	Thiện	Trang	đâu. 

							 Bữa	nay	giới	thiệu	đề	mục	tiếp	theo	là	Tùy	niệm	thiên,	tức	là	mục	C6	trong	
40	đề	mục,	để	cho	hết	luôn.	Ví	dụ	như	Tịnh	Độ,	Thiện	Trang	nói	chúng	ta	đang	
căn	cứ	tu	theo	pháp	quán	thứ	14	trong	Kinh	Quán	Vô	Lượng	Thọ,	quý	vị	thấy	
gồm	có	các	pháp	quán,	tu	Lục	niệm	là:	Niệm	Phật,	niệm	Pháp,	niệm	Tăng,	niệm	



 

36 

Giới,	niệm	Thí,	niệm	Thiên.	Vậy	bây	giờ	mình	có	biết	niệm	Thiên	 là	 thế	nào	
[không]?	Bây	 giờ	 đảm	bảo	hỏi	 nhiều	đồng	 tu,	 nhiều	người	 không	biết	 niệm	
Thiên	là	như	thế	nào.	Bắt	đầu	kêu:	Niệm	Thiên	là	niệm	vua	trời	Đao	Lợi	v.v…	
kiểu	vậy	đó.	Có	phải	đúng	như	vậy	không?	Chúng	ta	sẽ	học	bài	Tùy	Niệm	Thiên	
cho	đủ	Lục	niệm. 

C6.	Tùy	niệm	Thiên	(theo	Luận	Thanh	Tịnh	Đạo): 

1.	Định	nghĩa:	Tùy	niệm	Thiên	là	sự	niệm	tưởng	có	cảm	hứng	từ	công	
hạnh	các	vị	trời	sánh	với	công	hạnh	của	mình;	Suy	xét	tín,	giới,	văn,	thí,	
tuệ	của	mình	và	của	chư	Thiên	làm	bằng	chứng. 

Theo	định	nghĩa	này	là	mình	biết	sự	học	của	nhiều	đồng	tu	là	sai	rồi	đúng	
không?	Cứ	tưởng	niệm	Thiên	là	vua	trời	Đế	Thích,	đặc	biệt	Thiện	Trang	nghe	
trong	Tịnh	Độ,	có	người	giảng	như	thế	đó.	Cho	nên	có	khi	mình	tưởng	niệm	chư	
Thiên	là	niệm	mấy	danh	hiệu	[như]	vua	trời	Đế	Thích	v.v…	Không	phải! 

Ở	đây	định	nghĩa	là	sự	niệm	tưởng	có	cảm	hứng	từ	công	hạnh	các	vị	trời	
sánh	với	công	hạnh	của	mình.	Tức	 là	mình	coi	công	hạnh	của	mình	có	giống	
công	hạnh	của	vị	trời	hay	không?	Xét	về	năm	mặt,	là:	Tín,	Giới,	Văn,	Thí,	Tuệ.	
Quý	vị	biết	Tín,	Giới,	Văn,	Thí,	Tuệ	là	gì	không?	Là	Ngũ	căn,	Ngũ	lực…	(là	Thất	
thánh	tài).	Chúng	ta	đa	số	học	rồi,	mình	coi	thử	niềm	tin	của	mình	là	Tín	căn,	rồi	
Tinh	tấn	căn,	còn	đây	là	Giới.	Đây	thuộc	về	năm	điều	trong	Thất	thánh	tài:	[Tín],	
Giới,	Văn,	Thí,	Tuệ.	Mình	coi	Tín	(là	niềm	tin	của	mình),	coi	Giới	của	mình	so	với	
chư	Thiên	có	giống	không?	Mình	so	khả	năng	học	pháp	của	mình,	học	rộng	nghe	
nhiều	gọi	là	đa	văn.	Rồi	quý	vị	coi	thử	bố	thí	của	mình	có	được	giống	chư	Thiên	
không?	Trí	tuệ	của	mình	có	giống	không?	Giống	đây	là	giống	nhân	của	họ,	họ	
được	sanh	về	đó.	Vì	sao	thì	ở	đoạn	sau	có	nói.	Và	chư	Thiên	làm	bằng	chứng. 

			 2.	Các	bước	tu.	

B1:	Người	muốn	tu	tập	niệm	Thiên	cần	phải	có	những	đức	tính	đặc	
biệt	về	đức	tin,	giới	hạnh,	thính	pháp,	bố	thí	về	trí	tuệ. 



 

37 

Như	vậy	điều	này	không	phải	ai	cũng	tu	được.	Quý	vị	mà	không	có	đức	tin	
là	không	được,	không	có	giới	hạnh	thì	cũng	không	được,	 thính	pháp	 là	nghe	
pháp,	[thì]	mình	lười	lắm.	Đặc	biệt	là	những	người	mà	một	câu	Phật	hiệu	niệm	
tới	cùng	thì	không	có	điều	này.	Rồi	bố	thí,	trí	huệ.	Mình	phải	có	những	đức	tính	
đặc	biệt	như	vậy,	chứ	không	phải	ai	cũng	tu	được.	Cho	nên	[muốn	tu]	đề	mục	
này	thì	phải	coi	mình	có	những	điều	này	không. 

B2:	Sau	đó	đi	đến	chỗ	yên	tịnh	độc	cư,	ngồi	xuống	thoải	mái	rồi	niệm	
tưởng	như	sau: 

Ở	đây	quý	vị	thấy,	ngồi	xuống	thoải	mái	luôn,	khỏi	bắt	ngồi	kiết	già	gì	hết,	
miễn	ở	chỗ	đó	phải	yên	tĩnh,	độc	cư.	Lưu	ý	tu	Thiền	chỉ	thì	phải	yên	tĩnh,	độc	
cư.	Bởi	vì	âm	thanh	là	chướng	ngại	nhập	Sơ	thiền.	Nên	nhớ!	Cho	nên	là	không	
tu	được.	Còn	tu	Thiền	quán	thì	quý	vị	có	thể	ở	trong	động	cũng	được,	luyện	tu	
thân,	thọ,	tâm,	pháp,	[tu]	Tứ	niệm	xứ	mà.	Tu	Tứ	niệm	xứ,	đang	ồn	ào	thì	ta	nghe	
tâm	đang	ồn	ào;	ta	đang	nghe	nhạc	thì	[biết]	ta	đang	sân	với	nhạc	hay	ta	đang	
tham	mê	với	nhạc.	Ta	thấy	rất	rõ,	thì	cũng	tu	được,	Tứ	niệm	xứ	là	vậy	đó. 

Cho	nên	nhiều	người	học	Phật	pháp	mà	không	học,	rồi	cứ	nói	sao	không	
tu	ở	trong	rừng	đi?	Lúc	nào	tu	Thiền	chỉ	thì	ta	vô	trong	rừng,	ta	tu.	Nhưng	bây	
giờ	ta	đang	tu	Thiền	quán,	thì	trong	rừng	quán	chưa	đủ,	ta	ra	ngoài	quán	cũng	
được,	cảnh	khốc	liệt	hơn	thì	ta	quán	càng	dễ	hơn	chứ.	Quý	vị	thấy	không	ạ?	Tu	
như	vậy!	 

Cho	nên	bây	giờ	Thiện	Trang	thấy	nhiều	người	không	biết	kiến	thức	Phật	
giáo,	cho	nên	rất	đáng	thương.	Tu	cũng	không	biết	nữa,	[nói]:	‘Ủa?	Sao	không	
vô	rừng	tu?’	Thì	cũng	vô	rừng	tu	chứ.	Có!	Lúc	cần	tĩnh	chỉ,	thì	cần	có	chỗ	độc	cư	
để	tu.	Nhưng	tu	đó	là	tu	Thiền	chỉ,	tu	Thiền	chỉ	để	hỗ	trợ	Thiền	quán.	Ở	trong	
rừng	cũng	quán	tốt	chứ,	tránh	duyên	tốt	chứ.	Nhưng	khi	mình	đủ	sức	mạnh	rồi	
thì	ở	đâu	mình	cũng	tu	được	hết.	Cho	nên	hằng	ngày	các	hàng	Tỳ-kheo	của	đức	
Phật	đi	khất	thực,	vào	phố	v.v…	đức	Phật	cũng	đâu	có	[cấm].	[Nhưng]	đức	Phật	
cũng	nói	là	nếu	yếu	thì	lo	vô	rừng	đi,	chỗ	nào	yên	tĩnh,	độc	cư	rồi	tu	cho	tốt,	tại	
vì	mình	còn	yếu.	 



 

38 

Cho	nên	chúng	ta	học	là	rõ	ràng,	chứ	không	phải	mơ	mơ,	màng	màng.	Pháp	
hành	cần	rõ	ràng,	còn	không,	lúc	thì	mình	thấy	mâu	thuẫn,	lúc	thì	bảo	vô	đóng	
cửa	nhập	thất,	lúc	thì	bảo	tu	là	phải	tu	trong	động,	chứ	tu	trong	tĩnh	là	sao.	Thiền	
chỉ	là	phải	tu	trong	tĩnh,	tại	vì	âm	thanh	là	chướng	ngại	nhập	Sơ	thiền.	Quý	vị	
không	thể	nào	trong	ồn	ào	mà	nhập	Sơ	thiền	được,	điều	đó	khó	lắm.	Trừ	khi	
quý	vị	nhập	nhuần	nhuyễn	quá	rồi,	quý	vị	ngồi	đâu	[cũng]	nhập	được,	thì	điều	
đó	khỏi	phải	nói.	Nhưng	lúc	đang	tu	thì	mình	phải	tránh	duyên.	 

Còn	Thiền	quán	cũng	vậy.	Thật	ra	là	lúc	đầu	cũng	phải	né	duyên,	sau	đó	
mình	khá	rồi	thì	mình	ra	mình	luyện,	luyện	[để]	khá	hơn.	Đang	bị	chửi	thì	biết	
tâm	ta	đang	bị	chửi.	Có	nghĩa	ta	đang	thọ	khổ	đó,	tâm	ta	có	phải	đang	sân	không?	
Đang	bị	đồ	ăn	ngon	dụ	dỗ	thì	có	tham	hay	không?	Tâm	tham	thì	biết	đang	tham,	
tâm	sân	thì	biết	đang	sân.	Học	Tâm	sở	hết	rồi	đúng	không?	Đang	buồn,	buồn	là	
sân	rồi	đúng	không?	Phải	học	hết	Tâm	sở	thì	mới	biết	được,	mới	quán	được.	
[Tu]	Tứ	niệm	xứ	mà	không	học	52	món	Tâm	sở	của	A	Tỳ	Đàm,	ở	đó	mà	tu	Tứ	
niệm	xứ.	Không	có!	Ít	nhất	cũng	phải	học	Tâm	sở	của	A	Tỳ	Đàm	hoặc	học	Tâm	
sở	của	bên	Duy	Thức	Đại	thừa,	học	Luận	Câu	Xá	hoặc	là	Luận	Bách	Pháp	Minh	
Môn	để	hiểu	cho	rõ	ràng,	thì	mới	quán	được	Tứ	niệm	xứ.	Còn	không	thì	quán	
cái	vỏ	thôi,	không	quán	ruột	được	đâu.	Mà	không	quán	ruột	được	thì	khó	lắm,	
tu	cả	đời	nhiều	khi	khó	đắc.	Khó	thôi	chứ	không	phải	không	được,	[phải]	tu	lâu	
hơn.	Cho	nên	chúng	ta	học	thấy	rõ	ràng	rồi	đó. 

	Ở	đây	là	ngồi	xuống	thoải	mái	niệm	tưởng,	không	có	bắt	ngồi	kiết	già	đâu.	
Cho	nên	ai	tu	mà	nghe	được	điều	này	thì	mừng,	mấy	[đề	mục]	kia	bắt	ngồi	kiết	
già,	còn	[đề	mục]	này	thì	không. 

	“Có	 chư	 Thiên	 thuộc	 Tứ	 Thiên	 Vương,	 chư	 Thiên	 Đao	 Lợi,	 chư	
Thiên	Dạ	Ma,	chư	Thiên	Đâu	Suất,	chư	Thiên	Hóa	Lạc,	chư	Thiên	Tha	Hóa	
Tự	Tại,	chư	Thiên	Phạm	Chúng	và	chư	Thiên	cao	hơn. 

Đầu	tiên	mình	nhớ	các	cảnh	trời,	cho	nên	có	những	người	hỏi:	“Ủa!	Thế	
học	mấy	tầng	Trời	để	làm	gì	thầy?”	Bây	giờ	dùng	đây	nè!	Mình	phải	nhớ	được	
các	tầng	Trời,	bắt	đầu	là	trời	Tứ	Thiên	Vương,	trời	Đao	Lợi,	trời	Tu	Diệm	Ma	



 

39 

(trời	Dạ	Ma),	trời	Đâu	Suất,	trời	Hóa	Lạc,	trời	Tha	Hóa	Tự	Tại,	rồi	bắt	đầu	kể	
tiếp	lên	các	tầng	trời	Phạm	Chúng,	trời	Phạm	Phụ,	trời	Đại	Phạm	v.v…	rồi	trời	
Thiểu	Quang,	 trời	Vô	Lượng	Quang,	 trời	Quang	Âm;	 trời	Thiểu	Tịnh,	 trời	Vô	
Lượng	Tịnh,	trời	Biến	Tịnh;	trời	Phước	Sanh,	trời	Phước	Ái,	trời	Quảng	Quả,	
trời	Vô	Tưởng,	trời	Vô	Phiền,	trời	Vô	Nhiệt,	trời	Thiện	Hiện,	trời	Thiện	Kiến,	
trời	Sắc	Cứu	Cánh;	rồi	bắt	đầu	trời	Không	Vô	Biên	Xứ,	Thức	Vô	Biên	Xứ,	Vô	Sở	
Hữu	Xứ	và	Phi	Tưởng	Phi	Phi	Tưởng	Xứ.	Đó	là	Thiện	Trang	cung	cấp	một	cách. 

Nếu	quý	vị	coi	trong	một	số	kinh,	thì	có	thể	chia	ra	nhiều	hơn.	Có	khi	quý	
vị	thấy	đức	Phật	chia	Sơ	thiền	thành	bốn	phần,	có	khi	chia	nhiều	hơn,	hoặc	là	
lúc	chia	thế	này,	lúc	chia	thế	kia.	Quý	vị	không	quan	trọng	lắm.	Quý	vị	chỉ	cần	
biết	là	có	những	chư	Thiên	như	thế,	bởi	vì	đề	mục	này,	tu	cũng	lên	tới	mức	độ	
không	cao	lắm.	Cho	nên	chỉ	cần	nhớ	là	chư	Thiên	cao	hơn	thôi,	không	cần	kể	
nhiều.	Quý	vị	thấy	không?	Tới	chư	Thiên	Phạm	Chúng	và	chư	Thiên	cao	hơn	
thôi,	không	cần	nhiều. 

Chư	vị	thiên	ấy	thành	tựu	với	đức	tin	như	thế	nào	mà	chết	từ	cõi	
này	sanh	lên	cõi	Trời	ấy,	đức	tin	như	thế	cũng	có	nơi	ta”.	 

Tức	là	mình	thấy:	‘À!	Mình	cũng	có	đức	tin	giống	như	vậy’.	Quý	vị	biết	có	
nhiều	đức	tin,	nhưng	đức	tin	như	thế	nào,	thì	trong	Kinh	Tạp	A	Hàm	quý	vị	thấy	
có	một	bộ	kinh,	các	chư	Thiên	xuống	báo	cáo	với	Phật:	“Con	do	thành	tựu	niềm	
tin	bất	hoại	đối	với	Phật	mà	được	sanh	về	làm	chư	Thiên”.	Có	người	nói:	“Con	
do	thành	tựu	niềm	tin	bất	hoại	đối	với	Pháp	mà	con	được	sanh	về	chư	Thiên”.	
Có	người	nói:	“Con	do	thành	tựu	được	niềm	tin	bất	hoại	đối	với	Tăng	mà	con	
được	sanh	về	chư	Thiên”. 

Quý	vị	thấy	không	ạ?	Tu	dễ	lắm!	Quý	vị	nhớ	bài	kinh	mà	đức	Phật	độ	vị	
Bà-la-môn	Lộc	Đầu	không?	Ông	mà	gõ	sọ	người	đó.	Nhân	để	sanh	về	chư	Thiên	
là	gì?	Người	đó	giữ	Năm	giới	thì	được	sanh	về	chư	Thiên,	hoặc	giữ	Bát	quan	Trai	
giới	cũng	được	về	chư	Thiên.	Năm	giới	 là	được	 lên	 trời	 rồi.	Hôm	bữa	Thiện	
Trang	nghe	ở	trong	bộ	kinh	nào,	Thiện	Trang	chưa	tìm	ra	được,	nhưng	đó	là	
trong	kinh	nói:	Giữ	ba	giới	là	quý	vị	được	[sanh	về]	cõi	Người,	và	giữ	năm	giới	



 

40 

là	được	sanh	lên	cõi	Trời.	Cho	nên	chỉ	cần	Ngũ	giới	thôi,	quý	vị	làm	trọn	Ngũ	
giới	thì	được	lên	cõi	Trời.	Bộ	kinh	mà	[nói	về	Phật]	độ	ông	Bà-la-môn	Lộc	Đầu,	
ông	mà	gõ	sọ	người	đó,	quý	vị	nhớ	không?	Người	đó	giữ	Ngũ	giới	được	sanh	lên	
cõi	Trời,	đường	lành	đó.	Rồi	sau	có	người	[thọ]	Bát	quan	Trai	giới	cũng	được	
sanh	lên	cõi	Trời	luôn.	Ngon	không!	Hồi	xưa	mình	học,	mình	kêu:	Ôi!	Ngũ	giới	
mới	được	cõi	Người,	làm	trọn	vẹn	90%	Thập	thiện	trở	đi	thì	mới	được	lên	cõi	
Trời.	Cho	nên	có	nhiều	điều	mình	học	theo	chư	Tổ	nên	không	chính	xác,	mà	phải	
học	trong	kinh.	Bây	giờ	chúng	ta	thấy	dễ	hơn	nhiều,	không	khó. 

Cho	nên	học	theo	Phật	thì	mình	thấy	vui	lắm,	điều	nào	cũng	có	phước	
báo,	công	đức	vô	lượng,	mà	tu	dễ	dàng.	Người	này	đắc	đạo,	người	kia	đắc	đạo.	
Thấy	vui!	Có	ông	đó	chỉ	cúng	dường	cho	bà	đó	thôi,	mà	[cũng]	đắc	đạo.	Bữa	nào	
Thiện	Trang	dẫn	câu	chuyện,	có	ông	đó	ác	ý	hại	Phật	mà	cũng	còn	đắc	đạo	nữa	
kìa.	Cho	nên	ở	đó	mà	cứ	nói	lung	tung	lang	tang,	hù	người	ta	đọa	Địa	ngục	nhiều	
quá,	không	nên.	Mình	phải	học	đúng	kinh	Phật,	phải	cẩn	thận.	 

Nhiều	khi	học	riết	rồi	hoang	mang,	cứ	sợ	mình	bị	đọa	này,	đọa	kia,	riết	
rồi	mình	bị	sợ.	Bị	sợ	là	tâm	không	tốt.	Mình	tu	làm	sao	mà	tâm	mình	ít	nhất	
không	thọ	khổ,	không	thọ	lạc,	thì	mình	phải	kéo	lên	là	thọ	hỷ,	thọ	vui.	Tại	vì	sao?	
Tại	vì	nếu	như	Sáu	căn	tiếp	xúc	với	cảnh	giới	Sáu	trần	bằng	tâm	như	ý,	thì	đời	
sau	được	quả	như	ý,	được	vui.	Còn	Sáu	căn	của	quý	vị	tiếp	xúc	với	Sáu	trần,	mà	
tâm	toàn	nghĩ	khó	chịu,	gọi	là	thọ	khổ,	thì	đời	sau	khổ	tiếp.	Cho	nên	mình	đừng	
có	dại,	hoang	mang,	sợ	đọa	lạc,	sợ	này	sợ	kia. 

Cho	nên	Thiện	Trang	nói	đi	nói	lại,	nhiều	người	kêu:	“Thưa	thầy,	con	lỡ	
phá	thai	nhiều	lắm	rồi,	phá	mấy	đứa	con	lận”.	Thiện	Trang	nói	quý	vị	có	giết	
người	nhiều	bằng	ông	tướng	cướp	Vô	Não	Angulimala	không?	Kêu:	“Dạ	không!	
Con	không	có	giết	nhiều	như	vậy”.	Ổng	giết	nhiều	[người]	như	vậy	mà	ổng	còn	
đắc	quả	A-la-hán	kìa.	Còn	cô	nào	mà	tà	dâm	nhiều,	thì	nhớ	cô	kỹ	nữ	vườn	xoài	
Ambapali,	cổ	làm	kỹ	nữ	bao	nhiêu	lâu,	rồi	cuối	cùng	cổ	nghe	pháp	Phật	thuyết,	
đắc	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn.	Bữa	nào	Thiện	Trang	dẫn	thêm	một	câu	chuyện,	là	ông	
đó	hại	Phật	mà	cũng	đắc	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn.	Trước	đó	là	hại	Phật,	mà	sau	đó	



 

41 

đắc	quả	Tu-đà-hoàn. 

			 Cho	nên	mình	không	học	Phật,	cứ	gán	cho	người	ta	tội	 tưởng	như	chết	
người,	cứ	vô	Địa	ngục,	vô	Địa	ngục	không	thôi.	Học	kiểu	gì,	học	Phật	pháp	đâu	
phải	như	thế.	Tâm	ta	chuyển	một	cái	là	được.	Nên	nhớ	ông	vua	A	Xà	Thế	phối	
hợp	với	Đề	Bà	Đạt	Đa,	tuy	hai	ông	đó	làm	nhiều	việc	ác	đọa	Địa	ngục,	mà	cuối	
cùng	sau	này	hai	ổng	cũng	đắc	đạo,	nên	nhớ	như	vậy.	Bữa	nào	Thiện	Trang	dẫn	
một	câu	chuyện	hài	hơn	nữa,	là	ông	đó	chẳng	ra	gì,	mà	đức	Phật	nói	sau	này	ổng	
cũng	thành	đạo.	Hay	lắm	quý	vị!	Dốt	như	ông	Châu	Lợi	Bàn	Đà	Già	(Châu	Lợi	
Bàn		Đặc),	vậy	mà	cũng	đắc	đạo.	Cho	nên	Phật	pháp	hay	lắm!	 

	 Ở	trong	Kinh	Đại	Bảo	Tích,	mà	thật	ra	là	Kinh	A	Hàm	cũng	có	dẫn	lại.	Kinh	
A	Hàm	và	Kinh	Đại	Bảo	Tích	đều	nói:	“Giống	như	nước	trăm	con	sông	đều	đổ	
về	biển,	dòng	nước	của	trăm	sông	tuy	có	vị	khác	nhau,	nhưng	khi	đổ	vào	
biển	thì	chỉ	có	một	vị,	đó	là	vị	mặn.	Cũng	vậy,	từ	các	dòng	dõi	hàng	Sát-đế-
lợi,	Bà-la-môn,	thợ	thuyền,	v.v…	nhiều	chủng	tánh,	nhiều	chủng	tộc	khác	
nhau,	nhưng	khi	vào	trong	giáo	pháp	của	Ta	thì	chỉ	có	một	vị,	đó	là	vị	giải	
thoát”.	 

	 Quý	vị	nhớ	như	vậy!	Đức	Phật	nói	quá	hay,	quá	tuyệt	vời	và	đúng	như	vậy.	
Thật	tế	trong	kinh	chúng	ta	thấy	như	vậy,	chúng	ta	học	chúng	ta	có	niềm	tin.	
Còn	không	học,	không	có	niềm	tin,	mình	cứ	sợ	điều	này,	sợ	điều	kia.	Càng	sợ	
bao	nhiêu	thì	càng	đọa	bấy	nhiêu	thôi,	nên	nhớ	như	vậy!	 

	 Luân	hồi	đúng	là	đáng	sợ,	quý	vị	sợ	luân	hồi	nhưng	không	phải	là	sợ	kiểu	
đó,	không	phải	sợ	suốt	ngày	đọa.	Mà	phải	nói	là	mình	phải	cố	gắng	tu,	bởi	vì	
mình	sợ	luân	hồi.	Chứ	không	phải	mình	hoang	mang,	sợ	Địa	ngục	rồi	suốt	ngày	
cứ	nhớ	đọa	Địa	ngục,	sợ	Ngạ	quỷ	rồi	suốt	ngày	nhớ	Ngạ	quỷ,	sợ	Súc	sanh	rồi	
suốt	ngày	nhớ	Súc	sanh,	mình	nhắm	là	sau	này	mình	vô	Súc	sanh	là	tiêu	rồi.	
Không	phải	như	thế,	mà	mình	phải	tịnh	tâm. 

Cho	nên	tu	hành	Phật	giáo	phải	chính	xác.	Không	chính	xác	là	tiêu	đấy.	Tu	
riết	rồi	đời	sau	đọa,	đời	sau	ở	cảnh	giới	thấp.	Rồi	lúc	đó	mình	trách,	mình	tưởng	



 

42 

là	mình	tu	không	đúng,	mình	tu	không	được.	Thật	ra	là	mình	tu	thừa	được.	Quý	
vị	hiểu	như	vậy.	Tịnh	Độ	cũng	vậy,	‘tâm	tịnh	tắc	Phật	độ	tịnh’,	đây	là	trong	Kinh	
Duy	Ma	Cật	Nói,	câu	đó	là	trong	Kinh	Duy	Ma	Cật	Sở	Thuyết,	để	nói	về	cõi	nước,	
là	tâm	tịnh	tức	Phật	độ	tịnh.	Còn	nếu	như	tâm	của	mình	không	tịnh,	thì	Cực	Lạc	
không	thể	nào	hiện	tiền	được,	Tây	Phương	Cực	Lạc	không	thể	nào	có	phần	đâu.	
Cho	nên	phải	hiểu	như	vậy	thì	mình	mới	tu	được. 

Ở	đây,	như	vậy	đầu	tiên	là	mình	phải	so	sánh	đức	tin	của	mình	với	đức	tin	
của	chư	Thiên,	người	ta	có	thế	nào	thì	ta	cũng	có	được	như	thế.	Nghĩa	ta	cũng	
đủ	niềm	tin	giống	nhau	thì	mới	sanh	về	chư	Thiên	v.v…. 

			 “...	Chư	vị	thiên	ấy	thành	tựu	giới	hạnh	như	thế	nào	mà	chết	từ	cõi	
này	sanh	lên	cõi	trời	ấy,	giới	hạnh	như	thế	cũng	có	nơi	ta”.	 

	 Giới	hạnh	thì	đơn	giản	thôi,	là	làm	trọn	Ngũ	giới,	Bát	quan	Trai	giới.	Trong	
Ngũ	giới	cũng	có	lên	cõi	Trời,	Bát	quan	trai	giới	cũng	lên	cõi	Trời.	Chúng	ta	cũng	
đã	học,	có	một	bài	kinh	trong	Kinh	Nikaya,	có	ông	đó	mở	quán	nước,	chỉ	cúng	
dường	nước	thôi,	mỗi	ngày	ổng	cúng	dường	nước.	Thật	ra	là	ổng	tặng	nước	cho	
người	đi	qua	đường	thôi,	mà	đời	đó	ổng	cũng	lên	sanh	trời	Tứ	Thiên	Vương	
nữa.	Quý	vị	thấy	không?	Rồi	chúng	ta	mới	nghe	câu	chuyện	hồi	nãy	xong,	là	ông	
đó	cúng	dường	một	lần	nước	thơm	cho	Phật	với	một	chút	mật,	là	được	lên	trời	
Tứ	Thiên	Vương. 

						 Cho	nên	mình	nghĩ	như	vậy,	đời	này	mình	cũng	làm	nhiều	thứ	lắm	mà	
đúng	không?	Thiện	Trang	thì	không	nhớ	lắm,	ở	trong	đâu	đó	có	nói,	không	
biết	có	trong	kinh	hay	không,	Thiện	Trang	chưa	khẳng	định,	phải	lục	lại,	chứ	
nhớ	nhớ	kiểu	này	nguy	hiểm	lắm.	Nhưng	đây	là	tạm	nói	thôi,	đức	Phật	nói	hay	
là	ai	đó	dẫn	lời	đức	Phật	thì	không	biết,	tóm	lại	có	chỗ	nói	là:	Sau	này	Ta	không	
có	mặt	ở	đời,	nhưng	cúng	dường	hình	tượng	của	Ta,	xá	 lợi,	v.v...	 thì	phước	
cũng	không	khác	gì	cúng	dường	Ta.	Không	biết	đúng	hay	không,	thấy	có	dẫn	
điều	đó,	Thiện	Trang	phải	kiểm	tra	lại,	tại	vì	bây	giờ	lâu	quá	rồi,	không	có	nhớ	
đoạn	đó	nên	là	 lời	của	kinh,	hay	lời	trong	sách	nào,	hay	lời	trong	luận	nào.	
Mình	phải	cẩn	thận,	để	coi	lại. 



 

43 

						 Tóm	lại	nếu	là	như	vậy,	hằng	ngày	có	hình	tượng	Phật,	thì	quý	vị	cũng	có	
phước	báo	lớn	lắm.	Tại	vì	hồi	xưa	Thiện	Trang	nghe	có	một	vị	thầy	giảng,	nói	
là	mỗi	ngày	bước	một	bước	chân	tới	Phật	thôi,	là	gần	Phật	thôi,	thì	công	đức	
phước	báo	vô	lượng	rồi.	Thiện	Trang	kêu:	Ủa!	Kinh	nào	nói?	Nghe	câu	đó	nói	
đã	quá,	nhưng	kinh	nào	nói?	Sau	này	Thiện	Trang	coi	gần	hết	kinh	rồi,	 thì	
Thiện	Trang	phát	hiện	là	Kinh	A	Hàm	nói.	Nhưng	thầy	đó	dẫn	không	chính	xác.	
Tức	là	sự	kiện	đó	là	sự	kiện	của	Trưởng	giả	Cấp	Cô	Độc,	khi	Trưởng	giả	Cấp	
Cô	Độc	đi	tới	Như	Lai	(đức	Phật)	lần	đầu	tiên	trong	đêm,	mà	được	chư	Thiên	
[dẫn	đường].	Vị	chư	Thiên	đó	là	bà	con	của	ổng,	trước	đó	được	ngài	Xá	Lợi	
Phất	hướng	dẫn,	ổng	 chết	 xong	 thì	 sanh	 lên	 trời	Tứ	Thiên	Vương	 rồi.	Ổng	
muốn	độ	ông	Trưởng	giả	Cấp	Cô	Độc,	nên	dẫn	đường	chỉ	lối	cho	đi	tới	Phật.	
Cho	nên	ổng	khuyến	tấn	là:	mỗi	bước	mà	ông	bước	đi	tới	Phật,	là	công	đức	ông	
vô	lượng.	Câu	đó	là	trích	dẫn	từ	đó.	Nếu	mình	đem	câu	đó	áp	dụng	với	mình	
thì	không	đúng.	Cho	nên	học	là	phải	học	nguyên	văn,	chứ	mình	nghe	đầu	này	
rồi	chấp	vào	đầu	kia,	riết	rồi	một	hồi	truyền	tầm	bậy. 

						 Cho	nên	Thiện	Trang	thấy	là	bây	giờ	mình	học	cứ	theo	kinh	dẫn.	Khi	giảng	
Thiện	Trang	có	chia	sẻ,	lâu	lâu	Thiện	Trang	nói	là	không	biết,	Thiện	Trang	nói	
theo	trí	nhớ	của	Thiện	Trang.	Mà	trí	nhớ	thì	có	thể	sẽ	sai,	đôi	khi	bị	nhầm	đó.	
Bởi	 vì	mình	 không	phải	 là	 bậc	A-la-hán,	mà	phải	 là	 bậc	A-la-hán	đoạn	hết	
phóng	dật	kiết,	thì	khả	năng	đó	đỡ	hơn,	nói	ra	có	thể	không	sai.	Còn	mấy	bậc	
A-la-hán	gì	đó	đằng	sau	nữa,	nói	chung	là	Ba-la-mật	của	mình	phải	đủ,	thì	khi	
đó	sẽ	thành	công,	nói	sẽ	chính	xác	100%. 

						 Còn	bây	giờ	giống	như	mình	cũng	có	trí	tuệ	biện	tài,	chẳng	qua	là	mình	tu	
mấy	Ba-la-mật	về	biện	tài	hay	gì	đó	nhiều	hơn,	cho	nên	có	nhiều	hơn,	nhưng	
do	mình	chưa	đủ	những	điều	đằng	trước	nên	chưa	đắc	đạo	được.	Hoặc	là	do	
trong	 đời	 quá	 khứ	mình	 cũng	 phát	 nguyện	 thành	 Vô	 thượng	 Chánh	 đẳng	
Chánh	giác	rồi,	cho	nên	không	đắc	đạo	A-la-hán.	Nếu	mình	chuyển	nguyện	lại	
thì	mới	đắc	được.	Đó	là	những	nguyên	nhân	có	thể,	mình	không	biết	thế	nào,	
bao	giờ	tu	thành	đạo	rồi	thì	mới	biết. 



 

44 

						 Như	vậy	thứ	nhất	là	đức	tin,	thứ	hai	là	giới	hạnh,	và	thứ	ba	là	gì?	

		 “...	Chư	vị	thiên	ấy	thành	tựu	nghe	pháp	như	thế	nào	mà	chết	từ	cõi	
này	sanh	lên	cõi	Trời	ấy,	sự	nghe	pháp	như	thế	cũng	có	nơi	ta”.	Tức	là	
mình	cũng	thích	đúng	không?	Quý	vị	cũng	có	nghe	pháp	mà.	Chư	Thiên	cũng	
nghe	pháp	thì	mới	được	sanh	lên	đó,	mình	cũng	vậy. 

			 “...	Chư	vị	thiên	ấy	thành	tựu	xả	thí	như	thế	nào	mà	chết	từ	cõi	này	
sanh	lên	cõi	Trời	ấy,	sự	xả	thí	như	thế	cũng	có	nơi	ta”.	Điều	này	cũng	có	
đúng	không?	Điều	này	mình	cũng	làm	được,	mình	bố	thí	được.	

			 “...	Chư	vị	thiên	ấy	thành	tựu	trí	tuệ	như	thế	nào	mà	chết	từ	cõi	này	
sanh	lên	cõi	Trời	ấy,	trí	tuệ	như	thế	cũng	có	nơi	ta”.	Trí	tuệ	như	thế	nào?	
Đức	Phật	nói	người	Tà	kiến	thì	sẽ	đọa	ba	đường	ác,	cho	nên	phải	có	Chánh	kiến.	
Chánh	kiến	là	gì	thì	chúng	ta	đã	học	rất	nhiều	rồi.	Chánh	kiến	thì	có	Chánh	kiến	
Thế	gian	và	Chánh	kiến	Xuất	thế	gian	là	quý	vị	thành	Tu-đà-hoàn.	Cho	nên	mình	
phải	hiểu. 

			 3.Kết	quả	

			 Trong	kinh	nói:	“Này	Mahānāma,	khi	một	vị	Thánh	đệ	tử	niệm	tưởng	
tín,	niệm	tưởng	giới,	niệm	tưởng	văn,	niệm	tưởng	thí,	niệm	tưởng	trí	tuệ	
mà	chư	Thiên	có,	chính	mình	cũng	có,	thì	khi	ấy	tâm	vị	này	không	bị	ám	
ảnh	bởi	tham	sân	si,	được	chánh	trực	vì	được	cảm	hứng	từ	chư	Thiên”	
(A.III,288). 

			 Có	nghĩa	là	quý	vị	cứ	nhớ	niệm	tưởng	về	năm	điều:	là	Tín	(niềm	tin),	Giới,	
nghe	pháp,	bố	thí,	và	trí	tuệ	mà	chư	Thiên	có,	thì	mình	cũng	có,	lúc	đó	tự	nhiên	
tâm	mình	không	bị	ám	ảnh	bởi	tham	sân	si	nữa,	và	được	chánh	trực	vì	được	
cảm	hứng	từ	chư	Thiên. 

			 Điều	này	khác	với	tu	Đại	thừa	đúng	không	quý	vị?	Đại	thừa	toàn	nói	là	bố	
thí	thì	thôi,	quên	hết	đi.	Cho	nên	mình	chưa	học	Tiểu	học	mà	lên	Đại	học	là	mình	
rớt,	nguy	hiểm	là	chỗ	đó.	Điều	này	cũng	là	nghe	nói	lại,	Thiện	Trang	chưa	tìm	



 

45 

thấy	kinh	đó,	Hòa	thượng	Tịnh	Không	nói:	Trong	Phật	Tạng	Kinh,	có	một	bộ	
kinh	tên	là	Phật	Tạng	Kinh,	nói	là:	‘Đệ	tử	Ta,	trước	không	học	Tiểu	thừa	mà	học	
Đại	thừa,	thì	không	phải	là	Đệ	tử	Ta’.	Điều	đó	thì	rõ	ràng	đúng	không?	Nếu	đúng	
như	vậy. 

			 Thiện	Trang	nói	đấy	là	Thiện	Trang	cũng	chỉ	nghe	thôi,	Thiện	Trang	không	
nhớ	ra	để	tìm	bộ	kinh	đó,	để	bữa	nào	tìm	Phật	Tạng	Kinh,	để	xem	có	bài	kinh	
như	thế	không.	Mình	phải	kiểm	tra	lại,	coi	nếu	đúng	như	vậy	thì	mình	sẽ	trích	
dẫn.	Tại	vì	có	người	thắc	mắc:	‘Thưa	thầy,	hồi	xưa	làm	gì	có	Đại	thừa	và	Tiểu	
thừa	đâu	mà	nói	như	vậy?’	Thiện	Trang	nói	để	Thiện	Trang	kiểm	tra	lại,	mà	bữa	
giờ	quên.	Thiện	Trang	duyệt	Kinh	A	Hàm	là	không	có	rồi	đó,	để	kiếm	coi	có	kinh	
như	thế	không.	

						 Như	vậy	tóm	lại	là	không	phải	là	không	chấp	tướng,	mà	đây	là	chấp	tướng	
để	tu.	Chúng	ta	học	rất	rõ	ràng.	Còn	bao	giờ	quý	vị	lên	Bồ-tát	rồi	thì	mới	không	
chấp	tướng.	Mình	đang	là	phàm	phu	mà,	mình	phải	tu	niệm	Thiên	để	đắc	Thiền	
nữa. 

						 Do	hân	hoan	như	vậy,	hành	giả	dẹp	được	những	Triền	cái,	tâm	trở	
lên	định	tĩnh	và	các	Chi	thiền	khởi	lên	(quý	vị	thấy	không?	Muốn	dẹp	Triền	
cái,	thì	đây	là	một	pháp	tu	để	diệt	năm	Triền	cái	và	để	đạt	được	các	Chi	thiền),	
nhưng	vì	tâm	hành	giả	bận	tưởng	niệm	nhiều	đức	tính	đặc	biệt	nên	chỉ	
đạt	Cận	hành	định	(là	Định	cận	hành.	Ở	đây	mỗi	dịch	giả	đặt	mỗi	kiểu,	Thiện	
Trang		thấy	Định	cận	hành	hay	Cận	hành	định	cũng	được,	chữ	nào	cũng	được),	
không	đắc	An	chỉ	định.	

		 Tóm	lại	là	đề	mục	này	không	đắc	Sơ	thiền,	nên	nhớ	như	vậy!	Nhưng	giúp	
cho	mình	được	các	Chi	thiền.	Các	Chi	thiền	đầy	đủ,	trừ	hết	Triền	cái	là	được	
rồi,	hết	buồn	ngủ	là	được	rồi.	[Quý	vị]	nên	nhớ	như	vậy.	

		 Một	người	chuyên	tâm	tu	tập	niệm	đức	lành	chư	Thiên,	vị	ấy	được	
chư	Thiên	thương	tưởng,	có	niềm	tin	sâu	xa	hơn,	có	nhiều	hạnh	phúc,	an	
lạc;	Và	dù	không	đắc	quả	gì	cao	siêu,	nhưng	ít	nhất	vị	ấy	cũng	hướng	đến	



 

46 

một	cảnh	giới	tốt	đẹp	trong	tương	lai. 

						 Quý	vị	nhớ	nha!	Tu	tập	như	vậy,	tuy	không	được	gì	nhiều,	nhưng	ít	nhất	
được	chư	Thiên	thương	tưởng,	chư	Thiên	gia	hộ.	Rồi	có	niềm	tin	sâu	xa	hơn,	
có	nhiều	hạnh	phúc	an	lạc,	bởi	vì	mình	thấy	mình	được	những	công	đức	này.	
Còn	mình	tu,	mà	mình	bảo	xả	hết,	cho	nên	cuối	cùng	mình	chả	nhớ	gì,	cho	nên	
lúc	nào	cũng	sợ	tội	lỗi.	Xả	thì	xả	luôn	cả	tội	đi,	đằng	này	xả	phước	mà	nghĩ	tội,	
thì	 thôi,	đọa	 lạc	đáng	chịu.	Thà	rằng	xả	tội	nghĩ	phước	thì	còn	thăng	thiên,	
thăng	cảnh	giới	đúng	không?	Còn	bây	giờ	mình	làm	ngược.	Cho	nên	học,	hành	
giả	Đại	thừa	học	mà	không	có	nền	tảng	thì	nhiều	khi	chết	bị	đọa	là	vậy	đó.	
Nguy	hiểm	là	ở	chỗ	này. 

						 Ở	đây	ít	nhất	là	hướng	đến	một	cảnh	giới	tốt	đẹp	trong	tương	lai.	Bởi	vì	
sao?	Tâm	mình	nghĩ	toàn	những	điều	tốt	thì	sẽ	đi	về	cảnh	giới	tốt	đẹp	thôi.	
Đơn	giản	vậy	thôi!	

						 Tiếp	tục,	ở	đây	có	đoạn	tổng	kết	về	sáu	Tùy	niệm:	

		 ***Sáu	 pháp	Tùy	 niệm	 vừa	 nói	 đến:	 niệm	Phật,	 niệm	Pháp,	 niệm	
Tăng,	niệm	Giới,	niệm	Thí,	niệm	Thiên,	là	những	pháp	niệm	tưởng	đã	
được	đức	Thế	Tôn	trình	bày	để	chỉ	cho	một	vị	Dự	lưu	chỗ	trú	khi	Cư	sĩ	
Mahānāma	hỏi	ngài	về	một	chỗ	trú	(A.	III,	285). 

						 Đây	là	bài	kinh	luôn	nha,	tức	là	ngài	Phật	Âm	sợ	mình	không	biết	là	tôi	
nói	từ	đâu	ra,	thì	ngài	nói	đây	là	đức	Thế	Tôn	trình	bày,	để	chỉ	cho	một	vị	Dự	
lưu	chỗ	trú	khi	Cư	sĩ	Ma	Ha	Nam	hỏi.	Và	bộ	kinh	là	Kinh	285,	chữ	A	này	là	gì	
thì	Thiện	Trang	quên	rồi,	hình	như	chữ	A	 là	Kinh	Tương	Ưng	à?	Nhất	 thời	
Thiện	Trang	quên	mấy	chữ	viết	tắt	rồi,	trong	năm	bộ	Nikaya,	họ	viết	tắt	chữ	
T,	chữ	A,	rồi	chữ	S	gì	đó,	thì	Thiện	Trang	quên	mất	chữ	A	là	bộ	kinh	gì.	Quý	vị	
giỏi	thì	quý	vị	bình	luận	vô,	nhắc	giùm	Thiện	Trang,	Thiện	Trang	quên	mất	
mấy	chữ	này	rồi,	không	nhớ.	Kinh	này	ở	phẩm	III	và	Kinh	285. 

						 Cũng	thế,	 trong	Kinh	Gedha	dạy	một	vị	Thánh	đệ	tử	nên	tịnh	tâm	
nhờ	phương	tiện	các	tùy	niệm,	có	những	chúng	sanh	được	thanh	tịnh	do	



 

47 

nhờ	lấy	các	pháp	tùy	niệm	làm	chỗ	trú	(A.	III,	312)…	

			 Bộ	Kinh	này	là	312.	Quý	vị	thấy	vân	vân	...	là	nhiều	kinh	lắm,	chứ	không	
phải	 là	ngài	Phật	Âm	tự	nói	 ra.	Quý	vị	hiểu	không?	Quý	vị	 có	 thể	 tìm	 trong	
những	bộ	kinh	đó.	

			 Qua	đó	cho	thấy	những	pháp	tùy	niệm	này	chỉ	thành	công	ở	các	vị	
Thánh	 đệ	 tử,	 vì	 bậc	 Tu-đà-hoàn,	 Tư-đà-hàm...	 đức	 tin	 Tam	Bảo	 là	 bất	
động,	giới	thanh	tịnh	tuyệt	đối,	và	có	được	những	đức	tính	tương	tự	với	
đức	tính	chư	Thiên. 

			 Nếu	là	Thánh	đệ	tử	thì	ngon	rồi,	Tu-đà-hoàn,	Tư-đà-hàm,	tức	là	dạy	toàn	
Thánh	đệ	tử	không	[thôi].	Nhưng	chúng	ta	thì	sao?	Ở	đây	ngài	cũng	nói	luôn: 

			 Tuy	nhiên,	một	người	thường	cũng	có	thể	tu	tập	sáu	tùy	niệm	này	
nếu	người	ấy	thành	tựu	được	đức	tin	Tam	Bảo,	thành	tựu	được	giới	hạnh	
thanh	tịnh,	thành	tựu	được	tâm	thí	xả	v.v...	Nhưng	chỉ	vì	hạng	phàm	phu	
tâm	thiện	hành	không	kiên	cố	 thăng	bằng	nên	khó	thành	công	khi	 tùy	
niệm	sáu	pháp	này.	

			 Quý	vị	thấy	đúng	không?	Thiện	Trang	nói	ngay	từ	đầu	rồi,	có	những	pháp	
Thiện	Trang	kêu	khó,	không	 làm	được.	Quý	vị	cũng	vậy	đúng	không?	Tại	vì	
mình	đâu	có	thanh	tịnh	giới	100%	đâu,	thì	làm	sao	tùy	niệm	Giới	được.	Tùy	
niệm	Thí	xả,	mà	mình	keo	kiệt	quá,	mình	chưa	có	rộng	rãi	v.v...		Nhưng	mình	tu	
cũng	được,	nếu	mình	thành	tựu	một	điều	thì	mình	cũng	tu	được	một	điều.	Bây	
giờ	Tùy	niệm	Phật,	niệm	Pháp,	niệm	Tăng,	niệm	Giới,	niệm	Thí,	niệm	Thiên,	dù	
sao	mình	cứ	niệm	như	vậy	thì	rõ	ràng	hơn.	Và	đây	là	[đề	mục]	Tùy	niệm,	là	tu	
Thiền	chỉ	nha. 

			 Bây	giờ	mình	xem	niệm	Thiên	trong	Kinh	A	Hàm,	chúng	ta	học	luôn,	coi	
Kinh	A	Hàm	dạy	như	thế	nào:	

Niệm	Thiên	Trong	Kinh	A	Hàm	

			 “Lại	nữa,	Thánh	đệ	tử	luôn	niệm	Thiên	đức,	niệm:	Tứ	Vương	Thiên,	



 

48 

Tam	Thập	Tam	Thiên,	Diệm	Ma	Thiên,	Đâu	Suất	Đà	Thiên,	Hóa	Lạc	Thiên,	
Tha	Hóa	Tự	Tại	Thiên.	Ai	với	tín	tâm	thanh	tịnh,	khi	mạng	chung	ở	nơi	
này	sẽ	sinh	lên	các	cõi	Trời.	Ta	cũng	như	vậy,	với	Tín,	Giới,	Thí,	Văn,	Tuệ,	
mạng	 chung	ở	nơi	này,	 ta	 sẽ	được	 sinh	 lên	 các	 cõi	Trời.	Như	vậy,	khi	
Thánh	đệ	tử	niệm	công	đức	chư	Thiên,	không	khởi	giác	tưởng	tham	dục,	
sân	nhuế,	não	hại,	như	vậy,	Thánh	đệ	tử	đã	ra	khỏi	tâm	nhiễm	trước.	Tâm	
nhiễm	trước	là	gì?	Đó	là	năm	phẩm	chất	của	dục	(tức	là	Ngũ	dục).	Nếu	đối	
với	năm	phẩm	chất	của	dục	này	mà	lìa	tham,	nhuế,	si,	và	an	trụ	chánh	
niệm,	 chánh	 trí,	 nương	 theo	 trực	 đạo,	 tu	 tập	 niệm	 Phật,	 chân	 chánh	
hướng	thẳng	đến	Niết-Bàn. 

			 Tức	là	đoạn	này	cũng	nói	không	dài	lắm.	Thiện	Trang	thấy	đoạn	này	nói	
đơn	giản,	thật	ra	cũng	giống	như	trên,	giải	thích	tương	tự	như	trên,	cho	nên	
Thiện	Trang	không	nói	nhiều.	Tóm	lại	là	mình	nhớ	được	năm	điều:	Tín,	Giới,	
Thí,	Văn,	Tuệ.	Mình	có	như	thế	thì	mình	yên	tâm,	sau	này	mình	sẽ	được	lên	cõi	
Trời,	nghĩ	như	vậy.	Và	do	như	thế	nên	mình	không	bị	ba	điều	là	tham,	sân,	si,	
và	mình	an	trụ	trong	chánh	niệm,	chánh	trí,	mình	nương	theo	trực	đạo,	tu	tập	
niệm	Phật,	chân	chánh	hướng	thẳng	đến	Niết-Bàn.	Đây	 là	cách	để	niệm,	nói	
cũng	không	rõ,	nhưng	nói	đơn	giản	là	vậy. 

Đó	gọi	là	Như	Lai,	Ứng	Cúng,	Đẳng	Chánh	Giác,	là	bậc	Tri	giả,	Kiến	
giả,	nói	nhất	thừa	đạo	thứ	năm	ra	khỏi	khổ,	đạt	đến	chỗ	thù	thắng,	khiến	
chúng	sanh	đuợc	thanh	tịnh,	lìa	khỏi	mọi	khổ	não,	diệt	hết	mọi	lo	buồn,	
được	pháp	như	thật”. 

Tôn	giả	Ma	Ha	Ca	Chiên	Diên	nói	kinh	này	xong,	các	Tỳ-kheo	sau	khi	
nghe	lời	dạy	xong,	hoan	hỷ	phụng	hành.	

(Trích	Từ	Kinh	549.	Ly251	-	Kinh	Tạp	A	Hàm). 

(Kinh	549,	Kinh	tên	là	Ly,	là	Kinh	550	trong		Đại	Chánh	Tân	Tu	Đại	Tạng	
Kinh). 

	 Đây	là	giới	thiệu	thêm	cho	chúng	ta	biết	thôi,	[chứ]	chúng	ta	đã	được	học	



 

49 

đầy	đủ	hết	rồi.	Hôm	nay	còn	một	chút	thời	gian,	thì	tranh	thủ	giới	thiệu	luôn	
cho	quý	vị	về	Tâm	sở	cho	hết,	rồi	chúng	ta	tu	cho	khoẻ.	Sau	này	chúng	ta	học	
chủ	yếu	vào	37	Phẩm	trợ	đạo	thì	học	luôn.	Sau	khi	học	hết	phần	căn	bản	rồi,	
mình	chuyên	học	Luận	Câu	Xá	thì	sẽ	dễ	hơn.	Chứ	bây	giờ	cứ	học	giữa	chừng,	
học	bộ	này	mà	nhảy	qua	bộ	kia	thì	rối.	Cho	nên	hiện	tại	Thiện	Trang		tạm	dừng	
chia	sẻ	Luận	Câu	Xá	lại,	[mà]	chia	sẻ	mấy	phần	này	thôi. 

	Hôm	nay	chúng	ta	học	về	Tâm	sở,	thì	chúng	ta	nhớ	lại	Tâm	sở	trong	A	Tỳ	
Đàm.	Chúng	ta	có	52	món	Tâm	sở,	[trong	đó]	có	13	Tâm	sở	Tợ	tha,	quý	vị	còn	
nhớ	không?	[Tâm	sở]	Tợ	tha	là	đi	theo	mấy	thằng	khác,	[Tâm	sở]	Thiện	hay	Bất	
thiện.	Trong	đó	có	7	Tâm	sở	Biến	hành	(tức	là	7	Tâm	sở	này	lúc	nào	cũng	có	mặt	
trong	tất	cả	trường	hợp)	là:	Xúc,	Thọ,	Tưởng,	Tư,	Nhất	hành,	Mạng	quyền,	Tác	
ý.	Và	6	Tâm	sở	Bịệt	cảnh	(6	Tâm	sở	này	có	lúc	có,	có	lúc	không)	là:	Tầm,	Tứ,	
Thắng	giải,	Cần,	Hỷ,	Dục.	Quý	vị	làm	sao	nhớ	những	[Tâm	sở]	này	cho	tốt.	Mình	
nghe	nhắc	danh	tự	mà	mình	hiểu	được	ý	nghĩa	thì	tốt. 

14	Tâm	sở	Bất	thiện	chia	làm	hai	nhóm:	4	Tâm	sở	Bất	thiện	Biến	hành	và	
10	Tâm	sở	Bất	thiện	Biệt	cảnh.	4	Tâm	sở	Bất	thiện	Biến	hành,	tức	là	nếu	Bất	
thiện	thì	lúc	nào	cũng	có	mặt	4	[Tâm	sở]	này,	đó	là:	Si,	Vô	tàm,	Vô	uý	và	Trạo	cử.	
Một	người	phải	có	có	4	[Tâm	sở]:	Si,	Vô	tàm,	Vô	úy	và	Trạo	cử	thì	mới	làm	những	
việc	bất	thiện	được.	Rồi	ngoài	4	[Tâm	sở]	này	ra,	thì	có	thể	cộng	thêm	mấy	[Tâm	
sở]	như	Sân,	Tật,	Lận,	Hối	(thuộc	nhóm	Sân	phần)	hoặc	là	Tham,	Tà	kiến,	Ngã	
mạn	(thuộc	nhóm	Tham	phần),	để	làm	cho	bất	thiện	mạnh	thêm.	Sau	này	mình	
học	 trong	những	trường	hợp	nào	 thì	có	những	[Tâm	sở]	này.	Nói	chung	bất	
thiện	đa	số	là	do	tham,	do	sân	và	do	si,	do	ba	thằng	này.	Rồi	ngoài	ra	còn	nhóm	
Trì	trệ	và	Do	dự	nữa,	gồm:	Hôn	trầm,	Thụy	miên	và	Nghi,	cũng	là	bất	thiện	luôn.	
Quý	vị	thấy	chưa?	Sơ	sơ	là	rớt	vô	bất	thiện.	Cho	nên	mình	không	tu	thì	mình	đâu	
có	biết,	điều	nào	cũng	là	bất	thiện	hết. 

Rồi	trong	25	Tâm	sở	Tịnh	hảo,	thì	chúng	ta	đã	giới	thiệu	qua	19	Tâm	sở	
Tịnh	hảo	Biến	hành,	và	6	Tâm	sở	Tịnh	hảo	Biệt	cảnh.	Như	vậy	[Tâm	sở]	Biến	
hành	là	có	tới	19.	Chính	vì	vậy	mới	khó	thiện	là	vậy	đó,	tới	19	[Tâm	sở]	thì	mới	



 

50 

được	thành	thiện.	Tức	là	thiện	lúc	nào	cũng	có	19	Tâm	sở	này.	Rồi	ngoài	ra	còn	
có	6	Tâm	sở	Tịnh	hảo	Biệt	cảnh,	đó	là:	3	Tâm	sở	Giới	phần,	tức	là	lúc	đó	mình	
đang	giữ	giới	được,	giữ	giới	được	là	phải	kéo	3	Tâm	sở	Giới	phần	này;	2	Tâm	sở	
Tịnh	hảo	Vô	lượng	phần,	mình	phải	có	tâm	vô	lượng,	Từ	vô	lượng,	Bi	vô	lượng,	
Hỷ	vô	lượng	và	Xả	vô	lượng.	Ai	phát	tâm	Bồ-đề	vô	lượng	thì	dùng	[Tâm	sở]	này.	
Và	1	Tâm	sở	Tịnh	hảo	Trí	quyền,	phải	có	trí,	không	có	trí	là	không	được. 

Cho	nên	tại	sao	mình	tu	để	có	Bát	chánh	đạo	thì	khó,	tại	vì	mình	coi	bảng	
này	thấy	đâu	có	dễ	đâu.	Có	những	điều	kiện	nào,	thì	mình	phải	học	hết	bảng	này	
rồi,	lúc	đó	mình	mới	kéo	tâm	về	Bát	chánh	đạo.	Ở	đây	Thiện	Trang	giới	thiệu	sơ	
sơ: 

19	Tâm	sở	Tịnh	hảo	Biến	hành	ở	đây	vẽ	chưa	hết,	gồm	có:	Tín	(là	phải	có	
[niềm]	tin);	có	Niệm,	(Niệm	ở	đây	không	chỉ	là	ghi	nhớ,	mà	là	nhận	biết	cảnh	rõ	
ràng,	và	dõi	theo	được	cảnh);	rồi	Tàm,	Uý,	Vô	tham,	Vô	sân.	Chúng	ta	học	đến	
[Tâm	sở]	Trung	hòa	rồi,	Trung	hòa	là	cân	bằng.	Bữa	nay	mình	học	tiếp	[Tâm	sở]	
Tịnh	tâm,	Tịnh	thân,	rồi	sau	này	học	Khinh	tâm,	Khinh	thân,	Nhu	tâm,	Nhu	thân.	
Có	6	cặp	như	vậy,	cứ	hai	[Tâm	sở]	một	thân,	một	tâm,	cộng	lại	là	6	cặp,	6x2=12.	
Như	vậy	chúng	ta	thấy	rõ	ràng,	7	[Tâm	sở]	riêng	với	6	đôi	là	19.	Do	chưa	vẽ	hết,	
mình	học	tới	đâu	thì	vẽ	tới	đó.	Hôm	nay	chúng	ta	sẽ	học	Tâm	sở	Tịnh	tâm	và	
Tịnh	thân,	chữ	[tịnh]	có	chỗ	dịch	là	tĩnh. 

	 19	Tâm	sở	Tịnh	hảo	Biến	hành,	thì	bữa	nay	chúng	ta	học	tới	Tâm	sở	(8)	và	
(9).	Hai	Tâm	sở	này	đức	Phật	dạy	chung	và	chúng	ta	cũng	học	chung	luôn.	Hai	
Tâm	sở	này	giống	nhau	cho	nên	đi	chung,	gọi	là	Tịnh	tâm	và	Tịnh	thân.	Có	chỗ	
có	khi	dịch	là	Tịnh	hay	là	Tĩnh,	thì	cũng	không	sai,	Tịnh	hay	Tĩnh	gì	cũng	được. 

	 (8)	Tâm	sở	Tịnh	tâm;	(9)	Tâm	sở	Tịnh	thân: 

Định	nghĩa	Tịnh	thân	và	Tịnh	tâm	có	nghĩa	là	gì?	Chữ	thân	ở	đây	không	
phải	là	thân	thể,	mà	trong	tiếng	Hán,	chữ	thân	là	thân	cận,	thân	gần,	liên	quan	
đến	nhau,	giống	như	người	thân.	Cho	nên	quý	vị	đừng	nghĩ	Tịnh	thân	là	thân	
thể	thanh	tịnh,	 là	sai	 lầm	nha.	Mà	chỉ	cho	nhóm	sở	hữu	là	danh	pháp	câu	



 

51 

sanh	với	tâm.	 

Tịnh	tâm	và	Tịnh	thân,	thật	ra	ở	đây	có	một	nhóm	các	Tâm	sở,	chúng	ta	
học	hai	điều:	là	tâm	và	Tâm	sở.	Do	chúng	ta	đang	học	Tâm	sở,	nên	chưa	học	về	
tâm,	sau	này	mình	học	tâm	nhân,	Tâm	quả	là	một	chủ	đề	riêng,	từ	từ	học.	Bây	
giờ	đang	học	một	lúc	hai	cái	thì	đành	phải	nói	thêm	thôi. 

Tóm	lại	điều	này	là	chỉ	cho	một	nhóm.	Thân	là	một	nhóm,	ví	dụ	như	người	
thân	với	nhau,	cùng	sanh	ra	với	tâm,	đó	là	một	nhóm.	Ở	đây	mới	giải	thích	chữ	
thân	thôi,	thân	là	một	nhóm	các	Tâm	sở,	nói	vậy	cho	dễ	hiểu.	Còn	chữ	tịnh	là	gì?	
Chữ	tịnh,	có	khi	dịch	là	tĩnh,	vì	là	chữ	Pali	nên	khi	dịch	sang	thì	có	người	dịch	là	
tịnh,	có	người	dịch	là	tĩnh.	Mình	hiểu	chữ	tịnh	đó	là	sự	yên	tĩnh,	yên	lặng,	thanh	
bình.	Như	vậy:	Tịnh	thân	là	sự	yên	tịnh	của	những	Tâm	sở	hay	những	danh	
pháp	câu	sanh. 

Có	nghĩa	là	trong	các	Tâm	sở,	thì	cũng	sẽ	[có	những	Tâm	sở]	yên	tịnh.	Và	
mình	nói	danh	pháp	câu	sanh,	danh	pháp	là	gì?	Trong	chúng	ta	có	hai	phần:	
phần	Danh	và	phần	Sắc.	Sắc	 là	 thân	thể	vật	chất	của	mình.	Còn	danh	 là	Thọ,	
Tưởng,	Hành,	Thức.	Nói	vậy	cho	dễ!	Trong	Ngũ	uẩn,	có	bốn	thứ	gọi	là	danh	pháp,	
đó	là	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức;	còn	Sắc	là	Sắc	pháp	luôn;	Danh	và	Sắc.	Mình	hiểu	
như	vậy,	rồi	mình	mới	vô	tới	định	nghĩa	của	Tịnh	thân	và	Tịnh	tâm	là	gì?	 

Sự	yên	tĩnh	của	Thọ	uẩn,	Tưởng	uẩn	và	Hành	uẩn	gọi	là	Tịnh	thân.	 

Tức	là	Thọ	uẩn,	Tưởng	uẩn,	Hành	uẩn,	ba	thằng	đó	mà	yên	tịnh	xuống	thì	
gọi	là	Tịnh	thân.	Mình	nói	vậy	cho	dễ	hiểu,	chứ	bây	giờ	nói	Tâm	sở	tùm	lum	quá,	
không	hiểu.	Tịnh	thân	là	như	vậy.	Tức	là	những	thằng	đó	vào	một	nhóm,	một	
nhóm	có	ba	thằng:	Thọ,	Tưởng	và	Hành.	Ai	học	Bát	Nhã	Tâm	Kinh	thì	cũng	biết	
điều	này,	căn	bản	nhất	của	người	tu	Bắc	truyền	luôn	luôn	biết,	là	Bát	Nhã	Tâm	
Kinh:	“Sắc	tức	thị	Không,	Không	tức	thị	Sắc;	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức	diệc	
phục	như	thị”.	 

Ở	đây	Thọ,	Tưởng,	[Hành]	uẩn,	ba	thứ	này	yên	tĩnh	xuống	với	nhau	cùng	
một	lúc,	thì	gọi	là	Tịnh	thân.	Còn	bây	giờ	hỏi	Thọ	là	gì,	Tưởng	là	gì,	Hành	là	gì,	



 

52 

thì	coi	lại	bài	cũ,	đừng	có	hỏi	nữa	nha.	Bây	giờ	mà	hỏi	Thọ,	Tưởng	uẩn	là	gì,	thì	
giảng	hết	giờ	luôn. 

Rồi	còn	một	điều	nữa,	đó	là	Thức.	Khi	nào	Thức	yên	tĩnh	thì	gọi	là	Tịnh	
tâm.	Đơn	giản	vậy	 thôi!	Tịnh	 tâm	 là	Thức	yên	 tĩnh,	 rất	 rõ	 ràng.	Tức	 là	Thọ,	
Tưởng,	Hành,	Thức	chia	ra:	Thọ,	Tưởng,	Hành	yên	tĩnh	thì	gọi	là	Tịnh	thân;	khi	
Thức	yên	tĩnh	thì	gọi	là	Tịnh	tâm.	Vậy	mình	đã	yên	tĩnh	được	chưa?	Nếu	không	
yên	tĩnh	được	thì	không	có	Tịnh	tâm	được. 

Thân	và	tâm	ở	đây	phải	hiểu	ám	chỉ	của	Tứ	danh	uẩn		(tức	là	bốn	điều	
đó).	Hai	Tâm	sở	này	có	cùng	đặc	tính	là	trạng	thái	là	yên	bình	của	danh	
uẩn,	đối	lập	với	Phiền	não	Trạo	hối	làm	xao	động	thân	tâm.	 

Tức	là	hai	Tâm	sở	này,	đơn	giản	là	đặc	tính	yên	bình	của	bốn	điều:	Thọ,	
Tưởng,	Hành,	Thức.	Và	nó	đối	lập	với	trạng	thái	xao	động,	trạo	cử	lung	tung.	
Cho	nên	tại	sao	2	[Tâm	sở]	này	là	Tâm	sở	Tịnh	hảo	Biến	hành.	Bởi	vì	sao	là	Tâm	
sở	Biến	hành?	Là	vì	nó	phải	có	trong	tất	cả	Tâm	sở	Tịnh	hảo.	Cho	nên	mình	học	
một	hồi	thì	mình	có	điều	này	không? 

Vậy	khi	nào	tâm	ta	lăng	xăng,	là	đang	tốt	hay	xấu?	Là	đang	bất	thiện	rồi.	
Cho	nên	học	tới	đây	thì	mình	biết	tại	sao	tu	khó	vậy	đó.	Tâm	mình	chỉ	cần	có	
lăng	xăng,	có	trạo	cử,	hối	hận,	v.v…	tức	là	bốn	điều	đằng	sau:	Thọ,	Tưởng,	Hành,	
Thức	của	mình	không	yên	tĩnh	được,	là	mình	đã	bất	thiện	rồi.	Tại	vì	mình	đã	rớt	
những	điều	này	rồi.	Khó	vậy	đó!	Cho	nên	tu,	mọi	người	[cần]	điềm	tĩnh. 

Ngày	xưa	Thiện	Trang	tưởng	tu	dễ	lắm,	tu	tâm	dễ	lắm.	Sau	này	mình	học	
tới	những	điều	này	thì	thấy	khó	quá.	Biết	quán	tâm	đó,	nhưng	một	hồi	mình	nổi	
sùng,	thì	thấy	mình	thấy	nổi	sùng.	Biết	tâm	ta	đang	sân,	tâm	ta	đang	si,	tâm	ta	
đang	 tham	đó.	Hồi	xưa	 ta	không	biết,	nhưng	bây	giờ	 ta	biết	 thôi,	 chứ	không	
chống	được.	 

Có	nghĩa	là	học	điều	này,	mình	quán	Tứ	niệm	xứ	[thì]	mình	quán	được.	
Nhưng	chỉ	quán	được	thôi,	chứ	mình	vẫn	chưa	kìm	được.	Tất	nhiên	là	không	
kìm	được	rồi,	nếu	kìm	được	thì	quý	vị	là	Tam	quả	A-na-hàm,	chứ	quý	vị	đâu	



 

53 

phải	là	phàm	phu.	Cho	nên	là	bình	thường.	Nhưng	biết	là	được	rồi,	đức	Phật	nói	
là	biết	thôi,	cứ	biết	đi	con.	Mà	muốn	biết	thì	phải	nắm	được	những	Tâm	sở	này,	
Thọ,	Tưởng,	Hành	uẩn,	Thức	uẩn,	bốn	thứ	đó	mà	không	yên	tĩnh	thì	con	đang	
bất	thiện	đó	con.	Vậy	thôi!	Đơn	giản!	Học	tới	đây	thì	mới	thấy	là	tâm	lao	xao,	dễ	
gì.	Thấy	khó	chưa?	 

Tướng	trạng	của	hai	Tâm	sở	này	là	lắng	yên	sự	bồn	chồn	của	thân,	
tâm.	Nhiệm	vụ	của	chúng	là	trấn	áp	sự	rạo	rực	của	thân,	tâm.	 

Cho	nên	thân,	tâm	mình	tại	sao	rạo	rực,	tại	sao	lại	bồn	chồn?	Là	do	không	
thấy	được	hai	Tâm	sở	này.	Cho	nên	không	học	điều	này	thì	khó	quán	tâm	lắm,	
quý	vị	thấy	tại	sao	học	các	Tâm	sở	lại	quan	trọng.	Bữa	nay	học	thì	biết	rồi.	Cho	
nên	học	Vi	Diệu	Pháp	hay	như	vậy	mà	không	chịu	học,	uổng	phí	cuộc	đời.	Cho	
nên	Thiện	Trang	nói	không	học	môn	này	là	mất	nửa	đời	tu,	thậm	chí	3/4	mất	
đời	tu	hành	luôn.	Ai	cũng	đòi	tu	Tứ	niệm	xứ,	ai	cũng	đòi	niệm	Phật	vãng	sanh,	
ai	cũng	đòi	tu	môn	này	môn	kia.	Nhưng	liệu	ta	đã	làm	chủ	được	tâm	chưa?	 

Muốn	làm	chủ	được	tâm	thì	phải	quan	sát	được	tâm.	Muốn	quan	sát	được	
tâm	thì	phải	biết	Tâm	sở.	Phải	ôm	[nằm]	lòng	được	52	món	Tâm	sở,	không	cần	
nhiều	lắm,	chỉ	cần	quan	sát	được	tâm	đang	sân	thì	biết	đang	sân,	tâm	đang	si	
thì	biết	tâm	đang	si,	tâm	đang	thế	nào	thì	biết	thế	đó.	Chỉ	cần	biết	như	vậy	là	
thành	công.	Bởi	vì	[sự]	biết	đó	giúp	cho	mình	sáng	suốt.	Và	sự	biết	đó	đến	lúc	
nào	đó	đủ	dừng	một	phần.	Dừng	một	phần	thôi,	[chứ]	không	dừng	[thì]	ghê	lắm.	
Tại	vì	tâm	mình	không	có	Thiền	chỉ,	không	ly	được	tham,	[còn]	tham	thì	cũng	
còn	sân.	 

Cho	nên	phải	tu	Thiền	chỉ,	vì	Thiền	chỉ	giúp	tâm	được	giải	thoát.	Nhiều	
đồng	tu	không	tu	Thiền	chỉ,	quý	vị	tu	Thiền	quán	[không	thôi]	thì	khó	định	lắm.	
Vì	mình	biết	đó,	nhưng	biết	[thôi	thì]	không	kịp,	tâm	lao	xao	chạy	trước	rồi.	Còn	
nếu	mình	đắc	Thiền	chỉ,	khi	nào	quý	vị	đắc	được	một	chút	Thiền	chỉ	thôi,	hoặc	
là	mình	có	công	phu	Thiền	chỉ,	thì	tự	nhiên	tâm	mình	nhẹ	nhàng. 

			 Thiện	Trang	để	ý,	như	hôm	qua	Thiện	Trang	bận	soạn	bài,	không	tu	Thiền	



 

54 

chỉ	được,	nên	hôm	nay	tâm	Thiện	Trang	không	định	tĩnh	bằng.	Còn	nếu	bữa	nào	
Thiện	Trang	thiền	được,	là	bữa	sau	[tâm]	yên	lặng,	rất	rõ	ràng.	Ngày	nào	mà	
không	tu	Thiền	chỉ	là	có	vấn	đề	liền,	chứ	cần	gì	đâu	phải	cao	sang.	Mình	tự	tu	
thì	mình	tự	biết	thôi,	cần	gì	phải	nói	người	khác.	 

	 Cho	nên	hãy	thực	hành,	hãy	tu,	đạo	Phật	là	phải	thực	hành,	chứ	nghe	không	
[thôi]	thì	không	được	đâu.	Quý	vị	[tu]	Thiền	chỉ	15	phút,	30	phút	cũng	thấy	hiệu	
quả	khác	ngay,	rồi	quý	vị	mới	tin.	Chứ	nếu	không	thì	quý	vị	không	tin,	rồi	quý	
vị	cứ	chạy	lan	man,	nói	thầy	Thiện	Trang	giảng	gì	đâu.	Không	có!	Phải	thực	hành,	
phải	tự	mình	trải	nghiệm	con	đường	[mà]	người	ta	chỉ. 

Giống	như	Thiện	Trang	chỉ	cho	quý	vị	con	đường	đi	từ	Hà	Nội	vào	Thành	
phố	Hồ	Chí	Minh,	cứ	đi	tới	Thanh	Hóa,	Nghệ	An	rồi	đi	tiếp	đi,	đi	qua	Quảng	Bình,	
Quảng	Trị,	rồi	đi	đi...	Quý	vị	nói	biết	rồi,	biết	hết	rồi,	một	hồi	tới	Đồng	Nai	rồi	
cũng	vô	thành	phố	Hồ	Chí	Minh	thôi.	Nhưng	một	hồi	đi	thật	thì	bắt	đầu	lạc,	tại	
vì	chưa	đi	bao	giờ.	Mình	muốn	đi	là	phải	đi	thật.	Rồi	đi	một	hồi	nói:	“Thầy	ơi,	
con	tới	Nghệ	An	rồi,	mới	tới	ngã	ba	này,	con	không	biết	đường	nào	đâu	thầy”.	
Lúc	đó	thì	điện	thoại,	Thiện	Trang	mới	nói:	À!	Ngã	ba	đó	là	đi	lối	này,	lối	này.	 

Cũng	vậy,	khi	quý	vị	thiền	rồi,	quý	vị	gặp	vấn	đề	thì	mới	hỏi	Thiện	Trang.	
Chứ	chưa	thực	hành,	chưa	gì	hết	mà	vô	bắt	đầu	hỏi	thì	làm	sao	đúng	được.	Hãy	
thiền	đi!	Tu	đi!	Tứ	niệm	xứ	rồi	cứ	tu	đi,	nghe	pháp	rồi	thực	hành	đi,	rồi	bắt	đầu	
mới	phát	 sinh	 vấn	đề.	 Chưa	phải	 là	 kết	 quả	 liền	đâu,	 tu	 rồi	mới	 thấy,	 đổ	 ra	
chuyện	này	chuyện	kia,	rồi	bắt	đầu	mình	sửa,	sửa	một	thời	gian,	chỉnh	lại	thì	
mới	chuẩn. 

			 Thiện	Trang	cũng	vậy	thôi,	Thiện	Trang	cũng	phải	tu	mới	thấy	được	điều	
này,	thấy	được	điều	sai,	thấy	được	điều	đúng,	thấy	được	pháp	v.v...	Đó	là	Trạch	
pháp	Giác	chi	đó	quý	vị,	mình	cũng	phải	lựa	chọn	cho	đúng.	Cho	nên	chỉ	có	người	
sáng	suốt,	trong	tâm	sáng	suốt,	đi	con	đường	sáng	suốt,	mình	luôn	luôn	nhìn	
được	bước	chân	của	mình.	Mình	biết	mình	đang	tu	như	thế	nào,	tâm	mình	như	
thế	nào,	cảnh	giới	như	thế	nào,	v.v…	Đó	là	Niệm	giác	chi,	là	Tâm	sở	Niệm,	rất	
quan	trọng,	là	Tâm	sở	Thiện,	[Tâm	sở]	Tịnh	hảo	Biến	hành	mà.	Không	có	Tâm	



 

55 

sở	Niệm,	là	thất	niệm,	là	rớt	qua	bên	kia.	Quý	vị	coi	vậy	chứ,	học	mấy	điều	này	
cực	kỳ	quan	trọng,	cho	nên	là	phải	học	nha. 

			 Như	vậy	ở	đây	nói	thêm:	[Tâm	sở]	Tịnh	tâm	và	[Tâm	sở]	Tịnh	thân	là	
trạng	thái	vắng	lặng,	không	rung	động	trong	tâm	và	những	sở	hữu.	(Ở	đây	
chỉ	cho	các	Tâm	sở,	hay	chúng	ta	nói	đến	khía	cạnh	đơn	giản	là	Thọ,	Tưởng,	
Hành,	Thức).	Bất	cứ	tâm	thiện	nào	cũng	cần	đến	khía	cạnh	yên	tĩnh,	không	
bị	quấy	rối	bởi	Phiền	não.	Không	yên	tĩnh,	mình	bị	quấy	rối	bởi	Phiền	não	thì	
không	được. 

			 Ở	đây	chúng	ta	thấy	đơn	giản,	Tịnh	tâm	là	chỉ	có	tâm	yên	tịnh;	còn	Tịnh	
thân	thì	không	chỉ	là	những	sở	hữu,	tức	là	những	danh	pháp	câu	sanh	(tức	
là	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức)	yên	tĩnh,	mà	thân	cũng	yên	tĩnh	do	sự	lan	truyền	
của	Sắc	tâm	thiện.	Đó	là	tâm	trợ	duyên	cho	Sắc	pháp	sanh.	 

	 Có	nghĩa	là	trong	hai	Tâm	sở	này,	[thì]	Tịnh	tâm	là	chỉ	có	tâm	yên	tịnh	thôi.	
Nhưng	nếu	quý	vị	tới	Tịnh	thân,	thì	ngoài	những	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức	yên	
tịnh	rồi,	lan	truyền	ra	thân	thể	mình	(sắc	là	thân	thể)	cũng	yên	tịnh	theo	luôn,	
mình	học	là	mình	thấy. 

Cho	nên	từ	đó	mình	muốn	khỏi	bệnh	hay	gì	đó	là	phải	[có	sự]	điềm	tĩnh	
này.	Thiện	Trang	nói:	Tu	rồi	thì	mới	thấy	là	mình	tu	cách	xa	đạo	xa	lắm.	Hồi	xưa	
mình	tưởng	là	mình	tu	ngon	lắm,	nhưng	học	miết	rồi	thì	mình	thấy	khó	thiệt.	
Tuy	biết	đó,	nhưng	không	theo	được.	Và	muốn	theo	được	thì	Thiện	Trang	nói	
chỉ	có	Thiền	thôi,	 tức	 là	khi	 tâm	mình	định	tĩnh	thì	mình	theo	kịp	cảnh.	Còn	
không,	mình	sân	thì	mình	biết	mình	sân,	nhưng	mình	đã	sân	mấy	giây,	mấy	phút	
rồi.	Không	đến	mấy	phút,	nhưng	thực	ra	sân	trong	một	khoảng	mấy	chục	giây	
là	có,	mình	biết	mình	si	trong	vòng	mấy	chục	giây	là	có.	Thiện	Trang	nghĩ	rằng	
bây	giờ	mình	phải	tu	làm	sao	để	mình	chỉ	sân	mấy	giây,	tham	mấy	giây	thôi	thì	
khá	hơn,	bao	giờ	luyện	được	như	vậy	thì	khá	hơn. 

Rồi	đến	bao	giờ	nếu	muốn	không	tham,	không	sân,	không	si,	thì	khi	nào	
thật	sự	có	định,	tu	Thiền	chỉ	thì	đúng	là	có	được	năng	lực	đó.	Cho	nên	tại	sao	



 

56 

Thiền	chỉ	giúp	Thiền	quán,	Thiền	quán	giúp	Thiền	chỉ	là	như	vậy.	Học	hiểu	rồi	
thì	ráng	thực	hành	đi,	chứ	bây	giờ	mọi	điều	lý	thuyết	chỉ	là	lý	thuyết	thôi,	quý	
vị	cứ	hành	đi.	Thiện	Trang	cũng	vậy,	Thiện	Trang	tranh	thủ	thực	hành,	hành	
một	thời	gian	thì	mình	thấy	rõ	ràng.	Thiện	Trang	chỉ	mong	có	thời	gian	để	thực	
hành,	để	làm	được	những	điều	đó.	Còn	nếu	không	có	thời	gian	thì	mình	sẽ	khó	
thực	hành	sâu	được.	Mình	biết	thôi,	biết	thì	biết	[nhưng]	cảnh	cũng	chạy,	[nên]	
mình	vẫn	bị	theo.	Rất	khó!	Không	dễ	đâu. 

	Đặc	điểm	là	ngăn	hay	giảm	sự	sôi	nổi	của	sự	sân	hận,	nó	đóng	vai	trò	
như	bóng	mát	của	cây	đối	với	người	bị	tác	động	bởi	nhiệt	của	mặt	trời.	 

Quý	vị	thấy	hay	ở	chỗ	đó,	[Tâm	sở	này]	giúp	cho	mình	ngăn	được	sự	sôi	
nổi	của	sự	sân	giận.	Cho	nên	muốn	bớt	sân	giận,	thì	đây	cũng	là	một	cách	[để]	
mình	quan	sát,	giống	như	bóng	mát	của	cây	che	cho	người	nào	[bị]	nắng	quá.	 

Sự	yên	tịnh	này	đối	lập	với	trạo	hối,	sân	hận,	phát	triển	cao	độ	lên	thì	
trở	thành	một	chi	của	giác	ngộ.	Quý	vị	nhớ	là	chi	nào	không?	Trong	chi	giác	
ngộ	(Thất	giác	chi	đó)	chúng	ta	đều	học	qua	rồi.	 

Bây	giờ	Thiện	Trang	sẽ	đọc	cho	xong	chỗ	này,	còn	một	số	vấn	đề	quan	
trọng	nữa.	 

Từ	sự	yên	tịnh	này	(tức	là	sáu	đôi	Tâm	sở	vừa	nãy	Thiện	Trang	nói)	thì	
đức	Phật	trình	bày	theo	đôi.	Vì	chúng	sinh	cùng	nhau	và	chúng	cùng	kháng	
lại	các	pháp	đối	lập	với	chúng.	 

Tại	vì	sao?	Tại	vì	lúc	nào	chúng	cũng	đi	chung	với	nhau	hết,	cho	nên	trình	
bày	chung	với	nhau.	Mặc	dù	là	hai	Tâm	sở,	nhưng	hai	thằng	này	đi	chung	với	
nhau.	Giống	như	ở	thế	gian,	có	hai	đứa	bạn	chơi	thân	với	nhau,	lúc	nào	cũng	đi	
chung	với	nhau.	Hoặc	hai	vợ	chồng	lúc	nào	đi	làm	giấy	tờ	mua	bán	đất,	hay	mua	
nhà	gì	đó,	thì	cũng	phải	có	mặt	chung	với	nhau.	Cũng	vậy,	hai	người	cùng	chống	
lại	đối	lập	với	hàng	xóm,	lúc	nào	cũng	vậy.	Hàng	xóm	mà	giành	đất	của	mình,	thì	
hai	người	đều	như	vậy.	 



 

57 

Cũng	vậy,	hai	thằng	này	lúc	nào	cũng	đi	chung	với	nhau.	Những	cặp	sau	đó	
cũng	vậy,	lúc	nào	cũng	đi	chung	với	nhau.	Cho	nên	trình	bày	là	trình	bày	một	
lúc	luôn	hai	[Tâm	sở].	Còn	các	trường	hợp	trên,	chúng	ta	còn	nhớ	các	trường	
hợp	trên	không?	Tâm	sở:	Tín,	Niệm,	Tàm,	Quý,	Vô	tham,	Vô	sân,	Trung	hòa,	thì	
trình	bày	đơn	lẻ,	bởi	vì	mỗi	pháp	tự	kháng	lại	đối	lập	với	chúng,	còn	hai	thằng	
này	là	hợp	tác	chung	với	nhau.	Hồi	nãy	Thiện	Trang	có	chiếu	[Tâm	sở]	Tịnh	tâm	
với	[Tâm	sở]	Tịnh	thân,	rồi	Khinh	tâm	với	Khinh	thân	đi	chung	với	nhau,	Nhu	
tâm	với	Nhu	thân,	còn	đằng	sau	nữa,	sáu	cặp	lận.	Mình	để	nhiều	quá	thì	rối,	thôi	
để	từ	từ	rồi	giới	thiệu.	[Những	cặp	đó]	lúc	nào	cũng	đi	chung	với	nhau,	bởi	vì	
chúng	hoạt	động	một	cách	kết	hợp	với	nhau,	lúc	nào	cũng	sinh	khởi	cùng	nhau.	
Nói	chung	là	hai	thằng	đó	đi	chung,	cứ	từng	cặp	đi	chung. 

Tĩnh	thân	(hay	là	Tịnh	thân)	trong	khi	có	ra	sao?	Đó	là	trạng	thái	tĩnh,	
tự	yên,	tự	tĩnh,	thái	độ	tĩnh	bằng	cách	tự	yên	tĩnh	của	Thọ	uẩn,	Tưởng	uẩn	
và	Hành	uẩn.	 

Khi	nào	mình	coi	lại	khái	niệm	về	Thọ,	Tưởng	và	Hành,	ba	điều	đó	yên	tĩnh	
là	được.	Thọ	là	gì	quý	vị	còn	nhớ	không?	Thọ	có	ba	thọ:	Thọ	lạc,	Thọ	khổ,	[và	
không	lạc	không	khổ].	Còn	Tưởng	là	biết,	mà	biết	dựa	trên	kinh	nghiệm	quá	
khứ,	hiện	tại	và	biết	về	tương	lai.	Tưởng	kết	hợp	ba	đời	lại,	nghĩ	về	quá	khứ,	về	
tương	lai,	những	kinh	nghiệm	biết	với	không	biết,	từ	đó	kết	hợp	lại.	Tưởng	là	
mình	suy	nghĩ	lung	tung,	đó	là	Tưởng.	Còn	Hành	cũng	là	biết,	nhưng	Hành	này	
thiên	về	nghiệp	thiện	ác.	Những	điều	đó	thì	chúng	ta	đều	hiểu	rồi.	Khi	nào	ba	
[uẩn]	đó	điềm	tĩnh	xuống	thì	mình	đang	có	trạng	thái	này.	Rồi	khi	nào	thêm	
Thức	nữa	là	ok,	Thức	uẩn	là	thuộc	về	Tịnh	tâm. 

Hai	Tâm	sở	này	đối	lập	với	sự	hối	hận:	điều	này	thì	chúng	ta	biết	rồi,	lúc	
nãy	đã	nói	rồi.	Khi	tu	tập	một	cách	cố	ý,	thì	hai	Tâm	sở	này	chính	là	Tĩnh	giác	
chi.	Quý	vị	nhớ	không?	Trong	Thất	giác	chi	đó,	chúng	ta	xem	lại.	Để	tu	được	đắc	
đạo	thì	mình	tu	Bảy	giác	chi	mà,	thì	cũng	phải	tu	hai	Tâm	sở	này,	cũng	phải	tu	
tâm.	Mà	mình	tu	tâm	thế	nào?	Tu	mà	cố	ý. 

Hai	Tâm	sở	này	giúp	cho	Hỷ	và	Lạc	của	người	tu	Thiền	chỉ	tịnh	được	



 

58 

trở	nên	vi	tế	hơn.	(Quan	trọng	là	giúp	cho	Hỷ	và	Lạc	(là	hai	Chi	thiền	đó	quý	
vị.	Một	trạng	thái	hỷ	lạc	do	ly	dục	sanh,	kiểu	vậy	đó)	được	vi	tế	hơn).	Và	giúp	
cho	Tấn	quyền	(trong	Tín,	Tấn,	Niệm,	Định,	Huệ;	quý	vị	nhớ	Ngũ	quyền,	Ngũ	
căn,	hay	Ngũ	lực	đó)	được	ổn	định,	kiên	cố,	không	nông	nổi	bồng	bột.	Điều	
này	giúp	cho	Tấn	quyền	ổn	định	vững	chắc. 

Đối	với	hành	giả	tu	Tuệ	quán	thì	hai	Tâm	sở	này	giúp	họ	có	được	cái	
nhìn	già	dặn	trong	cảnh	Danh	Sắc,	lúc	này	chúng	được	gọi	là	Tĩnh	giác	chi.	 

Cho	nên	tu	Tuệ	quán	mà	không	biết	điều	này	thì	làm	sao	tu.	Tuệ	quán	là	
giúp	cho	mình	có	cái	nhìn	già	dặn,	tức	là	mình	nhìn	được	rõ	ràng,	kỹ	lưỡng	về	
cảnh	của	Danh,	Sắc.	Danh,	Sắc	là	cảnh	của	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức	đó,	cảnh	của	
[tâm]	mình	đang	đối	diện	thế	nào.	Nói	chung	quán	tâm	được	rõ	ràng	hơn,	vì	
Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức,	thì	quý	vị	thấy	rõ	ràng.	Lúc	đó	mình	ổn	định	được	tâm	
liền	thì	mình	có	được	Tĩnh	giác	chi. 

Hôm	nay	mình	học	[Tâm	sở]	này,	Thiện	Trang	nghĩ	chắc	sau	khi	học	[Tâm	
sở]	này	thì	chúng	ta	sẽ	có	tâm	định	tĩnh	hơn.	Đang	nóng	thì	bớt	nóng	hơn,	ta	
đang	sân	là	ta	mất	hai	Tâm	[sở]	này	rồi	đó,	tâm	ta	đang	ác,	đang	bất	thiện	rồi	
đó.	Học	kỹ	thì	mới	tu	được	chứ.	Còn	học	cứ	mơ	mơ	màng	màng,	biết	có	bấy	
nhiêu	[điều]	kia,	biết	tâm	đang	có	sân,	tâm	đang	có	si,	nhưng	vẫn	chưa	vi	tế.	Học	
thêm	điều	này	nữa	thì	vi	tế	hơn,	càng	về	sau	thì	mình	càng	thấy	vi	tế.	Cho	nên	
bộ	môn	Vi	Diệu	Pháp	này	tuyệt	vời	lắm. 

*Bốn	ý	nghĩa	của	Tâm	sở	Tịnh	thân	và	Tịnh	tâm:	 

1.	Trạng	thái	yên	tĩnh	của	Tâm	sở	và	tâm,	lìa	sự	động	của	Phiền	não:	
điều	này	rõ	ràng. 

2.	Phận	sự	là	làm	cho	Tâm	sở	bài	trừ	các	hành	động	của	Phiền	não.	
Tức	là	giúp	cho	tâm	bài	trừ	những	hành	động	của	Phiền	não.	Lúc	đó	tâm	mình	
yên	tĩnh	lại,	thì	tất	nhiên	là	không	Phiền	não. 

3.	Thành	tựu	là	tâm	và	Tâm	sở	yên	tịnh,	mát	mẻ:	điều	này	thì	rõ	ràng. 



 

59 

4.	Nhân	gần	nhất	là	có	Tâm	sở	và	tâm:	nói	đơn	giản,	nhân	gần	nhất	là	
mình	phải	có	tâm	và	Tâm	sở,	chỗ	này	nói	là	sở	hữu,	là	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức,	
nói	 vậy	 cho	dễ.	Mình	quan	 sát	được	những	điều	đó	 thì	dựa	vào	 tâm,	 tâm	 là	
thường	nói	đến	Thức,	chúng	ta	hiểu	như	vậy. 

Bây	giờ	mình	cứ	làm	sao	quan	sát	được	điều	đó	cho	rõ	ràng,	chứ	mình	học	
một	mớ	lý	thuyết	để	làm	gì	đúng	không?	Bây	giờ	mình	chỉ	cần	biết	Thọ,	Tưởng,	
Hành,	Thức,	hồi	xưa	mình	học	mỗi	tâm	thôi,	thì	bây	giờ	mình	học	Tâm	sở	rồi,	
bữa	nay	học	thêm	quán	thì	quán	cả	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức.	Mấy	bữa	trước	
mình	học	quán	[những	điều]	kia	chưa	sâu,	bữa	nay	quán	sâu	thêm	một	tầng,	đó	
là	mình	quán	luôn	cả	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức.	Mình	quán	là	để	giúp	cho	yên	
tĩnh,	không	bị	vấn	đề	gì	hết.	Ba	[uẩn]	đầu	gộp	lại	thành	một,	và	uẩn	thứ	tư	nữa.	
Thôi	mình	khỏi	nhớ	mất	công,	mình	gộp	vô	chung	luôn	bốn	điều	Thọ,	Tưởng,	
Hành,	Thức,	là	hai	Tâm	sở,	[thì]	mình	yên	tĩnh.	Đó	là	mình	được	hai	Tâm	sở	Tịnh	
thân	và	Tâm	sở	Tịnh	tâm.	Đúc	kết	lại	đơn	giản	là	như	vậy,	làm	sao	cho	yên	tĩnh,	
cho	tự	tĩnh.	[Còn]	bây	giờ	tâm	mình	lao	xao	là	rớt	rồi. 

Ví	dụ	khi	người	ta	nói,	nếu	mình	không	yên	tĩnh	là	mình	nói	lại	ngay,	mình	
chưa	nghe	gì	hết	mà	mình	nói	liền,	đó	là	trạng	thái	tâm	không	yên	tĩnh.	Mình	
đang	nóng	giận	là	không	yên	tĩnh,	mình	ham	ăn	quá	nên	ăn	cho	nhanh,	đều	là	
không	yên	tĩnh,	thì	[rớt]	mất.	Như	vậy	lúc	đó	ta	đang	không	có	trạng	thái	[yên	
tĩnh],	tức	là	tâm	bất	thiện	xuất	hiện	rồi,	không	có	[Tâm	sở]	này.	Vì	[Tâm	sở]	này	
nằm	trong	Tâm	sở	Tịnh	hảo	Biến	hành,	Biến	hành	thì	phải	có	[Tâm	sở]	này.	 

Cho	nên	từ	đó	suy	xét,	trong	mỗi	phút	trôi	qua	chúng	ta	có	bao	nhiêu	Tâm	
sở	thiện	(Tâm	sở	Tịnh	hảo)?	Khó	đúng	không?	Từ	đó	mình	liên	hệ	tại	sao	luân	
hồi	nhiều?	Tại	vì	chúng	ta	không	quan	sát	được,	toàn	[Tâm	sở]	xấu	mà	mình	
cũng	không	biết	luôn,	kẻ	thù	ở	trong	nhà	mình	mà	mình	không	biết,	cho	nên	
Phật	mới	nói	là	“giặc	ở	trong	nhà	mà	không	biết”.	Giặc	nào?	Giặc	Phiền	não. 

Chúng	ta	học	hết	19	Tâm	sở	này	thì	mình	[tu]	dễ	hơn,	quý	vị	sẽ	dễ	dàng	
thấy	được,	mình	sẽ	quán	sát	tâm	được.	Cũng	gần	hết	rồi	đúng	không	quý	vị?	
Bây	giờ	mình	ôn	lại,	ở	đây	đâu	có	nhiều	đâu.	19	[Tâm	sở	Tịnh	hảo	Biến	hành]	



 

60 

mà	mình	học	9	[Tâm	sở]	rồi,	còn	10	[Tâm	sở]	nữa	thôi.	Còn	[Tâm	sở	Tịnh	hảo	
Biệt	cảnh]	thì	còn	6	[Tâm	sở]	nữa	thôi	là	hết	rồi.	Cũng	nhanh	đó	chứ!	Mình	học	
hoài	cũng	hết	rồi.	19	[Tâm	sở],	[mình	học	tới]	Tâm	sở	Khinh	tâm	là	được	9	[Tâm	
sở]	rồi.	Như	vậy	còn	10	[Tâm	sở],	với	bên	này	6	[Tâm	sở]	nữa,	là	16	Tâm	sở	nữa	
là	hết.	Mình	càng	học	về	sau,	mấy	[Tâm	sở]	này	khó	hơn	nhưng	rõ	ràng,	mình	
học	rồi	mình	tu	được. 

Thời	gian	hôm	nay	cũng	hết	rồi,	kính	chào	quý	vị,	hẹn	quý	vị	vào	hôm	khác.	
Quý	vị	học	có	thắc	mắc	cần	giải	đáp	thì	chúng	ta	có	buổi	Học	Phật	Vấn	Đáp.	Có	
đồng	 tu	nhắn	với	Thiện	Trang	 là:	 “Mong	 thầy	hãy	để	một	 link,	một	 file	 trên	
mạng,	để	những	đồng	tu	không	có	dịp	nghe	trực	tiếp	vấn	đáp,	thì	có	thể	hỏi	vào	
file	đó”.	Thiện	Trang	nói	ok,	không	có	vấn	đề	gì,	Thiện	Trang	sẽ	để	một	file	link,	
hay	file	excel	hoặc	file	word	trên	mạng…	quý	vị	có	thể	nhập	câu	hỏi	vào	đó.	Cứ		
hai	tuần	một	lần,	[tối]	thứ	Sáu	thì	sẽ	trả	lời	những	đồng	tu.	Thiện	Trang	coi	thêm	
những	câu	hỏi	trong	đó	để	trả	lời	cho	quý	vị.	Nếu	những	câu	hỏi	nào	đã	trả	lời	
rồi,	thì	Thiện	Trang	sẽ	nói	là	tìm	lại	bài	cũ.	Chúng	ta	làm	lại	một	thời	gian	là	sẽ	
có	đầy	đủ	những	câu	hỏi,	khỏi	mất	công	giảng	hoài,	nói	hoài.	Thiện	Trang	chỉ	
mong	giảng	đến	lúc	nào	đó	đủ	rồi,	quý	vị	cũng	tu	được,	Thiện	Trang	cũng	tu	
được,	phần	ai	nấy	tu,	thì	mình	bớt	vất	vả.	Mình	lo	thời	gian	mình	tu	Chỉ,	tu	Quán,	
chứ	suốt	ngày	giảng,	mình	cứ	tu	trên	pháp	không	[thôi],	mình	phải	tu	nhiều	thứ	
đúng	không? 

Kính	chào	toàn	thể	quý	vị,	hẹn	quý	vị	vào	hôm	khác.	Mời	quý	vị,	chúng	ta	
cùng	hồi	hướng: 

“Chúng	sanh	vô	biên	thệ	nguyện	độ	

Phiền	não	vô	tận	thệ	nguyện	đoạn	

Pháp	môn	vô	lượng	thệ	nguyện	học	

Phật	đạo	vô	thượng	thệ	nguyện	thành”.	

“Nguyện	đem	công	đức	này	



 

61 

Hướng	về	khắp	tất	cả	

Đệ	tử	cùng	chúng	sanh	

Đều	trọn	thành	Phật	đạo”. 

Nam	mô	A	Mi	Đà	Phật!	

		
					 


