
 

1 

Giảng	Ký	Câu	Xá	Luận	Và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận	

Bài	38 
Giảng	giải:	Thầy	Thích	Thiện	Trang	

Giảng	ngày:	16/04/2025	
Phát	trực	tiếp	trên	Kênh	YouTube	Thích	Thiện	Trang	
https://www.youtube.com/watch?v=cgIkOwNWikg	
mạng	xã	hội	Facebook,	Fanpage	Thích	Thiện	Trang:	
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang 

	

Nam	Mô	Bổn	Sư	Thích	Ca	Mâu	Ni	Phật!	
			 Nam	Mô	A	Mi	Đà	Phật!	

		 Kính	chào	toàn	thể	quý	vị	đồng	tu!	Hôm	nay	là	thứ	Tư,	chúng	ta	học	về	Luận	
Câu	Xá.	Nội	dung	chúng	ta	đang	học	là	tinh	hoa	của	A	Tỳ	Đàm,	của	tạng	kinh	(Kinh	
A	Hàm	và	Kinh	Nikaya),	và	một	số	nội	dung	từ	kinh	khác.	Chúng	ta	học	cả	bên	Bắc	
truyền	lẫn	Nam	truyền,	để	chúng	ta	có	một	nền	tảng	tu	tập.	Mong	rằng	quý	vị	
đồng	tu	sẽ	hoan	hỷ	với	nền	tảng	này.	Một	thời	gian	sau	chúng	ta	sẽ	trở	lại	học	
Luận	Câu	Xá	chuyên	cho	nhanh.	Vì	nếu	như	mới	đầu	mà	chúng	ta	học	phần	Luận	
Câu	Xá	này	thì	cũng	hơi	khó	khăn. 

Mở	đầu	hôm	nay,	mời	quý	vị	theo	dõi	một	câu	chuyện	trong	kinh	như	sau:	

Câu	Chuyện	Một	Người	Hạ	Độc	Đức	Phật	
	([Câu	chuyện	này]	vào	thời	đức	Phật). 

Tôi	nghe	như	vầy:	Một	thời	đức	Phật	trú	tại	Ca	Lan	Đà	Trúc	viên	(vườn	
trúc	Ca	Lan	Đà),	thành	La	Duyệt,	cùng	với	chúng	đại	Tỳ-kheo	hai	ngàn	năm	
trăm	vị. 

Lúc	bấy	giờ	trong	thành	La	Duyệt	có	một	Trưởng	giả	tên	là	Thi	Lợi	
Quật,	có	nhiều	của	cải,	nhiều	bảo	vật,	vàng,	bạc,	châu	báu,	xa	cừ,	mã	não,	

https://www.facebook.com/suthaythichthientrang


 

2 

không	sao	kể	xiết.	Nhưng	ông	lơ	là	Phật	pháp,	chỉ	phụng	sự	ngoại	đạo	là	Ni	
Kiền	Tử.	Quốc	vương,	đại	thần,	thảy	đều	quen	biết	ông.	

Đầu	tiên	là	kể	về	một	câu	chuyện:	Vào	thời	đức	Phật	có	một	ông	Trưởng	
giả	giàu	có,	rất	nhiều	tài	sản,	nổi	tiếng	tại	thành	đó.	Ông	cũng	quen	cả	quốc	vương,	
đại	thần,	nhưng	ông	lại	lơ	là	đối	với	Phật	pháp,	và	chỉ	tin	vào	ngoại	đạo	Ni	Kiền	
Tử.	Đây	là	một	điều	hơi	đáng	tiếc	cho	ông.	Chúng	ta	xem	tiếp	câu	chuyện: 

Lúc	bấy	giờ,	các	hàng	tại	gia	và	xuất	gia	ngoại	đạo	và	các	đệ	tử	xuất	
gia	và	tại	gia	của	Ni	Kiền	Tử	tự	nói	lời	phỉ	báng	rằng,	có	ngã,	và	chấp	có	thân	
của	ngã.	Chúng	cùng	với	các	nhóm	sáu	Tôn	sư	ngoại	đạo	tập	họp	tại	một	nơi,	
bàn	luận	như	vầy:	“Nay	Sa-môn	Cù	Đàm	không	việc	gì	mà	không	biết.	Ông	ấy	
có	Nhất	thiết	trí.	Song,	chúng	ta	không	được	lợi	dưỡng,	mà	Sa-môn	ấy	lại	có	
nhiều	 lợi	dưỡng.	Phải	 tìm	phương	tiện	không	cho	ông	ấy	không	được	 lợi	
dưỡng.	Chúng	ta	hãy	đến	nhà	Thi	Lợi	Quật,	khiến	Trưởng	giả	ấy	bày	kế	sách”.	

Rồi	ngoại	đạo	xuất	gia,	Ni	Kiền	Tử,	cùng	với	sáu	Tôn	sư,	đi	đến	nhà	
Trưởng	giả	Thi	Lợi	Quật,	nói	với	Trưởng	giả	này	rằng:	“Đại	gia	nên	biết,	ông	
là	người	được	sinh	bởi	Phạm	Thiên,	là	con	của	Phạm	Thiên,	có	được	lợi	ích.	
Nay	ông	hãy	đến	chỗ	Sa-môn	Cù	Đàm,	vì	thương	tưởng	chúng	tôi,	thỉnh	Sa-
môn	cùng	chúng	Tỳ-kheo	về	nhà	để	tế	tự.	Lại	sai	làm	một	hầm	lửa	lớn	ở	trong	
nhà,	đốt	ngọn	lửa	cực	kỳ	rực	rỡ.	Trong	các	thức	ăn	đều	bỏ	thuốc	độc	rồi	mời	
đến	ăn.	Nếu	Sa-môn	Cù	Đàm	có	Nhất	thiết	trí,	biết	rõ	sự	việc	trong	ba	đời,	sẽ	
không	nhận	lời	mời.	Nếu	không	có	Nhất	thiết	trí,	tất	sẽ	nhận	lời	mời,	dẫn	Đệ	
tử	đến	đây,	để	tất	cả	đều	bị	đốt	cháy.	Trời	người	sẽ	được	yên	ổn,	không	có	tai	
hại”. 

Đoạn	vừa	rồi	tóm	tắt	như	thế	này:	Lúc	đó	đức	Phật	rất	nổi	tiếng,	cho	nên	
hàng	ngoại	đạo,	trong	đó	có	ông	này	theo	Ni	Kiền	Tử,	và	thời	đó	còn	có	sáu	vị	Tôn	
sư	ngoại	đạo	nổi	tiếng	nữa.	Họ	họp	lại	để	tìm	cách	[hại	Phật],	tại	vì	họ	thấy	mất	
lợi	dưỡng.	Quý	vị	thấy	vẫn	là	[do]	danh	văn	lợi	dưỡng,	thời	nào	cũng	vậy.	Cho	nên	
[họ]	tìm	cách	hãm	hại	đức	Phật,	bằng	cách	nói	với	ông	này	là	Sa-môn	Cù	Đàm	
(đức	Phật	Thích	Ca)	nếu	có	Thần	thông,	có	Nhất	thiết	trí,	biết	được	sự	việc	trong	



 

3 

ba	đời	(quá	khứ,	hiện	tại,	vị	lai)	thì	yên	tâm,	mời	tới	thì	ổng	sẽ	không	nhận	lời.	Vì	
đào	hầm	lửa	ngầm	để	trong	nhà,	bỏ	thuốc	độc	vào	thức	ăn.	Như	vậy	nếu	đức	Phật	
không	biết	thì	đức	Phật	nhận	lời,	đến	là	sẽ	chết	hết.	Khi	đó	là	họ	làm	cho	xong,	
yên	ổn. 

Quý	vị	 thấy	 thời	nào	cũng	vậy	 thôi,	đời	xưa	nhiều	đồng	 tu	không	có	học	
những	kinh	này,	nên	cứ	tưởng	đức	Phật	có	Thần	thông	diệu	dụng	ghê	gớm	lắm.	
Nhưng	 không	 ngờ	 thời	 đức	 Phật,	 đức	 Phật	 cũng	 gặp	 rất	 nhiều	 chướng	 ngại,	
chướng	nạn.	Tại	vì	sao?	Vì	làm	mất	đi	nguồn	danh	văn	lợi	dưỡng	của	họ.	Đức	Phật	
ra	đời	là	tuyên	thuyết	Chánh	pháp.	Cho	nên	quý	vị	[thấy]	thời	nào	cũng	vậy	thôi.	
Chúng	ta	thấy	họ	hại	bằng	cách	là	đào	hầm	lửa,	rồi	bỏ	[thuốc	độc]	vào	thức	ăn,	rồi	
sai	ông	đó	tới	mời	thỉnh.	Một	là	nếu	thoát	được	hầm	lửa	thì	ăn	cũng	chết,	kiểu	
vậy	đó.	Quý	vị	thấy	ghê	chưa?	Chúng	ta	xem	tiếp	theo	thế	nào: 

Thi	Lợi	Quật	im	lặng	nhận	lời	của	sáu	Tôn	sư.	Ông	ra	khỏi	thành,	đi	
đến	chỗ	Thế	Tôn,	cúi	đầu	lễ	dưới	chân,	mà	trong	lòng	chứa	chất	độc	hại,	
bạch	Như	Lai	rằng:	“Cúi	xin	Thế	Tôn	cùng	Tỳ-kheo	tăng	nhận	lời	mời	của	tôi”. 

Đức	Thế	Tôn	biết	rõ	những	điều	suy	nghĩ	trong	tâm	ông,	im	lặng	nhận	
lời.	Thi	Lợi	Quật	thấy	Như	Lai	im	lặng	nhận	lời	mời	liền	đứng	dậy,	đầu	mặt	
lễ	chân	Phật,	rồi	thoái	lui	mà	đi.	Giữa	đường,	ông	nghĩ	như	vầy:	‘Nay	điều	
mà	sáu	Tôn	sư	của	ta	nói	rất	là	chính	xác.	Nhưng	Sa-môn	không	biết	những	
điều	suy	nghĩ	trong	tâm	ta.	Họ	sẽ	bị	lửa	lớn	đốt	cháy.	

Đức	Phật	biết,	chứ	không	phải	không	biết,	[nhưng]	đức	Phật	vẫn	nhận	lời.	
Không	sao	hết!	Còn	ổng	thì	nghĩ	Sa-môn	Cù	Đàm	(đức	Phật)	không	phải	như	tin	
đồn,	chắc	là	Ngài	không	biết,	nên	sẽ	chết	thôi,	bị	lửa	[đốt	cháy]	thôi.	Nói	như	vậy!	
Họ	dùng	chiêu	đó	rất	hay	đúng	không	quý	vị?	Đức	Phật	không	nhận	lời	thì	họ	sẽ	
nói	là	sợ,	họ	sẽ	chơi	bài	là	sợ,	nói	là	bậc	Vô	sở	úy	gì	mà	còn	sợ.	Họ	chơi	bài	đó,	
cách	này	gọi	là	cách	Tật	lê	luận.	Còn	nếu	nhận	lời	tới,	mà	họ	gài	kiểu	đó	thì	cũng	
chết.	Kiểu	nào	cũng	không	được,	khó	khăn	vô	cùng.	Chúng	ta	coi	thử	câu	chuyện	
tiếp	theo	như	thế	nào?	Tất	nhiên	chúng	ta	biết	là	đức	Phật	sẽ	vượt	qua,	nhưng	
Ngài	vượt	qua	bằng	cách	nào. 



 

4 

Rồi	Thi	Lợi	Quật	trở	về	nhà,	sai	làm	một	hầm	lửa	lớn,	đốt	ngọn	lửa	
lớn	hừng	hực.	Lại	sai	làm	các	món	ăn	đủ	loại,	tất	cả	đều	bỏ	thuốc	độc.	Ở	bên	
ngoài	cửa	lại	làm	một	hầm	lửa	lớn,	với	ngọn	lửa	lớn	hừng	hực.	Bên	trên	
ngọn	lửa	đặt	các	giường	ngồi,	cũng	bôi	các	thứ	kịch	độc.	Lúc	giữa	bữa,	sai	
người	đi	báo	giờ	ăn	đã	đến.	

Quý	vị	thấy	có	hai	hầm	lửa,	trong	nhà	cũng	có	hầm	lửa,	đi	vô	cũng	có	hầm	
lửa.	Rồi	chỗ	các	giường	ngồi	thì	bôi	các	thứ	kịch	độc,	tức	là	ngôi	vô	là	chết	luôn.	
Độc	này	còn	hơn	 thời	hiện	đại	nữa	đúng	không	quý	vị?	Hồi	xưa	đã	 có	những	
chuyện	như	vậy	rồi,	cho	nên	không	có	gì	lạ.	Chúng	ta	coi	tiếp	thử	xem	đức	Phật	
xử	lý	việc	này	ra	sao? 

Bấy	giờ	Thế	Tôn	biết	giờ	ăn	đã	đến,	bèn	khoác	y,	cầm	bát,	dẫn	các	Tỳ-
kheo	vây	quanh	trước	sau,	đi	đến	nhà	ấy.	Ngài	 lại	 lệnh	các	Tỳ-kheo	tăng	
không	ai	được	đi	trước	Ngài,	không	được	ngồi	trước	Ngài,	cũng	không	được	
ăn	thứ	gì	trước	Ngài.	Trong	lúc	đó,	các	nhóm	nhân	dân	trong	thành	La	Duyệt	
nghe	nói	Thi	Lợi	Quật	cho	đào	làm	hầm	lửa,	lại	làm	thức	ăn	độc	mà	thỉnh	
Phật	và	chúng	tăng;	chúng	bốn	bộ	thảy	đều	than	khóc:	“Như	Lai	và	Tỳ-kheo	
tăng	tất	bị	hại	chăng?”.	

Người	ta	cũng	đồn	chuyện	đó	ầm	lên,	vì	sáu	Tôn	sư	ngoại	đạo	rất	nổi	tiếng.	
Họ	đã	gài	hai	đường,	đức	Phật	đi	cũng	không	xong,	không	đi	thì	họ	nói	là	sợ,	thông	
thường	họ	sẽ	nói	vậy.	Cho	nên	bây	giờ	đi.	Bốn	bộ	chúng,	tức	là	hai	chúng	tại	gia	
và	hai	chúng	xuất	gia,	lúc	đó	thảy	đều	than	khóc,	nghĩ	là	đức	Phật	sẽ	bị	hại	mất. 

Ở	đây	đức	Phật	đã	dặn	dò	trước	là	các	Tỳ-kheo	không	được	đi	trước	Phật,	
không	được	ngồi	trước	Phật,	và	cũng	không	được	ăn	thứ	gì	trước	Phật.	Tức	là	
Phật	đi	thì	hãy	đi	theo	Phật,	Phật	ngồi	thì	ngồi	theo,	Phật	ăn	thì	ăn	theo.	Chứ	nếu	
làm	trước	thì	coi	chừng	chết	đó.	Tức	là	đức	Phật	thì	có	Thần	thông	[nên]	không	
sao,	nhưng	các	bậc	Đệ	tử	thì	không	có	khả	năng	đó,	hoặc	các	vị	A-la-hán	chưa	có	
Thần	thông	thì	rất	có	thể	bị.	Thậm	chí	A-la-hán	có	Thần	thông	thì	cũng	không	
thoát	được. 



 

5 

Có	người	đi	đến	chỗ	Thế	Tôn,	cúi	đầu	lạy	dưới	chân,	bạch	đức	Phật	
rằng:	“Cúi	xin	Thế	Tôn	chớ	đến	nhà	Trưởng	giả	đó.	Ông	ấy	làm	hầm	lửa	lớn,	
lại	làm	các	thức	ăn	độc”.	

Đức	Phật	nói:	“Mọi	người	chớ	ôm	lòng	sợ	hãi.	Như	Lai	không	bao	giờ	
bị	kẻ	khác	hại.	Giả	sử	ngọn	lửa	trong	Diêm	Phù	Đề	cao	đến	Phạm	Thiên	cũng	
không	thể	đốt	cháy	Ta	được;	huống	gì	ngọn	lửa	nhỏ	ấy	mà	hại	được	Như	Lai.	
Không	bao	giờ	có	trường	hợp	ấy.	Các	Ưu-bà-tắc,	nên	biết,	Ta	không	còn	có	
tâm	gây	hại”.	

Cũng	có	người	báo	cho	Phật	là	đừng	đi,	tại	vì	nếu	đi	như	vậy	là	bị	[hại].	
Nhưng	đức	Phật	nói	là:	Giả	sử	ngọn	lửa	cháy	đến	trời	Phạm	Thiên	(từ	Diêm	Phù	
Đề	là	Trái	đất	chúng	ta	mà	cháy	đến	trời	Phạm	Thiên)	thì	Ngài	cũng	không	bị	sao	
hết.	Ngài	nói	vậy	và	Ngài	vẫn	đi. 

Bấy	giờ	Thế	Tôn	với	các	Tỳ-kheo	vây	quanh	trước	sau	đi	vào	thành	
La	Duyệt,	đến	nhà	Trưởng	giả.	Thế	Tôn	bảo	các	Tỳ-kheo:	“Các	người	chớ	đi	
vào	nhà	Trưởng	giả	trước,	cũng	chớ	có	ăn	trước.	Đợi	Như	Lai	rồi	mới	ăn”.	
Đức	Phật	vẫn	dặn	như	vậy. 

Khi	Thế	Tôn	vừa	cất	chân	lên	trên	ngưỡng	cửa,	hầm	lửa	tự	nhiên	hóa	
thành	ao	tắm	cực	kỳ	mát	mẻ,	trong	đó	đầy	các	loại	hoa;	cũng	có	mọc	hoa	sen	
lớn	như	bánh	xe,	cọng	bằng	bảy	báu;	và	cũng	mọc	các	loại	sen	khác,	trong	
đó	ong	mật	bay	nhởn	nhơ.	Với	đức	Phật,	có	thể	là	[do]	Ba-la-mật	nhiều	đời	của	
Ngài,	hoặc	có	thể	là	Ngài	dùng	Thần	thông	thế	nào	đó,	nên	chuyển	biến	được	cảnh	
giới	đó.	Không	có	vấn	đề	gì! 

Trong	lúc	đó,	Thích	Đề	Hoàn	Nhân,	Phạm	Thiên	vương,	và	Tứ	Thiên	
vương,	 cùng	với	Càn-thát-bà,	A-tu-la,	 các	Dạ-xoa,	Quỷ	 thần	các	 loại,	 thấy	
trong	hầm	lửa	mọc	lên	hoa	sen	này,	ai	nấy	đều	chúc	mừng	chuyện	lạ,	khác	
giọng,	cùng	lời,	thảy	đều	nói:	“Thế	mới	biết	Như	Lai	là	đệ	nhất	trong	các	bậc	
đã	chiến	thắng”.	Quý	vị	thấy	rất	 là	tuyệt	vời	đúng	không?	Lúc	đó	vua	trời	Đế	



 

6 

Thích,	Phạm	vương,	Tứ	Thiên	vương,	Càn-thát-bà,	A-tu-la,	các	Dạ-xoa,	v.v…	Thật	
ra	các	ngài	đều	đến	để	hộ	trì,	nhưng	các	ngài	chưa	cần	ra	tay	cũng	đã	xong	rồi. 

Lúc	bấy	giờ	trong	nhà	Trưởng	giả	có	đủ	các	ngoại	đạo	dị	học	cùng	tụ	
tập	về	đó.	Khi	ấy,	các	Ưu-bà-tắc,	Ưu-bà-di,	sau	khi	thấy	sự	biến	hóa	của	Như	
Lai,	hoan	hỷ	phấn	chấn	không	dừng	được.	Các	ngoại	đạo	dị	học	sau	khi	thấy	
sự	biến	hóa	của	Như	Lai	thì	trong	lòng	ưu	sầu.	Trong	hư	không,	chư	thiên	
tôn	thần	rải	xuống	đủ	các	loại	danh	hoa	lên	trên	thân	Như	Lai.	Đức	Thế	Tôn	
lúc	ấy	bước	trên	không	mà	đi,	cách	mặt	đất	bốn	tấc.	Chỗ	nào	Như	Lai	cất	
chân,	chỗ	đó	mọc	lên	đóa	hoa	sen	lớn	như	bánh	xe.	Rồi	Thế	Tôn	quay	về	bên	
phải,	bảo	các	Tỳ-kheo:	“Các	ngươi	hãy	đạp	lên	hoa	sen	mà	đi”.	

Khi	ấy	các	Thanh	văn	đều	bước	trên	hoa	sen	mà	đến	nhà	Trưởng	giả.	

Đức	Phật	không	đi	dưới	đất.	Đi	dưới	đất	[thì]	họ	đào	hầm,	giả	bộ	lấp	lấp	
vậy,	[đi	lên	là	bị]	sụp	hố	thì	sao	đúng	không?	Không!	Đức	Phật	dùng	hoa	sen	đi	
trên	đó.	Bảo	các	Tỳ-kheo	cũng	đi	y	chang	như	vậy.	Quý	vị	thấy	rõ	ràng	[đức	Phật]	
có	Thần	thông.	Thật	tuyệt	vời	đúng	không?	Cho	nên	quý	vị	ráng	tu,	ai	muốn	có	
Thần	thông,	tu	Thiền	chỉ	thì	sẽ	được	Thần	thông. 

Rồi	Thế	Tôn	nói	thí	dụ	bằng	câu	chuyện	cổ	tích:	“Ta,	từ	quá	khứ	cho	
đến	nay,	đã	cúng	dường	hằng	sa	chư	Phật,	thừa	sự,	lễ	kính,	chưa	hề	làm	sai	
Thánh	ý;	nay	mang	những	điều	này	ra	mà	thệ	nguyện,	khiến	cho	các	chỗ	ngồi	
đều	được	vững	vàng”.	

Rồi	Thế	Tôn	bảo	các	Tỳ-kheo:	“Ta	cho	phép	các	Tỳ-kheo	trước	hết	lấy	
tay	đặt	lên	chỗ	ngồi,	rồi	sau	đó	mới	ngồi.	Đây	là	giáo	sắc	của	Ta”.	

Nghĩa	là	đức	Phật	dùng	Ba-la-mật	nhiều	đời,	để	Ngài	nguyện	cho	những	
chỗ	ngồi	đó	vững	vàng,	không	sập	xuống	hầm	lửa.	Ngài	ngồi	thì	không	sao,	nhưng	
Ngài	phải	nguyện	vậy	để	cho	những	vị	Tỳ-kheo	bình	thường	ngồi	không	sao.	Rồi	
Ngài	nói	đặt	tay	lên	rồi	hãy	ngồi,	đó	là	một	cách	ám	hiệu	nào	đó.	Cho	nên	có	Phật	
che	chở	 là	ok	hết.	Nếu	chúng	ta	may	mắn	là	chúng	ta	sanh	vào	thời	đức	Phật,	



 

7 

chúng	ta	chứng	kiến	được	những	điều	đó	thì	chúng	ta	sẽ	tin.	Những	người	kia,	họ	
cũng	sẽ	tin	thôi. 

Khi	Thế	Tôn	và	các	Tỳ-kheo	tăng	đã	ngồi	lên	chỗ	ngồi,	thì	dưới	chỗ	
ngồi	ấy	thảy	đều	mọc	lên	hoa	sen	thơm	lừng.	Nghĩa	là	tất	cả	đều	biến	thành	
hoa	sen,	hầm	lửa	bây	giờ	thành	hoa	sen	hết	rồi,	nên	không	có	tác	dụng	gì	hết. 

Thi	Lợi	Quật	thấy	sự	biến	hóa	của	Như	Lai	như	vậy,	trong	lòng	suy	
nghĩ:	“Ta	bị	ngoại	đạo	dị	học	dối	gạt,	làm	ta	mất	đi	sở	hành	trong	loài	người,	
vĩnh	viễn	mất	con	đường	sinh	thiên”.	Trong	lòng	rất	phẫn	nộ,	như	uống	phải	
chất	độc.	“Ta	chắc	sẽ	đọa	trong	ba	ác	đạo.	Quả	thật,	Như	Lai	xuất	thế,	rất	khó	
gặp”.	Hiểu	biết	điều	này	rồi,	ông	liền	rơi	lệ,	cúi	đầu	lạy	dưới	chân	Phật,	bạch	
rằng:	“Cúi	mong	Như	Lai	nghe	con	sám	hối	lỗi	lầm.	Con	sẽ	sửa	đổi	việc	làm	
quá	khứ,	 tu	 tập	 tương	 lai.	 Tự	biết	mình	 có	 tội	 đã	 xúc	nhiễu	Như	Lai.	 Cúi	
nguyện	Thế	Tôn	nhận	sự	hối	lỗi	của	con.	Từ	nay	không	con	tái	phạm	nữa”.	

Ông	này	có	thiện	căn,	tức	là	ổng	thấy	chuyện	đó	là	ổng	nghĩ	ra	ngay,	ổng	
biết	mình	sai	rồi.	Ổng	biết	là	mình	bị	dụ,	bị	lừa,	bị	ngoại	đạo	dị	học	lừa	rồi.	Quý	vị	
thấy	[ông	này]	có	thiện	căn,	chứ	còn	bình	thường	nhiều	người	không	có	thiện	căn,	
không	biết	được,	tiếp	xúc	qua	Thánh	nhân	mà	không	biết.	Còn	ổng	thấy	như	vậy	
là	biết,	ổng	cũng	biết	bị	dối	gạt	như	vậy	là	mất	đi	sở	hành	trong	loài	người,	mất	
con	đường	sanh	lên	cõi	Trời,	mặc	dù	trước	đó	[họ]	dụ	làm	vậy	là	được	lên	cõi	
Trời.	Nhưng	giờ	ổng	thấy	mình	sai	rồi,	mình	làm	vậy	là	mình	mất	con	đường	lên	
cõi	Trời	rồi,	thậm	chí	là	mình	đọa	vào	đường	ác.	Và	ông	tin	được	đức	Phật,	Như	
Lai	là	xuất	thế	(ra	đời)	rất	khó	gặp,	cho	nên	ổng	mới	đi	sám	hối	với	đức	Phật	liền.	
Quý	vị	thấy	đó	là	căn	lành. 

Người	thời	nay	nhiều	khi	không	có	căn	lành	như	vậy,	cho	nên	dù	có	Thánh	
nhân	ra	đời,	dù	có	Chánh	pháp	Như	Lai	chăng	nữa	cũng	không	dễ	dàng	để	họ	quay	
đầu.	Rất	khó!	Đó	là	do	căn	lành.	Phải	có	căn	lành,	mới	thấy	được	sự	kiện,	mới	biết	
là	mình	sai,	chứ	không	phải	dễ	đâu.	Ông	[này]	cũng	có	căn	lành,	cũng	có	nhân	
duyên	tuyệt	vời.	Chúng	ta	coi	tiếp	câu	chuyện. 



 

8 

Đức	Phật	bảo	ông	Trưởng	giả:	“Sửa	đổi	lỗi	lầm,	dẹp	bỏ	tâm	ý	trước	kia,	
mới	có	thể	tự	biết	đã	xúc	phạm	Như	Lai.	Trong	pháp	của	Hiền	Thánh,	thật	là	
rộng	rãi.	Ta	nghe	ông	sửa	lỗi,	tùy	pháp	mà	xả	bỏ,	Ta	nay	nhận	sự	hối	lỗi	của	
ông.	Về	sau	chớ	tái	phạm”.	

Nói	như	vậy	ba	lần.	Tức	là	đức	Phật	cũng	nhận	lời	sám	hối	của	ổng,	và	nói	
như	vậy	ba	lần. 

Lúc	bấy	giờ,	Vua	A	Xà	Thế	nghe	Trưởng	giả	Thi	Lợi	Quật	đặt	bày	hầm	
lửa	và	pha	thức	ăn	độc	để	hại	Như	Lai,	bèn	nổi	cơn	thịnh	nộ,	bảo	các	quần	
thần:	“Cần	phải	tiêu	diệt	hết	những	người	trên	Diêm	Phù	Lý	Địa	có	cùng	tên	
Thi	Lợi	Quật	này!”	

Tức	là	câu	chuyện	này	đã	diễn	ra	sau	sự	kiện	Kinh	Sa	Môn	Quả.	Vua	A	Xà	
Thế	lúc	này	đã	quy	y	với	Phật	(đã	theo	Phật).	Ổng	nghe	câu	chuyện	đó	là	ổng	sợ,	
ổng	nổi	cơn	thịnh	nộ	và	ra	lệnh	giết	hết	tất	cả	người	trên	Diêm	Phù	Lý	Địa	(tức	là	
Trái	đất,	là	Diêm	Phù	Đề).	Người	nào	có	tên	[Thi	Lợi	Quật]	là	giết	hết.	Ổng	tức	
như	vậy	đó.	Vua	mà	quý	vị!	Quý	vị	thấy	vua,	dù	sao	hộ	trì	Phật	mà	cũng	tức	vậy	
đó. 

Rồi	Vua	A	Xà	Thế	lại	nhớ	đến	công	đức	của	Như	Lai,	buồn	khóc	rơi	lệ,	
cởi	mũ	Thiên	quan	xuống,	nói	với	quần	thần:	“Ta	nay	sống	mà	làm	gì,	nếu	
như	Như	Lai	bị	lửa	đốt	cháy,	và	chúng	Tăng	cũng	đều	bị	đốt	cháy.	Các	ngươi	
hãy	đến	nhà	Trưởng	giả	mà	trông	chừng	Như	Lai”.	

Quý	vị	thấy	rất	tuyệt	vời	đúng	không	ạ?	Nếu	thầy	của	mình,	một	vị	như	vậy	
mà	mất,	thì	ngài	cũng	khóc	rơi	lệ.	Và	ngài	cũng	nói	là	sống	làm	gì!	Quý	vị	thấy	
không?	Tức	là	niềm	tin	của	vua	A	Xà	Thế	rất	tuyệt	vời.	Chính	vì	vậy	chúng	ta	biết	
sau	này	ổng	mới	đắc	đạo.	Tức	là	sau	quả	báo	đọa	Địa	ngục,	ổng	được	giảm	tội,	sau	
đó	ở	trong	Địa	ngục	ra	thì	ổng	sanh	lên	trời	Tứ	Thiên	Vương.	Ổng	sanh	vòng	vòng	
một	hồi,	trong	suốt	20	kiếp	không	đọa	đường	ác	nữa,	và	cuối	cùng	ổng	đắc	thành	
một	vị	Bích-chi-phật	tên	là	Vô	Ưu.	Có	kinh	khác	nói	tên	khác	một	chút,	nhưng	[nội	
dung]	cũng	giống	vậy	thôi.	Như	vậy	chúng	ta	thấy	rất	tuyệt	vời. 



 

9 

Khi	ấy	Vương	tử	Kỳ	Bà	Già	tâu	vua	A	Xà	Thế:	“Đại	vương,	chớ	có	lo	rầu,	
cũng	đừng	khởi	lên	ý	tưởng	ác.	Vì	sao?	Bởi	Như	Lai	không	bao	giờ	bị	kẻ	khác	
hại.	Hôm	nay	Thi	 Lợi	Quật	 sẽ	 làm	Đệ	 tử	 của	Như	Lai.	 Ngưỡng	mong	Đại	
vương	hãy	đến	xem	sự	biến	hóa”.	Quý	vị	thấy	ông	Vương	tử	Kỳ	Bà	Già	rất	tuyệt	
vời.	Ổng	hiểu	được	đức	Phật	không	sao,	không	bị	chuyện	gì. 

Bấy	giờ	vua	A	Xà	Thế	theo	lời	khuyến	dụ	của	Kỳ	Bà	Già,	bèn	cưỡi	con	
voi	lớn	Tuyết	Sơn,	đi	đến	nhà	Trưởng	giả	Thi	Lợi	Quật.	Vua	xuống	voi,	đi	
vào	nhà	Thi	Lợi	Quật.	Lúc	ấy	đám	đông	đang	tụ	tập	ngoài	cửa,	có	đến	tám	
vạn	bốn	nghìn	người.	Khi	A	Xà	Thế	trông	thấy	hoa	sen	lớn	như	bánh	xe,	
hoan	hỷ	phấn	khởi	không	dừng	được,	bèn	nói	lên	rằng:	“Cầu	cho	Như	Lai	
hằng	thắng	các	chúng	ma”	(tức	là	luôn	thắng	được	các	chúng	ma). 

Rồi	vua	bảo	Vương	tử	Kỳ	Bà	Già:	“Lành	thay,	Kỳ	Bà	Già,	ông	mới	tin	có	
sự	việc	như	vậy	nơi	Như	Lai!”	

Bấy	giờ	vua	A	Xà	Thế	đi	đến	Thế	Tôn,	cúi	đầu	lạy	dưới	chân,	rồi	ngồi	
xuống	một	bên.	Khi	ấy	vua	A	Xà	Thế	thấy	từ	miệng	Như	Lai	phóng	ra	ánh	
sáng,	và	cũng	nhìn	thấy	nhan	sắc	lạ	thường	của	Như	Lai,	trong	lòng	hết	sức	
hoan	hỷ	không	dừng	được.	

Lúc	bấy	giờ	Trưởng	giả	Thi	Lợi	Quật	bạch	đức	Thế	Tôn:	“Những	thức	
ăn	mà	con	dọn	ra	đều	có	độc.	Cúi	mong	Thế	Tôn	đợi	giây	lát,	con	sẽ	cho	dọn	
thức	ăn	khác.	Sở	dĩ	như	vậy,	để	không	khiến	thân	thể	của	Như	Lai	có	tăng	
tổn”.	 

Ổng	biết	sai	rồi,	cho	nên	nói	để	đổi	thức	ăn,	để	ổng	dọn	thức	ăn	khác,	chứ	
thức	ăn	đó	có	độc.	Quý	vị	thấy	ổng	tính	hạ	độc	Phật.	Theo	tội	đó	thì	chúng	ta	thấy	
nãy	giờ	ổng	tạo	tội	ghê	gớm,	có	ác	ý	làm	hại	Như	Lai	đúng	không	ạ?	Quý	vị	thấy	
tội	rất	nặng,	nhưng	bây	giờ	ổng	sám	hối	rồi.	Chúng	ta	coi	tiếp	đức	Phật	xử	lý	như	
thế	nào. 



 

10 

Phật	bảo	Trưởng	giả:	“Như	Lai	cùng	các	Đệ	tử	không	bao	giờ	bị	kẻ	khác	
làm	hại.	Những	thức	ăn	mà	Trưởng	giả	đã	dọn	lên,	hãy	tùy	thời	thích	hợp	
mà	dâng	cúng”.	

Khi	ấy	Trưởng	giả	tự	tay	san	sớt,	bưng	lên	các	món	thức	ăn.	

Nghĩa	là	đức	Phật	vẫn	ăn	thức	ăn	[có	độc]	đó.	Ở	đây	thì	không	nói	là	kịch	
độc,	chúng	ta	không	biết.	Nhưng	thật	ra	mấy	độc	nhỏ	nhỏ,	mà	quý	vị	có	tu	Thiền,	
có	định	sâu	thì	giải	được	một	phần.	Còn	nếu	là	chất	cực	độc	thì	mình	không	giải	
nổi	đâu,	phải	có	Thần	thông,	phải	biết	trước,	quán	sát	được	thế	nào	đó,	chứ	còn	
không...	Đây	là	đức	Phật,	để	coi	đức	Phật	giải	độc	như	thế	nào. 

Bấy	giờ	đức	Thế	Tôn	nói	bài	kệ	này:	

Chí	thành	Phật,	Pháp,	Tăng,	

Giải	độc	không	còn	gì.	

Chư	Phật	không	có	độc.	

Chí	thành	Phật,	giải	độc.	

Chí	thành	Phật,	Pháp,	Tăng,	

Giải	độc	không	còn	gì.	

Chư	Phật	không	có	độc.	

Chí	thành	Pháp,	giải	độc.	

Chí	thành	Phật,	Pháp,	Tăng,	

Giải	độc	không	còn	gì.	

Chư	Phật	không	có	độc.	

Chí	thành	Tăng,	giải	độc.	

Độc	tham	dục,	sân	nhuế;	



 

11 

Thế	gian	có	ba	độc.	

Như	Lai	hằng	không	độc.	

Chí	thành	Phật,	giải	độc.	

Độc	tham	dục,	sân	nhuế;	

Thế	gian	có	ba	độc.	

Pháp	Như	Lai	không	độc.	

Chí	thành	Pháp,	giải	độc.	

Độc	tham	dục,	sân	nhuế;	

Thế	gian	có	ba	độc.	

Tăng	Như	Lai	không	độc.	

Chí	thành	Tăng,	giải	độc.	

Một	bài	kệ	cũng	giống	như	một	bài	chú	giải	đọc	vậy	đó.	Đức	Phật	đọc	lên,	
thật	ra	là	Ngài	đọc	có	ba	độc:	Tham,	Sân,	Si;	Thế	gian	có	ba	độc;	dùng	Phật,	Pháp,	
Tăng	trị	ba	độc	đó.	Ngài	đọc	[bài]	đó,	cũng	không	biết	là	ý	Ngài	thế	nào,	có	thể	là	
dùng	chú	để	giải	độc,	cũng	có	thể	là	dùng	nguyện	lực	của	mình	để	giải	độc,	hoặc	
là	Ngài	dùng	Ba-la-mật	của	Ngài	để	giải	độc.	Hoặc	là	[Ngài]	đọc	như	vậy	để	cho	
mọi	người	hiểu	rằng:	thật	sự	vì	Phật,	Pháp,	Tăng	thì	giải	độc	được	cho	Tam	thế	
chúng	sanh	(chúng	sanh	trong	ba	đời).	Đó	là	ba	bệnh:	Tham,	Sân,	Si.	Chúng	ta	
thấy	rất	là	hay	đúng	không?	Chúng	ta	không	có	trí	tuệ,	không	biết	được	ý	nghĩa	
của	bài	kệ	đó	để	làm	gì,	hay	đó	là	bài	chú. 

Đức	Thế	Tôn	sau	khi	nói	bài	kệ	này	bèn	ăn	thức	ăn	có	pha	chất	độc.	
Đức	Thế	Tôn	bảo	các	Tỳ-kheo:	“Các	ngươi	chớ	có	ăn	trước.	Hãy	đợi	Như	Lai	
ăn	đã,	sau	đó	mới	ăn”.	

Bấy	giờ	Trưởng	giả	tự	tay	san	sớt,	bưng	dọn	đủ	các	món	thức	ăn	cúng	
dường	Phật	và	Tỳ-kheo	tăng.	Khi	Trưởng	giả	Thi	Lợi	Quật	thấy	Như	Lai	đã	



 

12 

ăn	xong,	cất	dẹp	bát,	ông	lấy	một	cái	ghế	nhỏ	ngồi	trước	Như	Lai.	Thế	Tôn	
bèn	thuyết	vi	diệu	pháp	cho	Trưởng	giả	và	đám	đông	tám	vạn	bốn	nghìn	
người.	

Quý	vị	thấy	không	ạ?	Sau	bữa	ăn	cũng	không	sao.	[Ngài]	ăn	xong	rồi,	bây	giờ	
thuyết	pháp.	Ổng	cũng	theo	cách	là	dọn	cơm,	dọn	đồ	ăn;	ăn	xong	thì	thu	dọn	rồi	
lấy	ghế	nhỏ	ngồi	một	bên	trước	Phật	để	nghe	giảng	pháp.	Bây	giờ	quan	trọng	là	
đức	Phật	giảng	điều	gì?	Chúng	ta	coi	thử	Ngài	giảng	điều	gì	cho	ổng	và	84.000	
người. 

Ngài	thuyết	các	đề	tài	về	Thí,	về	Giới,	về	sinh	Thiên,	dục	là	bất	tịnh,	dâm	
dật	là	tai	họa	lớn,	xuất	yếu	là	lạc.	Như	Lai	xem	xét	thấy	tâm	ý	của	Trưởng	
giả	cùng	tám	vạn	bốn	nghìn	người	đã	khai	tỏ,	không	còn	bụi	bẩn,	như	pháp	
mà	chư	Phật	thường	thuyết	là	Khổ,	Tập,	Tận,	Đạo;	Ngài	thuyết	cho	hết	thảy	
chúng	tám	vạn	bốn	nghìn	người,	phân	biệt	chi	tiết	các	hành	của	chúng.	

Đoạn	này	Thiện	Trang	đánh	dấu	đỏ,	bởi	vì	đoạn	này	quan	trọng.	Đó	là	thuyết	
pháp.	Thuyết	điều	gì?	Quý	vị	thấy	thông	thường	mới	đầu	là	đức	Phật	thuyết	về	bố	
thí,	trì	giới,	sanh	thiên.	Đó	là	những	điều	mà	người	ta	thích.	Được	lên	cõi	Trời	vui	
như	thế	nào,	bởi	vì	người	ta	thích	lên	cõi	Trời.	Nhưng	sau	đó	đức	Phật	giải	thích	
tiếp:	Dục	là	bất	tịnh,	dâm	dật	là	tai	họa	lớn.	Điều	quan	trọng	nhất	là	ra	khỏi	sanh	
tử	mới	là	vui,	xuất	yếu	là	lạc.	Rồi	sau	đó	đức	Phật	mới	quan	sát	đại	chúng,	thấy	
tâm	ý	của	Trưởng	giả	cùng	tám	vạn	bốn	nghìn	người	đã	khai	tỏ,	không	còn	bụi	
bẩn,	thì	lúc	đó	đức	Phật	mới	thuyết.	Ở	trên	này	là	thuyết	Vi	diệu	pháp	(pháp	vi	
diệu).	Thật	ra	pháp	vi	diệu	này	không	phải	là	Vi	Diệu	Pháp	bên	A	Tỳ	Đàm,	mà	
pháp	này	gọi	là	vi	diệu.	Là	pháp	gì?	Có	bốn	điều:	Khổ,	Tập,	Tận,	Đạo.	Đó	là	pháp	
vi	diệu.	Tại	vì	thật	ra	Tứ	thánh	đế	này	là	quan	trọng	nhất. 

Ngài	thuyết	cho	hết	thảy	chúng	tám	vạn	bốn	nghìn	người,	phân	biệt	chi	tiết	
các	hành	của	chúng.	Tức	là	phân	biệt	chi	tiết	Tứ	thánh	đế	này	ra.	Còn	ở	đây	là	
Phật	nói	gọn	cho	mình.	Thật	ra	đức	Phật	thuyết	đi	thuyết	lại	nhiều	lần	rồi,	thuyết	
hoài,	thuyết	tới	thuyết	lui,	cho	nên	là	không	cần	nói	nữa.	Thật	sự	nếu	quý	vị	muốn,	
thì	quý	vị	mở	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya,	hay	là	hầu	như	tất	cả	bộ	kinh	nào,	đức	



 

13 

Phật	cũng	thuyết	về	bốn	điều	này.	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya	là	nói	nhiều	nhất,	và	
chúng	ta	thấy	hầu	như	kinh	nào	cũng	có.	Cho	nên	ở	đây	chỉ	là	tóm	lược	lại	thôi,	
khi	đó	[đức	Phật]	thuyết	cho	họ.	Và	xong	bài	thuyết	thì	có	được	gì	không? 

Ngay	lúc	ấy,	mọi	người	từ	trên	chỗ	ngồi	mà	sạch	các	bụi	bẩn,	đắc	Pháp	
nhãn	tịnh,	cũng	như	tấm	vải	mới	dễ	nhuộm	màu	sắc,	mọi	người	lúc	bấy	giờ	
cũng	như	vậy,	mỗi	người	đều	ngay	trên	chỗ	ngồi	mà	thấy	được	dấu	tích	của	
Đạo,	thấy	pháp,	đắc	pháp,	phân	biệt	các	pháp,	vượt	qua	nghi	hoặc,	được	vô	
sở	úy,	không	thờ	ai	khác	làm	Thầy,	tự	quy	y	Phật,	Pháp,	Tăng,	thọ	năm	giới.	

Ở	đây	chúng	ta	cần	để	ý	kỹ	chi	tiết.	Đầu	tiên	là	đức	Phật	thuyết	pháp	theo	
trình	tự.	Quý	vị	nhớ	cách	thuyết	pháp,	Thiện	Trang	có	nói	đi	nói	lại	nhiều	lần,	đầu	
tiên	là	hãy	nói	cho	họ	về	bố	thí,	trì	giới,	về	sanh	thiên,	những	công	đức	như	vậy.	
Bố	thí	thì	được	gì,	rồi	trì	giới	được	những	phước	báo	gì.	Ví	dụ	như	trì	giới,	giữ	
năm	giới	thì	được	sanh	lên	cõi	trời	Đao	Lợi,	ít	nhất	là	vậy.	Rồi	giữ	những	giới	như	
Bát	quan	trai	thì	được	sanh	thiên	v.v…	Nhưng	sau	đó	đức	Phật	giảng	tiếp:	Dục	là	
bất	tịnh,	dâm	dật	là	tai	họa	lớn,	ra	khỏi	sanh	tử	mới	là	niềm	vui	tốt	nhất.	Như	vậy	
là	mình	phải	giảng	từ	từ.	Đức	Phật	thì	Ngài	giảng	như	thế.	Sau	đó	Ngài	thấy	mọi	
người	tâm	ý	khai	tỏ	rồi,	thì	Ngài	mới	giảng	về	pháp	Tứ	đế.	Đó	gọi	là	Vi	diệu	pháp. 

Thật	ra	Vi	diệu	pháp	cũng	là	pháp	Tứ	đế	thôi.	Nguyên	bộ	đó	cũng	là	[nói	về]	
bốn	điều	đó,	nhưng	là	nói	dài	hay	nói	ngắn.	Ở	đây	là	nói	chi	tiết	các	hành	của	
chúng,	 tức	 là	nói	chi	 tiết	ra	Khổ,	Tập,	Diệt,	Đạo.	Sau	khi	nghe	như	vậy	thì	mọi	
người	mới	đắc	Pháp	nhãn	tịnh.	Ngôn	ngữ	này	rất	quen.	Quý	vị	thấy	còn	là	‘thấy	
được	dấu	tích	của	Đạo’,	hay	chữ	Hán	gọi	là	‘Dĩ	kiến	Đạo	tích’.	Tức	là	đã	thấy	được	
dấu	tích,	dấu	vết	của	Đạo.	Trong	Kinh	Trường	A	Hàm,	chúng	ta	biết	đó	chính	là	
Sơ	quả	Tu-đà-hoàn.	 

Và	chúng	ta	thấy	kết	quả	của	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	được	là	gì?	Mọi	người	vượt	
qua	nghi	hoặc:	tức	là	Tu-đà-hoàn	luôn	đắc	được	bốn	niềm	tin	bất	hoại:	Bất	hoại	
tịnh	đối	với	Phật,	bất	hoại	tịnh	đối	với	Pháp,	bất	hoại	tịnh	đối	với	Tăng,	bất	hoại	
tịnh	đối	với	Thánh	giới	(hay	là)	thành	tựu	Thánh	giới.	Và	nhớ	là	họ	sẽ	không	sợ	
nữa,	được	vô	sở	úy;	rồi	không	thờ	ai	khác	làm	Thầy.	Cho	nên	ai	đắc	đạo	rồi	mà	



 

14 

còn	sợ	sệt,	thì	chuyện	đó	không	có.	Quý	vị	nhớ	nha!	Được	vô	sở	uý.	Cho	nên	hạng	
nhát	chết	là	chưa	đắc	đạo,	quý	vị	nên	nhớ	vậy.	Tại	vì	người	ta	đã	bất	hoại	tịnh	đối	
với	Phật,	bất	hoại	tịnh	đối	với	Pháp,	bất	hoại	tịnh	đối	với	Tăng,	bất	hoại	tịnh	đối	
với	Thánh	giới.	Và	ở	đây	để	ý	là	họ	không	thờ	ai	khác	làm	thầy.	Dù	Sơ	quả	Tu-đà-
hoàn,	cũng	nhớ	chi	tiết	là	không	thờ	ai	khác	làm	thầy.	Và	lúc	đó	họ	cũng	sẽ	tự	quy	
y	Phật,	Pháp,	Tăng,	tự	giữ	Năm	giới	(thọ	Năm	giới). 

Đó	là	những	điều	mà	mình	học,	chứ	ngày	nay	bắt	đầu	tuyên	truyền:	Người	
này	là	Phật,	Bồ-tát	tái	lai,	người	kia	là	Phật,	Bồ-tát	tái	lai,	nhưng	người	ta	nhát	
chết,	người	ta	nói	xạo,	là	không	được,	không	giữ	được	năm	giới.	Người	ta	còn	thờ	
người	này	người	kia,	thờ	người	khác	làm	thầy,	thậm	chí	thờ	ngoại	đạo.	Chuyện	
đó	là	không	bao	giờ	có. 

Cho	nên	mình	học	trong	kinh,	mình	thấy	rất	rõ	những	tiêu	chuẩn,	thì	mình	
mới	phân	biệt	giữa	phàm	phu	và	Thánh	nhân;	vừa	phân	biệt	người,	vừa	phân	biệt	
chính	mình.	Chính	mình	có	được	những	điều	đó	chưa?	Nếu	chưa	được	thì	mình	
là	phàm	phu	chính	cống	rồi,	chưa	tới	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn.	Quý	vị	nên	nhớ	như	vậy!	
Mình	tự	xét	mình	đi!	Còn	khi	nào	quý	vị	làm	được	những	điều	như	trong	kinh	nói,	
thì	quý	vị	mới	thấy	được	dấu	tích	của	Đạo,	tức	là	Kiến	đế.	Ngôn	ngữ	khác	gọi	là	
Kiến	đế	hay	 là	đắc	Pháp	nhãn	tịnh.	Những	từ	này,	 thật	ra	trong	kinh	dùng	rất	
nhiều.	Và	quý	vị	nhớ,	đây	cũng	là	nói	ra	tiêu	chuẩn	[chứng	quả]	đúng	không	ạ?	
Cho	nên	tuy	là	một	bài	kinh,	một	câu	chuyện,	nhưng	trong	đó	có	rất	nhiều	kiến	
thức	ngầm	tải	theo	cho	chúng	ta.	Chúng	ta	học	được	là	ok. 

Lúc	bấy	giờ	Trưởng	giả	Thi	Lợi	Quật	tự	biết	đã	thấy	được	dấu	tích	của	
Đạo,	bèn	đến	trước	đức	Phật	bạch	rằng:	“Cúng	thí	chất	độc	cho	Như	Lai	mà	
lại	được	quả	báo	lớn;	cúng	thí	cam	lộ	cho	các	ngoại	đạo	dị	học	lại	thọ	nhận	
tội.	Vì	sao	vậy?	Bởi	hôm	nay	con	đem	chất	độc	cúng	dường	Phật	và	Tỳ-kheo	
tăng	mà	ở	ngay	trong	hiện	pháp	được	chứng	nghiệm	này.	Đã	từ	lâu	con	bị	
ngoại	đạo	mê	hoặc	nên	mới	móng	tâm	như	vậy	đối	với	Như	Lai.	Những	ai	
phụng	sự	ngoại	đạo	dị	học	đều	bị	rơi	vào	biên	tế”. 



 

15 

Đức	Phật	bảo	ông	Thi	Lợi	Quật:	“Đúng	như	điều	ông	nói,	không	có	gì	
khác,	đều	là	bị	người	khác	dối	gạt”.	

Trưởng	giả	Thi	Lợi	Quật	bạch	Phật:	“Từ	nay	về	sau,	con	không	còn	tin	
ngoại	đạo	dị	học	này	nữa.	Con	cũng	không	thuận	cho	chúng	bốn	bộ	tại	gia	
cúng	dường”.	

Ở	đây	quý	vị	thấy	ông	này	được	như	vậy.	Ổng	nói	là	cúng	chất	độc	cho	bậc	
Như	Lai,	mà	được	lợi	ích	quả	báo	lớn	như	vậy.	Còn	cúng	cam	lộ	cho	ngoại	đạo	dị	
học,	mà	lại	bị	nhận	tội.	Tại	vì	nghe	lời	[nên]	bị	nhận	tội,	quý	vị	thấy	không	ạ?	Cho	
nên	là	ổng	nói	vậy	và	ổng	cũng	không	chịu	cúng	cho	ngoại	đạo	nữa.	Đức	Phật	
không	như	thế,	đức	Phật	luôn	từ	bi,	đức	Phật	nói	thế	này. 

Đức	Phật	bảo	Trưởng	giả:	 “Chớ	nói	như	vậy.	Ông	 trước	kia	 thường	
cúng	dường	các	vị	ngoại	đạo	này.	Bố	thí	cho	súc	sinh	còn	được	phước	khó	
lường,	huống	gì	bố	thí	cho	người.	Nếu	có	ngoại	đạo	dị	học	hỏi	‘Thi	Lợi	Quật	
là	Đệ	tử	của	ai?’	Ông	trả	lời	như	thế	nào?”	

Ông	Thi	Lợi	Quật	tức	thì	rời	chỗ	ngồi	đứng	dậy,	chấp	tay	quỳ	dài,	bạch	
Thế	Tôn:	“Con	là	Đệ	tử	của	Thích	Ca	Văn,	là	đấng	Tiên	nhân	thứ	bảy,	dũng	
mãnh	mà	giải	thoát,	nay	thọ	thân	người	này”.	

Đức	Thế	Tôn	nói:	“Lành	thay,	Trưởng	giả,	ông	đã	có	thể	nói	lời	tán	thán	
vi	diệu	ấy”.	

Rồi	Thế	Tôn	lại	nói	lần	nữa	pháp	thậm	thâm	cho	Trưởng	giả,	tức	thời	
thuyết	bài	kệ	này:	

Tế	tự,	lửa	trên	hết,	

Các	thư,	tụng	hơn	hết;	

Vua	tôn	quý	trong	người,	

Các	dòng,	biển	là	nhất.	



 

16 

Các	sao,	trăng	đứng	đầu,	

Chiếu	sáng,	mặt	trời	trước;	

Bốn	bên,	trên	và	dưới,	

Ở	các	phương,	cảnh	vực,	

Trời	cùng	người	thế	gian,	

Phật	là	bậc	tối	thượng.	

Ai	muốn	cầu	phước	kia,	

Nên	cúng	dường	Tam	Phật.	

Đức	Thế	Tôn	sau	khi	nói	bài	kệ	này	bèn	rời	chỗ	ngồi	đứng	dậy.	

Bấy	giờ	Trưởng	giả	Thi	Lợi	Quật	và	những	người	đến	hội	nghe	những	
điều	đức	Phật	dạy,	hoan	hỷ	phụng	hành.	

(Kinh	Số	7	–	Phẩm	45	–	Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm). 

Có	đồng	tu	nào	đó,	chắc	mới	vô	nghe	nên	không	biết.	Thật	ra	những	điều	mà	
Thiện	Trang	giảng	không	hoàn	toàn	là	Luận	Câu	Xá.	Mấy	buổi	rồi,	chúng	ta	không	
học	Luận	câu	Xá.	Chúng	ta	đang	giảng	đây	là	giảng	tinh	hoa	của	A	Tỳ	Đàm,	tức	là	
Vi	Diệu	Pháp	bên	Nam	truyền	và	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya.	Còn	Luận	Câu	Xá	
chúng	ta	mới	học	được	một	khúc.	Bởi	vì	phần	đó	chúng	ta	học	khác	nhau.	Thiện	
Trang	đã	nói	ngay	từ	đầu,	có	lẽ	đồng	tu	này	chưa	nghe	bao	giờ	đúng	không	ạ?	Rất	
là	đáng	tiếc! 

Thiện	Trang	nói	là	những	bộ	nào	của	Phật	giảng	thì	chúng	ta	lấy	làm	chuẩn,	
còn	Luận	Câu	Xá	thì	chúng	ta	học	sau,	chúng	ta	đối	chiếu	trong	đó.	Nếu	có	những	
kiến	thức	gì	không	giống	với	kinh,	chúng	ta	vẫn	nói	đây	là	Luận	Câu	Xá	nói.	Thiện	
Trang	luôn	nói	nhất	định	như	vậy.	Chính	vì	Luận	Câu	Xá	của	ngài	Thế	Thân	viết,	
nên	không	thể	bắt	người	ta	tin	hoàn	toàn	được.	Chúng	ta	chỉ	có	thể	tin	hoàn	toàn	
vào	những	điều	kinh	Phật	nói.	Ngay	cả	bên	Nam	truyền	cũng	có	một	nhóm	người	



 

17 

không	tin	cả	A	Tỳ	Đàm	cơ	mà.	Chúng	ta	cứ	lấy	kinh	làm	chuẩn.	Cho	nên	chúng	ta	
hãy	nghe	cho	kỹ,	đừng	có	lâu	lâu	chui	vô	một	bữa	rồi	nói	lung	tung.	Xin	lỗi	quý	vị	
đồng	tu! 

Câu	chuyện	này	muốn	nói	 lên	điều	gì?	Quý	vị	 thấy	rất	hay	ở	chỗ,	 là	một	
người	có	ý	định	hãm	hại	đức	Phật,	nhưng	sau	đó	được	đắc	độ,	thậm	chí	còn	đắc	
được	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn.	Ý	Thiện	Trang	muốn	nói	là:	Quý	vị	thấy	Phật	pháp	tuyệt	
vời	như	vậy,	chứ	không	phải	như	thời	nay,	chưa	gì	hết	mà	hù	người	ta	rồi.	Như	
vậy	là	tiêu	rồi.	Không	phải!	Quý	vị	thấy	không	ạ?	Trước	đó	có	ý	định,	và	thậm	chí	
ra	 tay	 rồi.	Nhưng	ra	 tay	không	được	 thôi,	 tức	 là	 sự	việc	đó	không	 thành	 thôi.	
Nhưng	quý	vị	thấy	sau	đó	ổng	sám	hối,	nghe	pháp,	thì	vẫn	đắc	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	
được.	Đây	là	trong	Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm.	 

Cho	nên	chúng	ta	thấy	Phật	pháp	rất	tuyệt	vời	như	vậy.	Đừng	có	bị	bi	lụy!	
Quý	vị	tạo	nhiều	nghiệp	chướng	quá,	‘xưa	nay	con	tạo	nhiều	nghiệp	chướng	quá’.	
Quý	vị	nghĩ	mình	đọa	thì	quý	vị	đọa	luôn,	nên	nhớ	vậy!	Mình	học	Phật,	hồi	xưa	
mình	mê,	mình	chưa	biết,	bây	giờ	mình	biết	rồi	thì	mình	có	thể	quay	trở	lại	tu	
hành	được.	Đó	là	tinh	thần	trong	câu	chuyện	này,	mà	Thiện	Trang	muốn	giới	thiệu	
để	quý	vị	biết.	Cho	nên	là	cần	phải	hiểu	nha!	 

Câu	chuyện	này	rất	hay,	đúng	không	quý	vị?	Cho	nên	rất	tuyệt	vời!	Đúng	
như	ông	Trưởng	giả	nói,	cúng	dường	thuốc	độc	rồi,	còn	hại	đức	Như	Lai,	mà	cuối	
cùng	ổng	không	bị	sao,	ổng	còn	chứng	đạo	quả	nữa.	Những	chi	tiết	trên	rất	hay.	
Quý	vị	nên	theo	dõi	lại	chi	tiết:	nhớ	là	người	đắc	Tu-đà-hoàn	thì	không	nhận	ai	
khác	làm	thầy	ngoài	Phật. 

	Chúng	ta	đến	phần	tiếp	theo.	Trong	những	buổi	gần	đây,	tại	vì	có	đồng	tu	
nói	là	học	phần	tạng	Vi	Diệu	Pháp	với	một	số	phần	chuyên	môn	cao	siêu	quá,	khó	
quá,	nên	Thiện	Trang	mới	hạ	thấp	xuống	bớt,	nhẹ	nhẹ	bớt,	có	câu	chuyện	cho	nhẹ	
nhàng.	Rồi	trong	câu	chuyện	đó	cũng	có	đạo	lý	trong	đó,	vừa	ôn	lại	những	kiến	
thức	mình	đã	học,	ví	dụ	như	điều	kiện	chứng	quả	v.v…	và	mình	có	thể	bổ	sung	
phần	hành	pháp	trong	đời	sống.	Rồi	sau	đó	chúng	ta	mới	học	tới	phần	gọi	là	về	
chuyên	tu.	Cho	nên	là	chúng	ta	chia	ra	mấy	phần	như	vậy	để	cho	nhẹ	nhàng	xuống. 



 

18 

Chúng	ta	đến	phần	thứ	hai	là: 

Hạng	Người	Nào	Nên	Thân	Cận	Và	Hạng	Người	Nào	Không	nên	Thân	
Cận	(1)	

	Thiện	Trang	đánh	 số	1,	 vì	 còn	 có	phần	 số	2	nữa.	Ở	đây	 trích	 theo	Kinh	
Nikaya.	Ở	trên	là	trích	theo	Kinh	A	Hàm,	ở	dưới	mình	trích	theo	Kinh	Nikaya,	để	
cho	vừa	Nam	truyền	vừa	Bắc	truyền.	Ít	có	người	vừa	học	Nam	truyền	vừa	học	Bắc	
truyền	lắm,	thông	thường	người	ta	chỉ	học	một	bên	thôi. 

-	Có	ba	hạng	người	này,	này	các	Tỷ-kheo,	có	mặt,	xuất	hiện	ở	đời.	Thế	
nào	là	ba?	Có	hạng	người	này,	này	các	Tỷ-kheo,	không	nên	gần	gũi,	không	
nên	sống	chung,	không	nên	hầu	hạ	cúng	dường.	Có	hạng	người,	này	các	Tỷ-
kheo,	nên	thân	cận	gần	gũi,	nên	sống	chung,	nên	hầu	hạ	cúng	dường.	Có	
hạng	người,	này	các	Tỷ-kheo,	sau	khi	cung	kính,	tôn	trọng,	nên	gần	gũi,	nên	
sống	chung,	nên	hầu	hạ	cúng	dường.	

Tức	là	đức	Phật	đưa	ra	có	ba	hạng	người,	ở	đây	là	Thiên	Ba	Pháp	của	Kinh	
Tăng	Chi.	Kinh	Tăng	Chi	có	ba	pháp,	thì	có	ba	hạng	người:	Một	hạng	người	thì	
không	nên	gần	gũi,	không	nên	sống	chung	và	không	nên	hầu	hạ	cúng	dường.	Hạng	
người	thứ	hai	thì	nên	thân	cận	gần	gũi,	nên	sống	chung,	nên	hầu	hạ	cúng	dường.	
Hạng	người	thứ	ba	còn	đặc	biệt	hơn	nữa,	sau	khi	cung	kính	tôn	trọng,	thì	nên	gần	
gũi,	nên	sống	chung,	và	hầu	hạ	cúng	dường.	Như	vậy	đó	là	hạng	người	nào	thì	đức	
Phật	nói	luôn. 

Và	này	các	Tỷ-kheo,	thế	nào	là	hạng	người	không	nên	gần	gũi,	không	
nên	sống	chung,	không	nên	hầu	hạ	cúng	dường?	Ở	đây,	này	các	Tỷ-kheo,	có	
hạng	người	thấp	kém	về	Giới,	Định,	Tuệ.	Hạng	người	như	vậy,	này	các	Tỷ-
kheo,	không	nên	gần	gũi,	không	nên	sống	chung,	không	nên	hầu	hạ	cúng	
dường,	trừ	khi	vì	lòng	thương	tưởng,	vì	lòng	từ	mẫn. 

	Ở	đây	trả	lời	cho	câu	hỏi,	nhiều	đồng	tu	nói	‘bây	giờ	nên	thân	cận	người	
nào?’	Thì	ở	đây,	đức	Phật	dạy	hết	rồi.	Thiện	Trang	nói	là	tất	cả	đều	có	trong	kinh,	
chịu	khó	đọc	trong	kinh	là	có.	Quý	vị	đồng	tu	tại	gia	bận	quá,	không	có	thời	gian	



 

19 

đọc	kinh,	thì	Thiện	Trang	đọc	và	tạm	rút	ra	những	điều	quan	trọng.	Tuy	nhiên	
quý	vị	cũng	nên	y	theo	kinh,	tức	là	những	điều	Thiện	Trang	nói	thì	cũng	là	một	
phần	thôi.	Kinh	rất	nhiều,	quý	vị	có	thời	gian	thì	quý	vị	nghe	thêm	để	cho	đầy	đủ.	
Và	đối	chiếu	với	những	điều	Thiện	Trang	chia	sẻ	[để	xem]	có	chính	xác	không?	
Chứ	nhiều	khi	mình	sai,	rồi	mất	công	quý	vị	cũng	sai	theo.	Chớ	có	vội	tin!	Tất	cả	
những	người	thầy	bây	giờ	cũng	chỉ	là	tham	khảo	cho	quý	vị	thôi.	Kinh,	lời	Phật	
thì	mới	quan	trọng. 

Ở	đây	đức	Phật	nói	hạng	người	mà	thấp	kém	về	Giới,	Định,	Tuệ,	người	như	
vậy	thì	không	nên	gần	gũi,	không	nên	sống	chung,	không	nên	hầu	hạ	cúng	dường.	
Người	ta	không	giữ	giới,	không	tu	định,	không	có	trí	tuệ,	thì	thôi	khỏi.	Nhưng	trừ	
khi	vì	lòng	thương	tưởng,	vì	lòng	từ	mẫn,	tức	là	mình	thương	họ,	rồi	mình	từ	bi,	
v.v…	thì	mình	mới	như	vậy.	Chứ	còn	nếu	không,	thì	thôi.	 

Cho	nên	nhiều	người	đồng	tu	nói	tại	sao	ở	với	gia	đình	khó	khăn	này	kia	quá.	
Quý	vị	thấy	không	được	thì	thôi,	đừng	ở.	Đức	Phật	nói	rõ	ràng,	là	không	nên	sống	
chung,	không	nên	gần	gũi,	không	nên	hầu	hạ	cúng	dường	mà.	Trừ	khi	quý	vị	vì	
lòng	thương	tưởng	thì	quý	vị	bên	cạnh	thôi.	Đó	là	hạng	người	thứ	nhất. 

Và	này	các	Tỷ-kheo,	thế	nào	là	hạng	người	nên	gần	gũi,	nên	sống	chung,	
nên	hầu	hạ	cúng	dường?	Ở	đây,	này	các	Tỷ-kheo,	có	hạng	người	đồng	đẳng	
với	mình	về	Giới,	Định,	Tuệ.	Hạng	người	như	vậy,	này	các	Tỷ-kheo,	nên	gần	
gũi,	nên	sống	chung,	nên	hầu	hạ	cúng	dường.	Vì	cớ	sao?	Với	ý	nghĩ:	"(Cả	hai)	
thiện	xảo	về	Giới,	câu	chuyện	của	chúng	ta	sẽ	thuộc	về	Giới,	được	diễn	tiến	
(lợi	ích)	cho	cả	hai	chúng	ta,	và	sẽ	làm	cho	hai	chúng	ta	được	an	lạc.	(Cả	hai)	
là	thiện	xảo	về	Định...	(Cả	hai)	là	thiện	xảo	về	Tuệ,	câu	chuyện	của	chúng	ta	
sẽ	thuộc	về	Tuệ,	được	diễn	tiến	(lợi	ích)	cho	cả	hai,	và	chúng	sẽ	làm	cho	hai	
chúng	ta	an	lạc".	Cho	nên,	người	như	vậy	nên	gần	gũi,	nên	sống	chung,	nên	
hầu	hạ	cúng	dường. 

Ở	đây	quan	trọng	là	quý	vị	thấy	người	nào	là	đồng	đẳng	với	mình	về	Giới,	
về	Định,	về	Tuệ,	tức	là	cùng	ngang	ngang	nhau.	Hạng	người	đồng	đẳng	là	ngang	
ngang	nhau,	về	Giới,	về	Định,	về	Tuệ.	Như	vậy	đức	Phật	khuyên	là	nên	sống	chung,	



 

20 

nên	gần	gũi,	và	nên	hầu	hạ	cúng	dường.	Vì	sao?	Vì	những	người	như	vậy,	thì	khi	
đó	ý	nghĩ	hai	bên	nói	chuyện	qua	lại,	sẽ	làm	Giới	của	mình	được	lợi	ích	thêm,	giúp	
nhau	giữ	giới	tốt	hơn.	Về	Định	cũng	vậy,	cũng	được	tốt	hơn.	Về	Tuệ	cũng	được	
tốt	hơn.	Còn	nếu	không,	mình	ở	với	hạng	người	thấp	kém	hơn	mình	là	rớt	xuống.	
Trừ	lòng	thương	tưởng	thôi,	chứ	không	là	mình	rớt	chắc.	Đức	Phật	dạy	rất	rõ	
ràng	đúng	không	quý	vị?	Rất	là	tuyệt	vời,	rất	rõ	ràng!	Không	có	chuyện	gì	giấu	
giếm	cả.	Rõ	ràng	như	vậy	mà	không	học	thì	uổng	phí. 

Thế	nào	là	hạng	người,	này	các	Tỷ-kheo,	sau	khi	cung	kính,	tôn	trọng,	
nên	gần	gũi,	nên	sống	chung,	nên	hầu	hạ	cúng	dường?	Ở	đây,	này	các	Tỷ-
kheo,	có	hạng	người	thù	thắng	về	Giới,	Định	và	Tuệ.	Hạng	người	ấy,	này	các	
Tỷ-kheo,	 sau	 khi	 cung	 kính,	 tôn	 trọng,	 cần	 phải	 gần	 gũi,	 cần	 phải	 sống	
chung,	cần	phải	hầu	hạ	cúng	dường.	Vì	cớ	sao?	Với	ý	nghĩ:	"Như	vậy,	nếu	
giới	chưa	đầy	đủ,	ta	sẽ	làm	đầy	đủ,	hay	nếu	Giới	được	đầy	đủ,	ta	sẽ	hỗ	trợ	
thêm	cho	chỗ	này	chỗ	kia	với	trí	tuệ.	Hay	nếu	Định	chưa	đầy	đủ,	ta	sẽ	làm	
cho	đầy	đủ,	hay	nếu	Định	được	đầy	đủ,	ta	sẽ	hỗ	trợ	thêm	cho	chỗ	này	chỗ	
kia	với	trí	tuệ.	Hay	nếu	Tuệ	chưa	đầy	đủ,	ta	sẽ	làm	đầy	đủ,	hay	nếu	Tuệ	được	
đầy	đủ,	ta	sẽ	hỗ	trợ	thêm	cho	chỗ	này	chỗ	kia	với	trí	tuệ".	Cho	nên,	với	hạng	
người	này,	sau	khi	cung	kính	tôn	trọng,	nên	gần	gũi,	nên	sống	chung,	nên	
hầu	hạ	cúng	dường. 

Nghĩa	là	hạng	người	thứ	ba	là	người	ta	vượt	hơn	(thù	thắng)	hơn	mình,	
đặc	biệt	về	Giới,	về	Định,	về	Tuệ,	vì	vậy	nên	thân	cận.	Bởi	vì	thân	cận	như	vậy	[thì]	
những	chỗ	nào	mình	khuyết,	người	 ta	có	 trí	 tuệ	 thì	người	 ta	sẽ	chỉ	cho	mình,	
người	ta	giúp	mình	lên,	đúng	không	ạ?	Người	Trung	Hoa	có	câu:	“Đọc	ngàn	quyển	
sách,	không	bằng	một	đêm	gặp	người	có	trí	tuệ	(bậc	cao	nhân)”.	Thật	sự	là	vậy.	
Cho	nên	có	một	số	đồng	tu	có	duyên	đến	gặp	Thiện	Trang,	Thiện	Trang	chỉ	cho	
họ	thì	họ	thấy	rõ	ràng	hơn,	đa	số	là	cũng	đỡ	hơn.	Đỡ	hơn	là	bởi	vì	Thiện	Trang	
biết	nhiều	hơn	thôi.	 

Trong	kinh	chúng	ta	học	phần	tu	Thiền	chỉ	có	dạy,	nếu	như	không	tìm	được	
người	đắc	A-la-hán	thì	tìm	xuống	người	đắc	A-na-hàm,	tìm	một	hồi	xuống	người	



 

21 

thông	mấy	bộ	kinh,	thông	tạng.	Dần	dần	không	có,	thì	[xuống	tìm	người]	thông	
mấy	bộ	kinh	xài	đỡ	cũng	được.	Miễn	sao	[người	đó]	hơn	mình	về	Giới,	về	Định,	
về	Tuệ	là	được.	Giống	như	câu	nói	dân	gian	là:	“Gần	mực	thì	đen,	gần	đèn	thì	sáng”.	
Biết	vậy,	nhưng	trong	đường	tu	cũng	phải	như	vậy.	Cho	nên	chúng	ta	thấy	đức	
Phật	dạy	đầy	đủ	hết. 

Ba	hạng	người	này,	này	các	Tỷ-kheo,	có	mặt,	xuất	hiện	ở	đời.	Đức	Phật	
nói	bài	kệ:	

Người	gần	kẻ	hạ	liệt	
	Rồi	cũng	bị	hạ	liệt	

	Thân	cận	người	đồng	đẳng	
	Ðược	khỏi	bị	thối	đọa	
	Ai	gần	bậc	thù	thắng	

	Mau	chóng	được	thăng	tiến	
	Do	vậy	hãy	sống	chung	
	Bậc	ưu	thắng	hơn	mình.	

(Kinh	(326)	Cần	Phải	Thân	Cận:	Sevitabba	–	Kinh	Tăng	Chi	Thuộc	Tạng	
Nikaya). 

		 Quý	vị	thấy	ở	đây	đức	Phật	tổng	kết	lại	[thành]	một	bài	kệ	này	thôi,	chỉ	cần	
nhớ	[bài	kệ	này].	Đức	Phật	khuyên	rất	rõ	ràng.	Còn	bây	giờ	hình	như	có	nhiều	
đồng	tu,	tuy	mình	tu	chưa	được,	nhưng	cũng	thương	tưởng	quá	cho	nên	ở	gần	
bậc	hạ	liệt,	cuối	cùng	mình	cũng	bị	thoái	đọa,	rồi	mình	cũng	bị	hạ	liệt.	Đức	Phật	
nói	mà:	“Thân	cận	người	đồng	đẳng”	tức	là	người	ngang	ngang	với	mình,	thì	khỏi	
bị	thoái	đọa.	Còn	nếu	thân	cận	với	người	thù	thắng,	thì	tất	nhiên	là	mau	chóng	
được	thăng	tiến.	Đức	Phật	khuyên	là	hãy	ưu	tiên	như	vậy.	Nhưng	thời	nay,	càng	
về	sau	càng	khó,	tìm	người	ưu	thắng	thì	hơi	khó,	cho	nên	càng	ngày	càng	khó,	
mình	phải	tự	thắp	đuốc	lên	mà	đi,	cho	nên	khổ	hơn. 



 

22 

		 Đó	là	một	phần	nền	tảng,	Thiện	Trang	xin	giới	thiệu	tiếp	một	phần	nền	tảng	
nữa.	Học	nền	tảng	này	nhẹ	nhàng,	quý	vị	ghi	nhớ	bài	kệ	này	trong	kinh	vừa	rồi	là	
được. 

Sự	Khác	Biệt	Giữa	Người	Có	Bố	Thí	Và	Người	Không	Có	Bố	Thí	 

(Chữ	này	thì	quý	vị	biết	là	từ	Kinh	Nikaya	ra). 

Một	 thời,	 Thế	 Tôn	 trú	 ở	 Sāvatthī,	 Jetavana,	 tại	 khu	 vườn	 của	
Anāthapiṇḍika	(tức	là	Vương	Xá	Thành,	vườn	ông	Cấp	Cô	Độc,	rừng	cây	Thái	tử	
Kỳ	Đà).	Rồi	Sumanā,	con	gái	vua,	với	năm	trăm	thiếu	nữ	hộ	tống	trên	năm	
trăm	cỗ	xe,	đi	đến	Thế	Tôn,	sau	khi	đến,	đảnh	lễ	Thế	Tôn	rồi	ngồi	xuống	một	
bên.	Ngồi	xuống	một	bên,	Sumanā,	con	gái	vua	bạch	Thế	Tôn: 

-	Ở	đây,	bạch	Thế	Tôn,	có	hai	đệ	tử	của	Thế	Tôn	đồng	đẳng	về	tín,	đồng	
đẳng	về	giới,	đồng	đẳng	về	tuệ,	một	có	bố	thí,	một	không	bố	thí.	Sau	khi	thân	
hoại	mạng	chung,	cả	hai	được	sanh	lên	cõi	lành	Thiên	giới.	Giữa	hai	vị	Thiên	
ấy,	có	sự	đặc	thù	gì,	có	sự	sai	khác	gì? 

Ở	đây	chúng	ta	để	ý	hai	người	Đệ	tử	giống	nhau	được	ba	điểm:	Điểm	thứ	
nhất	là	giống	về	Tín	(niềm	tin),	thứ	hai	là	giống	nhau	về	Giới,	và	thứ	ba	là	giống	
nhau	về	Tuệ	(trí	tuệ).	Nhưng	một	người	có	bố	thí,	một	người	không	bố	thí.	Tất	
nhiên	đồng	đẳng	về	Tín,	đồng	đẳng	về	Giới,	đồng	đẳng	về	Tuệ	đối	với	Phật	rồi,	thì	
chắc	chắn	họ	sanh	lên	cõi	Trời.	Vậy	sanh	lên	cõi	Trời	thì	hai	người	đó	có	khác	gì	
nhau	hay	không?	Có	khác	mỗi	hạnh	là	bố	thí	và	không	bố	thí.	Bố	thí	ở	đây	không	
phải	nói	cúng	dường	cho	người	xuất	gia,	mà	quý	vị	bố	thí	cho	tất	cả	chúng	sanh,	
làm	những	việc	gì	đó,	cũng	là	bố	thí.	Chứ	đừng	có	hiểu	lầm,	rồi	cứ	nói	bố	thí	lộn	
với	cúng	dường,	phải	nói	rõ	ở	đây	là	bố	thí.	Chúng	ta	coi	thử	khác	nhau	như	thế	
nào,	đức	Phật	trả	lời: 

Thế	Tôn	đáp:	

-	Có	sự	sai	biệt,	này	Sumanā.	Người	có	bố	thí,	khi	được	làm	vị	Thiên,	
vượt	qua	 vị	Thiên	không	 có	bố	 thí	 trên	năm	phương	diện.	Về	 thiên	 thọ	



 

23 

mạng,	về	thiên	sắc,	về	thiên	lạc,	về	thiên	danh	xưng,	về	thiên	tăng	thượng.	
Người	 có	bố	 thí,	này	Sumanā,	khi	được	 làm	vị	Thiên,	 vượt	qua	vị	Thiên	
không	bố	thí	trên	năm	phương	diện	này.	

Nghĩa	là	đức	Phật	nói	[tuy	cùng]	sau	khi	sanh	lên	cõi	Trời,	nhưng	thứ	nhất	
về	thiên	thọ	mạng,	thì	người	có	bố	thí	thọ	mạng	dài	hơn.	Nhiều	người	kêu	tại	sao	
thọ	mạng	cõi	Trời	có	dài	hơn,	có	ngắn	hơn?	Đó	là	ai	không	học	kỹ.	Chúng	ta	học	
kỹ	thì	đã	biết	rồi,	có	dẫn	trong	Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm,	[và]	một	số	kinh,	đức	Phật	
nói	rõ	ở	cõi	Trời,	tuổi	thọ	không	cố	định,	tức	là	nhiều	nhất	thôi.	Ví	dụ	tuổi	thọ	ở	
trời	Tứ	Thiên	Vương,	tính	theo	tuổi	trời	là	500	năm,	đó	là	tối	đa,	nhưng	đức	Phật	
thêm	một	câu:	“Phần	nhiều	là	dưới”,	tức	là	phần	đông	là	không	tới	500	năm.	Tuổi	
thọ	ở	cõi	trời	Đao	Lợi	là	1000	tuổi	trời,	nhưng	thực	tế	phần	nhiều	là	dưới.	Nếu	
lên	trời	mà	không	có	bố	thí,	thì	tuổi	thọ	của	mình	ngắn	hơn	tuổi	thọ	của	người	
kia.	Ví	dụ	lên	trời	Đao	Lợi,	tuổi	thọ	người	ta	được	1000	năm	hay	800	năm,	còn	
mình	đôi	khi	chỉ	được	500	năm	hay	400	năm	tuổi,	thì	rớt	mất	rồi.	Cho	nên	thua	
về	thọ	mạng.	Không	bố	thí	thì	thọ	mạng	ngắn	hơn,	không	bằng. 

Về	thiên	sắc,	là	sắc	đẹp	của	cõi	Trời,	[người]	không	bố	thí	thì	cũng	xấu	hơn.	
Về	thiên	lạc,	là	niềm	vui	của	cõi	Trời,	ai	bố	thí	nhiều	thì	niềm	vui	nhiều	hơn.	Về	
thiên	danh	xưng,	có	nghĩa	là	danh	phận,	chức	gì	đó	v.v…	Về	thiên	tăng	thượng,	là	
tăng	thêm	(đi	lên).	 

Đó	 là	hai	người.	Chúng	 ta	chắc	không	mong	muốn	 lên	cõi	Trời	đâu,	mà	
chúng	ta	mong	muốn	điều	khác.	Mình	coi	thử	đức	Phật	có	trả	lời	nữa	không? 

-	Bạch	Thế	Tôn,	nếu	họ	từ	đây	mạng	chung,	trở	lại	trạng	thái	này,	khi	
họ	trở	lại	làm	người,	bạch	Thế	Tôn,	có	sự	đặc	thù	gì,	có	sự	sai	khác	gì?	

Thế	Tôn	đáp:	

-	Có	sự	sai	biệt,	này	Sumanā.	Người	có	bố	thí,	khi	được	làm	người,	
vượt	qua	vị	làm	người	không	bố	thí	trên	năm	phương	diện:	Về	nhân	thọ	
mạng,	về	nhân	sắc,	về	nhân	lạc,	về	nhân	danh	xưng,	về	nhân	tăng	thượng.	



 

24 

Người	có	bố	thí,	này	Sumanā,	khi	được	làm	người,	vượt	qua	vị	làm	người	
không	bố	thí	trên	năm	phương	diện	này.	

Ở	đây	cũng	 tương	 tự	như	 trên.	Nếu	hai	người	đó	 làm	người	 trở	 lại,	 thì	
người	bố	thí	cũng	có	tuổi	thọ	được	lâu	hơn,	được	nhân	sắc	tức	là	đẹp	hơn,	được	
niềm	vui	(nhân	lạc)	nhiều	hơn,	và	được	danh	xưng	như	quyền	chức,	được	tăng	
thượng.	Năm	điều	giống	như	trên,	nói	chung	cõi	Người,	cõi	Trời	tương	tự	nhau.	
Cho	nên	cũng	quan	trọng	đúng	không	ạ?	Chúng	ta	cũng	phải	nên	tu	phước. 

Và	đây	cũng	là	một	điều	này	mình	cần	để	ý,	nhiều	khi	mình	tu	bị	lệch	thì	
khổ.	Tất	nhiên	quý	vị	cầu	giải	thoát	thì	khác,	đằng	sau	đức	Phật	cũng	nói	luôn,	
chúng	ta	yên	tâm,	những	bài	kinh	này	hay	lắm.	Cho	nên	trong	kinh,	Thiện	Trang	
thấy	hầu	như	đức	Phật	dạy	hết	rồi,	mình	chỉ	cần	học	kinh	là	đủ,	không	cần	giảng	
đâu	xa	vời,	bịa	thêm,	giảng	tùm	lum	tùm	la,	rồi	giảng	trái	với	kinh.	Thiện	Trang	
thấy	thời	nay	hơi	đáng	thương	cho	nhiều	người	nghe	pháp,	bởi	vì	người	ta	giảng	
mà	người	ta	không	học	kinh,	nhiều	người	thôi	chứ	không	phải	là	tất	cả,	đa	phần	
là	ít	đọc	kinh,	không	học	kinh,	nên	giảng	một	hồi,	chỉ	một	hồi,	thì	đi	đâu	đó,	không	
đúng	với	kinh,	rồi	sai	lệch.	Cho	nên	rất	là	đáng	tiếc!	Thực	hành	theo	đó	thì	sai.	
Trong	khi	đó	đức	Phật	giảng	hết	mà	không	chịu	học	để	giảng. 

-	Bạch	Thế	Tôn,	nếu	cả	hai	đều	xuất	gia,	từ	bỏ	gia	đình,	sống	không	gia	
đình.	Giữa	hai	người	xuất	gia	ấy,	bạch	Thế	Tôn	có	thể	có	những	đặc	thù	gì,	
những	sai	khác	gì? 

Bây	giờ	giả	sử	hai	người	đó	đi	xuất	gia,	một	người	bố	 thí	nhiều	và	một	
người	không	bố	thí	nhiều	thì	sao?	Đi	xuất	gia	ở	đời	này	hoặc	đời	sau,	thì	có	khác	
không?	Thiện	Trang	tin	là	quý	vị	nói	là	đều	khác,	chắc	chắn	khác,	không	thể	giống	
nhau	được. 

Thế	Tôn	đáp:	

-	Có	sự	sai	biệt,	này	Sumanā.	Người	có	bố	thí,	khi	được	xuất	gia,	vượt	
qua	vị	xuất	gia	không	có	bố	thí	trên	năm	phương	diện:	Thường	hay	được	
yêu	cầu	nhận	y,	ít	khi	không	được	yêu	cầu	(điều	thứ	nhất	là	đi	xuất	gia	thì	có	



 

25 

y.	Bình	thường	mình	không	có	y,	nhưng	được	bố	thí,	được	Cư	sĩ	yêu	cầu	thầy	nhận	
y	đi.	Kiểu	vậy	đó.	Chứ	ít	khi	không	được	yêu	cầu.	Còn	người	kia	thì	chắc	không	
được,	ít	hơn);	thường	hay	được	yêu	cầu	nhận	đồ	ăn	khất	thực,	ít	khi	không	
được	yêu	cầu	(đi	khất	 thực	cũng	được	người	 ta	mời	cúng	dường	 luôn,	 ít	khi	
không	được);	thường	hay	được	yêu	cầu	nhận	sàng	tọa,	ít	khi	không	được	
yêu	cầu	(về	chỗ	ngủ,	chỗ	ngồi	thì	cũng	được	hơn);	thường	hay	được	yêu	cầu	
nhận	dược	phẩm	trị	bệnh,	ít	khi	không	được	yêu	cầu	(tức	là	được	dược	phẩm	
trị	bệnh). 

Vị	ấy	sống	với	những	vị	đồng	Phạm	hạnh	nào,	các	vị	này	đối	với	vị	ấy,	
xử	sự	với	nhiều	thân	nghiệp	khả	ái,	với	ít	thân	nghiệp	không	khả	ái,	với	
nhiều	khẩu	nghiệp	khả	ái,	 với	 ít	 khẩu	nghiệp	không	khả	ái,	 với	nhiều	ý	
nghiệp	khả	ái,	với	ít	ý	nghiệp	không	khả	ái,	giúp	đỡ	với	nhiều	giúp	đỡ	khả	
ái,	với	ít	giúp	đỡ	không	khả	ái.	

Điều	này	quan	trọng!	Đi	xuất	gia,	mấy	điều	trên	là	bốn	nhu	cầu	về	y	phục;	
về	chỗ	ngồi,	chỗ	nằm	ngủ’;	về	trị	bệnh;	về	đồ	ăn.	Quan	trọng	là	đi	xuất	gia	được	
nhiều	người	đối	xử	tốt	với	mình,	nói	tóm	lại	là	vậy.	Cho	nên	tại	sao	nhiều	người	
nói:	“Con	đi	xuất	gia	sao	mà	bị	người	ta	chửi,	người	ta	thế	này	thế	kia	quá,	ở	trong	
chùa	không	yên	thân”.	Đó	là	do	mình	thiếu	hạnh	này	ở	đời	trước,	và	đời	này	mình	
thiếu. 

Cho	nên	hạnh	bố	thí	quan	trọng,	quý	vị	bố	thí	được	thì	đi	xuất	gia	mới	yên	
thân.	Còn	quý	vị	vô	xuất	gia,	tại	sao	những	người	đồng	phạm	hạnh,	những	người	
xuất	gia	khác	không	giúp	đỡ	quý	vị,	thế	này	thế	kia.	Thiện	Trang	thấy	điều	này	
đúng,	rõ	ràng.	Cho	nên	ráng	tu,	mình	tu	được,	mình	hiểu	rồi,	những	điều	này	căn	
bản.	Còn	người	ta	nói	một	câu	Phật	hiệu	đầy	đủ	phước	báo,	đầy	đủ	gì	đó.	Không	
có!	Quý	vị	thấy	rõ	ràng,	ở	đây	đức	Phật	nói	hạnh	đơn	giản.	Không	phải	như	vậy!	
Chúng	ta	phải	tu	từ	nhân.	Cho	nên	mình	học,	mình	phải	hiểu. 

Này	 Sumanā,	 người	 có	 bố	 thí	 khi	 được	 xuất	 gia,	 vượt	 qua	 người	
không	có	bố	thí	trên	năm	phương	diện	này.	 



 

26 

Cho	nên	ai	bị	nhiều	người	đối	xử	không	tốt,	ở	trong	đại	chúng	suốt	ngày	bị	
người	ta	nói	xấu	này	kia,	người	ta	đối	xử	với	mình	không	tốt,	thì	mình	phải	trách	
mình,	đời	trước	hoặc	đời	này	chưa	trồng	nhân	bố	thí	rộng	rãi,	cho	nên	cuối	cùng	
bị	đối	xử	tệ.	Rõ	ràng!	Hoặc	là	mình	gây	quá	nhiều	nghiệp. 

-	Nhưng	bạch	Thế	Tôn,	nếu	cả	hai	đều	chứng	quả	A-la-hán.	Với	hai	vị	
chứng	đạt	A-la-hán	ấy,	bạch	Thế	Tôn	có	sự	đặc	thù	nào,	có	sự	sai	khác	nào? 

[Ở	đây]	đưa	ra	vấn	đề,	mấy	điều	đó	toàn	là	phước	Hữu	lậu	thôi,	bây	giờ	là	
xuất	thế	gian,	chứng	A-la-hán	rồi,	thì	một	người	trước	đó	bố	thí	nhiều,	và	một	
người	không	bố	thí,	thì	có	khác	nhau	gì	không?	Đố	quý	vị	có	khác	không?	Vấn	đề	
là	chứng	A-la-hán	rồi.	Cô	công	chúa	này	hỏi	hay	thật	đó. 

		 -	Ở	đây,	này	Sumanā,	Ta	nói	không	có	sự	sai	khác	nào,	tức	là	so	sánh	
giải	thoát	với	giải	thoát.	

		 Có	nghĩa	là	[thành]	A-la-hán	rồi	thì	hết	Hữu	vi,	hết	Hữu	lậu	rồi,	nếu	so	sánh	
về	giải	thoát,	thì	như	nhau.	Quý	vị	thấy	hay	không?	 

	 Chỗ	này	do	đức	Phật	không	nói	nữa,	nên	Thiện	Trang	xin	mở	ngoặc	nói	thêm	
một	chút.	Trong	Tích	Truyện	Pháp	Cú,	Kinh	Tiểu	Bộ	Nikaya,	có	câu	chuyện	hai	
anh	em	từ	thời	đức	Phật	Ca	Diếp.	Hai	người	đi	xuất	gia,	một	người	thì	siêng	bố	thí	
cúng	dường,	nhưng	không	trì	giới.	Còn	người	anh	thì	siêng	tu	Giới,	Định,	Huệ,	giữ	
giới,	nên	đời	sau	hai	người	cũng	khác	nhau.	Tới	thời	đức	Phật	Thích	Ca,	người	
anh	đi	xuất	gia	trong	thời	giáo	pháp	của	đức	Phật	Thích	Ca,	được	đắc	đạo	A-la-
hán.	Nhưng	vị	này	bị	nghèo,	[vì]	không	lo	bố	thí,	không	gì	hết,	nên	đi	khất	thực	
được	bữa	đói	bữa	no,	ít	được	ăn.	Còn	vị	kia,	vì	tu	không	giữ	giới,	nên	đọa	làm	Súc	
sanh,	làm	con	voi	mà	được	nhà	vua	thương	yêu.	Con	voi	đó	được	gọi	là	‘đại	tượng	
quẩy	anh	lạc’.	Người	ta	có	bài	kệ:	 

“Tu	phước	không	tu	huệ,	đại	tượng	quẩy	anh	lạc.	 

Tu	huệ	bất	tu	phước,	La-hán	bưng	bát	không”. 



 

27 

		 Nhưng	thực	ra	đó	là	nói	tắt.	Chúng	ta	phải	nói	là:	Tu	phước	không	giữ	giới,	
thiếu	Giới,	Định,	Huệ,	thì	mới	làm	voi,	làm	súc	sanh.	Còn	người	kia,	do	tu	Giới,	
Định,	Huệ,	mà	không	 tu	phước,	 thì	 [đắc]	A-la-hán,	đi	 [khất	 thực]	hơi	đói,	 chứ	
không	đến	nỗi	đói	hoàn	toàn.	Trong	câu	chuyện	không	phải	nói	là	đói	hoàn	toàn,	
nhưng	đi	khất	thực	sẽ	khó	khăn.	Cho	nên	thành	A-la-hán	rồi	mà	vẫn	chịu	nghiệp. 

-	Thật	vi	diệu	thay,	bạch	Thế	Tôn!	Thật	hy	hữu	thay,	bạch	Thế	Tôn!	Xa	
cho	đến	như	vậy	là	vừa	đủ	để	bố	thí,	là	vừa	đủ	để	làm	cho	các	công	đức.	Vì	
rằng	 chúng	 là	 những	 giúp	 đỡ,	 những	 công	 đức	 cho	 chư	Thiên,	 chúng	 là	
những	giúp	đỡ,	những	công	đức	cho	loài	Người,	chúng	là	những	giúp	đỡ,	
những	công	đức	cho	các	người	xuất	gia.	Tức	là	vị	công	chúa	này	nói:	Tuy	là	
vậy,	nhưng	việc	bố	thí,	đều	giúp	đỡ	cho	chư	Thiên,	cho	loài	Người,	cho	những	
người	xuất	gia. 

-	Sự	việc	là	như	vậy,	này	Sumanā,	là	vừa	đủ,	này	Sumanā,	để	bố	thí,	là	
vừa	đủ	để	làm	các	công	đức.	Chúng	là	những	giúp	ích,	những	công	đức	cho	
chư	Thiên.	Chúng	là	những	giúp	ích,	những	công	đức	cho	loài	Người.	Chúng	
là	những	giúp	ích,	những	công	đức	cho	những	người	xuất	gia.	

Thế	Tôn	thuyết	như	vậy.	Bậc	Thiện	Thệ	nói	như	vậy	xong,	bậc	Ðạo	Sư	
lại	nói	thêm:	

Như	mặt	trăng	không	uế,	
	Ði	giữa	hư	không	giới,	
	Với	ánh	sáng	bừng	chói,	
	Giữa	quần	sao	ở	đời.	

	Cũng	vậy,	người	đủ	giới,	
	Hạng	người	có	lòng	tin,	
	Với	bố	thí,	bừng	chói,	
	Giữa	xan	tham	ở	đời.	
Như	mây	mưa	sấm	sét,	
	Vòng	hoa	chóp	trăm	đầu,	
	Tràn	đầy	cả	thung	lũng,	



 

28 

	Lan	tràn	cả	đất	bằng.	
	Cũng	vậy,	đầy	tri	kiến,	
	Ðệ	tử	bậc	Chánh	Giác,	
	Bậc	trí	vượt	xan	tham,	

	Trên	cả	năm	phương	diện,	
	Thọ	mạng	và	danh	xưng,	
	Dung	sắc	và	an	lạc,	
	Với	tài	sản	sung	mãn,	
	Chết	hưởng	hỷ	lạc	thiên.	

		 Tóm	lại	đoạn	cuối	cùng,	quý	vị	nhớ	là	nếu	bố	thí,	 thông	thường	vượt	lên	
được	năm	phương	diện:	đó	là	thọ	mạng;	là	danh	xưng;	là	dung	sắc	(dung	nhan	
tướng	mạo);	là	an	lạc;	và	tài	sản,	thì	hơn. 

(Kinh	(5.31)	Sumanā	(SA	94*,	EA	17.8*,	MA	148*)	–	4.	Phẩm	Sumanā:	
Sumanāvagga	-	Kinh	Tăng	Chi	Bộ	–	thuộc	tạng	Nikaya). 

Chúng	ta	thấy	những	kiến	thức	này	cũng	rất	căn	bản,	mọi	người	hầu	như	
học	hết	rồi.	Đó	là	giới	thiệu	về	phần	kiến	thức	Thế	gian	một	chút.	Còn	bây	giờ	
chúng	ta	vào	phần	tu	để	xuất	thế. 

Pháp	Nào	Cần	Chuyên	Tinh	Tư	Duy?	Tác	Dụng	Của	Thiền	Chỉ	Và	Thiền	
Quán	

Điều	này	đã	nói	qua	mấy	lần	rồi,	nhưng	hôm	nay	lại	giới	thiệu	nữa,	vì	điều	
này	quan	trọng,	phải	nói	đi	nói	lại.	

Tôi	nghe	như	vầy:	Một	thời,	đức	Phật	ở	tại	vườn	Cù	Sư	La,	nước	Câu	
Diệm	Di.	Bấy	giờ	Tôn	giả	A	Nan	đi	đến	chỗ	vị	Thượng	tọa	tên	là	Thượng	Tọa.	
Khi	đến	nơi	ấy	Tôn	giả	cung	kính	thăm	hỏi,	rồi	ngồi	lui	qua	một	bên,	bạch	
vị	Thượng	tọa	tên	là	Thượng	Tọa:	“Nếu	có	Tỳ-kheo	ở	nơi	vắng	vẻ,	dưới	bóng	
cây,	hay	ở	trong	tăng	xá	yên	tĩnh	tư	duy,	nên	bằng	pháp	gì	để	chuyên	tinh	tư	
duy?” 



 

29 

Tức	là	câu	chuyện	này	là	một	đoạn	kinh.	Chúng	ta	thấy	mới	đầu	là	ngài	A	
Nan	đi	đến	một	vị	Thượng	tọa,	vị	này	cũng	tên	là	Thượng	Tọa	luôn.	Thượng	Tọa	
là	tên	người.	Còn	Thượng	tọa,	hồi	xưa	nói	người	nào	tu	lâu,	thì	gọi	là	Thượng	tọa.	
Bây	giờ	đẻ	ra	nhiều	danh	xưng	hơn,	chứ	thực	tế	hồi	xưa	[thời]	đức	Phật,	Thượng	
tọa	là	ngồi	ở	trên,	là	cung	kính	thôi. 

Bây	giờ	ngài	A	Nan	hỏi:	Nếu	Tỳ-kheo	ở	nơi	vắng	vẻ,	dưới	bóng	cây,	hay	ở	
trong	tăng	xá	yên	tĩnh	tư	duy,	nên	bằng	pháp	gì	để	chuyên	tinh	tu	như	thế	nào?	
Đây	là	hỏi	về	pháp	tu.	Bây	giờ	mà	gặp	mấy	đồng	tu	Tịnh	Độ,	là	họ	nói	chỉ	cần	một	
câu	Phật	hiệu	niệm	tới	cùng.	Nhưng	trong	này	có	phải	như	vậy	không?	Tức	là	
chúng	ta	học	bao	lâu	rồi,	chúng	ta	đâu	có	thấy,	bây	giờ	coi	thử	coi,	tu	điều	gì. 

Thượng	tọa	đáp:	“Này	Tôn	giả	A	Nan,	nếu	người	nào	ở	chỗ	vắng	vẻ,	
dưới	bóng	cây	hay	trong	Tăng	xá	yên	tĩnh,	nên	bằng	hai	pháp	này	để	chuyên	
tinh	tư	duy,	đó	là	Chỉ	và	Quán.	 

Quý	vị	nhớ	đoạn	này,	cho	nên	Thiện	Trang	nhấn	mạnh	đi	nhấn	mạnh	lại,	tu	
Pháp	môn	nào	cũng	phải	tu	Chỉ	và	Quán.	Mình	thì	cứ	một	câu	Phật	hiệu	niệm	tới	
cùng,	là	mình	biết,	mình	tu	không	đúng	theo	lời	kinh.	Chỉ	và	Quán,	dù	pháp	nào	
thì	cũng	tu	Thiền	chỉ	và	Thiền	quán.	Mà	hai	pháp,	chứ	không	phải	là	một	môn	
thâm	nhập	theo	kiểu	không	đúng,	không	phải	chuyên	một	[pháp].	Vì	 trong	bộ	
kinh	khác,	hình	như	Thiện	Trang	trích	dẫn	rồi,	đức	Phật	nói:	“Tùy	thời	biết	tu	Chỉ	
thì	tu	Chỉ,	tu	Quán	thì	biết	tu	Quán”,	có	nghĩa	là	khéo	vận	dụng.	Mà	Thiện	Trang	
đã	chia	sẻ	rồi,	lúc	nào	tu	Chỉ,	lúc	nào	tu	Quán,	chúng	ta	đã	học	bài	trước	đó,	bài	về	
Thất	giác	chi,	thì	quý	vị	cũng	có	thể	áp	dụng. 

Khi	nào	tâm	mình	lăng	xăng,	phóng	dật,	thì	mình	nên	tu	bốn	đề	mục	của	
Thất	giác	chi,	thuộc	về	tu	Chỉ,	tu	Định	giác	chi,	tu	Xả	giác	chi,	tu	Khinh	an	Giác	chi.	
Và	lúc	nào	trong	hai	trường	hợp,	thì	mình	cũng	phải	tu	Niệm	giác	chi.	Còn	trong	
trường	hợp	mà	tâm	mình	đang	yếu	đuối,	đang	do	dự,	nghi	ngờ,	rồi	đang	buồn	ngủ	
v.v…	thì	phải	dùng	bốn	Giác	chi,	gồm	có:	Trạch	pháp	Giác	chi,	Tinh	tấn	Giác	chi,	
Hỉ	giác	chi,	và	Niệm	giác	chi.	Bảy	Giác	chi	đó,	thì	Niệm	giác	chi	lúc	nào	cũng	tu	hết.	
Niệm	là	ghi	nhớ	rõ	ràng	các	tình	huống,	tức	là	mình	thấy	rõ	hiện	tại,	các	đối	tượng	



 

30 

đang	di	chuyển	như	thế	nào,	ví	dụ	pháp	như	thế	nào,	tâm	mình	như	thế	nào	v.v…	
Mình	không	nhớ	thì	là	mình	thất	niệm.	Cho	nên	Niệm	[giác	chi]	quan	trọng. 

Và	trong	kinh	nào,	rất	nhiều	kinh,	đức	Phật	nói	trong	Kinh	A	Hàm,	hay	Kinh	
Nikaya	cũng	nói,	bữa	Thiện	Trang	dẫn	rồi,	còn	có	chỗ	khác	nói	nữa,	chỉ	có	một	
con	đường	độc	nhất	để	chứng	Niết-Bàn,	một	con	đường	độc	nhất	để	ra	khỏi	sanh	
tử,	đó	là	Tứ	niệm	xứ.	Nhớ	là	vậy,	tu	Pháp	môn	nào,	thì	quý	vị	cũng	phải	quay	về	
đó.	Còn	nếu	mình	tu	niệm	Phật,	mà	mình	không	quay	về	được	Tứ	niệm	xứ,	tức	là	
mình	niệm	mơ	mơ	màng	màng,	mình	không	biết	gì	hết,	thì	chắc	chắn	không	thành	
công.	Và	tu	pháp	gì	thì	cũng	phải	có	Chỉ	và	Quán. 

Cho	nên	không	học	kinh	nên	không	biết.	Thiện	Trang	nói	kinh	này	là	Kinh	A	
Hàm,	chứ	không	phải	Kinh	Nikaya,	rồi	lại	đổ	qua,	[nói]	là	thầy	dẫn	Kinh	Nikaya.	
Không!	Quý	vị	để	ý,	Thiện	Trang	dẫn	luân	phiên,	vừa	kinh	này	vừa	kinh	kia,	để	
mọi	người	thấy	là	mình	đứng	ở	giữa,	mình	rất	là	trung	gian,	rất	là	trung	lập,	chứ	
không	thiên	về	bên	nào	hết.	Không	nói	Nam	truyền	hay,	Bắc	truyền	hay,	mà	Thiện	
Trang	nói	cả	hai	bên	đều	hay.	Và	nên	vận	dụng	cả	hai	bên,	bởi	vì	có	những	điều	
bên	kinh	này	có,	bên	kinh	kia	không	có.	Ngược	lại	có	những	điều	mình	không	rõ	
bên	này,	nhưng	coi	bên	kia	thì	rõ.	Nên	nhớ	là	vậy!	Nếu	coi	hai	bên	kết	hợp	là	rất	
tuyệt	vời.	 

Vậy	thì	chúng	ta	làm	sao?	Chúng	ta	nên	học.	Ví	dụ	Thiện	Trang	giới	thiệu	
Kinh	Kalama,	 là	một	 bộ	 kinh	quan	 trọng,	 có	mười	 điều	 chớ	 vội	 tin.	 Bên	Nam	
truyền	thì	rất	tuyệt	vời,	nhưng	bên	Bắc	truyền	thì	lại	cắt	mất	đoạn	đó,	cắt	mất	rất	
nhiều.	Ví	dụ	như	[câu]:	Chớ	vội	tin	dù	đó	xuất	phát	từ	uy	quyền,	là	bị	cắt	mất.	Tại	
vì	bên	Trung	Hoa,	người	ta	kết	tạng,	in	ra	Đại	tạng	kinh	là	do	vua	duyệt,	mà	vua	
thấy	câu	đó	đụng	đến	ổng	rồi,	nên	phải	cắt	đi,	cho	nên	mất.	Rồi	chớ	vội	tin	dù	lời	
đó	là	thầy	của	mình	nói,	thì	cũng	cắt	luôn.	Như	vậy	không	được!	Đạo	sư	của	mình	
nói	mà	mình	cũng	chưa	tin	nữa,	thì	không	được.	Bên	Trung	Hoa	là	bắt	phải	tin,	
tin	đi,	kiểu	vậy.	Nhưng	Kinh	Nikaya	thì	có	chỗ	đó,	cho	nên	mỗi	bên	đều	có	điều	
hay. 



 

31 

Ví	dụ	 chúng	 ta	 so	 sánh	Kinh	Tứ	Niệm	Xứ	ở	bên	Nam	 truyền	và	bên	Bắc	
truyền,	thì	rõ	ràng	Kinh	Tứ	Niệm	Xứ	bên	Bắc	truyền	dài	hơn,	đầy	đủ	hơn.	Nhưng	
bộ	ít	đó	tất	nhiên	không	sao,	tại	vì	học	nhiều	bộ	thì	cũng	vô	được.	Cho	nên	chớ	
đừng	vội	chê	khi	mình	chưa	tìm	hiểu	rõ,	hãy	tìm	hiểu	rõ	đã.	Chứ	còn	mình	chưa	
tìm	hiểu	rõ,	mà	cứ	vô	chê,	[nói]	tôi	theo	học	pháp	này	thôi,	thì	đó	là	điều	đáng	
tiếc,	nhiều	khi	mình	bỏ	đồ	quý	trong	đó	rồi,	thì	tiếc	lắm. 

Ở	đây	ngài	Thượng	Tọa	đáp	với	ngài	A	Nan	rằng:	Tu	là	tu	ở	nơi	vắng	vẻ,	
dưới	bóng	cây,	hay	trong	Tăng	xá	yên	tĩnh.	Khi	đó	tu	hai	môn	Chỉ	và	Quán. 

Tôn	giả	A	Nan	lại	hỏi	Thượng	tọa:	“Tu	tập	Chỉ,	sau	khi	tu	tập	nhiều,	sẽ	
thành	tựu	được	pháp	gì?	Tu	tập	Quán,	sau	khi	tu	tập	nhiều,	sẽ	thành	tựu	
được	pháp	gì?”	Đây	cũng	là	vấn	đề	mà	chúng	ta	hay	hỏi,	đồng	tu	cứ	hỏi	hoài.	Ở	
đây	cũng	cho	thêm	một	đáp	án	nữa,	chúng	ta	đã	học	nhiều	rồi. 

Thượng	tọa	trả	 lời	Tôn	giả	A	Nan:	 “Tu	tập	Chỉ,	cuối	cùng	thành	tựu	
được	Quán.	Tu	tập	Quán,	cũng	thành	tựu	được	Chỉ.	Nghĩa	là	Thánh	đệ	tử	tu	
tập	gồm	cả	Chỉ	và	Quán,	chứng	đắc	các	Giải	thoát	giới”. 

Có	nghĩa	là	bây	giờ	mình	cứ	thường	tu	một	bên.	Phải	tu	hai	bên,	cuối	cùng	
pháp	này	[thành]	ra	pháp	kia,	tu	tập	Chỉ	cuối	cùng	được	Quán,	và	tu	tập	Quán	cuối	
cùng	thành	tựu	được	Chỉ.	Như	vậy	cũng	như	nhau,	phải	tu	cả	hai	thì	mới	chứng	
đắc	được	các	Giải	thoát	giới. 

Tôn	giả	A	Nan	 lại	hỏi:	 “Bạch	Thượng	 tọa,	 thế	nào	 là	 các	Giải	 thoát	
giới?”	Mình	không	hiểu	Giải	thoát	giới	là	thế	nào,	thì	ngài	cũng	hỏi	luôn.	

Thượng	tọa	đáp:	“Này	Tôn	giả	A	Nan,	Đoạn	giới,	Vô	dục	giới,	Diệt	giới,	
đó	gọi	là	các	Giải	thoát	giới”.	Mình	nghe,	mình	cũng	không	hiểu	luôn.	Nhưng	
không	sao!	Ngài	A	Nan	từ	bi	lắm. 

Tôn	giả	A	Nan	lại	hỏi	Thượng	tọa:	“Thế	nào	là	Đoạn	giới	cho	đến	Diệt	
giới?”	Tức	là	ngài	không	biết	mấy	giới	đó	là	giới	nào,	nên	ngài	hỏi	luôn.	Quý	vị	



 

32 

thấy,	gặp	những	người	xưa	tuyệt	vời,	chứ	quý	vị	gặp	mà	hỏi	những	người	bây	giờ	
thì	cũng	không	biết	luôn. 

Thượng	tọa	đáp:	“Này	Tôn	giả	A	Nan,	đoạn	tất	cả	hành,	đó	gọi	là	Đoạn	
giới	(đoạn	tất	cả	hành,	gọi	là	Đoạn	giới).	Đoạn	trừ	ái	dục,	đó	là	Vô	dục	giới.	Tất	
cả	hành	diệt,	gọi	 là	Diệt	giới”.	Tức	 là	đoạn	 tất	 cả	hành,	 thì	gọi	 là	Đoạn	giới.	
[Đoạn]	ái	dục,	thì	gọi	là	Vô	dục	giới,	tức	là	mình	hết	dục.	Rồi	tất	cả	hành	diệt,	thì	
gọi	là	Diệt	giới,	là	chứng	Niết-Bàn	rồi. 

(Kinh	463.	Đồng	Pháp	-	Kinh	Tạp	A	Hàm). 

Quý	vị	có	thể	coi,	bài	này	nằm	trong	464	Đại	Chánh	Tân	Tu	Đại	Tạng	Kinh.	
Ở	đây	Thiện	Trang	chỉ	nhắc	lại	một	lần	nữa,	chúng	ta	học	điều	này	nhiều	lắm	rồi.	
Tu	tập	Chỉ	và	Quán	được	điều	gì,	Thiện	Trang	đã	nói	nhiều	rồi,	bây	giờ	nói	lại	
thêm	lần	nữa. 

Ở	đây	nói	tu	hai	pháp	này	để	đi	đến	giải	thoát.	Ví	dụ	như	quý	vị	thấy	trong	
những	bộ	kinh,	quý	vị	muốn	chứng	A-la-hán,	thông	thường	đức	Phật	nói	Kinh	Bát	
Thành	hay	kinh	gì	đó,	 thì	có	những	cửa	để	giải	 thoát.	Thiền	chỉ	phải	 tu	tới	Sơ	
thiền,	rồi	quý	vị	sẽ	chứng,	tu	thêm	Thiền	quán	để	vào.	Tức	là	dùng	định	Sơ	thiền,	
để	hướng	tâm	về	Thiền	quán,	thì	khi	đó	đắc	được	A-la-hán,	hoặc	là	Nhị	thiền,	hoặc	
Tam	thiền,	hoặc	Tứ	thiền,	hoặc	là	Không	Vô	Biên	Xứ,	Thức	Vô	Biên	Xứ,	Vô	Sở	Vô	
Xứ.	Có	Kinh	A	Hàm	thì	nói	[chứng	tới]	Phi	Tưởng	Phi	Phi	Tưởng	Xứ,	còn	kinh	bên	
kia	thì	không	nói	Phi	Tưởng	Phi	Phi	Tưởng	Xứ.	Đó	là	những	cửa	để	giải	thoát	đạo.	
Hoặc	là	mình	có	thể	tu	trên	Tứ	vô	lượng	tâm,	với	định	của	Tứ	vô	lượng	tâm	rồi	
hướng	tâm	về	giải	thoát. 

Bây	giờ	chúng	ta	học	qua	40	đề	mục	Thiền	chỉ	rồi,	chúng	ta	biết,	chính	là	
phải	tu	những	đề	mục	Thiền	chỉ	đó,	rồi	hướng	tâm	qua	thì	mới	đắc	đạo	A-la-hán.	
Đúng	là	như	vậy!	Tuy	nhiên	có	những	trường	hợp	đắc	đạo	A-la-hán	mà	không	
qua	các	Thiền	đó.	Lý	do	là	họ	có	Sát-na	định	hay	là	Vị	đáo	định.	Trong	một	sát-na	
định	họ	có	thể	đắc	được	Định	đó,	cho	nên	họ	đạt	được.	Cũng	có	sự	giải	thích	như	
vậy,	bởi	vì	có	những	trường	hợp	như	vậy.	Giải	thích	đó	là	giải	thích	của	đời	sau	



 

33 

thôi,	chứ	không	phải	là	giải	thích	của	Phật,	nhưng	trong	kinh	có	những	trường	
hợp	như	vậy,	nên	người	ta	giải	thích	như	vậy. 

Chúng	ta	thấy	đó	là	để	đắc	đạo	A-la-hán,	còn	nhiều	người	nói:	“Thôi	con	chỉ	
[muốn]	đắc	Tu-đà-hoàn,	con	không	tu	Thiền	chỉ,	mà	tu	Thiền	quán	không	[thôi]	
thì	có	được	không?”	Nếu	quý	vị	học	từ	trước	tới	giờ,	thì	quý	vị	thấy	điều	đó	là	một	
điều	khó	khăn.	Tại	vì	sao?	Nếu	có	hai	pháp	[thì]	dễ	hơn.	Ví	dụ	như	mình	muốn	
đoạn	trừ	các	Phiền	não,	ngôn	ngữ	bên	Bắc	truyền	gọi	là	phục,	giống	như	lấy	đá	đè	
cỏ,	đè	xuống	đã,	đè	để	khỏi	sân,	khỏi	tham,	thì	mình	nên	dùng	Thiền	chỉ	sẽ	dễ	tu	
hơn.	Và	khi	có	Thiền	chỉ	rồi	thì	tâm	sáng,	mình	tu	Thiền	quán	dễ	dàng,	thì	dễ	dàng	
đắc	đạo. 

Rồi	tu	Thiền	chỉ	để	cơ	thể	mình	khỏe	mạnh,	bớt	đau,	đến	lúc	lâm	chung	được	
tỉnh	táo.	Những	người	đắc	từ	Sơ	thiền	trở	lên	là	ok,	yên	tâm,	người	ta	đắc	Thiền	
thì	chắc	chắn	người	ta	sanh	về	Phạm	Thiên,	tức	là	từ	Sơ	thiền	trở	lên.	Nếu	mình	
tu	nữa	thì	rõ	ràng,	sáng	suốt,	không	sao.	Nếu	đắc	được	tới	Tứ	thiền,	với	định	công	
của	Tứ	thiền	thì	có	thể	khống	chế	đau	đớn,	không	đau,	tự	tại	ra	đi.	Còn	Sơ	thiền	
thì	vẫn	đau,	nhưng	đau	có	chừng	mực,	còn	không	có	Thiền	thì	đau	hơn	nữa.	Rồi	
[Thiền	chỉ]	giúp	cho	có	Thần	thông	v.v…	Và	hai	[pháp]	đó	hỗ	trợ	nhau,	cái	này	hỗ	
trợ	cái	kia.	Còn	tu	Thiền	quán	là	để	đắc	đạo,	sẽ	vào	các	Thánh	quả.	Chúng	ta	đã	
học	rất	rõ	như	vậy.	 

Bởi	vì	nếu	chỉ	tu	Thiền	chỉ	thôi,	thì	phải	nói	tới	ông	Uất	Đầu	Lam	Phất,	ông	
tiên	A	Tư	Đà,	ông	A	La	Lam,	những	ông	đó	tu	rất	dữ,	lên	tới	trời	thứ	27,	28	là	trời	
Vô	Sở	Hữu	Xứ	và	trời	Phi	Tưởng	Phi	Phi	Tưởng	Xứ.	Nhưng	cuối	cùng	cũng	không	
đắc	đạo	được,	tại	vì	tới	đó	là	hết.	Cho	nên	sự	khác	biệt	giữa	Thiền	chỉ	và	Thiền	
quán	là	vậy.	Thiền	chỉ	là	lên	tới	đó	rồi	thôi.	Nhưng	nếu	quý	vị	chỉ	tu	theo	Thiền	
quán	không	[thôi],	thì	lộ	trình	tu	tập	sẽ	lâu	hơn	rất	nhiều.	Đức	Phật	nói	là	tùy	thời,	
biết	lúc	nào	tu	Chỉ	thì	tu	Chỉ,	lúc	nào	tu	Quán	thì	tu	Quán.	Và	ở	đây	nói	là	tu	cả	hai,	
chứ	không	phải	là	nhất	môn	thâm	nhập.	Không	phải	như	vậy! 

Như	vậy	[có	sự]	khác	nhau	giữa	kinh	với	người,	kinh	dạy	khác,	người	dạy	
khác,	Phật	dạy	khác,	người	đời	nay	dạy	khác.	Vô	một	cái	là	bảo	tu	một	kiểu	thôi,	



 

34 

như	vậy	là	bị	lệch	qua	một	bên.	Thậm	chí	muốn	tu	được	Thiền	chỉ	hay	Thiền	quán,	
thì	phải	bắt	đầu	từ	Giới	nữa,	phải	giữ	giới	được.	Giữ	giới	đơn	giản,	quý	vị	tại	gia	
thì	hãy	ráng	giữ	Năm	giới	và	ngày	nào	tu	thì	ráng	giữ	thêm	Tám	giới	(Bát	quan	
Trai	giới)	thì	có	định,	dễ	tu	hơn	rất	nhiều. 

	Có	người	nhắn	tin	cho	Thiện	Trang:	Có	ngày	hôm	nay,	nhờ	giữ	giới	Bát	quan	
trai	cho	nên	tự	nhiên	có	mấy	tiếng	bừng	sáng,	tự	nhiên	hiểu	biết	lên	rất	nhiều,	
nhưng	được	có	mấy	tiếng	đồng	hồ	thôi.	Sáng	lắm,	rõ	ràng	mọi	thứ,	nhưng	sau	đó	
hết.	Thiện	Trang	nói	là	có	lần	bừng	lên	là	được	rồi,	tại	vì	một	lần	như	vậy	thì	sẽ	
có	nhiều	lần,	rồi	sau	này	mình	mới	vào	công	phu.	Đó	là	niềm	tin,	mình	sẽ	có	niềm	
tin	hơn.	Quý	vị	tu	được	như	vậy	thì	quý	vị	mới	thấy	giá	trị.	 

Còn	nhiều	người,	đặc	biệt	bên	Tịnh	Độ,	Thiện	Trang	thấy	cứ	đề	xướng	mà	
không	quan	trọng	Giới,	cũng	chẳng	nhắc	gì	đến	Bát	quan	Trai	giới	hết,	đó	là	một	
điều	thiệt	thòi	rất	lớn.	Đức	Phật	dạy	là	Tăng	thượng	Giới	học,	Tăng	thượng	Tâm	
học	(Tăng	thượng	Định)	học,	và	Tăng	thượng	Huệ	học,	ba	điều	đó	là	phải	tu	Giới,	
Định,	Huệ.	Không	có	đủ	ba	nền	tảng	đó	thì	không	thể	giải	thoát	được	đâu.	Cho	nên	
tu	lâu	năm	rồi	Phiền	não	nhiều	hơn,	thậm	chí	khó	có	thành	tựu	lắm,	trừ	những	
người	có	thiện	căn	sâu	dày. 

Thật	ra	theo	quan	điểm	của	Thiện	Trang	thôi,	đa	số	từ	trước	là	họ	đã	vào	
dòng	Thánh	rồi.	Tức	là	họ	vào	dòng	như	Tứ	gia	hạnh	trong	Luận	Câu	Xá	này,	hay	
là	chúng	ta	thấy	họ	đã	vào	Tu-đà-hoàn	hướng	rồi,	hoặc	là	như	trong	kinh	[nói]	là	
người	[có]	chủng	tánh.	Cho	nên	cuối	cùng	họ	tu	môn	nào	cũng	ngon	hết,	dù	tu	
môn	đó	[người	ta]	dạy	không	được,	nhưng	họ	tu	cũng	ngon.	Nên	cuối	đời	họ	ra	
đi	an	nhàn	tự	tại	thôi.	Chứ	còn	người	mà	chưa	tới	đó	thì	khó	tu,	tại	vì	pháp	đó	
không	chính	xác	theo	lời	của	Phật.	[Nhiều	người]	nói	hên.	Không	phải	hên	đâu!	
Mà	thật	ra	là	pháp	tu	[phải]	đúng	cách	thì	mới	quan	trọng. 

Trong	kinh,	không	phải	một	bộ	kinh	mà	nhiều	bộ	kinh,	cả	A	Hàm	lẫn	Nikaya,	
đức	Phật	nói:	Không	phải	 là	mong	muốn	hay	không	mong	muốn,	mà	[phải]	 tu	
đúng.	Dù	quý	vị	mong	muốn,	mà	tu	sai,	thì	cũng	không	chứng	quả,	không	có	thành	
tựu.	Quý	vị	không	mong	muốn,	mà	quý	vị	tu	sai,	thì	cũng	không	thành	tựu.	Rồi	



 

35 

quý	vị	vừa	mong	muốn	vừa	không	mong	muốn,	mà	quý	vị	tu	sai,	thì	cũng	không	
thành	tựu.	Quý	vị	chẳng	mong	muốn,	cũng	chẳng	không	mong	muốn,	mà	quý	vị	
tu	sai,	thì	cũng	không	thành	tựu.	Còn	nếu	[tu	đúng],	thì	có	mong	muốn	hay	không	
mong	muốn	cũng	thành	tựu.	Giống	như	con	gà,	ấp	trứng	đúng	cách	thì	thế	nào	
trứng	cũng	nở. 

Đức	Phật	lấy	ví	dụ	khác,	giống	như	vắt	sữa	bò,	quý	vị	biết	vắt	sữa	bò	không?	
Quý	vị	cứ	vắt	sừng	bò	thì	có	ra	sữa	không?	Dù	quý	vị	rất	mong	muốn	có	sữa.	Đức	
Phật	nói	là	dù	người	đó	mong	có	sữa	lắm,	nhưng	vắt	sừng	con	bò	thì	không	thể	
nào	ra	sữa	được.	Muốn	vắt	sữa	bò	thì	phải	làm	sao?	Dù	mong	muốn	hay	không	
mong	muốn,	quý	vị	phải	vắt	cho	đúng.	Đứa	nhỏ	không	mong	muốn	gì	hết,	mà	nó	
vô	vắt	đúng	cái	vú	con	bò	thì	sẽ	ra	sữa	thôi,	nó	cũng	đâu	có	mong	muốn	gì	đâu.	 

Cũng	vậy,	một	người	tu	đúng,	tu	đủ,	thì	sẽ	đắc	đạo.	Nhớ	vậy!	Đức	Phật	lấy	ví	
dụ	như	vắt	sữa	bò	đó,	lấy	ví	dụ	dễ	nhất	cho	quý	vị,	vắt	sữa	bò	thì	quý	vị	[phải]	vắt	
đúng	cái	vú	con	bò.	Và	con	bò	đó,	đức	Phật	nói	cho	con	bò	ăn	cỏ	đủ	thì	một	thời	
gian	nó	[có]	sữa,	rồi	cứ	thế	mà	vắt	thì	sẽ	ra	sữa	thôi.	Dù	đứa	nhỏ	đó	có	muốn	lấy	
sữa	hay	không	muốn	lấy	sữa,	nó	giỡn	chơi,	nó	vắt	cũng	ra	sữa.	Còn	mình	muốn	
lắm,	nhưng	mình	vắt	sữa	sai	chỗ,	vắt	cái	chân	của	con	bò,	vắt	cái	sừng	của	nó,	thì	
làm	sao	có	sữa. 

Rồi	đức	Phật	lấy	thêm	ví	dụ	về	cái	bật	lửa	nữa.	Ví	dụ	đó	là	đời	xưa,	thôi	mình	
lấy	ví	dụ	đời	nay.	Bây	giờ	quý	vị	đưa	cái	hộp	quẹt	ra,	muốn	có	lửa,	bây	giờ	là	hộp	
quẹt	ga,	[thì]	bấm	một	cái	là	có	lửa	thôi.	Quý	vị	rất	muốn	có	lửa,	nhưng	nếu	quý	
vị	bấm	sai,	quý	vị	bấm	[vào]	cái	đuôi	của	nó,	quý	vị	có	bấm	hay	đập	thì	cũng	đâu	
ra	lửa.	Mà	đứa	nhỏ	chả	muốn	có	lửa	gì	hết,	nó	cầm	chơi	chơi	thôi,	[nhưng]	nó	bật	
đúng	một	cái	thì	cũng	có	lửa,	dù	nó	không	mong	muốn.	 

Tu	hành	cũng	như	vậy,	quan	trọng	là	phải	tu	đúng	cách,	mà	muốn	đúng	cách	
thì	hãy	học	kinh	Phật.	Thời	nay	nhiều	người	dạy	theo	cách	của	họ,	sau	đó	quý	vị	
tu,	nhiều	khi	là	giao	huệ	mạng	của	mình	[cho	họ],	một	đời	nhiều	khi	không	thành	
tựu.	Thiện	Trang	xin	nói	lại,	Thiện	Trang	đồng	ý	với	ý	kiến	của	Sư	Toại	Khanh	là:	
Tất	cả	những	vị	Thầy,	những	vị	Cô,	dù	có	khả	kính	thế	nào,	thì	cũng	chỉ	là	địa	chỉ	



 

36 

để	tham	khảo	mà	thôi.	Quý	vị	phải	tự	trải	nghiệm,	phải	tự	học,	phải	tự	tu.	Tất	
nhiên	bây	giờ	mình	không	có	thời	gian	học,	mình	tham	khảo	rồi	mình	tu.	Nhưng	
phải	căn	cứ	theo	kinh,	kinh	nói	như	vậy	thì	mình	tu	như	vậy.	Còn	ai	giảng	ngoài	
kinh,	tự	nói	là	thôi	khỏi	coi	luôn,	khỏi	mất	thời	gian. 

Bây	giờ	Thiện	Trang	rút	kinh	nghiệm,	ai	gửi	nào	là	thầy	này	giảng,	thầy	kia	
giảng	v.v…	Thiện	Trang	hỏi:	‘Thầy	đó	giảng	ở	đâu	ra	vậy?’	Người	kia	kêu:	‘Không	
biết	thầy	ạ!	Không	có	nói,	không	có	trích	dẫn	từ	kinh?’	Thiện	Trang	kêu:	Thôi	khỏi	
nghe,	khỏi	mất	thời	gian.	Rất	là	rõ	ràng,	không	có	mất	thời	gian.	Họ	giảng	lung	
tung	lang	tang,	mệt	lắm,	họ	nói	theo	ý	của	họ	thôi.	Rồi	đem	vấn	đề	nào	là	thầy	đó	
nói	thế	này	có	đúng	hay	không,	[thế]	này	[thế]	kia.	Thiện	Trang	hỏi:	‘Có	trong	kinh	
hay	không?’	Nếu	vị	thầy	đó	nói	có	trong	kinh,	thì	quý	vị	hỏi	lại:	‘Trong	kinh	nào?	
Ở	phẩm	nào?’	Ít	nhất	người	ta	phải	đọc	kinh,	thì	người	ta	mới	nói	được	là	ở	phẩm	
nào.	Người	ta	nói	có	trong	kinh,	mà	người	ta	không	biết	điều	đó	ở	phẩm	nào	hết,	
thì	điều	đó	chứng	tỏ	người	ta	cũng	không	biết	có	trong	kinh	[hay	không],	nhiều	
khi	nghe	nói	lại.	 

Cho	nên	mình	[phải]	hỏi	lại,	quý	vị	nên	tập	cách	đó.	Bây	giờ	nghe	những	vị	
Pháp	sư,	những	vị	Thầy,	Cô	nào	giảng	điều	đó	[mà]	mình	thấy	lạ,	thì	mình	phải	
hỏi	rằng:	Thưa	thầy!	Thưa	cô!	Theo	anh,	theo	chị,	điều	đó	nói	trong	kinh	nào?	Ở	
phẩm	nào?	Nếu	người	ta	không	nói	ra,	mà	nói:	‘Tôi	không	biết,	tôi	nói	đại’.	Vậy	
thì	thôi,	mình	không	tin.	Nghe	thầy	này	nói,	thầy	kia	nói	thì	thôi,	những	người	
như	vậy	không	đáng	tin.	Chúng	ta	làm	chặt	một	thời	gian	đi,	rồi	sau	này	tất	cả	mọi	
người	giảng	điều	phải	y	kinh,	y	sách,	thì	như	thế	là	ổn	hơn,	nên	nhớ	vậy.	Lấy	Kinh	
làm	chuẩn;	lấy	Luận,	lấy	Chú	giải	đời	sau	làm	thứ	yếu,	có	thể	chấp	nhận	một	phần,	
nếu	như	đời	sau	không	đúng. 

			 Giống	như	chúng	ta,	mặc	dù	đang	học	bộ	Luận	Câu	Xá,	nhưng	nếu	thấy	có	
những	điều	không	giống	với	kinh,	thì	chúng	ta	nói	luôn,	khi	Thiện	Trang	đọc	tới	
đó	mà	thấy	không	giống	với	kinh,	[thì	nói]	đây	là	Luận	Câu	Xá	nói	thôi,	chứ	trong	
kinh	không	có.	Mình	phải	nói	như	vậy,	chúng	ta	có	quyền	chấp	nhận	hay	không	
chấp	nhận,	tùy	mỗi	người,	rõ	ràng	như	vậy	thì	mới	được.	Chứ	học	mơ	mơ	màng	



 

37 

màng,	mà	tin	hết	là	cũng	không	nên.	Mình	phải	là	‘chớ	vội	tin,	chớ	vội	tin’,	phải	
suy	xét.	Phải	học	như	vậy,	một	thời	gian	thì	Phật	pháp	sẽ	hưng	thịnh.	Sau	này	
không	có	ai	dám	hó	hé,	mà	giảng	lung	tung	lang	tang	nữa.	Tại	vì	họ	ngại. 

			 Chứ	còn	bây	giờ	tại	vì	sao?	Quý	vị	ủng	hộ,	những	người	thời	nay	nghe	pháp	
[lại]	ủng	hộ	những	người	sáng	tạo,	ủng	hộ	những	người	nói	bậy.	Những	người	đó	
lại	được	nhiều	người	nghe	nữa,	thành	ra	Phật	pháp	mới	mạt.	Chứ	còn	nếu	mình	
nghe	pháp	bằng	 tâm	 ‘lúc	nào	người	 giảng	 cũng	 [phải]	 nói	 có	nguồn	gốc’.	 Còn	
không	là	nói	ở	đâu?	Chỗ	nào?	Dẫn	đâu?	Một	hồi	mà	thấy	trái	với	kinh	là	xong,	khỏi	
nói	nữa.	 

	 Đây	là	[lần]	nữa	Thiện	Trang	nhắc	lại	Thiền	chỉ	và	Thiền	quán.	Phần	quan	
trọng	là	tu	Thiền	chỉ.	Hôm	nay	giới	thiệu	Thiền	chỉ.	Có	40	đề	mục	tu	Thiền	chỉ	
(Samatha)	theo	Luận	Thanh	Tịnh	Đạo	của	ngài	Phật	Âm.	Chúng	ta	đã	giới	thiệu	
qua	một	số	đề	mục	như:	Đất,	Nước,	Lửa,	Gió,	Xanh,	Vàng,	Đỏ,	Trắng,	Hư	Không	
Giới	Hạn	và	Ánh	Sáng.	[Mấy	đề	mục]	này	chứng	đến	Tứ	thiền	Sắc	giới. 

			 Thiện	Trang	xin	nói	lại	lần	nữa,	tu	thì	mỗi	người	tu	mỗi	kiểu,	đừng	có	nghĩ	
là	sẽ	giống	nhau.	Để	tu	mấy	đề	mục	thì	có	nhiều	cách.	Ví	dụ	ở	đây	Thiện	Trang	
giới	thiệu,	là	Thiện	Trang	có	đèn	nhỏ	nhỏ	như	thế	này.	Trong	Luận	Thanh	Tịnh	
Đạo	nói	là	chỉ	cần	một	gang	tay,	thì	[đèn]	này	chưa	đủ.	Một	gang	tay	phải	là	20cm	
hoặc	là	25cm,	quý	vị	mua	cái	đèn	25cm.	Nếu	[đèn]	sáng	quá	thì	mình	cũng	không	
thể	nào	quán	được.	Sáng	như	vậy	chói	mắt,	quý	vị	lấy	cái	nào	vừa	vừa	thôi,	đừng	
có	sáng	quá. 

			 Khi	quý	vị	dùng	cái	[đèn]	này	để	tu,	thì	quý	vị	nên	tắt	đèn	khác	để	nhiếp	tâm.	
Đó	là	tùy	[quý	vị],	nhưng	phải	chọn.	Quý	vị	nên	mua	những	đèn	như	vậy.	Để	tu	
[đề	mục]	gì	thì	hôm	bữa	Thiện	Trang	nói	rồi.	Ví	dụ	như	Thiện	Trang	thích	tu	màu	
này,	thì	thấy	màu	này	nhiếp	hơn	là	dùng	màu	kia.	Mỗi	người	có	mỗi	màu	mình	ưa	
thích.	Thiện	Trang	mua	bóng	này	thôi,	có	bộ	điều	khiển	tông	màu,	mình	bấm	là	
đổi	màu.	Có	thể	Camera	không	nhận	được	đổi	màu,	vì	camera	dùng	hồng	ngoại	
nên	mắt	[Thiện	Trang]	thì	nhìn	thấy	đổi	màu,	còn	quý	vị	không	nhìn	thấy. 



 

38 

Thiện	Trang	dùng	cách	đó	để	lựa,	lựa	tới	lựa	lui,	thì	cũng	mua	được	dụng	cụ	
(bóng	đèn)	có	bộ	đổi	màu	đi	kèm,	có	[điều	chỉnh]	độ	sáng	tối,	như	cái	bóng	[đèn]	
này	là	E27,	quý	vị	lựa	để	cho	phù	hợp	với	mỗi	loại.	Dòng	này	thì	bấm	được,	phải	
điều	chỉnh	độ	sáng	bớt	xuống,	chứ	đừng	để	sáng	quá,	sáng	quá	thì	sẽ	khó	tu,	bị	
chói	mắt.	Cách	nào	đó	để	giảm	độ	sáng.	Và	đèn	đừng	to	quá,	to	quá	thì	phải	để	xa.	
Còn	nhỏ	quá,	để	gần	thì	cũng	khó	chịu,	vừa	phải	thôi.	Thiện	Trang	thấy	là	tầm	cỡ	
20cm,	25cm	hoặc	30cm	cũng	xài	được,	chứ	40cm	thì	to	quá,	là	phải	để	rất	xa,	thì	
cũng	dễ	nhiễu. 

			 Đồng	thời,	nếu	quý	vị	dùng	những	đèn	này	để	tu	đề	mục	ánh	sáng	hoặc	màu	
sắc,	thì	quý	vị	nên	che	đằng	sau	làm	sao	đó	để	không	bị	nhiễu	màu.	Ví	dụ	quý	vị	
để	đằng	sau	có	bức	tranh	đủ	các	kiểu,	thì	quý	vị	sẽ	khiến	cho	bị	nhiễu	đi,	cho	
nên	là	phải	làm	sau	đó	để	không	bị	các	màu	[làm	nhiễu].	Mà	tốt	nhất	là	mình	
kiếm	tấm	vải	đen	hay	cái	gì	đó	mình	che,	làm	sao	cho	đen	hết,	thì	mình	để	màu	
gì	cũng	nổi	hết,	thì	dễ. 

			 Còn	những	đề	mục	khác	như	đề	mục	lửa,	thì	Thiện	Trang	chỉ	cho	quý	vị,	đó	
là	quý	vị	nên	mở	YouTube,	trên	đó	có	kênh	phát	về	lửa	không	[thôi]	đó,	thì	tu	
đề	mục	đó	được.	

		 Rồi	các	bước	tu	như	thế	nào,	thì	phải	dùng	theo	các	bước	Thiện	Trang	đã	
chia	sẻ	ở	những	bài	trước	rồi,	quý	vị	mở	vô	đó.	Còn	đề	mục	nước	cũng	vậy,	chúng	
ta	có	thể	kiếm	nước.	Và	đề	mục	hư	không,	thì	chọn	bầu	trời.	Chọn	bầu	trời	đừng	
động	quá,	tối	tối	thôi.	Chúng	ta	tu	được	ba	đề	mục	đó	thì	dùng	tivi	cũng	được.	
Còn	không	thì	phải	dùng	mấy	tấm	ảnh,	thì	khó	nhiếp	hơn	ti	vi.	Và	đừng	[chọn	
hình	ảnh]	động	quá,	nước	chảy	vừa	vừa	thôi.	Ví	dụ	như	Thiện	Trang	chọn	sóng	
biển	hoặc	sóng	hồ,	sóng	gì	đó	gợn	nhẹ	nhẹ	 thôi,	gợn	vừa	phải	 thôi,	 thì	Thiện	
Trang	ngồi	tu	được,	ok.	Rồi	lửa	thì	cũng	vừa	phải	thôi.	Còn	đề	mục	hư	không	thì	
cũng	vậy,	nhưng	Thiện	Trang	chưa	tìm	thấy	cái	nào	ưng	ý	về	hư	không,	chỉ	tìm	
được	lửa	và	nước	thì	tạm	tạm. 

		 Quý	vị	tu,	quý	vị	hỏi	là	tu	như	thế	nào?	Về	cách	tu	thì	quý	vị	phải	coi	kỹ	lại	
các	bài	trước.	Nhưng	Thiền	thì	không	giống	nhau,	cho	nên	là	đừng	có	mong	là	



 

39 

Thiện	Trang	nói	ra	thế	nào,	rồi	quý	vị	chấp	vào	đó,	quý	vị	tu	thì	quý	vị	[sẽ	rớt]	vô	
so	sánh.	Mà	quý	vị	nên	nhớ,	tướng	trạng	sau	khi	Thiền,	sẽ	vào	trạng	thái	trì	tướng	
hay	là	tợ	tướng	không	giống	nhau,	hoặc	là	nhập	định	thì	cũng	không	giống	nhau.	
Cho	nên	đức	Phật	cũng	không	nói	rõ	là	tướng	như	thế	nào. 

		 Ví	dụ	cho	quý	vị	quán	cái	đèn	này,	giả	sử	là	màu	vàng,	màu	trắng,	hay	màu	
xanh	gì	đó,	quý	vị	thích	màu	gì	thì	quý	quán	màu	đó.	Nhưng	khi	vô	thì	mỗi	người	
mỗi	khác	nhau,	thậm	chí	mỗi	lần	mình	vô	sẽ	khác	nhau.	Ví	dụ	như	lần	đó	mình	
vô,	quán	màu	hồng	chẳng	hạn,	thì	mình	thấy	toàn	màu	hồng	khắp	nơi.	Có	hồi	thì	
mình	thấy	nhiều	hình	tròn	màu	hồng,	có	lúc	thì	thấy	toàn	màu	hồng,	có	lúc	thì	
hình	tròn	màu	hồng	quá	trời	hết,	có	lúc	thì	mình	thấy	mình	chui	ở	trong	lồng	
kính	hình	tròn	màu	hồng	như	vậy.	Cho	nên	không	có	cố	định,	vì	không	cố	định	
nên	mình	không	thể	nói	được	gì	hết.	

		 Quý	vị	đừng	có	tưởng	tượng	tại	sao	nó	có	hay	không,	mà	quan	trọng	là	khi	
sắp	vào	Thiền	hay	định	một	chút,	 thì	mình	 thấy	 thứ	nhất	 là	 tâm	mình	không	
muốn	nghĩ	gì	hết,	gần	như	là	không	nghĩ	được	gì	hết,	dừng	tâm	luôn.	Đó	là	trạng	
thái	định	của	Thiền	chỉ	bắt	đầu	xuất	hiện.	Còn	định	nào	thì	tùy,	quý	vị	coi	ở	trong	
kinh	nói	là	một	trạng	thái	hỷ	lạc	do	ly	dục	sanh,	có	tầm	có	tứ.	Có	nghĩa	là	nếu	quý	
vị	vào	định,	thì	tự	nhiên	quý	vị	ra	rồi	quý	vị	ngồi,	quý	vị	cũng	không	muốn	ăn	
uống	gì	hết,	không	ham	ăn,	ham	uống,	ham	gì	chuyện	gì	hết.	Đó	là	ly	dục. 

		 Rồi	có	tầm	có	tứ,	là	lúc	đó	mình	thấy	tâm	mình	sáng	suốt,	mà	thích	duyên	
tới	đối	tượng.	Duyên	tới	đối	tượng	nào?	Giống	như	khi	mình	vào	Thiền	hoặc	là	
ra	Thiền,	thì	mình	cũng	thích	coi	cảnh	này,	coi	cảnh	kia,	mà	lúc	ở	trong	Thiền	
mình	duyên	tới.	Ví	dụ	như	hồi	nãy	Thiện	Trang	nói	là	quán	quả	(đèn	tròn)	này,	
thì	mình	thấy	rất	nhiều	quả	này,	mình	nhìn	mà	lúc	đó	không	phải	nhìn	bằng	mắt,	
mà	mình	thích	nhắm	mắt	hơn,	mình	nhìn,	chẳng	hạn. 

		 Đó	là	những	trạng	thái	và	không	cố	định,	mỗi	người	mỗi	khác,	đừng	mong	
và	đừng	nghĩ	gì	hết.	Tu	thì	cứ	tu	như	vậy	thôi.	Cứ	nhìn,	tu	theo	đúng	như	vậy,	thì	
tự	nó	đến	như	vậy.	Chứ	còn	đừng	mong	cầu,	mong	cầu	thì	sẽ	không	tới.	Nên	nhớ	
như	vậy!	Tại	vì	tâm	mong	cầu	là	tâm	tham,	Tham	dục	là	một	trong	năm	Triền	cái,	



 

40 

thì	không	đắc	Thiền	được.	Và	nên	chọn	nơi	nào	yên	tĩnh	v.v...	Hoặc	là	không	có	
nơi	yên	tĩnh	thì	lấy	bông	tay,	hay	tai	phone,	hay	là	cái	gì	đó	gắn	vô	để	chống	ồn,	
chứ	không,	đang	vô	mà	nghe	ầm	ầm,	nghe	tiếng	gì	đó	 là	rớt	Thiền.	Tại	vì	âm	
thanh	là	gai	nhọn	hay	là	chướng	ngại	để	nhập	Sơ	thiền.	Cho	nên	là	chúng	ta	biết	
rồi,	thì	chúng	ta	tu	như	vậy	đó,	[và]	còn	tùy	đề	mục.	

		 Chúng	ta	trở	lại	40	đề	mục	này,	có	những	đề	mục	đã	giới	thiệu,	hôm	nay	sẽ	
dành	thời	gian	giới	thiệu	đề	mục	Niệm	hơi	thở	một	cách	kỹ	càng.	Tại	vì	hồi	trước	
mới	giới	thiệu	sơ	thôi,	nhiều	người	hành	trì	sẽ	không	vào	được	sâu,	bởi	vì	mình	
chưa	học	kỹ.	Đề	mục	này	rất	dài,	vì	chứng	tới	Tứ	thiền	Sắc	giới.	Và	đề	mục	này	
cao	vậy	đó,	coi	vậy	chứ	cũng	không	dễ	tu	đâu,	mình	phải	coi	cho	kỹ.	Đề	mục	này	
là	vừa	Thiền	chỉ	vừa	Thiền	quán. 

		 Bây	giờ	muốn	có	Thần	thông	thì	tu	10	đề	mục	Biến	xứ	này,	chúng	ta	đã	nói	
rồi.	Bữa	nay	chúng	ta	sẽ	học	chi	tiết	về	đề	mục	Niệm	hơi	thở.	Đề	mục	Niệm	hơi	
thở	này	nằm	trong	đề	mục	Tùy	niệm.	[Quý	vị]	nhớ	là	đề	mục	này	chứng	đến	Tứ	
thiền	Sắc	giới	là	đủ	xài	rồi	nha,	còn	tới	Thiền	Vô	sắc	thì	khỏi	đi,	mình	chỉ	cần	tới	
Thiền	Sắc	giới	là	ghê	gớm	lắm	rồi,	vấn	đề	là	có	tu	tới	hay	không	thôi.	

Nói	Chi	Tiết	Đề	Mục	Niệm	Hơi	Thở	

	 1.	Sự	Tán	Thán	Của	Đức	Phật:	

Đức	Thế	Tôn	đã	tán	thán	Pháp	môn	Niệm	hơi	thở	như	sau:	“Có	một	
pháp,	này	các	Tỳ-kheo,	được	tu	tập,	được	làm	cho	sung	mãn,	sẽ	có	quả	lớn,	
có	lợi	ích	lớn.	Một	pháp	ấy	là	gì?	Là	Niệm	hơi	thở	(nhập	xuất	tức	niệm)”.	(S.	
V,	311256) 

		 Giống	như	Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm	cũng	dạy	như	vậy	đúng	không	quý	vị?	
Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm	dạy	là	hãy	tu	hành	một	pháp,	hãy	quảng	bá	một	pháp,	
pháp	này	được	quả	báo	lớn,	được	thậm	chí	đến	Niết-Bàn.	Pháp	nào	mà	đưa	đến	
Niết-Bàn	thì	là	Thiền	quán,	còn	pháp	nào	mà	chỉ	nói	là	đắc	cái	này	cái	kia	thôi,	
thì	là	Thiền	chỉ.	Môn	này	là	vừa	Thiền	chỉ,	vừa	Thiền	quán.	Hôm	nay	chúng	ta	
học	 để	 phân	 biệt	 đâu	 là	 Thiền	 chỉ,	 đâu	 là	 Thiền	 quán.	 Đây	 là	 trích	 từ	 Kinh	



 

41 

(S.V,311),	Thiện	Trang	coi	lại	rồi,	ở	đây	Thiện	Trang	có	chú	thích:	chữ	S	này	là	
viết	 tắt	của	Samyutta-Nikaya:	 “Tương	Ưng	Bộ	Kinh”.	Kinh	này	ở	đầu	Tập	V	–	
Thiên	Đại	Phẩm,	chương	X.	Thiện	Trang	đã	tra	kinh	này	rồi.	Đức	Phật	nói: 

		 “Này	các	Tỳ-kheo,	định	nhập	xuất	tức	niệm	này	được	tu	tập,	được	làm	
cho	sung	mãn,	là	lạc	trú	an	tịnh	tinh	lương	thuần	khiết,	dập	tắt	dẹp	yên	các	
ác	bất	thiện	pháp	ngay	khi	chúng	sanh	khởi”.	(S.	V,	321)	

		 S.	V,	321	cũng	là	trong	Kinh	Tương	Ưng.	Ở	trên	là	Kinh	311,	còn	ở	đây	là	
Kinh	321,	tập	5.	Quý	vị	thấy	quan	trọng	là	tu	theo	môn	này,	thì	cũng	được	là	dập	
tắt	và	dẹp	yên	các	pháp	ác	bất	thiện	ngay	khi	chúng	sanh	khởi.	Cho	nên	từ	đó	
mình	không	có	sân,	không	có	tham.	Còn	tu	Thiền	quán	là	mình	chỉ	quan	sát	thôi,	
quan	sát	là	tâm	tham	thì	biết	tâm	tham,	tâm	sân	thì	biết	tâm	sân,	tâm	đang	thế	
nào	đó	thì	biết	tâm	đang	thế	nào	đó,	tâm	chưa	vô	thượng	thì	biết	tâm	chưa	vô	
thượng.	Tức	là	mình	chỉ	quan	sát	thôi,	chứ	mình	không	chặn	được.	Còn	muốn	
chặn	được	thì	phải	tu	Thiền	chỉ.	

		 Quý	vị	để	ý	đi,	mỗi	ngày	quý	vị	chỉ	cần	tu	Thiền	chỉ	một	chút	thôi,	là	ngày	
đó	quý	vị	cũng	đỡ	nổi	sân,	đỡ	tham	ăn.	[Dù]	không	đắc	Thiền	chăng	nữa	thì	cũng	
đỡ	rất	nhiều,	nhẹ	nhàng	người	hơn.	Còn	người	tu,	ví	dụ	như	người	ta	tu	niệm	
Phật,	tu	Tịnh	Độ	thì	người	ta	không	biết	điều	này,	người	ta	cho	đó	là	xen	tạp,	v.v...	
nên	họ	không	tu.	[Vì	vậy]	họ	chỉ	có	Thiền	quán.	Mà	quán	không	tới	nơi	cho	nên	
họ	thường	nổi	sân.	Hồi	xưa	tưởng	một	câu	niệm	Phật	là	đủ	Thiền	chỉ,	Thiền	quán.	
Nhưng	chúng	ta	học	đúng	theo	kinh	Phật,	thì	chúng	ta	không	thấy	điều	đó,	không	
có	Thiền	chỉ	được	đâu,	không	xài	được.	Niệm	Phật	theo	[pháp]	Tùy	niệm	thì	đâu	
phải	niệm	kiểu	đó,	đâu	có	trì	danh	đâu	mà	Thiền	chỉ.	

		 Như	vậy	đây	là	sự	tán	thán	của	Phật	đối	với	Pháp	môn	này,	tức	là	đối	mục	
niệm	hơi	thở	này.	

	 2.Thực	Hành:	

Đức	Phật	dạy	16	cách	niệm	hơi	thở	trong	bài	kinh	ấy	(S.	V,	321)	(bài	
Kinh	321,	tập	5	của	Kinh	Tương	Ưng)	như	sau:	



 

42 

Ở	đây	này	các	Tỳ-kheo,	vị	Tỳ-kheo	đi	đến	khu	rừng,	hay	đến	gốc	cây,	
hay	đến	ngôi	nhà	trống,	ngồi	kiết	già,	giữ	thân	ngay	thẳng,	đặt	niệm	trước	
mặt;	Vị	ấy	thở	vô	niệm,	thở	ra	niệm:	

		 Điều	này	thì	chúng	ta	nghe	quen	rồi	đúng	không?	Nhưng	16	cách	niệm	thì	
chúng	ta	chưa	học.	Quý	vị	thấy	không	ạ?	Thông	thường	chúng	ta	học	được	mấy	
cách	đầu,	nhưng	trong	bài	kinh	này	có	tới	16	cách	lận.	

		 Bước	tu	đầu	tiên	là	phải	đến	nơi	vắng	vẻ,	ngồi	kiết	già,	giữ	thân	ngay	thẳng,	
đặt	niệm	trước	mặt.	Nếu	không	ngồi	kiết	già	được	thì	ngồi	bán	già,	ngồi	đỡ	cũng	
được,	ngồi	kiểu	nào	cũng	được,	đỡ	hơn	là	không	ngồi.	Nhưng	nếu	quý	vị	nhập	
được	Thiền	thì	không	đau	đâu,	quý	vị	sẽ	ngồi	được	kiết	già.	Còn	chưa	nhập	được	
Thiền	thì	đau,	tại	mình	còn	nghiệp	chướng	nhiều	lắm.	Rồi	thở	ra	thở	vô	thôi.	Tiếp	
tục: 

		 (1)	Khi	thở	vô	dài,	nhận	biết	“Ta	thở	vô	dài”.	Khi	thở	ra	dài,	nhận	biết	
“Ta	thở	ra	dài”.	Điều	này	giống	như	Tứ	niệm	xứ	đúng	không	ạ?	Hôm	bữa	mình	
học	điều	này	rồi.	

(2)	Khi	thở	vô	ngắn,	nhận	biết	“Ta	thở	vô	ngắn”.	Khi	thở	ra	ngắn,	nhận	
biết	“Ta	thở	ra	ngắn”.	Thực	tế	thì	mình	có	thể	bỏ	chữ	‘ta’,	không	cần	chữ	ta	đâu.	
Khi	thở	vô	ngắn,	nhận	biết	đang	thở	vô	ngắn.	Cứ	vậy,	thở	ra	ngắn,	nhận	biết	đang	
thở	ra	ngắn.	Có	chữ	ta,	vì	đây	là	ngôn	ngữ	Pali,	nhưng	mình	dịch	sang	tiếng	Việt	
thì	không	cần	chữ	ta	cũng	được. 

(3)	Tập	“Ta	sẽ	thở	vô	cảm	giác	toàn	thân”.	Tập	“Ta	sẽ	thở	ra	cảm	giác	
toàn	thân”.	Tức	là	khi	mình	thở,	mình	hít	vô,	mình	sẽ	cảm	giác	toàn	thân	luôn.	
Rồi	mình	thở	ra	thì	cũng	cảm	giác	toàn	thân.	Điều	này	thì	quý	vị	đồng	tu	chưa	tu	
đúng	không?	Mình	 thường	 tu	 [những	điều]	ở	 trên	 thôi,	dài	biết	dài,	ngắn	biết	
ngắn,	còn	ở	đây	là	cảm	giác	toàn	thân.	

(4)	Tập	“Ta	sẽ	thở	vô	an	tịnh	thân	hành”.	Tập	“Ta	sẽ	thở	ra	an	tịnh	
thân	hành”.	Điều	này	tức	là	mình	thở,	mình	cảm	thấy	rất	an	tịnh	thân.	Mình	thở	
ra	hay	thở	vô	gì	cũng	vậy.	Đó	là	bốn	cách.	



 

43 

(5)	Tập	“Ta	sẽ	thở	vô	cảm	giác	hỷ”.	Tập	“Ta	sẽ	thở	ra	cảm	giác	hỷ”.	Tức	
là	mình	cảm	giác	dễ	chịu,	thở	ra	hỷ.	Chữ	hỷ	với	lạc	thì	Thiện	Trang	đã	nói	ở	bài	
trước	rồi.	Có	nhiều	cách	nói,	có	người	thì	nói	đây	là	trạng	thái	của	thân,	có	người	
thì	nói	là	trạng	thái	của	tâm.	Hỷ	là	gì?	Trong	kinh,	hình	như	là	đức	Phật	hay	ai	đó	
lấy	ví	dụ,	Thiện	Trang	không	nhớ	lắm.	Tức	là	giống	như	đang	khát	nước,	mà	thấy	
chai	nước	thì	vui,	đó	gọi	là	hỷ.	Rồi	uống	nước	vô	thì	đã,	đó	là	lạc.	Hỷ	và	lạc	có	thể	
giải	thích	như	thế. 

Quý	vị	hiểu	không	ạ?	Hỷ	là	vui	rồi,	nhưng	chưa	vui	bằng	niềm	vui	uống	
nước,	đang	khát	nước	mà	uống	vô	thì	thấy	đã,	gọi	là	lạc. 

(6)	Tập	“Ta	sẽ	thở	vô	cảm	giác	lạc”.	Tập	“Ta	sẽ	thở	ra	cảm	giác	lạc”.	Hỷ	
rồi	tới	lạc,	đó	là	[điều]	5	và	6.	Thở	ra	cũng	vậy,	gắn	thêm	chữ	đó	thôi.	

(7)	Tập	“Ta	sẽ	thở	vô	cảm	giác	tâm	hành”.	Tập	“Ta	sẽ	thở	ra	cảm	giác	
tâm	hành”.	Tức	là	tâm	mình	thay	đổi.	

(8)	Tập	“Ta	sẽ	thở	vô	an	tịnh	tâm	hành”.	Tập	“Ta	sẽ	thở	ra	an	tịnh	tâm	
hành”.	Cũng	tương	tự	như	thế,	bây	giờ	chỉ	an	tịnh	luôn	được	tâm.	Tức	là	mình	
quán,	điều	này	là	thành	quán	rồi	đó	quý	vị,	gọi	là	hơi	quán	rồi	đó.	

(9)	Tập	“Ta	sẽ	thở	vô	cảm	giác	về	tâm”.	Tập	“Ta	sẽ	thở	ra	cảm	giác	về	
tâm”.	

(10)	Tập	 “Ta	 sẽ	 thở	vô	 tâm	hân	hoan”.	Tập	 “Ta	 sẽ	 thở	ra	 tâm	hân	
hoan”.	Tức	là	cảm	thấy	vui,	hân	hoan	mà.	

(11)	Tập	“Ta	sẽ	thở	vô	tâm	định	tĩnh”.	Tập	“Ta	sẽ	thở	ra	tâm	định	
tĩnh”.	Nói	chung	là	thở	vô	với	thở	ra	thôi,	mà	cứ	nhớ	là	lúc	nào	tâm	cũng	định	
tĩnh.	

(12)	Tập	“Ta	sẽ	thở	vô	tâm	cởi	mở”.	Tập	“Ta	sẽ	thở	ra	tâm	cởi	mở”.	

(13)	Tập	“Ta	sẽ	thở	vô	quán	vô	thường”.	Tập	“Ta	sẽ	thở	ra	quán	vô	
thường”.	Điều	này	chắc	được	đúng	không?	Cởi	mở	rồi	vô	thường.	



 

44 

Thiện	Trang	nói	với	quý	vị,	16	pháp	này	thì	hồi	xưa	Thiện	Trang	thấy	cũng	
hơi	khó,	đọc	qua	thấy	hơi	khó	nên	ngại	chia	sẻ	cho	quý	vị.	Mà	quý	vị	mới	tu	nữa	
nên	quý	vị	ngán	lắm.	Sau	này	mình	coi	kỹ	thì	mình	thấy:	Đúng	rồi!	Ngán	là	phải,	
mới	đầu	chỉ	đề	xướng	tu	mấy	[cách]	quán	[đầu]	thôi.	Còn	mấy	[cách	quán]	sau	là	
không	phải	bình	thường,	chút	nữa	chúng	ta	học,	cho	nên	nghe	ngán.	Nhưng	thực	
tế	muốn	tu	thành	tựu	là	[phải]	tu	hết. 

(14)	Tập	“Ta	sẽ	thở	vô	quán	ly	tham”.	Tập	“Ta	sẽ	thở	ra	quán	ly	tham”.	
Tức	là	lúc	đó	mình	thở	vô,	mình	nghĩ	mình	không	tham	nữa,	tập	thở	ra	mình	cũng	
không	tham. 

(15)	Tập	“Ta	sẽ	thở	vô	quán	đoạn	diệt”.	Tập	“Ta	sẽ	thở	ra	quán	đoạn	
diệt”. 

(16)	Tập	“Ta	sẽ	thở	vô	quán	xả	bỏ”.	Tập	“Ta	sẽ	thở	ra	quán	xả	bỏ”.	Nói	
chung	nhớ	chữ	đằng	sau	thôi.	Còn	thở	ra	với	thở	vô	gắn	liền	với	[cách]	quán	đó.	
Ví	dụ	khi	thở	ra,	mình	nghĩ	là	quán	xả	bỏ	thôi,	mình	không	có	cần,	đời	mình	chết	
rồi	là	hết,	trước	sau	gì	cũng	chết,	cho	nên	không	cần	tham	cái	đó	đâu.	Tính	mua	
cái	xe	đó	nhưng	thôi	khỏi	mua	đi.	Rồi	thở	ra	cũng	như	vậy,	thôi	khỏi	mua	xe,	thôi	
bỏ	hết,	thế	gian	này	không	cần.	Cứ	thở	[và]	quán	như	vậy.	Tức	là	đem	quán	đó	ra	
tập. 

16	[cách]	này	không	phải	tu	cùng	một	lúc	hết	16	[pháp]	đó,	mà	thật	ra	chỉ	
tu	mấy	[cách	đầu]	thôi. 

Đề	mục	niệm	hơi	thở	là	đề	tài	vừa	Chỉ	vừa	Quán.	Quý	vị	thấy	đằng	sau	có	
quán,	là	quán	Vô	thường,	quán	ly	tham,	quán	đoạn	diệt,	quán	xả	bỏ.	Chúng	ta	sẽ	
hiểu	rõ	hơn	qua	mục	(3). 

3.	Mười	sáu	mục	niệm	hơi	thở	chia	làm	4	bộ	tứ.	Tức	là	16	thì	chia	4. 

+Bộ	tứ	thứ	nhất,	gồm	bốn	mục	niệm	từ	(1)	đến	(4),	thuộc	phạm	trù	Chỉ	
và	Quán.	Tức	là	từ	(1)	đến	(4)	là	tu	Chỉ	[và]	Quán	luôn.	Thông	thường	mình	tu	
được	hai	[pháp]	trên	đúng	không	quý	vị?	Thở	ra	dài	thì	biết	dài,	ngắn	thì	biết	



 

45 

ngắn.	Rồi	mấy	[cách]	như	cảm	giác	toàn	thân	với	an	tịnh	thân	hành	thì	cảm	giác	
thì	cách	đó	được,	đó	thuộc	về	Chỉ	và	Quán. 

+Bộ	tứ	thứ	hai	gồm	bốn	mục	niệm	từ	(5)	đến	(8)	cũng	thuộc	về	phạm	
trù	Chỉ	và	Quán.	(5)	đến	(8)	là	bộ	thứ	hai	rồi.	Hỷ,	lạc,	cảm	giác	tâm	hành	và	an	
tịnh	tâm	hành. 

+Bộ	tứ	thứ	ba	gồm	bốn	mục	niệm	từ	(9)	đến	(12)	cũng	thuộc	phạm	trù	
Chỉ	và	Quán.	(9)	đến	(12)	là	thuộc	Chỉ	và	Quán.	Nhưng	bốn	[cách]	cuối	cùng	là	
chuyên	về	Quán. 

+Bộ	tứ	thứ	tư	gồm	bốn	mục	niệm	từ	(13)	đến	16	là	phạm	trù	thuần	
quán.	Tức	là	đằng	sau	là	tu	Quán	không	[thôi]	đó.	 

Cho	nên	mấy	cách	đầu	là	vừa	tu	Chỉ	vừa	tu	Quán	được,	nhưng	bốn	[cách]	
cuối	cùng	là	chỉ	có	tu	Quán	thôi.	Quán	Vô	thường;	quán	ly	tham;	quán	đoạn	diệt	
là	trước	sau	gì	cũng	chết,	cũng	hết;	quán	xả	bỏ	là	thôi,	bỏ	hết	đi,	không	cần. 

Mình	tu	như	thế	nào	[thì]	từ	từ	nha,	[ở]	đây	mới	nói	giới	thiệu	thôi. 

*	Mặc	dù	bất	cứ	đề	mục	thiền	nào	cũng	thành	công	nếu	hành	giả	có	
chánh	niệm	tỉnh	giác;	Và	các	đề	mục	khác	khi	hành	giả	liên	tục	tác	ý	thì	càng	
lúc	càng	hiện	rõ.	Riêng	về	pháp	niệm	hơi	thở	này	thì	khó,	thật	khó	tu	tập	
(không	dễ	đâu	quý	vị,	coi	vậy	chứ	hồi	xưa	Thiện	Trang	tu	thấy	cũng	hơi	khó	đó.	
Mấy	cách	đầu	dễ,	nhưng	cách	sau	là	khó),	đó	là	một	địa	hạt	mà	chỉ	có	chư	Toàn	
giác,	chư	Độc	giác	và	một	số	vị	Thanh	văn	giác	mới	quen	thuộc	(có	nghĩa	là	
không	phải	tu	dễ	đâu.	Toàn	giác	là	Phật,	rồi	Độc	giác,	và	một	số	Thanh	văn	mới	tu	
được).	Đó	không	phải	là	chuyện	bình	thường	và	những	người	tầm	thường	
không	thể	tu	tập.	Càng	chú	ý	đến	hơi	thở	thì	hơi	thở	càng	trở	nên	an	tĩnh	và	
vi	tế	hơn	nữa. 

Điều	này	có	nhiều	đề	mục	khó,	cho	nên	mình	tu	không	được	thì	cũng	bình	
thường	thôi.	Mình	tu	được	Tứ	niệm	xứ,	thở	ra	thì	biết	thở	ra,	thở	vô	thì	biết	thở	
vô,	rồi	thở	dài	thì	biết	dài,	ngắn	thì	biết	ngắn.	Mấy	[cách]	đầu	dễ,	còn	mấy	[cách]	



 

46 

sau	thì	khó,	vì	càng	ngày	càng	chú	ý	hơi	thở,	thì	hơi	thở	tịch	diệt,	nên	làm	sao	mà	
quán	được	nữa,	khó	lắm.	Quý	vị	tu	thử	đi	[thì]	biết,	[tu]	một	hồi	tâm	mình	không	
muốn	nghĩ	gì	hết	trơn.	[Cho]	nên	nhiều	đồng	tu	nói	niệm	Phật	theo	hơi	thở,	đến	
lúc	đó	là	mình	không	muốn	niệm	nữa,	chỉ	muốn	[chú	ý]	hơi	thở	thôi,	đâu	muốn	
nghĩ	gì	nữa	đâu.	Đó	là	bắt	đầu	vô	trì	tướng,	bắt	đầu	có	định	một	chút	đó.	Bây	giờ	
mình	 đâu	 có	 muốn	 nữa	 đâu	 mà	 bảo	 mình	 quán	 đi,	 quán	 ly	 tham,	 quán	 Vô	
thường….	thì	chắc	khó.	Nên	là	mới	đầu	thì	được,	nhưng	lúc	sau	thì	chỉ	có	chú	ý	
vào	hơi	thở	thôi.	Đó	là	lý	do,	chúng	ta	tu	rõ	ràng,	quý	vị	cứ	thử	đi.	Mà	thực	ra	
buông	đi,	đừng	quán	nghĩ	gì	nữa	thì	sẽ	dừng	tâm,	rồi	sẽ	vào	Thiền	chỉ.	Còn	nếu	
quý	vị	vừa	kéo	được	Thiền	quán	luôn	thì	quý	vị	thành	tựu	lớn.	Điều	đó	khó! 

		 *Dù	vậy,	phương	pháp	tu	tập	về	đề	mục	Niệm	hơi	thở	vẫn	được	bàn	
đến	trong	Thanh	Tịnh	Đạo,	nhưng	chỉ	nói	cho	bốn	đề	mục	hơi	thở	của	phần	
đầu	như	là	những	đề	mục	Thiền	hơi	thở	dành	cho	người	sơ	cơ.	Quý	vị	thấy	
không?	Bốn	điều	đầu	là	dành	cho	người	sơ	cơ	tu	được.	Quý	vị	chỉ	cần	nhớ	bốn	
điều	đầu	thôi	thì	cũng	tu	được	rồi.	Không	cần	phải	cao	siêu	gì	quá. 

		 Ba	nhóm	12	đề	mục	sau	thì	để	cho	một	người	đã	đắc	thiền	trong	bốn	
niệm	đầu	(đắc	Thiền	rồi	mới	tu	tiếp	12	điều	sau.	Tức	là	bốn	điều	đầu	giúp	mình	
đắc	Thiền,	đắc	rồi	thì	mình	tu	tiếp	12	điều	sau).	Vả	lại,	Thanh	Tịnh	Đạo	nói	theo	
sớ	giải	không	có	phương	pháp	nào	riêng	biệt	cho	sự	tu	tập	đề	mục	hơi	thở	
ở	trường	hợp	ba	bộ	tứ:	thứ	hai,	thứ	ba,	thứ	tư	(12	mục	niệm	sau).	Bởi	thế,	
nếu	hành	giả	sơ	cơ	muốn	tu	tập	đề	mục	thiền	hơi	thở	này,	và	nhờ	tuệ	phát	
sinh	ở	Thiền	định	qua	phép	niệm	hơi	thở	để	chứng	quả	A-la-hán	thì	hãy	tìm	
một	vị	thầy	giỏi	mà	học	cho	thông	thạo	đề	mục	thiền	hơi	thở	phần	đầu	(bốn	
mục).	Đầu	tiên	là	mình	hãy	tu	bốn	mục	trước	đi. 

Bốn	mục	niệm	hơi	thở	phần	đầu	đó	là:	

(1)	Biết	hơi	thở	vô	-	ra	dài.	

(2)	Biết	hơi	thở	vô	-	ra	ngắn.	

(3)	Tập	thở	vô	-	thở	ra	cảm	giác	toàn	thân.	



 

47 

(4)	Tập	thở	vô	-	thở	ra	an	tịnh	thân	hành.	

		 Tức	là	thân	mình	an	tịnh,	tập	bốn	điều	này	thôi.	Mình	mới	đầu	tu	vậy	là	đắc	
Thiền	được	rồi.	Nếu	quý	vị	muốn	đắc	quả	A-la-hán	luôn	thì	quý	vị	tu	những	cách	
sau	tiếp.	Một	pháp	tu	này	tuy	nói	dễ	nhưng	không	dễ.	Phải	đắc	Thiền	rồi	thì	mới	
tu	những	cách	sau.	Đó	là	mới	giới	thiệu	thôi,	còn	bây	giờ	vào	thực	hành. 

		 5.	Vào	Thực	Hành	

+	Hành	giả	sau	khi	học	đề	mục	thiền	nơi	một	vị	thầy,	hãy	đi	đến	một	
trú	xứ	thích	hợp	(khu	rừng,	hay	gốc	cây,	hay	ngôi	nhà	trống),	phải	đoạn	trừ	
những	ý	niệm	nhỏ,	rồi	ngồi	xuống	trong	tư	thế	thoải	mái;	Hành	giả	cũng	nên	
làm	cho	tâm	phấn	chấn	bằng	cách	niệm	tưởng	các	ân	đức	đặc	biệt	của	ba	
ngôi	báu	(Tam	Bảo).	Bắt	đầu	tác	ý	đến	đề	mục	hơi	thở. 

		 Đây	là	các	bước	chuẩn	bị,	ta	quá	quen	rồi.	Nhiều	người	tu	không	có	thành	
tựu,	vì	quý	vị	không	áp	dụng	điều	này.	Đầu	tiên	là	phải	chọn	đề	mục,	sau	đó	tìm	
đến	nơi	trú	xứ	thích	hợp	yên	tĩnh.	Rồi	trước	hết	phải	dẹp	bớt	những	ý	niệm	nhỏ	
đi,	chứ	lăng	xăng	nghĩ	chồng	thế	này,	con	thế	nào,	giận	người	này	người	kia,	đủ	
thứ	chuyện	phiền	não	trong	đầu	thì	không	tu	được	đâu.	Rồi	ngồi	xuống	trong	tư	
thế	thoải	mái,	tất	nhiên	kiết	già	được	thì	tốt.	Còn	không	kiết	già	được	thì	ngồi	tư	
thế	nào	thoải	mái	thì	tu	cũng	được. 

Ở	đây	hành	giả	cũng	nên	làm	cho	tâm	phấn	chấn	bằng	cách	niệm	tưởng	các	
ân	đức	đặc	biệt	của	ba	ngôi	báu,	tức	là	Phật,	Pháp	Tăng.	Phải	tu	điều	này	rồi	mới	
vô,	chứ	chưa	gì	hết	mà	nhào	vô	bắt	đầu	thở	thì	sẽ	khó	thành	tựu.	Trừ	khi	mình	tu	
quen	rồi,	tu	thành	tựu	rồi	đó,	thì	lần	nào	quý	vị	vô	là	vô	luôn.	Không	cần	mấy	thứ	
đó,	vì	mình	có	kinh	nghiệm	rồi.	Đặc	biệt	là	những	lần	đầu	thì	quý	vị	[tu	thấy]	khó	
lắm.	Lần	đầu	quý	vị	chưa	làm	tốt	những	bước	trước,	thì	quý	vị	tu	Thiền	chỉ	sẽ	
không	vô	là	bình	thường. 

Ví	dụ	như	tâm	mình	đang	lăng	xăng,	rồi	trú	xứ	không	thích	hợp,	rồi	quần	áo	
mình	dơ,	ngồi	khó	chịu,	ray	rứt,	nóng	bức,	v.v…	những	điều	đó	là	rớt	Thiền	rồi.	Vì	
những	Chi	thiền	không	khởi	 lên,	mình	đang	khó	chịu	ở	trong	người	 là	Sân	cái	



 

48 

v.v….	Mình	nghĩ	chuyện	này	chuyện	kia,	đó	là	Phóng	dật	cái,	là	Trạo	hối	cái	đó.	
Như	vậy	thì	làm	sao	vô	Thiền	được.	Hoặc	nghi,	nghi	không	biết	là	mình	tu	[pháp]	
này	có	đắc	Thiền	không,	chắc	là	thầy	Thiện	Trang	tu	mới	đắc,	chứ	mình	tu	chắc	
không	đắc	đâu.	Đó	là	Nghi	cái,	thì	lấy	đâu	ra	[mà	đắc].	Rồi	không	biết	pháp	tu	này	
có	đúng	hay	không	nữa,	thì	rớt	sạch	các	Chi	thiền,	thì	làm	sao	tu	được.	 

Cho	nên	phải	làm	các	bước	để	tu	Thiền	chỉ	cực	kỳ	cẩn	thận.	Trong	đó	có	đề	
mục	quán	là	gì	quý	vị	nhớ	không?	Đó	là	đề	mục	quán:	Các	bậc	Thánh	như	đức	
Phật,	những	vị	Tăng	v.v…	bao	nhiêu	người	đã	tu	tập	[cách]	này	đã	thành	tựu	rồi,	
nên	mình	tu	thì	cũng	sẽ	thành	tựu.	Phải	quan	trọng	điểm	đó,	không	có	thì	rớt	
[niềm]	tin	mất	rồi,	rớt	mất	hỷ	 là	không	đắc	Thiền	được	đâu.	Nên	nhiều	người	
không	biết	tu,	rồi	kêu	sao	tu	không	được.	Đầu	tiên	là	mình	học	không	kỹ,	cho	nên	
mình	rớt. 

+	Cách	thức	tác	ý	đề	mục	là	đếm,	theo	dõi,	xúc	chạm,	gắn	vào,	quan	sát	
chuyển	hướng,	thanh	tịnh	và	nhìn	lại.	Tác	ý	theo	bảy	điều,	bữa	nay	mới	học	
kỹ.	Mấy	bữa	trước	mà	quý	vị	tu	được	là	quý	vị	giỏi	đó,	vì	chưa	dạy	mà	học	tu	
được.	Tại	vì	dài	quá	nên	Thiện	Trang	làm	biếng,	để	từ	từ	bao	giờ	quý	vị	hứng	thú	
thì	mới	dạy. 

+	Ở	đây,	(1)	đếm	là	đếm	số	theo	hơi	thở.	Tức	là	bảy	mục,	thì	mục	đầu	
tiên	là	đếm	số	theo	hơi	thở.	

(2)	Theo	dõi	là	bỏ	đếm	số	mà	chỉ	liên	tục	ghi	nhận	sự	có	mặt	của	hơi	
thở	vào	và	hơi	thở	ra.	Thông	thường	chúng	ta	không	tu	đề	mục	đếm	số.	Nhưng	
đếm	số	là	dễ	nhất,	là	điều	đầu	tiên.	Chút	nữa	sẽ	dạy	kỹ	hơn,	còn	đây	mới	nói	sơ	
thôi.	Thông	thường	mình	chỉ	vô	[cách]	hai	thứ	này.	Hai	là	mình	theo	dõi	hơi	thở	
ra	và	hơi	thở	vào. 

(3)	Xúc	chạm	là	ghi	nhận	gió	của	hơi	thở	vào	chạm	mũi	và	gió	của	hơi	
thở	ra	chạm	mũi.	Chỗ	này	nhiều	người	lầm	lắm,	chỉ	tập	trung	lên	mỗi	chóp	mũi	
là	không	hiểu	điều	này.	Học	điều	này	thì	thấy	rõ	hơn.	Tức	là	mình	để	ý	là	hơi	thở	
vô	từ	mũi,	rồi	ra	[từ]	mũi,	để	ý	điều	đó,	chứ	không	phải	mình	tập	trung	ở	mũi.	



 

49 

Nhiều	người	học	kinh	văn,	vì	kinh	văn	nói	không	chi	tiết.	Nói	như	vậy	là	tập	trung	
vào	chóp	mũi,	riết	thành	ra	đề	mục	ngoại	đạo	luôn.	Trong	khi	đó	mình	chỉ	là	ghi	
nhận	là	gió	của	hơi	thở	vào	chạm	mũi,	rồi	gió	hơi	thở	ra	cũng	chạm	mũi. 

(4)	Gắn	vào	là	tâm	dán	chặt	vào	đề	mục	với	các	Chi	thiền,	đây	chính	là	
An	chỉ	định.	Tức	là	tâm	phải	dán	chặt	vào	đề	mục	của	các	Chi	thiền,	mình	nhớ	
năm	Chi	thiền	đó.	Đó	là	An	chỉ	định. 

(5)	Quan	sát	là	thẩm	sát	hơi	thở	thấy	rõ	danh	sắc,	đây	thuộc	lĩnh	vực	
quán	hay	minh	sát.	Quan	sát	này	hơi	thở	thấy	danh	sắc,	danh	và	sắc	là	thân	thể	
với	các	thức	(Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức).	Đây	là	tu	Quán	rồi.	Nếu	tu	Chỉ	thì	mình	có	
thể	bỏ	qua	[bước]	này. 

(6)	Chuyển	hướng	là	chứng	đắc	đạo.	Đây	là	cũng	thuộc	về	tu	Thiền	quán	
để	đắc	đạo,	chuyển	hướng	là	chứng	đắc	đạo	luôn.	Nếu	tu	tới	An	chỉ	định	này,	mà	
quý	vị	quật	qua	[cách]	này,	thêm	bước	nữa	là	quý	vị	đắc	đạo	luôn. 

(7)	Thanh	tịnh	là	chứng	đắc	quả.	Đắc	đạo	như	là	Sơ	quả	hướng	đó	quý	
vị.	Giống	như	A-la-hán	hướng,	thì	gọi	là	A-la-hán	đạo.	Đó	là	chuyển	hướng	sắp	
vào	rồi.	Còn	thanh	tịnh	là	đắc	quả	luôn. 

(8)	Nhìn	lại	là	trí	phản	kháng.	Đây	là	đắc	đạo	rồi	mới	làm	điều	này. 

Cho	nên	nếu	quý	vị	tu	mà	tới	Thiền	chỉ	thôi,	thì	quý	vị	chỉ	cần	tu	bốn	[cách]	
đầu	thôi.	Còn	các	[cách]	sau	bỏ	cũng	được.	Còn	nếu	quý	vị	tu	Minh	sát	tuệ,	quý	vị	
muốn	đắc	đạo	luôn,	thì	quý	vị	tu	tới	bước	(5),	(6).	Thật	ra	tới	(5)	rồi	thì	tự	động	
chuyển	hướng	tới	(6),	tới	(7)	rồi	cuối	cùng	tới	(8)	thôi.	Đó	là	tự	nhiên. 

Đó	là	mới	giới	thiệu	sơ,	bây	giờ	mới	giải	rộng	ra.	Quý	vị	thấy	phải	học	kỹ	
như	vậy,	chứ	đâu	phải	học	mơ	mơ	mà	thực	hành	được. 

6.	Giải	rộng	năm	cách	thức	tác	ý	đề	mục:	

a.	Một	người	sơ	cơ	chưa	quen	khắn	khít	hơi	thở,	mới	khởi	sự	tu	tập	
thì	trước	hết	hãy	tác	ý	đến	đề	mục	hơi	thở	bằng	cách	đếm.	Cách	đầu	tiên	là	



 

50 

đếm.	Trong	tám	cách	đó,	thật	ra	mình	chỉ	quan	tâm	mấy	cách	đầu	thôi.	Đầu	tiên	
là	đếm,	mới	tu	thì	phải	đếm.	Thật	ra	quý	vị	biết	ngay	bên	Bắc	truyền,	[là]	tu	Ngũ	
đình	Tâm	quán	trong	Năm	pháp	quán	để	dừng	tâm.	Và	điều	này	là	điều	kiện	chính	
để	vào	dòng	Tứ	gia	hạnh	trong	Luận	Câu	Xá,	thì	tu	những	đề	mục	đơn	giản	này.	
Thật	ra	tâm	mình	thô	quá,	bây	giờ	mình	hãy	đếm	hơi	thở,	gọi	là	Sổ	tức	quán. 

		 Khi	đếm,	không	nên	dừng	lại	dưới	5,	cũng	không	đếm	quá	10	(quý	vị	
thấy	không?	Không	dừng	lại	dưới	5,	cũng	không	đếm	quá	10);	Lúc	đầu	nên	đếm	
chậm	(nghĩa	là	thở	rồi	mới	đếm).	(Rất	chi	tiết!	Ví	dụ	như	mình	thở	ra,	mình	
[đếm]	1…	2	...3	cứ	hít	vô,	thở	ra,	đếm	đếm,	không	dừng	dưới	5	mà	cũng	không	
đếm	quá	10.	Đếm	từ	5	tới	10	thôi	chứ	không	đếm	quá.	Ở	đây	cũng	chỉ	cho	chúng	
ta	đếm	rõ	luôn),	cho	đến	khi	hơi	thở	trở	nên	rõ	rệt	(tức	là	khi	nào	hơi	thở	trở	
nên	rõ	rệt),	hành	giả	có	thể	đếm	nhanh	(tức	là	đếm	rồi	mới	thở).	 

	 Quý	vị	thấy	chi	tiết	không?	Nhớ	học	cho	kỹ.	Mới	học	lúc	đầu	thì	nên	chậm	
thôi,	đếm	chậm	là	thở	rồi	mới	đếm.	Nhưng	sau	đó	hơi	thở	rõ	rồi,	mình	quan	sát	
được	rõ	rồi,	thì	mình	nên	đếm	nhanh,	tức	là	đếm	rồi	mới	thở. 

		 Hành	giả	bắt	nhịp	hơi	thở	ra	hoặc	hơi	thở	vào	để	đếm	“một...	một”,	
“hai…	hai”,	“ba...	ba”	cho	đến	khi	“mười...	mười”.	Quý	vị	có	hiểu	cách	đếm	này	
không?	Nhiều	người	không	hiểu	đó.	Ví	dụ	Thiện	Trang	thở	ra	trước	hay	hít	vô	
trước	cũng	được,	Thiện	Trang	hít	vô	thì	một….	thở	ra	cũng	một,	“hai…	hai”,	“ba….	
ba”,	“bốn…	bốn”….	Cứ	như	vậy,	cứ	hít	vô	thở	ra	“bốn...	bốn”,	đếm	cho	đến	“mười…	
mười”.	Chỉ	vậy	thôi,	có	gì	đâu,	mình	thực	hành.	Bắt	đầu	đến	“mười…	mười”	 là	
không	đếm	nữa. 

		 Hành	 giả	 hãy	 đếm	 đi,	 đếm	 lại.	 Nghĩa	 là	 đến	 “một...	 hai...	 ba...	 bốn...	
năm...”;	Rồi	đếm	lại	“một...	hai...	ba...	bốn...	năm...	sáu...”;	

Rồi	 đếm	 lại	 “một...	 hai...	 ba...	 bốn...	 năm...	 sáu...	 bảy...”;	 Rồi	 đếm	 lại	
“một...	hai...	ba...	bốn...	năm...	sáu...	bảy...	tám...”;	Rồi	đếm	lại	“một...	hai…	ba…	
bốn...	năm...	 sáu...	bảy…	 tám...	 chín...”;	Rồi	đếm	 lại	 “một...	hai...	ba…	bốn...	
năm…	sáu…	bảy…	 tám…	chín...mười…”;	Đến	đây	hành	giả	đếm	 lại	 “một…	



 

51 

hai…	ba…	bốn…năm”	v.v...	Đó	gọi	là	“đếm	đi	đếm	lại”	và	“đếm	không	dưới	5,	
không	trên	10”.	

		 Ở	đây	cách	đếm	đơn	giản	thôi,	tức	là	mới	đầu	mình	đếm	“một...	một”,	“hai...	
hai”,	“ba…	ba”,	“bốn...	bốn”,	“năm…	năm”.	Rồi	bắt	đầu	mình	đếm	lại	“một...	một”,	
“hai...	hai”,	 lần	sau	thì	mình	lên	sáu,	 lần	sau	nữa	thì	mình	lên	bảy,	 lần	sau	nữa	
mình	lên	tám,	lần	sau	nữa	mình	lên	chín,	lần	sau	nữa	lên	mười.	Rồi	bắt	đầu	quay	
lại	năm…	sáu…	bảy…	tám…	chín…	mười.	Quý	vị	giỏi	thì	quý	vị	đếm	luôn	mười.	
Chính	vì	vậy	nên	tâm	mình	chú	ý	đến	hơi	thở	cực	kỳ	luôn,	không	có	vọng	tưởng	
nào	khác	hết,	không	có	thời	gian	chen	vào,	vì	quý	vị	[đếm]	liên	tục	mà.	Hít	vô	một,	
thở	ra	một,	“một...	một”,	“hai...	hai”,	“ba…	ba”,	“bốn…	bốn”,	“năm…	năm”,	thì	quý	
vị	còn	thời	gian	đâu	mà	vọng	tưởng	được.	Tu	như	vậy	thì	mới	vào. 

Cho	nên	quý	vị	thấy	cách	này	dễ	hơn	rất	nhiều,	vì	theo	hơi	thở	thôi.	Quý	vị	
thử	đi,	quý	vị	không	có	điều	kiện	mua	đèn,	không	có	bức	tranh,	không	có	nước	
v.v…	thì	quý	vị	tu	đề	mục	hơi	thở	này.	Và	chủng	tánh	nào	tu	được	đề	mục	hơi	thở	
này,	thì	quý	vị	coi	lại	bài	trước,	quý	vị	coi	mình	có	phải	chủng	tánh	đó	không.	Cách	
đó	rõ	ràng	như	vậy.	Quý	vị	thấy	học	rõ	ràng	như	vậy	mà,	pháp	tu	rõ	ràng	lắm,	chứ	
không	phải	mơ	mơ	màng	màng,	không	phải	vô	đó	rồi	không	biết	đường	tu. 

Vì	sao	phải	đếm?	Vì	bao	lâu	đề	mục	thiền	còn	liên	kết	với	số	đếm	thì	
chính	nhờ	trợ	lực	của	sự	đếm	ấy	mà	tâm	trở	nên	chuyên	nhất.	Quý	vị	thấy	
không?	Tâm	trở	nên	chuyên	nhất	là	nhờ	số	đếm.	Nhưng	đây	mới	là	bước	một,	hồi	
sau	là	bỏ	số	đếm	này	đi,	chỉ	theo	dõi	hơi	thở	thôi.	Còn	mình	giỏi	hơn,	mình	vô	
theo	dõi	hơi	thở	luôn	cho	nên	không	thành	công,	đúng	không	quý	vị?	Một	hồi	
mình	mệt,	là	do	mình	không	bắt	đầu	từ	đây. 

+	Cần	phải	đếm	tiếp	tục	như	vậy	trong	bao	lâu?	Cho	đến	khi	nào,	mặc	
dù	không	đếm	mà	niệm	vẫn	được	an	trú	trên	đối	tượng	là	hơi	thở	vô	–	hơi	
thở	ra.	Bởi	vì	đếm	chỉ	là	một	phương	tiện	để	an	trú	niệm	trên	những	hơi	
thở	vô	và	thở	ra	làm	đối	tượng,	cắt	đứt	sự	phân	tán	của	tầm	tư	(phóng	dật).	



 

52 

Thực	ra	đếm	là	phương	tiện	để	bắt	đầu	thôi,	để	tâm	mình	an	trú	trên	hơi	
thở,	đến	khi	được	rồi	[thì]	mình	thở	ra	thở	vô.	Người	nào	tâm	theo	được	hơi	thở	
ra	vô	rồi	thì	không	cần	đếm	nữa,	bỏ	bước	đó,	chuyển	qua	[bước]	khác. 

b.	Sau	khi	tác	ý	hơi	thở	theo	cách	đếm,	đối	tượng	đã	hiện	rõ	rệt,	hành	
giả	từ	bỏ	đếm	hơi	thở	và	lúc	này	nên	tác	ý	hơi	thở	bằng	cách	theo	dõi	(chúng	
ta	thường	tu	tới	đây),	nghĩa	là	đi	theo	hơi	thở	bằng	niệm,	ghi	nhận	sự	có	mặt	
của	hơi	thở	vào	hoặc	hơi	thở	ra.	(Phật	dạy	tới	đây	đúng	không?)	Cần	lưu	ý	
rằng,	khi	tác	ý	hơi	thở	bằng	cách	theo	dõi,	hành	giả	không	nên	với	niệm	
theo	dõi	chặng	đầu,	chặng	giữa,	chặng	cuối	của	hơi	thở	vô	(chóp	mũi,	tim,	
rốn)	hoặc	theo	dõi	chặng	đầu,	chặng	giữa,	chặng	cuối	của	hơi	thở	ra	(rốn,	
tim,	chóp	mũi),	mà	tác	ý	theo	dõi	ở	đây	chỉ	là	ghi	nhận	liên	tục	sự	chạm	xúc	
của	hơi	thở	ở	chóp	mũi,	vậy	thôi. 

Quý	vị	hiểu	không	ạ?	[Pháp]	này	nhiều	người	thực	hành	sai,	vì	sao?	Tức	là	
mình	vô,	mình	thở	một	hồi	thì	không	đếm	nữa.	Bây	giờ	mình	thở,	thì	mình	không	
quan	tâm	là	hơi	thở	đang	ở	[mũi],	ở	bụng,	ở	ngực,	hay	ở	tim.	Mà	mình	chỉ	quan	
tâm	là	hơi	thở	chạm,	hơi	thở	bây	giờ	đang	vô	ngay	chóp	mũi,	rồi	ra	cũng	ra	ngay	
chóp	mũi,	chỉ	thế	thôi.	Nên	gọi	là	tập	trung	ở	chóp	mũi.	Nhiều	người	không	biết	
là	tập	trung	cái	gì.	Thật	ra	là	tập	trung	hơi	thở	đang	ra	vô	đó,	chứ	đừng	để	ý	[ở]	
bụng,	rồi	[ở]	tim,	[ở]	rốn	gì	đó,	không	để	ý	[những	chỗ]	đó.	Quý	vị	thấy	không?	
Dạy	kỹ	như	vậy	đó.	Nhiều	khi	mình	không	có	duyên	học	(đọc)	những	bài	này,	cho	
nên	mình	thực	hành	không	tới,	nên	khó	đạt	hiệu	quả. 

c.	Tiếp	theo,	nói	về	sự	tác	ý	hơi	thở	bằng	cách	biết	xúc	chạm.	Sự	tác	ý	
đề	mục	hơi	thở	bằng	cách	xúc	chạm	không	tách	rời	“đếm”	và	“theo	dõi”.	Giai	
đoạn	đầu,	khi	hơi	thở	vô	ra	xúc	chạm	mũi	thì	đếm;	Giai	đoạn	sau,	khi	hơi	
thở	vô	ra	xúc	chạm	mũi	thì	ghi	nhận	theo	dõi,	bỏ	sự	đếm.	Cả	hai	giai	đoạn	
gọi	là	niệm	xúc	chạm.	[Cách]	này	là	tổng	hợp	hai	[cách]	trên	thôi,	không	có	gì. 

d.	Khi	đã	nhận	biết	hơi	thở	xúc	chạm	như	vậy,	hành	giả	liên	tục	ghi	
nhận	đếm	khi	tâm	gắn	vào	nghĩa	là	dán	chặt	vào	đề	mục	thì	lúc	đó	An	chỉ	
định	sanh	khởi,	chứng	đắc	Tâm	thiền	(tức	là	đắc	Thiền).	Mai	mốt	chúng	ta	học	



 

53 

121	tâm,	trong	[đó]	có	Tâm	thiền	là	cái	này.	Có	nghĩa	là	mình	cứ	dán	chặt	vô	đề	
mục	như	vậy,	thì	An	chỉ	định	sẽ	xuất	hiện,	lúc	đó	mình	sanh	khởi	thì	chứng	đắc	
được	Tâm	thiền	(tức	là	đắc	Thiền).	Đơn	giản	vậy	thôi,	[quý	vị]	làm	được	một	thời	
gian	là	đắc. 

+Bằng	cách	nào	để	đắc	Thiền	với	đề	mục	hơi	thở?	Hơi	thở	vô	ra	là	đối	
tượng;	Tâm	ghi	nhận	đối	 tượng	 là	niệm	 (ở	đây	giải	 thích	cho	chúng	 ta	đối	
tượng	 là	niệm);	Niệm	khắn	khít	 sẽ	sanh	ấn	chứng	(tức	 là	 trì	 tướng	và	 tợ	
tướng);	Vừa	khi	ấn	chứng	xuất	hiện,	những	Triền	cái	nơi	vị	hành	giả	được	
lắng	xuống,	niệm	được	an	trú,	và	tâm	vị	ấy	đạt	đến	Cận	hành	định	(hay	Định	
cận	hành),	tiếp	tục	duy	trì	ấn	chứng,	vị	ấy	chứng	và	trú	các	tầng	thiền	lần	
lượt	(tức	là	sẽ	chứng	được	Sơ	thiền,	Nhị	thiền).	[Cách]	này	chúng	ta	cứ	thực	hành	
đi	rồi	biết. 

+	Đề	mục	niệm	hơi	thở	đưa	hành	giả	chứng	đắc	bốn	thiền	(theo	Kinh	
tạng)	hoặc	năm	thiền	(theo	A	Tỳ	Đàm).	

e.	Sau	khi	nỗ	lực	như	vậy,	hành	giả	đắc	Thiền	định	rồi,	vị	ấy	muốn	đạt	
đến	sự	thanh	tịnh	phiền	não	thì	nên	tu	tập	đề	mục	hơi	thở	theo	phương	
pháp	quan	sát	danh	sắc	tức	là	Thiền	minh	sát.	Tức	là	bây	giờ	đắc	Thiền	xong	
rồi	thì	mới	tu	Thiền	quán,	là	mấy	cách	đằng	sau,	quý	vị	nhớ	không?	Ở	đây	mình	
giới	thiệu	sơ	qua	thôi,	quý	vị	muốn	tu	thì	quý	vị	coi	cho	kỹ.	Thiện	Trang	chưa	tu	
tới	đây,	Thiện	Trang	không	tu	tới	đây	vì	thấy	khó.	Thực	ra	mình	chỉ	tu	ở	[mấy	
cách]	trên	thôi. 

+	Quán	hơi	thở	định	rõ	danh	sắc	như	thế	nào?	Khi	xuất	Thiền,	hành	giả	
thấy	rằng	những	hơi	thở	vô	ra	xuất	phát	từ	thân	và	tâm;	Hành	giả	định	rõ	
hơi	thở	vô	ra	là	Sắc,	Sắc	này	do	tâm	tạo	nên	gọi	là	Sắc	tâm,	rồi	định	rõ	tâm	
tạo	Sắc	tâm	ấy	chính	là	Danh.	Thực	ra	ở	đây	là	quan	sát	Danh	và	Sắc.	Sắc	là	thân	
thể.	Ở	đây,	rõ	hơi	thở	ra	vô	là	Sắc.	Sắc	này	do	tâm	tạo	nên,	gọi	là	Sắc	tâm.	Đó	gọi	
là	Danh	và	Sắc;	Danh	là	tinh	thần. 



 

54 

+	Sau	khi	định	rõ	hơi	thở	là	Danh	-	Sắc,	hành	giả	tìm	kiếm	điều	kiện	
phát	sinh	Danh	-	Sắc;	Do	tìm	kiếm	thấy	được,	vị	ấy	vượt	khỏi	những	hoài	
nghi	về	đường	lối	Danh	-	Sắc;	Sau	khi	đoạn	nghi,	vị	ấy	thấy	rõ	ba	tướng	của	
danh	sắc	là	Vô	thường	–	Khổ	–	Vô	ngã	v.v...	(cuối	cùng	cũng	đưa	về	Khổ,	Không,	
Vô	thường,	Vô	ngã	thôi),	hành	giả	tiếp	tục	đạt	đến	các	tuệ	minh	sát	cuối	cùng	
là	Tuệ	chuyển	tộc	(gotrabhūñāṇa). 

Quý	vị	để	chữ	này	(gotrabhūñāṇa)	mai	mốt	quý	vị	tra	từ	điển	Pali	sẽ	giải	
thích	cho.	Vì	Thiện	Trang	không	tu	theo	[cách]	này,	Thiện	Trang	tu	đề	mục	hơi	
thở	thì	chỉ	tu	cách	dưới	thôi,	không	tu	những	cách	trên.	Thiện	Trang	dùng	cách	
khác	để	tu	Thiền	quán.	Cho	nên	Thiện	Trang	không	tu	Thiền	quán	bằng	cách	này.	
Mình	tu	Tứ	niệm	xứ	theo	kiểu	Tứ	niệm	xứ	thôi,	chứ	không	tu	kiểu	này,	hoặc	là	
mình	dùng	cách	khác,	có	nhiều	cách,	nhiều	đề	mục.	Vì	thấy	cách	này	hơi	không	
hợp	với	mình,	[và]	cũng	chưa	thử	hết	cỡ.	Nhưng	nếu	có	thời	gian	thì	chắc	cũng	
liều,	bởi	vì	thực	ra	theo	[cách]	này	thì	phải	đắc	tới	bốn	thiền,	mà	[mình]	chưa	đắc	
tới	Tứ	thiền	mà. 

f.	Cách	thứ	sáu	về	tác	ý	đề	mục	hơi	thở,	là	đạt	đến	tâm	chuyển	hướng	
(điều	này	là	vào	Đạo,	Tâm	đạo	là	sắp	chứng	quả	đó).	Ở	đây,	khi	hành	giả	minh	
sát	đề	mục	hơi	thở	(e)	thì	các	Kiết	sử	được	đoạn	trừ,	Tâm	đạo	khởi	lên	(tự	
động	chứng	thôi	chứ	đâu	có	lo.	Đúng	phương	pháp	rồi,	Kiết	sử	được	đoạn	trừ,	
Tâm	đạo	khởi	lên);	Vì	khi	tâm	đạo	khởi,	hành	giả	chuyển	hướng	khỏi	phàm	
phu	tánh	nên	gọi	giai	đoạn	tác	ý	này	là	chuyển	hướng	(tức	là	sắp	đắc	đạo	rồi). 

g.	Sau	khi	đạt	được	Thánh	đạo,	thì	Tâm	quả	Siêu	thế	khởi	lên.	Đây	gọi	
là	thanh	tịnh	vì	những	Phiền	não	đã	được	Thánh	đạo	tuyệt	trừ	sẽ	không	còn	
làm	ô	nhiễm	tâm	hành	giả	khi	chứng	Thiền	quả	nữa.	Lúc	này	tự	nhiên	Tâm	
siêu	thế	khởi	lên.	Tâm	quả	Siêu	thế	nằm	trong	121	tâm.	Mai	mốt	chúng	ta	sẽ	học	
Tâm	quả	Siêu	thế,	tức	là	ra	khỏi	thế	gian,	thành	công	rồi,	đắc	đạo	rồi. 

h.	Sau	khi	tuần	tự	chứng	Thánh	đạo,	Thánh	quả,	cuối	cùng	thì	hành	giả	
đạt	đến	loại	tri	kiến	thẩm	sát,	tức	là	trí	phản	khán	(paccavekkhaṇañāṇa)	
nhìn	lại	đạo	–	quả	–	Niết-bàn	đã	chứng,	nhìn	lại	phiền	não	đã	diệt	trừ.	Điều	



 

55 

này	khỏi	cần,	tới	lúc	đó	đắc	đạo	rồi	thì	tự	nhiên	có	điều	này,	cần	gì	phải	lo	nữa.	
Bây	giờ	vấn	đề	là	làm	sao	mình	[tu]	mấy	mục	trên	đây.	Quý	vị	cứ	thử	đi,	bao	đâu	
có	được,	đôi	khi	mình	liều,	mình	thử.	 

Ở	đây	Thiện	Trang	xin	nói	luôn,	là	tại	vì	không	có	Pháp	môn	nào	tốt	cho	tất	
cả	mọi	người,	mà	tùy	căn	tánh	mỗi	người	tu	nhiều	đời.	Cho	nên	không	thể	tu	giống	
nhau,	Thiện	Trang	có	thể	không	giống	quý	vị.	Có	thể	Thiện	Trang	tu	được	đề	mục	
này,	nhưng	quý	vị	có	thể	tu	được	đề	mục	khác.	Nên	nhớ	như	vậy!	Cho	nên	trong	
Kinh	Kim	Cang	nói	là:	“Pháp	pháp	bình	đẳng,	vô	hữu	có	hạ”,	tức	là	pháp	pháp	
thì	bình	đẳng,	không	có	pháp	nào	cao,	không	có	pháp	nào	thấp.	Quý	vị	nên	thử	
dò,	xem	thử	tu	cách	nào.	 

Nhiệm	vụ	của	Thiện	Trang	là	chia	sẻ	hết	tất	cả	các	đề	mục	tu	Thiền	[chỉ],	và	
những	[pháp]	tu	Quán	cho	quý	vị,	còn	quý	vị	phải	tự	thực	hành.	Có	những	[cách]	
quý	vị	sẽ	thực	hành	cao	hơn	Thiện	Trang,	bởi	vì	Thiện	Trang	không	giỏi	[môn]	
đó.	 [Ví	dụ]	như	các	đề	mục	màu,	Thiện	Trang	cũng	 thấy	có	những	màu	Thiện	
Trang	không	thích.	[Và]	đề	mục	tu	Quán	bất	tịnh	thì	Thiện	Trang	không	thích	lắm,	
chẳng	hạn.	Những	đề	mục	đó	Thiện	Trang	vẫn	giới	thiệu	cho	quý	vị,	nhưng	quý	
vị	tu	thôi,	chứ	còn	Thiện	Trang	có	lẽ	không	tu	[đề	mục]	đó.	Quý	vị	thông	cảm!	Bởi	
vì	mình	không	phải	như	đức	Phật,	mình	không	thể	làm	được	hết	tất	cả,	cho	nên	
mình	phải	lựa	tu	[pháp]	nào	phù	hợp	với	mình.	Và	pháp	nào	phù	hợp	với	mình	
thì	pháp	đó	tốt.	Chứ	còn	quý	vị	ép	mọi	người	đi	về	một	phương	pháp,	thì	chắc	
chắn	 không	 thành	 công.	 Tại	 vì	 quý	 vị	 không	 giống	 Thiện	 Trang,	 Thiện	 Trang	
không	giống	quý	vị,	mỗi	người	mỗi	khác.	Đó	là	điều	sai	trong	cái	gọi	là	Nhất	môn	
thâm	nhập. 

Tại	sao	đức	Phật	dạy	nhiều	Pháp	môn?	Tại	vì	nhiều	người	với	căn	tánh	khác	
nhau,	người	ta	tu	pháp	đó	thì	mới	thành	tựu.	Rồi	quý	vị	muốn	vãng	sanh	Tịnh	Độ,	
thì	quý	vị	chỉ	cần	đem	công	đức	đó,	đem	khả	năng	đó,	đem	công	phu	đó,	quý	vị	
hồi	hướng	qua	là	xong.	Điều	đó	tốt	hơn	là	mình	cố	tu	môn	không	sở	trường	của	
mình,	cứ	tu	hoài	thì	cũng	không	thành	công. 



 

56 

Tại	vì	mình	phải	có	sở	trường	chứ,	quý	vị	không	có	khả	năng	làm	Bác	sĩ	mà	
bắt	quý	vị	làm	Bác	sĩ	thì	sao	được.	Cầm	con	dao	mà	sợ	máu	quá	thì	làm	sao	mổ	
được,	mổ	chết	người	thì	sao.	Không	được!	Không	thể	nào	làm	ngành	Bác	sĩ	được.	
Rồi	quý	vị	không	có	khả	năng	ghi	nhớ	được,	thì	làm	sao	bắt	quý	vị	học	làm	Pháp	
sư	được,	không	thể	làm	giáo	viên	giảng	dạy	được.	Không	được!	Đó	là	mỗi	người	
có	một	năng	lực	khác	nhau.	Vì	vậy,	đức	Phật	đưa	ra	rất	nhiều	cách,	và	mình	tu	thì	
mình	phải	lựa.	Thiện	Trang	thấy	tinh	thần	trong	kinh	Phật	là	như	vậy.	Chứ	còn	
người	nào	đề	xướng	giống	nhau	hết,	mới	đầu	thì	mình	tưởng	giống	được,	nhưng	
sau	này	[thấy]	không	được.	Phải	theo	Phật,	nghe	Phật. 

Như	vậy	đó	 là	phương	pháp	[niệm	hơi	thở],	bữa	nay	rõ	rồi	đúng	không?	
Chúng	ta	còn	chút	thời	gian	thì	giới	thiệu	lại	phương	pháp	niệm	hơi	thở	theo	Kinh	
Tăng	Nhất	A	Hàm	đã	học.	Đây	là	Thiền	quán	đã	học	ở	bài	21,	thậm	chí	có	thể	nói	
là	Thiền	chỉ	cũng	được,	mình	coi	thử	có	giống	không?	Ở	đây	chỉ	nói	đơn	giản	lắm: 

Pháp	Tu	Niệm	Hơi	Thở	Theo	Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm	

Tôi	nghe	như	vầy:	Một	thời	đức	Phật	trú	tại	vườn	ông	Cấp	Cô	Độc,	rừng	
cây	Thái	tử	Kỳ	Đà	ở	nước	Xá	Vệ.	Bấy	giờ,	đức	Thế	Tôn	bảo	các	Tỳ-kheo:	

“Hãy	tu	hành	một	pháp.	Hãy	quảng	bá	một	pháp.	Đã	tu	hành	một	pháp	
rồi,	liền	có	danh	dự,	thành	tựu	quả	báo	lớn,	các	điều	thiện	đủ	cả,	được	vị	
cam	lồ,	đến	chỗ	Vô	vi,	liền	được	Thần	thông,	trừ	các	loạn	tưởng,	được	quả	
Sa-môn,	tự	đến	Niết-Bàn.	Những	gì	là	một	pháp?	Là	Niệm	an	ban”	(là	niệm	
hơi	thở). 

Đức	Phật	bảo	các	Tỳ-kheo:	“Thế	nào	là	tu	hành	Niệm	an	ban,	liền	có	
danh	dự,	thành	tựu	quả	báo	lớn,	các	điều	thiện	đủ	cả,	được	vị	cam	lồ,	đến	
chỗ	Vô	vi,	liền	được	Thần	thông,	trừ	các	loạn	tưởng	được	quả	Sa-môn,	tự	
đến	Niết-Bàn?” 

Bấy	giờ,	các	Tỳ-kheo	bạch	Thế	Tôn	rằng:	“Gốc	rễ	của	Pháp	do	đức	Thế	
Tôn	nói.	Nguyện	xin	đức	Thế	Tôn	vì	các	Tỳ-kheo	mà	nói	diệu	nghĩa	này.	Các	
Tỳ-kheo	sau	khi	nghe	từ	Như	Lai	rồi	sẽ	thọ	trì”.	



 

57 

Bấy	giờ,	Thế	Tôn	bảo	các	Tỳ-kheo:	“Hãy	lắng	nghe,	lắng	nghe,	và	suy	
nghĩ	kỹ.	Ta	sẽ	phân	biệt	rộng	rãi	cho	các	ông”.	

Các	Tỳ-kheo	bạch	rằng:	“Kính	vâng!	Bạch	đức	Thế	Tôn”.	

Sau	khi	các	Tỳ-kheo	thọ	giáo	rồi,	đức	Thế	Tôn	bảo	rằng:	

“Tỳ-kheo	chánh	thân,	chánh	ý,	ngồi	kiết	già,	buộc	niệm	ở	trước,	không	
có	tư	tưởng	nào	khác,	chuyên	tinh	niệm	An	ban.	Nói	An	ban,	tức	là	khi	hơi	
thở	dài,	hãy	quán	biết	hơi	thở	ta	hiện	đang	dài;	Nếu	hơi	thở	lại	ngắn,	hãy	
quán	biết	hơi	thở	ta	hiện	đang	ngắn;	Nếu	hơi	thở	rất	lạnh,	hãy	quán	biết	
hơi	thở	ta	hiện	đang	lạnh;	Nếu	hơi	thở	lại	nóng,	hãy	quán	biết	hơi	thở	ta	
hiện	đang	nóng.	Quán	khắp	thân	thể	từ	đầu	đến	chân,	tất	cả	đều	nên	quán	
biết.	Nếu	hơi	thở	lại	có	dài	ngắn,	cũng	hãy	quán	hơi	thở	có	dài	ngắn.	Dụng	
tâm	đặt	nơi	toàn	thân,	biết	hơi	thở	dài	ngắn,	tất	cả	đều	biết	rõ,	cho	đến	khi	
hơi	thở	ra	vào	được	phân	biệt	rõ	ràng.	Nếu	tâm	đặt	nơi	thân,	biết	hơi	thở	
dài	ngắn,	cũng	lại	biết	rõ,	đếm	hơi	thở	dài	ngắn	cũng	phân	biệt	rõ	ràng".	

Đây	chính	là	bốn	[cách]	đầu,	cho	nên	tu	cách	này	vừa	Chỉ	vừa	Quán.	Cho	nên	
tu	[cách]	này	phải	nói	là	Thiền	chỉ,	Thiền	quán	luôn	mới	đúng.	Chúng	ta	thấy	cách	
tu	đức	Phật	nói	rất	rõ	ràng. 

(Kinh	số	8,	phẩm	Quảng	diễn	thứ	ba,	Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm). 

[Cách	niệm	theo	hơi	thở	này]	chúng	ta	học	rồi.	Quý	vị	nên	học	cách	trên	thì	
đầy	đủ	hơn.	Tu	theo	[cách]	dưới	thì	cũng	được,	[cách]	dưới	đức	Phật	nói	tắt,	thiếu	
bước	đếm.	Phật	cũng	nói	đếm	nhưng	không	nói	kỹ,	vì	đức	Phật	đã	dạy	nhiều	rồi. 

Như	vậy	hôm	nay	cũng	đã	hết	thời	gian	rồi,	hôm	nay	không	còn	thời	gian	
chia	sẻ	những	phần	khác,	hẹn	quý	vị	vào	thời	gian	khác	sẽ	chia	sẻ	tiếp.	Chúng	ta	
học	thôi,	học	theo	kinh,	học	theo	luận.	Có	những	điều	trong	luận	có,	và	chi	tiết	
hơn	kinh.	Cho	nên	đó	là	lý	do	tại	sao	cũng	phải	thỉnh	thoảng	học	luận.	Nếu	mình	
học	kinh	không	thôi,	thì	nhiều	khi	không	rõ,	bởi	vì	thời	xưa	đức	Phật	chỉ	chi	tiết	



 

58 

cho	từng	người,	nhưng	các	vị	Tôn	giả	thấy	điều	này	hiển	nhiên,	không	cần	ghi	lại,	
nhưng	đời	sau	cần	phải	chỉ	kỹ	hơn. 

A	Mi	Đà	Phật!	Mời	quý	vị	chúng	ta	cùng	hồi	hướng.	

“Chúng	sanh	vô	biên	thệ	nguyện	độ	

Phiền	não	vô	tận	thệ	nguyện	đoạn	

Pháp	môn	vô	lượng	thệ	nguyện	học	

Phật	đạo	vô	thượng	thệ	nguyện	thành”.	

“Nguyện	đem	công	đức	này	

Hướng	về	khắp	tất	cả	

Đệ	tử	cùng	chúng	sanh	

Đều	trọn	thành	Phật	đạo”. 

Nam	mô	Bổn	Sư	Thích	Ca	Mâu	Ni	Phật! 

Nam	mô	A	Mi	Đà	Phật! 

	

	

		

												

		
 


