
 

1 

Giảng	Ký	Câu	Xá	Luận	Và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận	

-	Bài	39 
Giảng	giải:	Thầy	Thích	Thiện	Trang	

Giảng	ngày:	23/04/2025	
Phát	trực	tiếp	trên	Kênh	YouTube	Thích	Thiện	Trang	
https://www.youtube.com/watch?v=DeHEpVyceFg	
mạng	xã	hội	Facebook,	Fanpage	Thích	Thiện	Trang:	
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang 

	

Nam	Mô	Bổn	Sư	Thích	Ca	Mâu	Ni	Phật!	

				 Nam	Mô	A	Mi	Đà	Phật!	

		 Kính	chào	toàn	thể	quý	vị	đồng	tu!	Hôm	nay	[là]	thứ	Tư,	chúng	ta	học	về	A	
Tỳ	Đạt	Ma	Luận	Câu	Xá.	Mặc	dù	tựa	đề	chúng	ta	[đặt]	là	A	Tỳ	Đạt	Ma	Luận	Câu	Xá,	
tuy	nhiên	thời	gian	vừa	qua	chúng	ta	hoàn	toàn	không	học	trong	Luận	Câu	Xá,	mà	
chúng	ta	học	trong	phần	Kinh	tạng	(Tạng	kinh	Nikaya	của	Nam	truyền	và	Tạng	
kinh	A	Hàm	của	Bắc	truyền).	Chủ	yếu	là	như	thế.	Lâu	lâu	chúng	ta	có	đưa	[vào]	
một	số	kiến	thức	từ	các	bộ	luận	khác,	ví	dụ	như	Luận	Thanh	Tịnh	Đạo	bên	Nam	
truyền.	Bộ	luận	này	chúng	ta	đã	giới	thiệu	rồi,	ví	dụ	như	các	đề	mục	tu	Thiền	chỉ.	
Từ	các	bộ	luận	[như]	Đại	Tỳ	Bà	Sa	Luận	của	Bắc	truyền,	và	một	số	kiến	thức	khác	
từ	các	kinh	điển	Đại	thừa	khác.	Quý	vị	để	ý	là	như	vậy.	Ngay	từ	đầu	Thiện	Trang	
có	chia	sẻ	là	có	nhiều	phần	như	vậy,	trong	đó	có	Vi	Diệu	Pháp. 

Tại	sao	đưa	nhiều	hệ	thống	vào	mà	lại	để	[tựa	đề]	là	A	Tỳ	Đạt	Ma	Câu	Xá	
Luận?	Vì	nếu	chúng	ta	học	một	bộ	thôi	thì	Thiện	Trang	thấy	không	đủ.	Thay	vì	
chúng	ta	học	một	bộ,	chúng	ta	trộn	bao	nhiêu	bộ	vào	[để]	chúng	ta	học	một	lần.	
Mà	cũng	không	biết	để	tựa	đề	gì,	mình	chọn	bộ	chính	là	A	Tỳ	Đạt	Ma	Câu	Xá	Luận.	
Hiện	tại,	thực	ra	chúng	ta	mới	học	được	một	đoạn	thôi,	rồi	chúng	ta	cũng	dừng.	
Bây	giờ	đang	học	của	những	phần	khác,	trong	đó	Thiện	Trang	sẽ	ưu	tiên	phần	A	

https://www.facebook.com/suthaythichthientrang


 

2 

Tỳ	Đàm	của	Nam	truyền	(Vi	Diệu	Pháp	hay	Thắng	Pháp	của	Nam	truyền),	bởi	vì	
có	những	tinh	hoa	cần	thiết	để	tu	tập.	Rồi	Thiện	Trang	ưu	tiên	phần	Kinh	tạng	của	
Kinh	A	Hàm,	Kinh	tạng	của	Kinh	Pali,	 tức	 là	năm	bộ	Nikaya	và	bốn	bộ	A	Hàm,	
những	phần	này	để	chúng	ta	tu	tập. 

	Chúng	ta	học	một	thời	gian	nữa	rồi	sau	đó	Thiện	Trang	sẽ	trở	lại	Luận	Câu	
Xá.	Chúng	ta	đi	thì	chúng	ta	sẽ	đối	chiếu,	Luận	Câu	Xá	không	phải	của	Phật	thuyết,	
Luận	Câu	Xá	là	của	ngài	Thế	Thân.	Ngài	Thế	Thân	sau	này	mới	xuất	hiện,	nhưng	
chúng	ta	coi,	so	sánh	thì	có	một	hệ	thống	cho	chúng	ta.	Nó	cũng	tương	đương	một	
phần	như	bên	Vi	Diệu	Pháp	của	Nam	truyền.	Không	giống	hoàn	toàn,	nhưng	chúng	
ta	cũng	chỉ	lấy	đó	làm	đề	mục	để	tham	khảo,	chứ	không	phải	lấy		[làm]	cứu	cánh.	
Cứu	cánh	của	chúng	ta	là	kinh,	kinh	Phật	mới	là	cứu	cánh,	là	căn	cứ	chính.	Còn	các	
bộ	đó	chúng	ta	học,	nếu	chúng	ta	thấy	không	tương	ưng	với	kinh	Phật,	thì	chúng	
ta	sẽ	nói	là	chỗ	này	không	tương	ưng. 

Nói	như	vậy	tại	vì	có	đồng	tu	thắc	mắc:	“Muốn	thầy	hệ	thống	lại	kinh	điển”.	
Kinh	điển	Bắc	truyền	thì	có	Kinh	A	Hàm	(có	bốn	bộ),	rồi	có	rất	nhiều	kinh	điển	
Đại	thừa	khác	nữa.	Thiện	Trang	đọc	qua	gần	hết	kinh	điển	Đại	thừa	rồi,	thì	[thấy]	
rất	hay,	nhưng	thực	sự	pháp	hành	khó,	xa	vời	với	chúng	ta.	Cho	nên	chúng	ta	hãy	
học	những	kinh	phía	dưới	để	có	pháp	hành	trước,	rồi	sau	đó	mình	chen	vô	những	
pháp	của	kinh	cao	thì	sẽ	phù	hợp	hơn. 

		 Thiện	Trang	xin	phép	vào	bài	hôm	nay.	Phật	pháp	vẫn	là	đến	để	mà	thấy,	chứ	
không	phải	mình	nghe	mà	mình	tin	được.	Cho	nên	Thiện	Trang	mới	nói	là	quý	vị	
cứ	nghe,	rồi	suy	xét,	rồi	thực	hành	theo,	nếu	thấy	lợi	ích	thì	chúng	ta	thực	hành.	
Hôm	nay	vẫn	nhẹ	nhàng	thôi,	vào	một	câu	chuyện	để	nghe	cho	vui.	Câu	chuyện	
này	tuy	là	vui,	nhưng	cũng	có	nhiều	bài	học	quan	trọng. 

Câu	Chuyện	Đức	Phật	Độ	Ngài	Nan	Đà	
	(Câu	chuyện	trích	trong	Kinh	A	Hàm) 

Tôi	nghe	như	vầy:	Một	thời	đức	Phật	trú	tại	vườn	Cấp	Cô	Độc,	rừng	cây	
Kỳ	Đà,	nước	Xá	Vệ.	

Bấy	giờ,	Tôn	giả	Nan	Đà	không	kham	hành	Phạm	hạnh,	muốn	cởi	pháp	



 

3 

y	sống	đời	bạch	y.	Lúc	ấy,	các	Tỳ-kheo	đến	chỗ	Thế	Tôn,	đảnh	lễ	sát	chân,	
ngồi	qua	một	bên.	Các	Tỳ-kheo	bạch	Thế	Tôn:	“Tỳ-kheo	Nan	Đà	không	kham	
hành	Phạm	hạnh,	muốn	cởi	pháp	y,	sống	đời	tại	gia”. 

Thế	Tôn	bảo	một	Tỳ-kheo:	“Ngươi	hãy	đến	chỗ	Nan	Đà,	nói	là	Như	Lai	
cho	gọi”.	

Thưa:	“Kính	vâng,	Thế	Tôn”.	

Câu	chuyện	này	trong	Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm.	Câu	chuyện	này	thực	ra	không	
chỉ	xuất	hiện	trong	Kinh	A	Hàm,	quý	vị	có	thể	coi	trong	Kinh	Đại	Bảo	Tích,	Pháp	
hội	thứ	14,	15	gì	đó.	Có	hai	lần	Pháp	hội	đó	nhắc	lại	câu	chuyện	này,	và	một	số	
kinh	khác	nữa	ở	Kinh	A	Hàm	thì	cũng	có.	Tuy	nhiên	Thiện	Trang	chọn	câu	chuyện	
này	vì	có	pháp	hành	rõ	hơn,	còn	ở	trong	câu	chuyện	kia	thì	có	pháp	hành	khác	
một	chút.	Cho	nên	mỗi	lần	chọn,	tuy	câu	chuyện	như	thế,	nhưng	mọi	người	phải	
nghe	cho	kỹ,	nội	dung	không	giống	nhau	trong	pháp	hành. 

Ở	đây	sở	dĩ	ngài	Nan	Đà	có	ý	tưởng	[đi]	về,	hoàn	tục	(trong	câu	chuyện	khác	
thì	rõ	hơn),	là	do	ngài	đang	chuẩn	bị	đám	cưới,	vừa	đám	cưới	thì	đức	Phật	đi	về,	
đức	Phật	đưa	cho	ngài	cái	bình	bát.	Lúc	đó	ngài	lật	đật	đi	lấy	cơm	vào	bát,	đức	
Phật	đi	ra	ngoài,	thì	ngài	mới	chạy	theo.	Ngài	nhờ	người	khác	[thì]	người	khác	
không	cầm,	tại	vì	đức	Phật	dặn	trước	rồi,	[nên]	ngài	chạy	theo	đến	Tinh	xá	luôn.	
Đức	Phật	mới	thuyết	bài	pháp,	nên	[ngài]	ở	lại	xuất	gia	luôn.	[Vì]	đang	đám	cưới	
với	cô	Tôn	Đà	Lợi	nên	[ngài]	rất	nhớ,	bây	giờ	muốn	quay	trở	về.	 

Câu	chuyện	này	sẽ	dài	hơn	ở	trong	Kinh	Đại	Bảo	Tích.	Nhưng	ở	đây	chỉ	cần	
tóm	tắt	thôi,	[để]	chúng	ta	lấy	pháp	hành.	Còn	câu	chuyện	đầy	đủ	thì	quý	vị	có	thể	
coi	[trong]	Pháp	hội	thứ	14,	Pháp	hội	thứ	15	gì	đó	[của]	Kinh	Đại	Bảo	Tích. 

Tỳ-kheo	kia	vâng	lời	Thế	Tôn	dạy,	rời	chỗ	ngồi	đứng	dậy	lễ	sát	chân	
Thế	Tôn,	rồi	lui	đi.	Đến	chỗ	Tỳ-kheo	Nan	Đà	kia,	nói:	“Thế	Tôn	cho	gọi	Nan	
Đà”.	

Đáp:	“Vâng”.	

Lúc	ấy	Tỳ-kheo	Nan	Đà	theo	Tỳ-kheo	này	đến	chỗ	Thế	Tôn,	đảnh	lễ	sát	



 

4 

chân,	ngồi	qua	một	bên.	

Thế	Tôn	bảo	Nan	Đà:	 “Thế	nào	Nan	Đà?	Ngươi	không	 thích	 tu	Phạm	
hạnh,	muốn	cởi	pháp	y,	sống	đời	bạch	y	ư?” 

Ngài	Nan	Đà	thưa:	“Thật	vậy,	Thế	Tôn!”	

Thế	Tôn	bảo:	“Vì	sao,	Nan	Đà?”	

Ngài	Nan	Đà	thưa:	“Dục	tâm	con	hừng	hực,	không	thể	tự	kiềm	được!”	
Điều	này	tất	nhiên	khó,	vì	người	ta	đang	lễ	tân	hôn,	cưới	vợ	xong	thì	bị	dẫn	đi	xuất	
gia,	tất	nhiên	là	luôn	luôn	nhớ	cô	vợ	kia,	cho	nên	dục	tâm	hừng	hực,	không	thể	
kìm	chế	được,	muốn	quay	về	thôi. 

Đức	Thế	Tôn	bảo:	“Thế	nào	Nan	Đà?	Ông	không	phải	là	thiện	gia	nam	tử	
xuất	gia	học	đạo	ư?”	

Ngài	Nan	Đà	thưa:	“Thật	vậy,	Thế	Tôn!	Con	là	thiện	gia	nam	tử,	do	lòng	
tin	kiên	cố	xuất	gia	học	đạo”.	

Đức	Thế	Tôn	bảo:	“Điều	đó	không	thích	hợp	với	ông,	là	thiện	gia	nam	tử	
đã	bỏ	nhà	xuất	gia	học	đạo,	tu	hạnh	thanh	tịnh,	sao	lại	bỏ	Chánh	pháp	mà	
muốn	sống	đời	ô	uế?	Nan	Đà	nên	biết,	có	hai	pháp	không	biết	chán	đủ.	Nếu	có	
người	nào	sống	theo	hai	pháp	này	thì	không	bao	giờ	biết	chán	đủ.	Hai	pháp	
gì?	Dâm	dục	và	uống	rượu,	đó	gọi	là	hai	pháp	không	biết	chán	đủ.	Nếu	người	
nào	sống	theo	hai	pháp	này,	thì	không	bao	giờ	biết	chán	đủ.	Do	bởi	hành	quả	
này	mà	không	thể	đạt	đến	chỗ	Vô	vi.	Cho	nên,	này	Nan	Đà,	hãy	ghi	nhớ	bỏ	hai	
pháp	này,	sau	nhất	định	sẽ	thành	tựu	quả	báo	Vô	lậu.	Nan	Đà,	nay	ngươi	khéo	
tu	Phạm	hạnh;	con	đường	dẫn	đến	quả	đạo,	không	thể	đều	không	do	đây”. 

Ở	đây	đức	Phật	khai	thị	cho	ngài	Nan	Đà,	có	hai	pháp	mà	chúng	sanh	nếu	
sống	theo	đó	thì	không	biết	chán	đủ,	đó	là	dâm	dục	và	uống	rượu.	Cho	nên	nếu	
muốn	thoát	khỏi	sanh	tử	thì	phải	tránh	hai	pháp	này.	Cũng	hơi	khó	đó!	Tức	là	hai	
pháp	này	không	biết	chán	đủ,	cho	nên	nếu	ngài	Nan	Đà	[mắc	vào]	thì	sẽ	khó	khăn.	
Cho	nên	ai	ở	đời,	đừng	để	người	ta	nghiện	rượu,	nghiện	rượu	rồi	thì	không	chán,	
không	bỏ,	không	đủ	được	đâu.	Pháp	đó	mà	[thêm]	dâm	dục	nữa	thì	còn	khó	nữa.	 



 

5 

Đây	là	đức	Phật	khai	thị	thôi,	khai	thị	liệu	có	tác	dụng	hay	không?	Khai	thị	
như	vậy	nhưng	mình	nghe	cũng	trơ	trơ	đúng	không	quý	vị?	Đức	Phật	khai	thị	cho	
ngài	Nan	Đà	có	tác	dụng	không?	Chúng	ta	tiếp	tục	xem. 

Bấy	giờ,	đức	Thế	Tôn	liền	nói	kệ	này:	

Nhà	lợp	không	kín,	

Trời	mưa	ắt	dột.	

Người	không	thực	hành,	

Dâm,	nộ,	si	dột.	

Nhà	khéo	lợp	kín,	

Trời	mưa	không	dột.	

Người	hay	thực	hành,	

Không	dâm,	nộ,	si.	

		 Đức	Phật	đã	khai	thị	xong,	nói	một	bài	kệ	rồi.	Bài	kệ	nói:	Giống	như	nhà	lợp	
mà	không	kín,	thì	mưa	ắt	sẽ	bị	dột;	Còn	người	không	thực	hành	được	Phạm	hạnh,	
thì	dâm,	nộ,	si	sẽ	dột	(nhiễm	vào).	Sau	khi	khai	thị	bài	kệ	này	thì	liệu	ngài	Nan	Đà	
đã	thức	tỉnh	chưa,	chứng	A-la-hán	chưa?	Chúng	ta	coi	thử	xem. 

Đức	Thế	Tôn	lại	tự	nghĩ:	“Thiện	gia	nam	tử	này	dục	ý	quá	nhiều.	Nay	Ta	
có	thể	dùng	lửa	trị	lửa”.	

Tóm	lại	khai	thị	xong	cũng	không	có	tác	dụng,	cho	nên	đức	Phật	nói	phải	
dùng	lửa	trị	lửa.	Cho	nên	chúng	ta,	ai	mà	bị	hiện	tượng	Phiền	não	quá	thì	cũng	
bình	thường.	Thời	xưa	đức	Phật	khuyên	như	vậy	mà	còn	không	nghe	nữa,	huống	
chi	mình,	bây	giờ	thầy	Thiện	Trang	khuyên	mà	không	nghe	là	bình	thường,	không	
nghe	là	đương	nhiên.	Chúng	ta	xem	đức	Phật	dùng	cách	nào? 

Rồi	Thế	Tôn	liền	dùng	thần	lực,	tay	nắm	ngài	Nan	Đà;	trong	khoảnh	
khắc	giống	như	lực	sĩ	co	duỗi	cánh	tay,	đem	ngài	Nan	Đà	lên	Hương	Sơn	(núi	



 

6 

Hương).	Bấy	giờ	trên	núi	có	một	hang	đá,	lại	có	một	con	khỉ	cái	mù	lòa	đang	
ở	nơi	đó.	Thế	Tôn,	tay	phải	nắm	ngài	Nan	Đà,	bảo	rằng:	“Nan-đà,	ngươi	có	
thấy	con	khỉ	cái	mù	lòa	này	không?”	

Thưa:	“Có	thấy,	Thế	Tôn!”	

Thế	Tôn	bảo:	“Đằng	nào	xinh	đẹp?	Cô	gái	họ	Thích	Tôn	Đà	Lợi	xinh	đẹp	
hơn	hay	con	khỉ	cái	mù	lòa	này	xinh	đẹp?”	

Ngài	Nan	Đà	thưa:	“Giống	như	có	người	đả	thương	lỗ	mũi	con	chó	dữ,	
lại	bôi	 thêm	độc	vào,	con	chó	kia	càng	thêm	dữ	hơn.	Ở	đây	cũng	như	vậy,	
Thích	nữ	Tôn	Đà	Lợi,	nếu	đem	con	khỉ	cái	mù	lòa	để	cùng	so	sánh,	thì	không	
thể	làm	thí	dụ	được.	Giống	như	đống	lửa	lớn	thiêu	đốt	sơn	dã,	còn	dùng	củi	
khô	bỏ	thêm	vào	thì	lửa	càng	trở	nên	hừng	hực.	Ở	đây	cũng	vậy,	con	nhớ	cô	
gái	họ	Thích	kia,	không	rời	khỏi	tâm	được”.	

Quý	vị	thấy	một	ví	dụ	rất	hay	đúng	không?	Đức	Phật	cũng	chỉ	trong	hang	đá	
đó	có	một	con	khỉ	cái	mù,	mà	đem	so	sánh	với	vợ	mới	cưới	của	Nan	Đà	là	Thích	
nữ	Tôn	Đà	Lợi	(cô	gái	dòng	họ	Thích,	tên	là	Tôn	Đà	Lợi),	thì	lúc	đó	ngài	càng	nhớ	
hơn	thôi.	Giống	như	lửa	đang	cháy	mà	bỏ	củi	thêm	vào,	đốt	thì	cháy	bừng	thêm	
thôi.	Giờ	con	đang	nhớ	cô	đó	rồi,	mà	đức	Thế	Tôn	đem	ví	dụ	vậy	thì	càng	nhớ	hơn,	
cho	nên	không	chịu	nổi.	Ngài	cũng	nói	thật	là	đang	nhớ	vợ	quá. 

Bấy	giờ	Thế	Tôn	trong	khoảnh	khắc	như	co	duỗi	cánh	tay	biến	khỏi	núi	
này,	hiện	đến	trời	Tam	Thập	Tam	(trời	Ba	Mươi	Ba	là	trời	Đao	Lợi).	Khi	ấy	chư	
Thiên	trên	Tam	Thập	Tam	thiên	đều	tụ	họp	tại	giảng	đường	Thiện	Pháp.	
Cách	giảng	đường	Thiện	Pháp	không	xa,	lại	có	cung	điện,	năm	trăm	ngọc	nữ	
đang	vui	đùa	với	nhau,	toàn	là	người	nữ	không	có	người	nam.	Ngài	Nan	Đà	
từ	xa	trông	thấy	năm	trăm	thiên	nữ,	đang	ca	hát	kỹ	nhạc	vui	đùa	với	nhau;	
bèn	hỏi	Thế	Tôn:	“Đây	là	những	đâu,	mà	có	năm	trăm	thiên	nữ	ca	hát	kỹ	nhạc	
vui	đùa	với	nhau?” 

Đức	Phật	cho	thấy	cảnh	xấu	rồi,	bây	giờ	lên	trời	Đao	Lợi	để	xem.	Trời	Đao	
Lợi	có	giảng	đường	Thiện	Pháp,	giảng	đường	đó	 là	để	vua	trời	Đao	Lợi	thuyết	
pháp	cho	chư	Thiên.	Thỉnh	thoảng	Phật	có	lên	trên	đó,	thì	Phật	cũng	thuyết	pháp	



 

7 

tại	giảng	đường	Thiện	Pháp.	Cách	đó	không	xa	có	một	cung	điện,	[có]	500	ngọc	
nữ	(cô	gái	rất	đẹp,	chư	Thiên	đó)	đang	ca	hát	vui	đùa	với	nhau.	Ngài	Nan	Đà	[có]	
tính	thích	gái,	thấy	đẹp	quá	nên	hỏi	liền	mấy	cô	này	làm	gì,	ở	đâu	mà	đẹp	dữ	vậy,	
kiểu	vậy	đó.	Ngài	hỏi	đức	Phật	ngay,	quên	mất	cô	vợ	mình	luôn	rồi,	vì	thấy	người	
đẹp	hơn	mà.	Thiên	nữ	đẹp	hơn	chứ! 

Thế	Tôn	bảo:	“Nan	Đà,	ông	tự	đến	đó	mà	hỏi!”	(Đức	Phật	cũng	hay,	cho	tự	
hỏi	luôn).	

Tôn	giả	Nan	Đà	liền	đi	đến	chỗ	năm	trăm	thiên	nữ;	thấy	cung	điện	nhà	
cửa	kia,	trải	hàng	trăm	thứ	tọa	cụ	tốt;	toàn	là	người	nữ	không	có	người	nam.	
Tôn	giả	Nan	Đà	hỏi	thiên	nữ	kia:	“Các	cô,	có	đúng	là	thiên	nữ	đang	cùng	nhau	
vui	đùa	khoái	lạc	phải	không?”	

Thiên	nữ	đáp:	 “Chúng	 tôi	 có	năm	trăm	người,	 tất	 cả	đều	 thanh	 tịnh,	
không	có	phu	chủ.	Chúng	tôi	nghe	Thế	Tôn	có	Đệ	tử	tên	là	Nan	Đà,	là	con	di	
mẫu	của	Phật.	Ngài	đang	ở	chỗ	Như	Lai	tu	Phạm	hạnh	thanh	tịnh,	sau	khi	
mạng	chung	sẽ	sinh	về	cõi	này	làm	phu	chủ	chúng	tôi,	cùng	vui	đùa	với	nhau”.	

Quý	vị	thấy	đã	rồi,	đúng	bài	luôn	đúng	không	ạ?	Tại	vì	ổng	đang	thích,	mà	
ổng	hỏi	ra	thì	cô	đó	nói	sự	thật	luôn,	các	cô	là	cung	nữ	mà	chưa	có	chủ	(chưa	có	
chồng).	Tại	vì	100	năm	ở	dưới	cõi	nhân	gian	chúng	ta	chỉ	là	một	ngày	một	đêm	
trên	trời	Đao	Lợi	thôi,	cho	nên	các	cô	biết	trước	rồi.	Các	cô	nghe	nói	sau	này	có	
một	vị	là	Tôn	giả	Nan	Đà,	là	Đệ	tử	của	đức	Phật	Thích	Ca,	tu	hành	Phạm	hạnh	(tu	
xuất	gia),	sau	khi	mạng	chung	sẽ	sanh	lên	đó	làm	phu	chủ	(làm	chồng)	của	500	
người	này.	Nghe	như	vậy	thì	chắc	[ngài	Nan	Đà]	đã	luôn	đúng	không?	Đang	khoái	
mà! 

Lúc	ấy	Tôn	giả	Nan	Đà	lòng	rất	vui	mừng	không	thể	tự	chế	(Thiện	Trang	
đoán	không	sai	đúng	không?),	liền	tự	nghĩ:	“Hiện	tại	ta	là	Đệ	tử	Thế	Tôn,	lại	là	
con	 di	mẫu.	 Những	 thiên	 nữ	 này	 đều	 sẽ	 làm	 vợ	 ta”.	 (Khoái	 quá	 trời	 đúng	
không?)	

Bấy	giờ,	ngài	Nan	Đà	thoái	lui,	đi	đến	chỗ	Thế	Tôn.	Thế	Tôn	hỏi:	“Thế	
nào	Nan	Đà,	các	ngọc	nữ	kia	nói	gì?”	



 

8 

Nan	Đà	thưa:	“Các	ngọc	nữ	kia	đều	nói,	chúng	tôi	đều	không	có	phu	chủ.	
Nghe	có	Đệ	tử	Thế	Tôn	khéo	tu	Phạm	hạnh,	sau	khi	mạng	chung	sẽ	sinh	về	nơi	
này”. 

Thế	Tôn	bảo:	“Nan	Đà,	ý	ông	thế	nào?	Nan	Đà,	ý	ông	thế	nào?”	

Đức	Phật	rất	là	tâm	lý	đúng	không	quý	vị?	Đức	Phật	vẫn	chiều	thuận	thôi,	
thích	thì	hỏi	thử	xem	thế	nào?	

Ngài	Nan	Đà	thưa:	“Khi	ấy,	con	tự	nghĩ:	‘Ta	là	Đệ	tử	Thế	Tôn,	là	con	di	
mẫu	của	Phật.	Những	thiên	nữ	này	tất	cả	đều	sẽ	làm	vợ	ta’”. 

Thế	Tôn	bảo:	“Khoái	thay,	Nan	Đà!	Khéo	tu	phạm	hạnh,	Ta	sẽ	xác	chứng	
cho	ông,	khiến	cho	năm	trăm	người	nữ	này	đều	sẽ	thành	những	người	hầu	
hạ	ông”.	

Quý	vị	thấy	đã	không?	Thế	Tôn	bảo	xác	chứng	luôn.	Đây	là	[một]	trong	các	
cách	để	đoạn	Phiền	não,	gọi	là	thọ	dụng	đúng	pháp,	trong	Kinh	Nhất	Thiết	Lậu	
Hoặc.	Đây	là	đức	Phật	hứa	cho	ổng	luôn,	đã	xác	chứng	rồi,	500	người	nữ	này	sẽ	
thành	người	hầu	hạ	ông.	Nghe	vậy	đã	rồi!	Coi	thử	coi	kết	quả	thế	nào? 

Thế	Tôn	lại	bảo:	“Thế	nào	Nan	Đà?	Thích	nữ	Tôn	Đà	Lợi	xinh	đẹp,	hay	là	
năm	trăm	thiên	nữ	xinh	đẹp?”	Hỏi	lại	xem	có	nhớ	vợ	không	đó? 

Ngài	Nan	Đà	thưa:	“Giống	như	con	khỉ	cái	mù	lòa	trên	đỉnh	núi	ở	trước	
Tôn	Đà	Lợi,	không	tươi	sáng	cũng	không	nhan	sắc.	Ở	đây	cũng	như	vậy,	Tôn	
Đà	Lợi	ở	trước	những	thiên	nữ	kia	cũng	lại	như	vậy,	không	có	tươi	sáng”.	

Có	nghĩa	là	chê	vợ	mình	chẳng	khác	nào	con	khỉ	cái	mù	lòa	khi	so	với	thiên	
nữ.	Quý	vị	thấy	không?	Thế	gian	vô	thường!	Thấy	người	ta	đẹp	thì	thích	vậy	thôi,	
bây	 giờ	 thấy	người	 [khác]	 đẹp	hơn	nữa	 là	 quên	mất	 rồi.	 Cho	nên	 thế	 gian	 vô	
thường,	dục	là	vô	thường. 

Thế	Tôn	bảo:	“Ông	khéo	tu	Phạm	hạnh,	Ta	sẽ	tác	chứng	cho	ông	được	
năm	trăm	thiên	nữ	này”.	Tức	là	đức	Phật	tác	chứng	luôn. 

Bấy	giờ	Thế	Tôn	lại	nghĩ:	“Nay	Ta	sẽ	dùng	lửa	để	diệt	lửa	Nan	Đà”.	Đức	



 

9 

Phật	hứa	cho	rồi	nên	ổng	nghe	vậy	hấp	dẫn	nữa.	Đức	Phật	tác	chứng	rồi	mà,	chắc	
chắn	là	được.	Cho	nên	kiểu	này	khó	thoát,	để	coi	tiếp	theo	đức	Phật	dùng	chiêu	gì. 

Trong	khoảnh	khắc	giống	như	lực	sĩ	co	duỗi	cánh	tay,	Thế	Tôn	tay	phải	
nắm	cánh	tay	ngài	Nan	Đà,	dẫn	đến	trong	Địa	ngục.	Lúc	này	chúng	sanh	Địa	
ngục	đang	chịu	ngần	ấy	khổ	não.	Khi	ấy	trong	Địa	ngục	kia	có	một	cái	vạc	
lớn,	trống	không	có	người.	Thấy	vậy,	ngài	Nan	Đà	sinh	lòng	sợ	hãi,	lông	áo	
đều	dựng	đứng,	đến	trước	Thế	Tôn	thưa:	“Ở	đây	mọi	chúng	sanh	đều	chịu	
khổ	đau,	chỉ	có	độc	nhất	cái	vạc	này	trống,	không	có	người!”	

Có	nghĩa	là	[đức	Phật	đưa	ngài	Nan	Đà]	lên	thiên	đàng	cho	vui,	đã	rồi	xuống	
Địa	ngục	liền.	Thấy	cảnh	Địa	ngục	sợ	hãi	quá,	tự	nhiên	có	vạc	dầu	trống,	không	có	
người,	thấy	lạ	quá. 

Thế	Tôn	bảo:	“Đây	gọi	là	Địa	ngục	A	Tỳ”.	Quý	vị	biết	Địa	ngục	này	không?	
Địa	ngục	lớn	nhất	đó. 

Bấy	giờ,	Nan	Đà	lại	càng	sợ	hãi	hơn,	lông	áo	đều	dựng	đứng	lên,	bạch	
Thế	Tôn:	“Đây	là	Địa	ngục	A	Tỳ,	mà	sao	có	một	chỗ	trống	không	có	tội	nhân?” 

Thế	Tôn	bảo:	“Nan	Đà,	ông	tự	đến	đó	hỏi”.	

Tôn	giả	Nan	Đà	liền	đi	đến	đó	và	hỏi:	“Thế	nào	ngục	tốt,	đây	là	ngục	gì	
mà	trống,	không	có	người?”	

Ngục	tốt	đáp:	“Tỳ-kheo	nên	biết,	Đệ	tử	của	Phật	Thích	Ca	Văn	tên	là	Nan	
Đà,	ở	chỗ	Như	Lai	tu	Phạm	hạnh	thanh	tịnh,	sau	khi	thân	hoại	mạng	chung	
sinh	về	chỗ	lành	trên	trời.	Ở	đó,	ông	ta	sống	lâu	nghìn	tuổi,	tự	vui	đùa	khoái	
lạc,	mạng	chung	ở	đó,	lại	sinh	vào	trong	Địa	ngục	A	Tỳ	này.	Cái	vạc	trống	này	
chính	là	nhà	của	ông	ta”. 

Quý	vị	nghe	thấy	tới	đây	thì	bắt	đầu	sợ	rồi	đó.	Tức	 là	được	đức	Phật	xác	
chứng	luôn:	là	tu	đi,	lên	trời	Đao	Lợi	được	500	thiên	nữ,	được	cung	điện	to	đẹp	
đó,	được	người	ta	hầu	hạ.	Ở	đây	là	ngục	tốt	canh	ở	dưới	Địa	ngục,	nói	là	[ngài	Nan	
Đà]	sống	trên	trời	Đao	Lợi	đủ	ngàn	tuổi	luôn.	Tức	là	trời	Đao	Lợi,	sống	lâu	nhất	là	
1000	tuổi.	Sau	đó	thì	sao?	Mạng	chung	không	biết	sao	lại	rớt	vô	Địa	ngục	A	Tỳ,	vô	



 

10 

cái	vạc	đó. 

Bây	giờ	nếu	như	biết	trước	được	nhân	quả	như	vậy,	thì	quý	vị	thế	nào?	Nếu	
chúng	ta	biết	tương	lai	cũng	sẽ	rơi	vào	Địa	ngục	như	vậy,	thì	chắc	chúng	ta	cũng	
sẽ	tinh	tấn	tu	hành	thôi.	Cho	nên	đức	Phật	rất	tuyệt	vời!	Đức	Phật	chỉ	ra	cách,	thích	
thỏa	mãn	thì	cho	thấy	kết	quả	được	thỏa	mãn	trước	mắt,	tu	như	vậy	[thì]	được	
như	vậy.	Rồi	cuối	cùng	hết	phước,	không	biết	tại	sao	rớt	vô	Địa	ngục	A	Tỳ,	ở	đây	
không	có	nói	nguyên	nhân. 

Tôn	giả	Nan	Đà	nghe	xong	những	lời	này,	sinh	lòng	sợ	hãi,	lông	áo	đều	
dựng	đứng,	liền	tự	nghĩ:	“Cái	vạc	trống	này	chính	là	dành	cho	ta	chăng?”	Rồi	
trở	lại	chỗ	Thế	Tôn,	đảnh	lễ	sát	chân	bạch	Thế	Tôn:	“Xin	nhận	sự	sám	hối	tội	
của	chính	con,	vì	không	lo	tu	phạm	hạnh,	lại	còn	xúc	nhiễu	Như	Lai!”	

Tức	là	tội	xúc	nhiễu	Như	Lai.	Ông	nhận	ra	là	tội	làm	phiền	đức	Phật,	[để]	đức	
Phật	dùng	bao	nhiêu	phương	tiện	để	kéo	vào.	Chắc	là	do	tội	đó.	Không	biết	còn	tội	
gì	nữa	mà	sao	lại	đọa	vào	đây,	trong	kinh	không	có	nói. 

Bấy	giờ	Tôn	giả	Nan	Đà,	liền	nói	kệ	này:	

Đời	người	không	đủ	quý,	

Tuổi	trời	rồi	cũng	tàn.	

Địa	ngục	chua,	thống	khổ.	

Chỉ	có	vui	Niết-Bàn. 

Bây	giờ	[ngài	Nan	Đà]	nhận	ra	rồi	đó.	Đời	người	không	đủ	quý,	có	phú	quý	
lắm	cũng	không	sướng	đâu.	Tuổi	trời	rồi	cũng	tàn,	quý	vị	nhớ	bài	kệ	này	nha.	Địa	
ngục	chua,	thống	khổ,	chỉ	có	vui	Niết-Bàn	(chỉ	có	Niết-Bàn	vui).	Quý	vị	thấy	là	ở	
đời	không	có	sống	đủ	đâu,	không	có	hạnh	phúc.	Mà	tuổi	trời	sống	lâu	rồi	cũng	tàn;	
Địa	ngục	là	chua,	thống	khổ;	chỉ	có	Niết-Bàn	là	vui	thôi.	Quý	vị	nhớ	như	vậy!	Cho	
nên	ở	trong	một	câu	chuyện,	một	bài	kinh	ngắn	thôi	mà	đủ	bao	nhiêu	pháp. 

Ở	trên	thì	chỉ	cho	quý	vị	có	hai	pháp	mà	chúng	sanh	không	bao	giờ	chán	đủ,	
đó	là	uống	rượu	và	dâm	dục.	Rồi	sau	đó	có	bài	dẫn	dụ	rất	hay,	đức	Phật	rất	hay,	



 

11 

không	bao	giờ	nói	thẳng	liền	là	ông	đọa	Địa	ngục	đâu,	mà	cho	ổng	thoải	mái.	Thích	
lên	 [hưởng	phước]	đúng	không?	 [Cho]	 lên.	Vui!	Nhưng	cuối	 cùng	mới	vô	 [Địa	
ngục].	Cho	nên	Thần	thông	của	đức	Phật,	từ	bi	trí	tuệ	của	đức	Phật	thì	mới	dẫn	
dắt	được.	Còn	chúng	ta	vô	[là]	phán	người	ta	đọa	Địa	ngục	không	thôi,	cho	nên	
người	ta	sợ.	Còn	đây	[đức	Phật]	cho	thấy	được	quả	vui	và	quả	khổ,	để	tự	so	sánh,	
tự	lựa	chọn	đúng	không? 

Cho	nên	tại	sao	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya,	hay	những	kinh	của	đức	Phật	luôn	
luôn	có	những	câu	chuyện	cực	kỳ	hay.	Và	nếu	như	chúng	ta	chỉ	nghe	câu	chuyện	
này	qua	lời	kể	thì	thường	bị	tóm	tắt,	thiếu	nhiều	chi	tiết,	không	hay.	Trong	khi	đó	
mình	học	nguyên	bài	kinh	thì	mình	cảm	thấy	rất	hay	đúng	không	ạ?	Ngay	bài	kệ	
này	cũng	nhắc	Vô	thường,	Khổ,	Không,	Vô	ngã.	Đời	rồi	cuối	cùng	cũng	Vô	thường,	
Khổ,	Không,	Vô	ngã	thôi.	Cho	nên	chỉ	còn	một	con	đường	duy	nhất,	đó	là	ra	khỏi	
sanh	tử,	đó	là	hãy	chứng	Niết-Bàn.	Bây	giờ	làm	sao	chứng	đây?	Ngài	hiểu	rồi,	giác	
ngộ	rồi,	qua	nạn	nữ	sắc	rồi	đó. 

Bấy	 giờ,	 Thế	 Tôn	 bảo	 Tôn	 giả	 Nan	 Đà:	 “Lành	 thay!	 Lành	 thay!	 Như	
những	gì	ông	đã	nói.	Niết-Bàn	rất	là	khoái	lạc.	Nan	Đà,	cho	phép	ông	sám	hối.	
Ông	kẻ	ngu	si	đã	tự	biết	là	mình	có	lỗi	đối	với	Như	Lai.	Nay	Ta	nhận	sự	hối	lỗi	
của	ông,	sau	này	chớ	tái	phạm”.	Xúc	nhiễu	Như	Lai,	 làm	đức	Phật	phiền	quá,	
dùng	đủ	các	cách	[để	độ]	đó. 

Bấy	giờ,	Thế	Tôn	trong	khoảnh	khắc	như	co	duỗi	cánh	tay,	tay	nắm	ngài	
Nan	Đà	biến	khỏi	Địa	ngục,	trở	về	đến	vườn	Cấp	Cô	Độc,	rừng	cây	Kỳ	Đà,	
thành	Xá	Vệ.	Bấy	giờ,	đức	Thế	Tôn	bảo	ngài	Nan	Đà:	“Này	Nan	Đà,	nay	ông	
hãy	tu	hành	hai	pháp.	Hai	pháp	gì?	Chỉ	và	Quán.	Lại	phải	tu	thêm	hai	pháp.	
Hai	pháp	gì?	Sinh	tử	không	đáng	vui,	biết	Niết-Bàn	là	an	lạc.	Đó	là	hai	pháp.	
Lại	tu	thêm	hai	pháp.	Hai	pháp	gì?	Trí	và	biện”. 

Như	vậy	ở	đây	chính	là	pháp	tu	cho	nên	Thiện	Trang	để	chữ	đỏ	lên.	Hai	pháp	
tu	hành	đầu	tiên,	đó	là	Chỉ	và	Quán	đúng	không?	Thiền	chỉ	và	Thiền	quán.	Cho	nên	
ngay	trong	kinh,	lúc	nào	đức	Phật	cũng	nhấn	mạnh	tu	Thiền	chỉ	và	tu	Thiền	quán.	
Đời	nay	có	nhiều	người	không	chuyên	tu	điều	này,	bỏ	hết	cả	hai,	thì	thôi,	không	



 

12 

có	cách	nào.	Còn	nếu	[chỉ]	tu	một	bên	thì	cũng	khó.	Đức	Phật	hay	khuyên	là	tu	cả	
hai,	Chỉ	và	Quán.	Rồi	sau	đó	tu:	Sinh	tử	không	đáng	vui	và	Niết-Bàn	là	an	lạc.	Thật	
ra	là	Khổ,	Tập,	Diệt,	Đạo.	Quý	vị	nhớ	‘sinh	tử	không	đáng	vui’	là	Khổ	đế,	‘Niết-Bàn	
là	an	lạc’	là	Diệt	đế.	Còn	hai	pháp	Trí	và	biện,	tất	nhiên	phải	có	trí	tuệ	và	biện	tài. 

Bấy	giờ,	Thế	Tôn	thuyết	giảng	cho	Nan	Đà	bằng	nhiều	pháp	khác	nhau.	
Tôn	giả	Nan	Đà	sau	khi	thọ	lãnh	những	lời	dạy	của	Thế	Tôn	rồi,	từ	chỗ	ngồi	
đứng	dậy,	đảnh	lễ	sát	chân	Thế	Tôn,	rồi	thoái	lui	ra	về;	đi	đến	rừng	An	Đà.	
Ở	đó,	Tôn	giả	ngồi	kiết	già	dưới	một	gốc	cây,	chánh	thân,	chánh	ý,	buộc	niệm	
trước	mặt,	tư	duy	những	lời	dạy	này	của	Như	Lai.	Bấy	giờ	Tôn	giả	Nan	Đà	ở	
nơi	vắng	vẻ,	 lúc	nào	cũng	tư	duy	về	những	lời	dạy	của	Như	Lai	không	bỏ	
quên	giây	phút	nào,	vì	mục	đích	gì	mà	thiện	gia	nam	tử	này,	do	lòng	tin	kiên	
cố,	xuất	gia	học	đạo,	tu	Phạm	hạnh	vô	thượng,	cho	đến	biết	như	thật	rằng,	
sinh	tử	đã	dứt,	Phạm	hạnh	đã	lập,	những	việc	cần	làm	đã	làm	xong,	không	
còn	tái	sinh	đời	sau	nữa.	Lúc	bấy	giờ	Tôn	giả	Nan	Đà	thành	A-la-hán.	Sau	khi	
thành	A-la-hán,	Tôn	giả	rời	chỗ	ngồi	đứng	dậy,	sửa	lại	y	phục,	đi	đến	chỗ	Thế	
Tôn,	đảnh	lễ	sát	chân,	ngồi	qua	một	bên.	Tôn	giả	Nan	Đà	bạch	Thế	Tôn:	

Như	vậy	là	ngài	đã	biết	sự	khổ	trong	luân	hồi	rồi,	cho	nên	là	về,	ra	nơi	rừng	
vắng,	kiếm	chỗ	vắng	vẻ,	yên	tĩnh	để	tu,	tư	duy	những	điều	mà	đức	Phật	dạy.	Quý	
vị	nhớ	là	tư	duy.	Cho	nên	pháp	ở	đây	rõ	ràng	là:	‘Lúc	nào	cũng	tư	duy	về	những	
lời	dạy	của	Như	Lai,	không	bỏ	quên	giây	phút	nào’.	Chỗ	này	cực	kỳ	quan	trọng,	
chứ	không,	nhiều	khi	mình	kêu	tu	hành	không	tư	duy	là	không	đúng.	Nhiều	người	
nói	không	cần	tư	duy.	Không	phải!	Học	Phật	pháp	[thì]	phải	tư	duy.	Tư	duy	suy	
nghĩ	là	tư	duy	pháp,	là	chúng	ta	thực	hành	pháp	tùy	pháp,	như	vậy	thì	mới	được.	
Và	cuối	cùng	ngài	cũng	đắc	được	A-la-hán	rồi. 

Cho	nên	Phiền	não	nhiều	không	sợ,	quan	trọng	là	mình	biết	quay	đầu,	và	ai	
chỉ	cho	mình	quay	đầu?	Quay	đầu	được	để	tu.	Và	ở	đây	nhớ	là	không	bỏ	quên	giây	
phút	nào,	tức	là	tinh	tấn	lắm	đó	cho	nên	mới	được	như	vậy,	còn	mình	tu	không	
được.	Trong	bài	kinh	này	có	rất	nhiều	chuyện	hay.	Chưa	hết	đâu,	sau	này	quý	vị	
nghe	ra	còn	một	chi	tiết	này	nữa.	Bây	giờ	ngài	bạch	với	đức	Thế	Tôn	thế	nào	đây. 



 

13 

“Trước	đây,	Thế	Tôn	đã	hứa	chứng	nhận	năm	trăm	thiên	nữ	cho	Đệ	tử.	
Nay	con	xả	hết”. 

Quý	vị	thấy	điều	này	lạ	không	ạ?	Thật	ra	chứng	A-la-hán	rồi	thì	không	có	
chuyện	dâm	dục	nữa,	thì	không	cần	500	thiên	nữ	nữa.	Nhưng	tại	sao	lại	đến	để	xả	
lời	hứa	của	đức	Thế	Tôn?	Bởi	vì	một	vị	A-la-hán	không	có	vọng	ngữ,	cho	nên	dù	
trước	kia	có	ý	muốn	như	vậy,	đức	Phật	hứa	rồi	thì	phải	xả.	Cho	nên	bậc	Thánh	
nhân	khác	với	phàm	phu.	Phàm	phu	nói	dối,	nào	là	phương	tiện	đủ	thứ.	Còn	bậc	
A-la-hán	trở	lên,	các	ngài	không	bao	giờ	nói	dối.	Nên	nhớ	vậy!	Đó	là	sự	phân	biệt. 

Ngày	nay,	những	người	hoằng	pháp	lợi	sanh	mà	nói	dối,	nói	phương	tiện,	thì	
quý	vị	biết	đó	là	phàm	phu	hết.	A-la-hán	trở	đi	không	bao	giờ	nói	dối	đâu,	không	
bao	giờ	 làm	những	 chuyện	như	vậy.	Thậm	chí	một	người	 Sơ	quả	Tu-đà-hoàn,	
người	ta	cũng	giữ	năm	giới	rất	tốt.	Cho	nên	thời	nay	mình	đừng	để	bị	lừa,	người	
nào	mà	nói	phương	tiện	này	kia,	mà	họ	nói	là	Thánh	nhân,	thì	đó	là	giả.	Ở	đây	là	
A-la-hán	thôi,	mà	không	làm	chuyện	đó.	Một	lời	hứa	của	Phật	thôi,	không	có	gì,	
mà	cũng	xin	xả.	Phật	hứa	chứng	nhận	500	thiên	nữ	cho	Đệ	tử	rồi,	bây	giờ	con	xin	
xả. 

Thế	Tôn	bảo:	“Nay	ngươi	đã	dứt	sinh	tử,	phạm	hạnh	đã	lập.	Ta	cũng	liền	
bỏ	điều	đó	luôn”. 

Tức	là	đức	Phật	cũng	đã	biết	điều	đó,	Ngài	cũng	bỏ	rồi,	không	cần	hứa	nữa,	
chứ	không	thì	mệt.	Quý	vị	thấy	bậc	A-la-hán	khác	lắm,	chứ	không	phải	bây	giờ	
mình	chê	A-la-hán,	mình	kêu	mình	hơn	A-la-hán	tùm	lum.	Không	có	chuyện	đó!	
Không	có	đâu!	Những	người	nào	là	A-la-hán	thì	giữ	giới	như	vậy	đó.	Trên	A-la-
hán,	Bồ-tát	cũng	vậy,	rất	là	tuyệt	vời. 

Bấy	giờ,	Thế	Tôn	liền	nói	kệ:	

Nay	Ta	thấy	Nan	Đà, 

Tu	hành	pháp	Sa-môn;	

Các	ác	đều	đã	diệt,	



 

14 

Không	mất	hạnh	Đầu	đà. 

Bấy	giờ,	Thế	Tôn	bảo	các	Tỳ-kheo:	“Người	đắc	A-la-hán,	hiện	nay	chính	
là	Tỳ-kheo	Nan	Đà,	không	còn	dâm,	nộ,	si	cũng	là	Tỳ-kheo	Nan	Đà”.	

Các	Tỳ-kheo	sau	khi	nghe	những	gì	đức	Phật	dạy,	hoan	hỷ	phụng	hành.	

(Kinh	Số	7	–	Phẩm	Tàm	Quý	Thứ	18	–	Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm). 

Quý	vị	 có	 thể	 tải	 [Kinh	này]	ở	 trên	bài	giảng	này,	ở	 trên	YouTube.	Thiện	
Trang	có	để	link	trên	bình	luận,	để	quý	vị	tải	Kinh	A	Hàm.	Nếu	cần	thiết	thì	quý	vị	
vô	Google	Drive	để	tải	về.	Mặc	dù	file	đó	còn	nhiều	lỗi	chính	tả,	nhưng	quý	vị	có	
thể	coi.	Và	có	một	vài	chỗ	không	giống	với	Thiện	Trang.	Bởi	vì	Thiện	Trang	dùng	
bản	này,	khi	giảng	thì	Thiện	Trang	rà	lại	với	chữ	Hán	để	chỉnh	lại	văn,	và	chỉnh	lại	
những	chỗ	nào	[còn]	sai	sót	một	chút.	Vì	bản	đó	là	bản	thảo,	chứ	không	phải	bản	
chính	thức,	tạm	thời	như	vậy. 

Câu	chuyện	này	rất	hay	đúng	không	quý	vị?	Chúng	ta	mỗi	bữa	vô	một	câu	
chuyện	vui	vui	như	vậy	để	nghe	cho	vui,	và	có	đạo	lý.	Như	vậy	nhớ	là	tu	phải	tu	
Thiền	chỉ,	Thiền	quán,	v.v…	Và	tu	như	thế	nào	thì	chúng	ta	sẽ	học	ở	phần	tiếp	theo.	
Lúc	đầu	thì	không	cần	giảng	những	câu	chuyện	này,	nhưng	về	sau	thì	quý	vị	đồng	
tu	căng	thẳng	quá,	nên	đem	câu	chuyện	ra,	và	thông	qua	câu	chuyện	có	những	vấn	
đề	về	pháp.	Ví	dụ	quý	vị	thấy	qua	câu	chuyện	này,	chúng	ta	đúc	kết	được	ra	mấy	
vấn	đề: 

Thứ	nhất	là	độ	sanh	phải	có	phương	tiện	đúng	không?	Phải	khéo	léo,	thường	
là	hãy	tùy	thuận	chúng	sanh.	Rồi	sau	đó	cho	họ	thấy	được	quả	báo	vui,	thiện	ác,	
và	trong	đó	luân	hồi	khổ	như	thế	nào.	Mặc	dù	lên	cõi	Trời	rồi,	[nhưng]	sau	đó	[bị]	
đọa	lạc,	có	thể	rớt	vào	Địa	ngục,	nhờ	đó	họ	giác	ngộ.	Tại	vì	chúng	ta	không	thấy	
Địa	ngục,	nhưng	ngài	Nan	Đà	thấy	rõ	Địa	ngục	A	Tỳ	khổ	như	vậy,	ngài	sợ	quá,	ngài	
giác	ngộ	liền.	Dù	lửa	dâm	dục	trước	đó	rất	mạnh,	nhưng	cũng	hết.	Và	từ	đó	ngài	
tu	cũng	chỉ	hai	pháp,	đó	là	Chỉ	và	Quán,	và	luôn	luôn	tư	duy	những	điều	Phật	dạy.	
Ngài	tu	một	thời	gian	có	thể	đắc	được	A-la-hán.	 

Và	[quý	vị]	nhớ,	với	một	bậc	A-la-hán,	dù	là	lời	hứa	trước	kia	[của]	Như	Lai,	



 

15 

hứa	vậy	thôi,	 thật	ra	không	có	gì	đâu,	ngài	bỏ	cũng	được	mà,	ngài	không	nhận	
cũng	được,	nhưng	ngài	cũng	xả	luôn.	Từ	[việc]	học	trong	kinh	điển,	quý	vị	thấy	
rất	tuyệt	vời.	Đó	là	tu	hành	như	vậy.	 

Đó	là	phần	thứ	nhất.	Phần	thứ	hai,	hôm	nay	chúng	ta	sẽ	học	về	các	địa	vị	
Hiền	Thánh	tiếp	theo.	Thiện	Trang	làm	bảng	tổng	kết	tạm	thời	rồi.	Ở	bài	trước,	
hình	như	bài	28	cũng	nhắc	qua,	bây	giờ	cũng	chỉ	chiếu	lại	để	quý	vị	nhớ.	Ở	trong	
phần	này	có	các	địa	vị. 

Tổng	Kết	Về	Các	Địa	Vị	Hiền	Thánh	Đã	Học	(Tạm	Thời)	

TT	 Địa	vị	 Nhân	đoạn	 Hiệu	quả	 		

1	 Noãn	 		 Chắc	chắn	chứng	
Niết-Bàn	

Tứ	gia	hạnh	

2	 Đảnh	 		 Không	đoạn	thiện	
căn	

3	 Nhẫn	 		 Không	đọa	đường	
ác,	không	rơi	vào	
loài	noãn	sinh,	
thấp	sinh,	huỳnh	
môn,	trời	Vô	
tưởng,	Bắc	Câu	Lô	
Châu…	

4	 Thế	Đệ	Nhất	 		 Nhập	Chánh	tánh	
Ly	sanh	



 

16 

5	 Tùy	tín	hành	 Xem	bài	24	 Không	đọa	đường	
ác,	nửa	chừng	
không	chết	thì	
chứng	Tu-đà-
hoàn	trong	đời	
hiện	tại.	

Tu-đà-hoàn	&	Hướng	
Tu-đà-hoàn	

6	 Tùy	pháp	
hành	

Không	đọa	đường	
ác,	nửa	chừng	
không	chết	thì	
chứng	Tu-đà-
hoàn	trong	đời	
hiện	tại.	

7	 Hướng	Tu-
đà-hoàn	

		 		

8	 Đắc	Tu-đà-
hoàn	

Thân	kiến,	Giới	
cấm	thủ,	nghi	
hoặc	Niềm	tin	
bất	hoại	với	
Phật,	Pháp,	
Tăng	và	thành	
tựu	Thánh	
giới.	

		

9	 Thân	chứng	 		



 

17 

10	 Gia	gia	 		 phải	thọ	sanh	từ	
nhân	gian	lên	
thiên	thượng	hay	
từ	thiên	thượng	
xuống	nhân	gian,	
trước	khi	chứng	
đắc	Niết-bàn.	

11	 Nhất	chủng	 		 chỉ	tái	sanh	một	
lần	trước	khi	đắc	
Niết-bàn.	

12	 Tín	giải	
thoát	

		 		

13	 Kiến	đáo	 		 		

14	 Hướng	Tư-
đà-hàm	

		 		 		

15	 Đắc	Tư-đà-
hàm	

Thân	kiến,	Giới	
cấm	thủ,	Nghi	
và	giảm:	Tham,	
Sân,	Vô	minh	

		 Nhị	quả	

16	 Hướng	A-
na-hàm	

		 		 Tam	quả	hướng	



 

18 

17	 Đắc	A-na-
hàm	

Thân	kiến,	Giới	
cấm	thủ,	Nghi,	
Tham,	Sân	

		 Tam	quả	

A-na-hàm	

18	 Trung	Bát-
niết-bàn	

		 nhập	Niết-bàn	
ngay	sau	khi	vừa	
thác	sanh	lên	Tịnh	
cư	thiên.	

19	 Sanh	Bát-
niết-bàn	

		 thác	sanh	Tịnh	cư	
thiên	một	thời	
gian	mới	nhập	
Niết-bàn.	

20	 Hành	Bát-
niết-bàn	

		 thác	sanh	thượng	
giới,	tinh	tấn	tu	
tập	mới	nhập	
Niết-bàn.	

21	 Vô	hành	
Bát-niết-bàn	

		 không	cần	tinh	
tấn	tu	tập	nữa	
cũng	nhập	Niết-
bàn.	



 

19 

22	 Thượng	lưu	
Sắc	cứu	
Cánh	

		 lần	lượt	tái	sinh	
qua	các	cõi	từ	Sơ	
thiền,	cho	đến	
tầng	cao	nhất	của	
Sắc	giới,	nhập	
Niết-bàn	tại	đó.	

23	 Hướng	A-la-
hán	

		 		 		

24	 Tư	pháp	 		 mong	cầu	Vô	dư	
Niết-bàn	cấp	thời	
vì	sợ	thoái	thất.	

Tứ	quả	

A-la-hán	

25	 Thăng	tấn	
pháp	

		 có	khả	năng	tiến	
tới	bất	động	tánh.	

26	 Bất	động	
pháp	

		 căn	cơ	mãnh	lợi,	
không	bị	chi	phối	
bởi	bất	cứ	duyên	
gì.	

27	 Thoái	pháp	 		 gặp	nghịch	duyên	
bị	sụt	xuống	các	
bậc	Thánh	thấp	
hơn.	

28	 Bất	thoái	 		 		



 

20 

pháp	

29	 Hộ	pháp	 		 do	thủ	hộ	mà	
không	bị	thoái	
thất.	

30	 Hộ	tắc	Bất	
thoái	Bất	hộ	
Tắc	thoái		

		 		

31	 Thật	trụ	
pháp	

		 không	bị	chi	phối	
nghịch	duyên	để	
thoái	thất,	nhưng	
không	tiến	tới.	

32	 Tuệ	giải	
thoát	

		 		

33	 Câu	giải	
thoát	

		 		

Đầu	tiên	là	Tứ	gia	hạnh:	Noãn,	Đảnh,	Nhẫn,	Thế	đệ	Nhất	vị.	Ở	đây	từ	địa	vị	
thứ	ba	(Nhẫn	vị),	là	không	đọa	đường	ác	rồi.	Đây	là	theo	Luận	Câu	Xá	thôi,	không	
phải	theo	kinh.	Bốn	địa	vị	này	là	theo	Luận	Câu	Xá.	Chứ	còn	trong	kinh	thì	chỉ	nói	
về	người	Chủng	tánh	hoặc	là	Thế	đệ	Nhất	vị	thôi,	chứ	không	nói	rõ	Noãn,	Đảnh,	
Thiện	Trang	chưa	có	thấy.	Nhưng	các	Chú	Giải	có	rất	nhiều	bộ,	Thiện	Trang	thấy	
là	đưa	ra	thêm,	thì	chúng	ta	thấy	hình	như	cũng	tương	ưng.	Tại	vì	thấy	cũng	phù	
hợp,	cho	nên	chúng	ta	cũng	tạm	chấp	nhận.	Còn	nếu	như	ai	không	muốn	chấp	



 

21 

nhận	thì	cũng	không	sao.	Quan	trọng	là	mình	nhớ	trong	kinh	đức	Phật	nói	là	dưới	
Sơ	 quả	 hướng	 còn	 có	một	 hạng	 người	 Chủng	 tánh,	 người	 đó	 cũng	 không	 đọa	
đường	ác.	Cho	nên	[địa	vị]	Chủng	tánh	đó	có	thể	là	Nhẫn	vị	và	Thế	đệ	Nhất	vị	này.	
Tức	là	hai	vị	trí	này	còn	gọi	là	người	Chủng	tánh,	[nói]	trong	kinh,	mình	có	thể	
nghĩ	như	thế.	Có	phải	như	vậy	không?	Từ	từ	mình	học	rồi	mình	sẽ	biết. 

Tiếp	theo	địa	vị	thứ	năm	là	Tùy	tín	hành.	Quý	vị	coi	lại	Tùy	tín	hành	đã	giảng	
ở	bài	24,	tất	nhiên	theo	trong	kinh	là	không	đọa	đường	ác,	nửa	chừng	không	chết	
thì	chứng	Tu-đà-hoàn	trong	đời	hiện	tại.	Tùy	pháp	hành	thì	cũng	vậy,	không	đọa	
đường	ác,	nửa	chừng	không	chết	thì	chứng	Tu-đà-hoàn	trong	đời	hiện	tại.	Những	
địa	vị	này	có	khi	xếp	vô	Tu-đà-hoàn	hướng.	Đó	là	theo	Chú	Giải	thôi.	Như	trong	
Luận	Câu	Xá	thì	xếp	hai	địa	vị	này	vô	Tu-đà-hoàn	hướng.	Còn	có	chỗ	xếp	riêng	ra	
nữa,	chúng	ta	không	biết,	cứ	để	tạm	ra	là	Tu-đà-hoàn	hướng. 

	 [Các	địa	vị	tiếp	theo]	là	Đắc	Tu-đà-hoàn,	Thân	chứng,	Gia	gia,	Nhất	chủng,	
Tín	giải	thoát,	Kiến	đáo,	Hướng	Tư-đà-hàm,	Đắc	Tư-đà-hàm,	Hướng	A-na-hàm,	
Đắc	A-na-hàm. 

Đắc	A-na-hàm	thì	có	một	số	địa	vị	như:	Trung	Bát-niết-bàn,	Sanh	Bát-niết-
bàn,	Hành	Bát-niết-bàn,	Vô	hành	Bát-niết-bàn,	Thượng	lưu	Sắc	cứu	Cánh.	Những	
địa	vị	này	thuộc	Tam	quả	A-na-hàm,	chúng	ta	đều	học	qua,	Thiện	Trang	đã	giới	
thiệu	rồi.	Nếu	quý	vị	không	nhớ	thì	quý	vị	tạm	dừng	video	lại	để	đọc,	Thiện	Trang	
chỉ	nói	sơ	qua	thôi.	Ví	dụ	như	Thượng	lưu	Sắc	cứu	Cánh,	thì	lần	lượt	tái	sinh	qua	
các	cõi	trời	từ	Sơ	thiền	cho	đến	tầng	cao	nhất	của	Sắc	giới	là	Sắc	Cứu	Cánh	thiên,	
lúc	đó	mới	nhập	Niết-Bàn.	Nhưng	nếu	đi	thế	này	thì	đi	rất	chậm. 

[Tiếp	theo	là	địa	vị]	Hướng	A-la-hán.	A-la-hán	thì	có	các	địa	vị	như:	Tư	pháp,	
Thăng	tấn	pháp,	Bất	động	pháp,	Thoái	pháp,	Bất	thoái	pháp,	Hộ	pháp,	Hộ	tắc	Bất	
thoái,	Bất	hộ	Tắc	thoái	(tức	là	nếu	hộ	thì	không	thoái,	không	hộ	thì	thoái.	Những	
địa	vị	A-la-hán	có	 thể	bị	 thoái	 chuyển),	Thật	 trụ	pháp,	Tuệ	giải	 thoát,	Câu	giải	
thoát.	Những	địa	vị	này	chúng	ta	sẽ	học	từ	từ. 

Thế	nào	 là	A-la-hán	Tuệ	giải	 thoát,	 thế	nào	 là	A-la-hán	Câu	giải	 thoát,	 thì	
chúng	ta	sẽ	được	học	ở	những	bài	sau.	Một	số	địa	vị	này	từ	từ	chúng	ta	học.	Bởi	vì	



 

22 

mục	đích	của	Thiện	Trang	là	đầu	tiên	mình	nhắm	vô	mấy	quả	thấp	đã,	chứ	còn	
nhắm	mấy	quả	cao	thì	mình	thấy	không	tương	ưng	với	mình,	nên	chưa	[giảng].	
Còn	ai	muốn	giải	thoát	sớm	thì	chịu	khó	coi	Kinh	tạng,	có	hết	trong	kinh.	Thiện	
Trang	giới	thiệu	sơ	qua,	rồi	dần	dần	chúng	ta	sẽ	giới	thiệu	đủ	hết	trong	bảng	này.	
Cho	nên	đây	gọi	là	Đạo	đế	hay	Diệt	đế.	Hôm	nay	chúng	ta	sẽ	giới	thiệu	tiếp. 

Cách	Để	Vào	Địa	Vị	Tùy	Tín	Hành,	Tùy	Pháp	Hành	(thứ	2)	

Cách	Để	Vào	Quả	Tu-Đà-Hoàn	(thứ	6)	

	 Chúng	ta	đã	giới	thiệu	qua	Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	hành	ở	một	bài	rồi.	Đó	
cũng	 là	cách	để	vào	Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	hành.	Hai	địa	vị	này	gọi	 là	Sơ	quả	
hướng	(nếu	như	nói	theo	Luận	Câu	Xá),	thì	đủ	để	mình	không	đọa	đường	ác.	Và	
nếu	giữa	chừng	đời	này	mình	không	chết	sớm,	đủ	thời	gian,	đủ	thọ	mạng	thì	mình	
chứng	luôn	Tu-đà-hoàn	trong	đời	này.	Đó	là	lời	của	đức	Phật.	Chúng	ta	đã	giảng	ở	
bài	24,	và	chúng	ta	đã	nói	đi	nói	lại	hai	địa	vị	này.	Đó	là	mới	nói	có	một	cách	thôi,	
bữa	nay	chúng	ta	sẽ	nói	cách	hai,	có	cách	khác	nữa. 

Thiện	Trang	đã	giới	thiệu	có	5	cách	để	vào	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn,	bữa	nay	giới	
thiệu	cách	thứ	6.	Cho	nên	có	rất	nhiều	cách	để	vào	đúng	không	quý	vị?	Chứ	không	
phải	 có	một	 cách.	Từ	 từ	 chúng	 ta	 sẽ	 giới	 thiệu	 tiếp.	Ở	đây	 thì	 trích	 theo	Kinh	
Nikaya.	 Mấy	 lần	 trước	 toàn	 trích	 theo	 Kinh	 A	 Hàm,	 bữa	 nay	 trích	 theo	 Kinh	
Nikaya. 

Nhân	duyên	tại	Sāvatthī...	

-	Này	các	Tỷ-kheo,	mắt	 là	vô	 thường,	biến	hoại,	đổi	khác.	Tai	 là	vô	
thường,	biến	hoại,	đổi	khác.	Mũi	là	vô	thường,	biến	hoại,	đổi	khác.	Lưỡi	là	
vô	thường,	biến	hoại,	đổi	khác.	Thân	là	vô	thường,	biến	hoại,	đổi	khác.	Ý	là	
vô	thường,	biến	hoại,	đổi	khác. 

Đây	là	các	pháp	quán.	Chúng	ta	quán	điều	gì?	Quán	giùm	Sáu	căn	vô	thường:	
Mắt,	tai,	mũi,	lưỡi,	thân	và	ý.	Sáu	căn	của	chúng	ta	đều	là	vô	thường,	đều	sẽ	biến	
hoại	và	sẽ	đổi	khác,	thường	quán	như	thế.	Có	phải	quán	như	vậy	không?	Đây	là	
phép	quán	như	thế	nào,	đức	Phật	dạy	tiếp.	Điều	này	có	vẻ	dễ	ha!	Vào	Tùy	tín	hành,	



 

23 

mở	màn	có	vẻ	nhẹ	nhàng. 

-	Này	các	Tỷ-kheo,	ai	có	lòng	tin,	có	tín	giải	đối	với	những	pháp	này;	vị	
ấy	được	gọi	là	Tùy	tín	hành,	đã	nhập	Chánh	tánh,	đã	nhập	Chân	nhân	địa,	đã	
vượt	phàm	phu	địa.	Vị	ấy	không	có	thể	làm	những	hành	động	gì,	do	làm	hành	
động	ấy	phải	sanh	vào	Địa	ngục,	Bàng	sanh,	Ngạ	quỷ;	một	vị	không	có	thể	
mệnh	chung	mà	không	chứng	quả	Dự	lưu.	

Tới	đây	là	hết	rồi,	Tùy	tín	hành	có	bấy	nhiêu	đó	thôi.	Tùy	tín	hành	là	gì?	Quý	
vị	nhớ	ở	đây	đức	Phật	nói:	Này	các	Tỳ-kheo,	hãy	quán	giùm,	hãy	hiểu	rằng	mắt	là	
vô	thường,	là	biến	hoại,	đổi	khác;	Tai	cũng	vậy;	Mũi	cũng	vậy;	Lưỡi	cũng	vậy;	Thân	
cũng	vậy;	Ý	cũng	như	thế.	Chỉ	cần	nhớ	Sáu	căn	đó	là	vô	thường,	là	biến	hoại,	là	đổi	
khác.	Nếu	quý	vị	có	lòng	tin,	quý	vị	có	tín	giải	(tin	hiểu)	đối	với	pháp	này.	[Chỉ]	
vậy	thôi!	Đức	Phật	nói	người	ấy	là	Tùy	tín	hành,	đã	nhập	vào	Chánh	tánh	(Chánh	
tánh	Ly	sanh),	tức	là	vượt	qua	Thế	đệ	Nhất	vị	[mà]	trong	Luận	Câu	Xá	nói,	đã	nhập	
vào	Chân	nhân	địa	(địa	vị	của	bậc	Chân	nhân).	Quý	vị	thấy	đã	không?	Đã	vượt	
phàm	phu	địa	tức	là	vượt	địa	vị	phàm	phu	rồi.	Và	tác	dụng	là	gì?	Đức	Phật	nói	
luôn:	Người	như	vậy	không	thể	làm	những	hành	động	gì,	do	làm	hành	động	ấy	
phải	sanh	vào	Địa	ngục,	Bàng	sanh,	Ngạ	quỷ.	Tức	là	không	rơi	vào	Địa	ngục,	Ngạ	
quỷ,	Súc	sanh	nữa.	Và	vị	đó	không	thể	mệnh	chung	mà	không	chứng	quả	Dự	lưu.	
Tức	là	sẽ	chứng	quả	Dự	lưu. 

Điều	này	thì	khác	với	bữa	trước.	Cách	này	thì	Thiện	Trang	cảm	thấy	dễ	hơn	
nữa,	đúng	không	ạ?	Hôm	bữa	thì	nói	không	rõ.	Đây	là	Kinh	Nikaya,	chứ	không	phải	
là	Kinh	A	Hàm.	Cho	nên	ai	học	tạng	Nikaya	thì	phải	tin	vào	điều	này.	Chút	nữa	
Thiện	Trang	sẽ	nói	kinh	này	nằm	ở	đâu.	Nhưng	rõ	ràng	thấy	dễ	đúng	không	quý	
vị?	Dễ!	Không	biết	có	thiếu	gì	không,	nhưng	thấy	như	vậy	thì	có	vẻ	dễ.	Tại	vì	mình	
chỉ	cần	tin,	hiểu	đối	với	sáu	điều	thôi,	đó	là:	Mắt,	tai,	mũi,	lưỡi,	thân	và	ý	đều	là	vô	
thường,	biến	hoại,	đổi	khác.	 

Hình	như	nói	thì	có	vẻ	dễ,	nhưng	một	hồi	mình	cũng	thấy	mình	thường	lắm,	
ý	của	mình	thường	mà,	mình	chấp	nhận	ý	đó,	mình	đâu	có	biết	ý	đó	không	phải	
của	ta	đâu,	thân	này	không	phải	của	ta	v.v…	Mình	cứ	nghĩ	toàn	là	[của	ta]	không	



 

24 

[thôi].	Bao	giờ	mình	nghĩ	được	như	vậy,	tin	và	hiểu	được	như	vậy	thì	yên	tâm,	quý	
vị	sẽ	nhập	vào	được	Chánh	tánh	Ly	sanh,	hay	là	chắc	chắn	vào	Tùy	tín	hành.	Và	
quý	vị	đã	là	bậc	Chân	nhân,	vượt	khỏi	phàm	phu	rồi.	Quý	vị	chắc	chắn	không	làm	
điều	gì	để	đọa	vào	Địa	ngục,	Ngạ	quỷ,	Súc	sanh	hết.	Và	ở	đây	nói	luôn	là	không	thể	
mạng	chung	(không	thể	chết)	mà	không	chứng	quả	Dự	lưu. 

Điều	này	khác	với	Tùy	tín	hành	ở	bữa	trước	là	gì?	Chết	rồi,	nhưng	nếu	không	
đủ	thời	gian	thì	vẫn	chưa	chứng	quả	Dự	lưu.	Không	biết	chỗ	này	tại	sao	như	vậy?	
Thiện	Trang	rất	tiếc	là	không	biết	tiếng	Pali	của	đoạn	này	để	tra	cứu,	không	biết	
ngài	Minh	Châu	dịch	có	khác	không,	hay	là	sao	[mà]	không	giống	bên	kia.	Theo	
đây	[Kinh	Nikaya]	thì	khẳng	định	luôn,	là	chắc	chắn	sẽ	chứng	quả	Dự	lưu	trong	
đời	chứ	gì	nữa,	không	giống	bên	A	Hàm.	Chúng	ta	không	cần	biết,	miễn	là	chúng	
ta	đừng	có	đọa	Địa	ngục,	Ngạ	quỷ,	Súc	sanh	là	được	rồi	đúng	không?	Đó	là	yên	
tâm!	 

Như	vậy	hôm	nay	quý	vị	thấy	con	đường	giải	thoát	dễ	hơn	rồi	đúng	không	
ạ?	Đây	là	tin	vui.	Nếu	theo	[bản]	này	là	vui	đó.	Nhưng	căn	cứ	theo	Kinh	A	Hàm	thì	
chúng	ta	thấy	yên	tâm.	Hai	điều	đó	là	dễ	rồi. 

Với	ai,	này	các	Tỷ-kheo,	kham	nhẫn	một	ít	Thiền	quán,	như	vậy	với	trí	
tuệ	về	những	pháp	này;	vị	ấy	được	gọi	là	Tùy	pháp	hành,	đã	nhập	Chánh	
tánh,	đã	nhập	Chân	nhân	địa,	đã	vượt	phàm	phu	địa.	Vị	ấy	không	có	thể	làm	
những	hành	động	gì,	do	 làm	hành	động	ấy,	phải	sanh	vào	Địa	ngục,	Bàng	
sanh,	Ngạ	quỷ;	một	vị	không	có	thể	mệnh	chung	mà	không	chứng	quả	Dự	
lưu.	

Mình	có	thể	nói	quả	Dự	lưu	này	có	thể	không	phải	là	quả	Tu-đà-hoàn,	mà	Dự	
lưu	này	là	không	đọa	đường	ác	thôi,	thì	hợp	với	Kinh	A	Hàm,	quý	vị	hiểu	không?	
Tức	là	có	mấy	loại	Dự	lưu,	trong	đó	Dự	lưu	này	là	Dự	lưu	không	đọa	đường	ác	
thôi,	chứ	không	phải	là	Dự	lưu	chắc	chắn	tối	đa	7	đời	nữa	là	chứng	A-la-hán.	Điều	
này	thì	hợp	với	Kinh	A	Hàm,	nếu	mình	hiểu	quả	Dự	lưu	này	như	vậy	thì	tương	
ưng	với	Kinh	A	Hàm.	

Ở	đây	điều	kiện	để	[vào]	Tùy	pháp	hành	cũng	rất	dễ,	là	kham	nhẫn,	chịu	khó	



 

25 

kham	nhẫn.	Rồi	mình	phải	tu	một	ít	Thiền	quán,	không	có	nhiều	lắm,	nhưng	với	
trí	tuệ	của	những	pháp	ở	trên	(mắt,	tai,	mũi,	 lưỡi,	thân,	ý	là	vô	thường,	là	biến	
hoại,	là	đổi	khác)	thì	được	rồi,	quý	vị	vô	luôn	Tùy	pháp	hành.	Yên	tâm	là	đã	nhập	
Chánh	tánh	(Chánh	tánh	Ly	sanh),	chắc	chắn	chứng	quả	giải	thoát.	Đã	nhập	Chân	
nhân	địa,	là	địa	vị	của	Chân	nhân	rồi.	Vì	quý	vị	là	Tu-đà-hoàn	hướng,	nên	quý	vị	
cũng	là	Chân	nhân.	Và	vượt	địa	vị	phàm	phu	rồi.	Do	vậy	mình	không	làm	gì	ác	đến	
nỗi	đọa	Địa	ngục,	Ngạ	quỷ,	Súc	sanh	hết.	Và	chắc	chắn	mình	sẽ	vào	quả	Dự	lưu,	
không	thể	nào	chết	mà	không	chứng	quả	Dự	lưu	được	(nếu	theo	điều	này). 

Như	vậy	hôm	nay	quý	vị	thấy	dễ	chưa?	Học	như	vậy,	con	đường	giải	thoát	
thênh	thang	mà	lại	không	chịu	học,	suốt	ngày	lo	tu	cái	gì	đâu	xa	xôi,	rồi	nghĩ	là	
mình	không	có	hy	vọng.	Tại	vì	sao?	Vì	không	có	ai	chỉ,	đúng	không	quý	vị?	Không	
ai	đọc	kinh,	thời	nay	kinh	nhiều	lắm,	Kinh	Nikaya	nhiều	lắm,	đâu	có	ít	đâu.	Tính	
ra	người	ta	thống	kê	khoảng	bốn	mươi	mấy	ngàn	bộ	kinh	nhỏ	trong	Kinh	Nikaya	
đó,	cho	nên	dễ	gì	mà	đọc	hết. 

Với	ai,	này	các	Tỷ-kheo,	đối	với	những	pháp	này,	biết	rõ	như	vậy,	thấy	
như	vậy,	vị	ấy	được	gọi	là	đã	chứng	Dự	lưu,	không	còn	bị	thối	đọa,	quyết	
chắc	hướng	đến	giác	ngộ.	

Tức	là	đối	với	pháp	này	mà	biết	rõ	như	vậy,	thấy	như	vậy.	Mình	biết	rõ	như	
vậy,	thấy	như	vậy	chưa?	Thấy	như	vậy	thì	chứng	quả	Dự	lưu.	Dự	lưu	này	thì	không	
biết	là	Dự	lưu	nào.	Thôi	mình	cứ	tạm	[đưa]	vô	Tu-đà-hoàn,	mà	Tu-đà-hoàn	nào	
không	biết.	Không	nói	rõ	là	tối	đa	7	đời.	Không	còn	bị	thối	đọa,	quyết	chắc	hướng	
đến	giác	ngộ. 

(Kinh	(25.1)	Con	Mắt:	Cakkhu	-	Chương	25:	Tương	Ưng	Nhập	(Okkanta	
Saṃyutta)	–	Kinh	Tương	Ưng). 

Kinh	Tương	Ưng,	tạng	Nikaya,	quý	vị	mở	ra,	bài	kinh	này	nằm	đầu	tiên	trong	
chương	này	luôn.	Không	phải	Thiện	Trang	nói	xạo	đâu,	Thiện	Trang	căn	cứ	theo	
kinh	đó. 

Như	vậy	dễ	hơn	rồi	đúng	không?	Bữa	nay	có	vẻ	vui	hơn,	vì	con	đường	giải	
thoát	gần	hơn,	đỡ	sợ	đọa	đường	ác	nữa,	cho	nên	yên	tâm	nha.	Ráng	tu	đi!	Ít	nhất	



 

26 

vô	Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	hành	là	yên	tâm	rồi.	Nếu	tu	khá	khá	chút,	vô	Dự	lưu	
luôn	là	yên	tâm.	Cho	nên	dễ	thôi!	Và	không	phải	[chỉ]	như	vậy	đâu	quý	vị,	ở	dưới	
này	những	bài	kinh	sau	cũng	tương	tự. 

(25.2)	Sắc:	Rūpa:	Như	kinh	 trên,	 chỉ	 thế	mắt,	 tai,	mũi,	 lưỡi,	 thân,	 ý	
bằng	sắc,	thanh,	hương,	vị,	xúc,	pháp.	Tức	là	giống	như	trên.	Thay	vì	mình	nghĩ	
mắt,	tai,	mũi,	lưỡi,	thân,	ý	là	vô	thường,	là	biến	hoại,	là	đổi	khác,	thì	mình	đổi	thành	
thanh,	hương,	vị,	xúc	cũng	vậy. 

(25.3)	Thức:	Viññāṇa:	Như	kinh	trên,	chỉ	thế	vào	nhãn	thức,	nhĩ	thức,	
tỷ	thức,	thiệt	thức,	thân	thức,	ý	thức	(Sáu	thức).	Nói	chung	là	Sáu	căn,	Sáu	trần,	
Sáu	thức. 

(25.4)	Xúc:	Samphassa:	Như	kinh	trên,	chỉ	thế	vào	nhãn	xúc,	nhĩ	xúc,	tỷ	
xúc,	thiệt	xúc,	thân	xúc,	ý	xúc.	[Kinh	này]	nói	về	xúc.	

(25.5)	Thọ:	Vedanā:	Như	kinh	trên,	chỉ	thế	vào	thọ	do	nhãn	xúc	sanh	
(cảm	thọ	do	mắt	mang	lại),	thọ	do	nhĩ	xúc	sanh	(cảm	thọ	do	tai	mang	lại),	thọ	do	
tỷ	xúc	sanh	(cảm	thọ	do	mũi	mang	lại),	thọ	do	thiệt	xúc	sanh	(cảm	thọ	do	lưỡi	
mang	lại),	thọ	do	thân	xúc	sanh	(cảm	thọ	do	thân	mang	lại),	thọ	do	ý	xúc	sanh	
(cảm	thọ	do	ý	mang	lại).	

(25.6)	 Tưởng:	 Saññā:	 Như	 kinh	 trên,	 chỉ	 thế	 vào	 sắc	 tưởng,	 thanh	
tưởng,	hương	tưởng,	vị	tưởng,	xúc	tưởng,	pháp	tưởng.	

(25.7)	 Tư:	 Sañcetanā:	 Như	 kinh	 trên,	 chỉ	 thế	 vào	 sắc	 tư,	 thanh	 tư,	
hương	tư,	vị	tư,	xúc	tư,	pháp	tư.	

(25.8)	Ái:	Taṇhā:	Như	kinh	trên,	chỉ	thế	vào	sắc	ái,	thanh	ái,	hương	ái,	
vị	ái,	xúc	ái,	pháp	ái.	

(25.9)	Giới:	Dhātu:	Như	kinh	trên,	chỉ	thế	vào	địa	giới,	thủy	giới,	hỏa	
giới,	phong	giới,	không	giới,	thức	giới.	

(25.10)	Uẩn:	Khandha:	Như	kinh	trên,	chỉ	thế	vào	 sắc	uẩn,	thọ	uẩn,	
tưởng	uẩn,	hành	uẩn,	thức	uẩn.	



 

27 

			 	Ở	đây	thật	ra	có	đến	mười	cách	để	vào	những	địa	vị	trên.	Chúng	ta	tóm	lại	
chỉ	là	những	pháp	rất	căn	bản	thôi.	Cho	nên	tu	đạo	Phật	đâu	có	xa	đâu,	tu	ngay	
đây,	tu	rất	căn	bản,	không	có	gì	xa	xôi	hết.	Tu	gì	xa	xôi	mà	cuối	cùng	không	có	
thành	tựu	gì	hết,	còn	tu	rất	căn	bản	lại	thành	tựu	rất	dễ,	đúng	không	quý	vị?	Thật	
sự	rất	dễ,	cứ	nghe	lời	đức	Phật	thì	thấy	dễ	lắm.	Còn	nghe	người	nào	đâu,	họ	nói	gì	
một	hồi	thành	ra	xa	xôi,	mà	mình	chẳng	thấy	có	kết	quả	gì. 

Cho	nên	Thiện	Trang	khuyên	là	học	theo	kinh,	cứ	học	theo	kinh	thôi.	Nếu	
mình	yếu	quá,	mình	chưa	coi	được	kinh	nhiều,	thì	mình	kiếm	người	nào	giảng	
theo	kinh	[để]	mình	học,	rồi	từ	từ	mình	coi	cho	khá,	giỏi	lên,	rồi	mình	tu.	Mình	đủ	
các	pháp	hành	rồi,	mình	tin	tưởng	rồi	thì	mình	tu	nhẹ	nhàng,	không	có	gì	hết.	Bởi	
vì	sao?	Để	chứng	quả	giải	thoát,	nếu	mình	đi	đúng	đường	thì	mình	mới	chứng	quả	
giải	thoát.	Còn	mình	đi	sai	đường	rồi	thì	làm	sao	chứng	được,	đúng	không	quý	vị?	
Mình	đi	lạc	đường	rồi	thì	làm	sao	tới,	không	thể	đến	nơi	được,	và	nhiều	người	
nghe	vậy	thì	sợ. 

Ở	đây	Thiện	Trang	cũng	chia	sẻ	thêm	một	chút,	nếu	mình	tu	vào	địa	vị	Tùy	
tín	hành,	Tùy	pháp	hành	rồi,	thì	cho	dù	mình	có	luân	hồi	chỉ	[trong]	cõi	Người,	cõi	
Trời.	Ở	đây	không	nói	đọa	vào	Địa	ngục,	Ngạ	quỷ,	Súc	sanh	thôi,	chứ	còn	đường	
lành	như	đường	A-tu-la	cũng	có	thể	vào,	nhưng	mình	không	đến	nỗi	đọa	vào	ba	
đường	kia,	tất	nhiên	cũng	có	những	nỗi	khổ.	Và	đừng	có	lo	quá,	vì	dù	sao	tới	đó	là	
cũng	ngon	rồi.	 

Nhiều	người	kêu	lên	cõi	Trời	không	tu	được.	Thật	ra	lên	cõi	Trời	vẫn	có	thể	
tu	được.	Quý	vị	biết	trong	kinh	nói	lên	cõi	Trời	thì	điều	đầu	tiên	là	gì	không?	Ví	dụ	
cõi	trời	Dục	giới,	quý	vị	lên	đó	thì	quý	vị	phải	quán	là	từ	đâu	mà	sanh	lên	đó,	và	
quý	vị	nhớ	lại	đời	quá	khứ.	Trong	thời	gian	nhớ	lại	đó,	nếu	quý	vị	có	chủng	tánh	
tu	hành	thì	chúng	ta	phát	nguyện	tu	tiếp.	Còn	nếu	mình	không	nhớ,	vì	sao	mình	
không	nhớ?	Trong	kinh	nói	ở	trời	Dục	giới,	khi	Thiên	nam	đến	với	Thiên	nữ,	gặp	
Thiên	nữ	sẽ	khiến	cho	mê,	quên	mất	đời	quá	khứ.	Cho	nên	đừng	ham	sắc	dục,	thì	
lên	trên	đó	yên	tâm	là	không	mê,	thì	còn	tu	tiếp	được,	ở	trời	Dục	giới	đó. 

Giống	như	câu	chuyện	trong	Kinh	Nikaya,	trong	Kinh	Tiểu	Bộ,	có	vị	Tỳ-kheo	



 

28 

vì	tu	hành	tinh	tấn	quá,	không	ăn,	cuối	cùng	chết	luôn.	Chết	thì	ổng	cũng	không	
biết,	tới	khi	ổng	tỉnh	dậy	thì	ổng	thấy	vây	quanh	mình	toàn	là	người	nữ	không.	
Thật	ra	là	ổng	đã	tái	sanh	lên	trời	Đao	Lợi,	được	500	cung	nữ	hầu	hạ.	Nói	số	500	
tức	là	số	nhiều,	chứ	500	không	hẳn	là	500	đâu	quý	vị,	500	là	được	nhiều	cũng	nữ	
hầu	hạ.	Ổng	thấy	vậy	nên	kêu:	“Sao	các	cô	lại	tới	[đây],	tôi	là	Tỳ-kheo	mà?”	Các	cô	
đó	mới	nói:	“Không,	ở	đây	là	cõi	Trời,	ngài	lên	đây	thì	chúng	em	hầu	hạ	ngài”.	Họ	
nói	vậy	đó.	Ngài	mới	nói:	“Không!	Ta	không	cần	điều	đó”,	cho	nên	ổng	phát	tâm	tu	
tiếp. 

Quý	vị	thấy	không?	Quan	trọng	là	mình	có	chủng	tánh	tu	hành	hay	không.	
Hay	lên	đó	thấy	Thiên	nữ	đẹp	quá,	gặp	Thiên	nam	đẹp	quá,	mình	mê	thì	mình	mất,	
không	tu	được	nữa.	Nhưng	địa	vị	Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	hành,	cho	dù	lên	đó	có	
mê,	thì	quý	vị	cũng	chơi	trên	đó	rồi	từ	từ	rớt	xuống,	từ	từ	cũng	tu	tiếp	thôi,	tại	vì	
không	đọa	vào	Địa	ngục,	Ngạ	quỷ,	Súc	sanh	nữa	thì	yên	tâm.	Nhưng	lỡ	không	gặp	
được	Phật	pháp	thì	ở	trong	cõi	Người	cũng	khổ,	lỡ	có	ngày	bị	chặt	tay,	chặt	chân,	
tai	nạn	giao	thông,	bệnh	đau	gì	tùm	lum	hết,	không	biết	bao	giờ	giải	thoát,	chưa	
biết. 

Bây	giờ	chúng	ta	tu	theo	con	đường	này.	Còn	các	đồng	tu	tu	theo	Tịnh	Độ	thì	
càng	 tốt,	 vì	 mình	 không	 đọa	 đường	 ác	 nữa,	 mình	 hướng	 tâm	 vãng	 sanh	 Tây	
Phương	Cực	Lạc	thì	rất	dễ	dàng.	Đó	là	nói	cho	những	đồng	tu	Tịnh	Độ.	Thiện	Trang	
cũng	không	khuyến	khích	tất	cả	mọi	người	tu	Tịnh	Độ.	Tùy	mọi	người,	ai	muốn	tu	
pháp	nào	cũng	được,	quan	trọng	là	chúng	ta	tu	đúng	theo	lời	Phật	dạy	thì	mới	
hiệu	quả.	Còn	nếu	quý	vị	tu	không	đúng	theo	lời	Phật	dạy	thì	hiệu	quả	sẽ	thấp	hơn.	 

Ví	dụ	thời	gian	qua	có	nhiều	đồng	tu	nhắn	tin	cho	Thiện	Trang,	nói	là:	Sau	
khi	áp	dụng	pháp	Thiền	chỉ	thì	có	hiệu	quả	rất	nhiều,	và	họ	được	an	lạc.	Như	Thiện	
Trang	thôi,	mỗi	ngày	Thiện	Trang	thích	tu	Thiền	chỉ,	vì	hồi	xưa	mình	không	biết,	
không	ai	chỉ	cho	tu	Thiền	chỉ.	Nhưng	bây	giờ	tu	Thiền	chỉ	rất	nhẹ	nhàng,	đâu	có	
mất	nhiều	thời	gian	đâu,	tu	một	chút	thôi	là	vào	được	một	chút,	là	mình	cảm	thấy	
an	lạc	nhẹ	nhàng,	một	ngày	bớt	sân,	bớt	tham.	Đúng	như	đức	Phật	dạy	trong	kinh,	
tức	là	muốn	giảm	tham,	giảm	sân	thì	quý	vị	phải	tu	Thiền	chỉ. 



 

29 

Còn	có	người	nhắn	cho	Thiện	Trang,	nói:	“Con	chia	sẻ	về	thiền	Tứ	niệm	xứ	
rất	hiệu	quả”.	Tất	nhiên	mỗi	người	có	mỗi	duyên,	Thiện	Trang	thì	chưa	giỏi	về	Tứ	
niệm	xứ,	Thiện	Trang	vẫn	còn	lấn	cấn	điều	này	điều	kia,	cho	nên	tu	Thiền	chỉ	để	
định	tâm,	và	dùng	định	đó	để	mình	tu	các	pháp	khác.	Tùy	mỗi	người,	nhưng	đức	
Phật	nói	là	hãy	tu	Chỉ	[và]	Quán,	dù	quý	vị	tu	bất	cứ	pháp	nào,	mà	quý	vị	không	tu	
Chỉ	thì	khó	mà	lên	công	phu,	nếu	quý	vị	chỉ	tu	Quán	thôi	thì	khó.	Dù	quý	vị	quán	
Phật,	quán	Pháp,	quán	Tăng,	hay	[quán]	gì	v.v…	cũng	khó,	nếu	quý	vị	không	tu	
Thiền	chỉ.	Đó	là	giới	thiệu	sơ,	chúng	ta	đến	cách	tiếp	theo. 

Cách	Để	Vào	Quả	Tu-Đà-Hoàn	(thứ	7)	

Đây	là	cách	thứ	bảy.	Đoạn	trên	là	theo	Kinh	Nikaya,	hôm	nay	toàn	theo	Kinh	
Nikaya,	vì	5	cách	trước	Thiện	Trang	đã	theo	Kinh	A	Hàm	của	Bắc	truyền	rồi. 

Bấy	giờ	có	Gia	chủ	Anāthapiṇḍika	đi	đến	Thế	Tôn,	...	Thế	Tôn	nói	với	
Gia	 chủ	Anāthapiṇḍika	đang	ngồi	xuống	một	bên:	Ông	Gia	 chủ	này,	 quý	vị	
tưởng	là	ông	Gia	chủ	nào,	thì	thật	ra	là	ngài	Cấp	Cô	Độc.	 

Ở	đây	Thiện	Trang	cũng	xin	nói	 luôn,	để	tu	 thì	có	hai	người	chủng	tánh	
trong	hàng	Đệ	tử	của	đức	Phật,	quý	vị	coi	bài	kinh	(Thiện	Trang	nhất	thời	quên	
bài	kinh	gì	đó)	nói	về	ngài	Xá	Lợi	Phất	và	ngài	Mục	Kiền	Liên.	Quý	vị	biết	ngài	Xá	
Lợi	Phất	là	chuyên	gia	dẫn	người	ta	vào	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn.	Còn	ngài	Mục	Kiền	
Liên	là	chuyên	dẫn	người	ta	từ	địa	vị	Tu-đà-hoàn	lên	những	địa	vị	cao	hơn.	Cho	
nên	hai	ngài	ấy	giống	như	thượng	thủ	hai	bên	của	đức	Phật	Thích	Ca.	 

Từ	đó	mình	hiểu	ra:	người	chủng	tánh	trí	tuệ	thì	dễ	dẫn	người	khác	vào	Sơ	
quả	Tu-đà-hoàn,	còn	người	chủng	tánh	có	Thần	thông	thì	có	thể	dẫn	lên	các	quả	
vị	cao	hơn.	Không	biết	nha,	đây	là	mình	đoán	mò,	chứ	không	biết	có	đúng	hay	
không.	Những	gì	Thiện	Trang	nói	với	quý	vị	thì	quý	vị	chớ	vội	tin,	tại	vì	đức	Phật	
nói	là	‘chớ	vội	tin’.	Chúng	ta	phải	suy	xét,	chúng	ta	phải	trải	nghiệm,	thực	hành	có	
lợi	ích	thì	mình	mới	tin.	Chứ	mình	chỉ	nghe	thôi	mà	tin,	thì	đó	là	một	sai	lầm	rất	
lớn.	Thời	nay	Phật	pháp	có	nhiều	người	vọng	ngữ,	họ	nói	có	rất	nhiều	 lợi	 ích,	
nhưng	nếu	mình	tu	theo	mà	không	có	lợi	ích,	thì	đó	không	phải	là	Phật	pháp	chân	
chánh.	Mà	đức	Phật	luôn	luôn	nói	là	chúng	ta	chớ	có	vội	tin,	mà	chúng	ta	hãy	áp	



 

30 

dụng,	hãy	suy	xét.	Quan	trọng	là	được	người	trí	ngợi	khen,	mà	bây	giờ	đâu	biết	ai	
là	người	trí	đâu,	thôi	mình	dùng	trí	của	mình	đi. 

Chúng	ta	coi	bài	kinh	này	nói	cách	để	vào	quả	Dự	lưu	tiếp	theo	là	như	thế	
nào: 

-	Này	Gia	chủ,	khi	nào	vị	Thánh	đệ	tử	làm	cho	lắng	dịu	năm	sợ	hãi	hận	
thù,	thành	tựu	bốn	chi	phần	Dự	lưu,	khéo	thấy,	khéo	thể	nhập	Thánh	lý	với	
trí	tuệ;	nếu	vị	ấy	muốn,	có	thể	tự	trả	lời	với	mình	rằng:	"Ta	đã	đoạn	tận	Địa	
ngục;	ta	đã	đoạn	tận	Bàng	sanh;	ta	đã	đoạn	tận	Ngạ	quỷ;	Ta	đã	đoạn	tận	các	
cõi	dữ,	ác	thú,	đọa	xứ;	ta	đã	chứng	Dự	lưu,	không	còn	bị	đọa	lạc,	quyết	chắc	
chứng	đạt	cứu	cánh	giác	ngộ".	

Ở	đây	 là	nói	về	địa	vị	Tu-đà-hoàn,	cũng	 là	một	địa	vị	Tu-đà-hoàn,	Thiện	
Trang	tô	chữ	đỏ	lên	điều	kiện,	đức	Phật	nói	là:	‘Làm	cho	lắng	dịu	năm	sợ	hãi	hận	
thù’.	Làm	cho	lắng	dịu	thôi,	không	có	dứt	được,	mà	chỉ	lắng	dịu	thôi.	Rồi	‘thành	
tựu	bốn	chi	phần	Dự	lưu’.	Là	chín	[điều	kiện]	rồi,	thêm	điều	kiện	nữa,	là	 ‘khéo	
thấy,	khéo	thể	nhập	Thánh	lý	với	trí	tuệ’.	Tức	là	lý	của	bậc	Thánh	(của	đức	Phật)	
với	trí	tuệ.	Khi	đó	mình	được	như	vậy	rồi,	mình	có	thế	tự	trả	lời	với	mình	rằng:	Ta	
đã	đoạn	tận	được	Địa	ngục,	đoạn	tận	Bàng	sanh,	đoạn	tận	Ngạ	quỷ,	tức	là	không	
rớt	vào	ba	đường	đó	nữa.	Và	‘chứng	được	quả	Dự	lưu,	không	còn	bị	đọa	lạc,	quyết	
chứng	đến	quả	giác	ngộ’,	tức	là	trước	sau	gì	cũng	chứng	A-la-hán. 

	 Quý	vị	thấy	không?	Điều	này	rõ	hơn	Kinh	A	Hàm.	Hồi	bữa	Kinh	A	Hàm	không	
nói	là	‘trả	lời	với	mình	rằng’,	mà	là	‘tự	khẳng	định	rằng’.	Có	nghĩa	là	mình	có	quyền	
nói	với	người	khác.	Nhưng	rõ	ràng	ở	đây	Kinh	Nikaya	thì	nói	là	‘tự	trả	lời	với	mình	
rằng’,	không	cho	nói	với	người	khác,	là	đúng	đó.	Cho	nên	chỗ	Kinh	A	Hàm	hồi	bữa	
cũng	giống	giống	vậy,	nhưng	lại	thiếu	đoạn	này. 

Cho	nên	chúng	ta	học	phải	đối	chiếu	hai	bên,	để	mình	so	sánh,	để	mình	coi	
thử,	mình	bổ	sung	cho	nhau.	Có	những	đoạn	bên	này	có,	bên	kia	không	có.	Rồi	có	
những	đoạn	bên	này	rất	rõ	ràng,	bên	kia	không	rõ	ràng,	thì	chúng	ta	sẽ	bổ	sung	
qua	cho	nhau,	thì	sẽ	phù	hợp.	Hầu	như	những	kinh	nào	cũng	vậy	đó	quý	vị,	những	
nội	dung	nào	quan	trọng	đức	Phật	nói	rất	nhiều	lần,	rất	kỹ	trong	nhiều	bộ	kinh.	



 

31 

Cho	nên	chúng	ta	học	một	số	lần,	đọc	nhiều	kinh	thì	mình	sẽ	được	cái	nhìn	đầy	
đủ,	và	yên	tâm	là	không	có	sai. 

Thế	nào	 là	năm	sợ	hãi	hận	 thù	được	 làm	cho	 lắng	dịu?	Quý	vị	 nhớ	
không	ạ?	Bên	Kinh	A	Hàm	mình	có	học	điều	này	rồi	đó. 

Này	Gia	chủ,	sát	sanh,	do	duyên	sát	sanh	tạo	ra	sợ	hãi	hận	thù	ngay	
trong	hiện	tại,	tạo	ra	sợ	hãi	hận	thù	trong	tương	lai,	khiến	tâm	cảm	thọ	khổ	
ưu.	(Đầu	tiên	là	sát	sanh,	điều	này	là	mình	phải	trừ	sát	sanh	đúng	không?)	Người	
từ	bỏ	sát	sanh,	không	tạo	ra	sợ	hãi	hận	thù	trong	hiện	tại,	không	tạo	ra	sợ	
hãi	hận	thù	ngay	trong	tương	lai,	không	khiến	tâm	cảm	thọ	khổ	ưu.	Người	
từ	bỏ	sát	sanh,	làm	lắng	dịu	sợ	hãi	hận	thù	này. 

Đầu	tiên	là	mình	phải	không	có	sát	sanh,	thì	tâm	mình	không	cảm	thọ	sợ	
hãi,	không	có	hận	thù	thì	mới	lắng	dịu	được.	Vậy	là	phải	giữ	Ngũ	giới	được	đó	quý	
vị.	Cho	nên	điều	kiện	để	vào	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	là	phải	giữ	được	Năm	giới,	ở	đây	
thật	ra	là	Năm	giới	thôi. 

Này	Gia	chủ,	lấy	của	không	cho...	tà	hạnh	trong	các	dục...	nói	láo...	đắm	
say	trong	rượu	men,	rượu	nấu;	do	duyên	đắm	say	trong	rượu	men,	rượu	
nấu,	tạo	ra	sợ	hãi	hận	thù	ngay	trong	hiện	tại,	tạo	ra	sợ	hãi	hận	thù	trong	
tương	lai,	khiến	cảm	thọ	khổ	ưu	về	tâm.	Nếu	chúng	ta	làm	những	hạnh	ác	đó,	
thì	tự	nhiên	tạo	ra	sự	sợ	hãi	hận	thù	trong	tương	lai,	khiếu	cho	thọ	khổ	ưu	về	tâm. 

Ở	đây	sẵn	Thiện	Trang	cắt	một	chút,	Thiện	Trang	nói	thêm,	có	người	hỏi	
làm	sao	để	tránh	đọa	vào	đường	ác?	Quý	vị	hãy	cố	gắng	giữ	giới,	bởi	vì	trong	kinh	
hôm	bữa	Thiện	Trang	đã	trích	dẫn	rồi	đó,	trong	kinh	nói	giữ	Năm	giới	là	quý	vị	
chắc	chắn	sanh	vào	trời	Đao	Lợi,	giữ	Năm	giới	thôi	đó.	Đó	là	theo	Kinh	Du	Hành	
nói	vậy.	Còn	chỗ	khác	(Thiện	Trang	quên	mất	chỗ	kinh	nào)	nói	nếu	giữ	ba	giới	
thì	được	làm	người.	Thậm	chí	quý	vị	không	thọ	Năm	giới,	giữ	một	giới	thôi	đó,	tức	
là	phát	tâm	quy	y	Tam	Bảo,	giữ	chắc	trọn	vẹn	một	giới,	thì	cũng	vẫn	được	làm	
người. 

Cho	nên	phước	Quy	y	Tam	Bảo	rất	là	lớn.	Tuy	nhiên	chúng	ta	giữ	một	giới	
thì	mong	manh	lắm,	Thiện	Trang	khuyên	quý	vị	nên	giữ	Năm	giới.	Chứ	còn	mình	



 

32 

giữ	một	giới	hoặc	ba	giới	vẫn	mong	manh,	nên	giữ	năm	giới.	Ở	đây	đức	Phật	cũng	
khuyên.	Tại	sao?	Vì	khi	mình	giữ	giới	thì	mình	không	có	sợ	hãi,	mình	không	có	lo	
lắng	gì	cả,	rất	là	thoải	mái.	 

[Quý	vị	biết]	khi	lâm	chung,	trong	Vi	Diệu	Pháp	mà	chúng	ta	sẽ	học	sau	này	
về	lộ	trình	tử,	lộ	trình	tâm	khi	chết,	thì	có	hai	lộ	trình:	Một	là	lộ	trình,	khi	mình	tới	
đó,	các	căn	hoại	rồi	thì	mình	không	nghe	được	bên	ngoài,	mình	không	thấy	gì	hết,	
thì	tích	tắc	ôn	lại	quá	khứ	giống	như	cuốn	phim	chiếu	chậm.	Nó	chiếu	rất	nhanh	
lên	những	cảnh	tượng	trong	đời,	mình	ấn	tượng,	mình	ôm	chấp	điều	gì	đó,	là	mình	
đi	tái	sanh	đời	sau	luôn.	Tái	sanh	vào	cảnh	nào	đó,	là	do	mình	chấp	giữ	điều	nào. 

		 Cho	nên	trong	Kinh	Phân	Biệt	Nghiệp,	Kinh	Trung	A	Hàm	thì	phải,	quý	vị	
thấy,	đức	Phật	nói	là:	Không	chắc	chắn	những	người	làm	lành,	là	sẽ	sanh	vào	cõi	
lành	hết	đâu.	Tại	vì	sao?	Đến	lúc	đó	hiện	ra	một	cảnh	xấu	nào	đó,	mà	họ	nhớ	đến	
cảnh	xấu,	hoặc	chấp	giữ	một	Tà	kiến,	là	họ	sẽ	đọa.	Cho	nên	muốn	được	như	vậy,	
thì	quý	vị	phải	giữ	Năm	giới.	Giữ	được	Năm	giới	rất	tuyệt	vời,	thì	quý	vị	không	có	
lo	sợ,	sợ	hãi	gì	hết.	Đó	là	điều	kiện	để	mình	không	bị	đọa. 

		 Người	từ	bỏ	đắm	say	trong	rượu	men,	rượu	nấu,	không	tạo	ra	sợ	hãi	
thù	hận	ngay	hiện	tại,	không	tạo	ra	sợ	hãi	hận	thù	trong	tương	lai,	không	
khiến	cảm	thọ	khổ	ưu	về	tâm.	Với	người	từ	bỏ	đắm	say	rượu	men,	rượu	
nấu,	như	vậy	sợ	hãi	hận	thù	này	được	lắng	dịu.	

		 Tóm	lại	trên	đây	là	giữ	Năm	giới,	ở	đây	Thiện	Trang	tô	đỏ	mấy	chữ	này	rồi:	
là	không	tà	hạnh,	không	lấy	của	không	cho,	tức	là	không	trộm	cắp,	rồi	không	nói	
dối.	Ở	đây,	ngài	Minh	Châu	dịch	là	nói	láo	(nói	theo	kiểu	miền	Nam),	ai	miền	Bắc	
thì	nghe	câu	này	hơi	nặng,	nhưng	thực	tế	là	ngài	Minh	Châu	dùng	thôi.	Nếu	chúng	
ta	coi	bản	bên	Kinh	A	Hàm	hôm	bữa	là	nói	dối	thôi. 

				 Năm	sợ	hãi	hận	thù	này	được	lắng	dịu.	Thế	nào	là	thành	tựu	bốn	Dự	
lưu	phần?	(Tức	là	bốn	chi	phần	của	quả	Dự	lưu). 

	-	Ở	đây,	này	Gia	chủ,	vị	Thánh	đệ	tử	thành	tựu	tịnh	tín	bất	động	đối	
với	đức	Phật:	"Ðây	là	Thế	Tôn,	bậc	Ứng	Cúng,	Chánh	Ðẳng	Giác,	Minh	Hạnh	
Túc,	Thiện	Thệ,	Thế	Gian	Giải,	Vô	Thượng	Sĩ,	Ðiều	Ngự	Trượng	Phu,	Thiên	



 

33 

Nhân	Sư,	Phật,	Thế	Tôn". 

Đây	chính	là	thành	tựu	niềm	tin	bất	động	đối	với	Phật.	Điều	này	chúng	ta	
học	hoài,	chỉ	cần	bốn	niềm	tin	bất	động.	Nhưng	ở	đây	khác	với	Kinh	A	Hàm,	khác	
chỗ	nào?	Ở	đây	nói	rõ	luôn,	có	thêm	một	đoạn	mười	danh	hiệu	của	Như	Lai.	Mình	
hiểu	về	mười	danh	hiệu	Như	Lai,	cho	nên	mười	danh	hiệu	của	Như	Lai	mình	học	
cho	kỹ	để	nhớ,	mình	hiểu,	để	mình	tôn	trọng	đối	với	Phật.	Mình	có	niềm	tin	bất	
hoại	đối	với	Phật,	là	nhờ	mười	danh	hiệu	của	đức	Như	Lai	này. 

Vị	ấy	thành	tựu	tịnh	tín	bất	động	đối	với	Pháp:	"Pháp	được	Thế	Tôn	
khéo	thuyết,	thiết	thực	hiện	tại,	không	có	thời	gian,	đến	để	mà	thấy,	có	khả	
năng	hướng	thượng,	được	người	trí	tự	mình	giác	hiểu".	

Đây	là	thành	tựu	niềm	tin	bất	động	đối	với	Pháp.	Ở	bên	Kinh	A	Hàm	là	thành	
tựu	niềm	tin	bất	hoại	tịnh	đối	với	Pháp	thôi,	không	giải	thích	rõ.	Nhưng	ở	đây	giải	
thích	rõ	cho	chúng	ta:	là	‘Pháp	được	Thế	Tôn	khéo	thuyết’	tức	là	đức	Phật	khéo	
giảng,	giảng	rất	hay;	rồi	‘thiết	thực	hiện	tại’,	điều	này	ở	bài	niệm	Pháp,	trong	bộ	
Luận	Thanh	Tịnh	Đạo,	hôm	bữa	Thiện	Trang	đã	giới	thiệu	cho	quý	vị,	là	chép	từ	
đây	ra.	Cho	nên	hôm	bữa	quý	vị	thấy	lạ	lạ,	thật	ra	là	được	chép	lại,	Thiện	Trang	
nói	ngay	là	trích	từ	Kinh	Nikaya,	chứ	không	phải	từ	đâu	hết.	Cho	nên	những	điều	
bộ	Luận	nói,	 tuy	 là	không	nói	 trích	 từ	đâu,	nhưng	chúng	thấy	có	 trong	kinh	 là	
được. 

‘Không	 có	 thời	 gian,	 đến	để	mà	 thấy,	 có	 khả	năng	hướng	 thượng,	 được	
người	trí	tự	mình	giác	hiểu’.	Nhớ	cuối	cùng	là	được	người	trí	tự	mình	giác	hiểu.	
Thiện	Trang	nhớ	trong	Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm,	có	chỗ	nào	nói	là:	‘Pháp	của	Ta	
dành	cho	người	trí,	chứ	không	dành	cho	người	ngu’,	người	ngu	không	hiểu	được.	
Cho	nên	cũng	khổ	lắm,	nhiều	khi	mình	cứ	nói	ngược	lại,	mình	nói	‘người	ngu	dễ	
tu’,	nhưng	thật	ra	người	ngu	khó	tu	lắm. 

Tại	vì	đức	Phật	nói:	Pháp	của	Ta	dành	cho	người	trí,	không	phải	dành	cho	
kẻ	ngu	mà.	Cho	nên	đó	là	trong	kinh	đức	Phật	nói	như	vậy,	bữa	nào	Thiện	Trang	
trích	Kinh	A	Hàm	ra	xem.	Cho	nên	rất	khó	cho	những	người	[đó].	Nhưng	thật	ra	
chúng	ta	thấy	điều	kiện	ở	trên,	cũng	đâu	cần	trí	lắm	đâu,	chỉ	cần	vừa	vừa	thôi,	tin	



 

34 

theo	là	đi	theo	con	đường	Tùy	tín	hành.	Còn	nếu	quý	vị	có	trí	tuệ	là	đi	theo	con	
đường	Tùy	pháp	hành. 

Vị	ấy	thành	tựu	tịnh	tín	bất	động	đối	với	chúng	Tăng:	"Diệu	hạnh	là	
chúng	Đệ	tử	Thế	Tôn;	Trực	hạnh	là	chúng	Đệ	tử	Thế	Tôn;	Ứng	lý	hạnh	là	
chúng	Đệ	tử	Thế	Tôn;	Chơn	chánh	hạnh	là	chúng	Đệ	tử	Thế	Tôn.	Tức	là	bốn	
đôi	tám	chúng.	Chúng	Đệ	tử	Thế	Tôn	đáng	được	cung	kính,	đáng	được	tôn	
trọng,	đáng	được	đảnh	lễ,	đáng	được	chắp	tay,	là	phước	điền	vô	thượng	ở	
đời". 

Đoạn	này	chúng	 ta	đã	học	bên	bài	niệm	Tăng,	ở	 trong	pháp	niệm	Tăng,	
trong	các	đề	mục	tu	Thiền	chỉ.	Đoạn	này	là	ngài	Phật	Âm	(Buddhaghosa)	trích	ra.	
Cho	nên	chúng	ta	thấy	mặc	dù	là	Luận,	nhưng	vẫn	là	trong	kinh.	Và	bốn	đôi	tám	
bậc	là	từ	Tu-đà-hoàn	hướng,	Tu-đà-hoàn,	Tư-đà-hàm	hướng,	Tư-đà-hàm,	A-na-
hàm	hướng,	A-na-hàm,	A-la-hán	hướng,	A-la-hán. 

	Vị	ấy	thành	tựu	với	những	giới	được	các	bậc	Thánh	ái	kính,	không	bị	
phá	hủy,	không	bị	bể	vụn,	không	bị	điểm	chấm,	không	bị	uế	nhiễm,	đưa	đến	
giải	thoát,	được	bậc	trí	tán	thán,	không	bị	chấp	trước,	đưa	đến	Thiền	định.	

Đoạn	cuối	cùng	này	là	Giới	phải	được	thành	tựu,	đoạn	này	chúng	ta	học	kỹ	
bên	kia	rồi,	là	Giới	không	bị	phá	hủy,	không	bị	bể	vụn.	Thế	nào	là	không	bị	phá	
hủy,	không	bị	bể	vụn,	thì	quý	vị	coi	lại	bài	đó.	Bây	giờ	không	có	thời	gian	nói	lại	
[thế	nào]	là	bể	vụn,	thế	nào	bị	điểm	chấm,	không	bị	uế,	v.v…	những	điều	đó	thì	coi	
lại	bài	cũ.	Bây	giờ	nói	nữa	thì	không	có	thời	gian.	‘Đưa	đến	giải	thoát,	được	bậc	trí	
tán	thán,	không	bị	chấp	trước,	đưa	đến	Thiền	định’.	Nhớ	là	giữ	giới	đưa	đến	Thiền	
định. 

Ðây	là	thành	tựu	bốn	chi	phần	Dự	lưu	này.	Thế	nào	là	Thánh	lý	được	
khéo	thấy,	khéo	thể	nhập	với	trí	tuệ?	

Đức	Phật	ở	trong	những	bộ	kinh	này,	luôn	luôn	giải	thích	cho	chúng	ta	rất	
đầy	đủ.	Tức	là	Kinh	A	Hàm	và	Kinh	Nikaya	khác	với	kinh	điển	Đại	thừa.	Kinh	điển	
Đại	thừa,	tại	mình	học	qua	rồi,	tốt	nghiệp	Tiểu	học	rồi,	nên	lên	Trung	học	không	
cần	phải	dạy	lại.	Nói	điều	gì	đó,	ví	dụ	như	Chánh	kiến	thì	khỏi	cần	nhắc	Chánh	kiến	



 

35 

là	gì.	Nhưng	quý	vị	coi	trong	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya	thì	nói	rõ	Chánh	kiến	là	gì,	
Chánh	tư	duy	là	gì	v.v…	nói	đầy	đủ	hết. 

Chính	vì	 vậy,	nếu	ai	mà	không	học	những	bộ	A	Hàm	và	Nikaya,	 thường	
người	ta	giảng	một	hồi	là	người	ta	giảng	sai,	tại	vì	người	ta	giảng	theo	ý	nghĩa	của	
họ	thôi.	Chứ	chúng	ta	coi	trong	kinh	thì	đức	Phật	lúc	nào	cũng	rất	từ	bi,	đức	Phật	
luôn	định	nghĩa	điều	gì	là	Chánh	kiến,	Chánh	kiến	là	thế	nào,	Tinh	tấn	là	gì	v.v...	
điều	gì	cũng	rõ	ràng,	đầy	đủ. 

Cho	nên	Thiện	Trang	mới	khuyên	mọi	người	nên	học	những	nền	tảng	này,	
dù	quý	vị	tu	theo	bất	kỳ	tông	phái	nào,	Phật	giáo	Nam	truyền	hay	Bắc	truyền,	dù	
tông	phái	Thiền	tông	hay	Tịnh	Độ	v.v…	mà	quý	vị	thiếu	những	điều	này	là	không	
được.	Chắc	chắn	không	thể	thiếu	những	nền	tảng	nhỏ	như	thế	này. 

-	Ở	đây,	này	Gia	chủ,	vị	Thánh	đệ	tử	quán	sát	như	sau:	(đây	là	giải	thích	
cho	Thánh	lý	được	khéo	thấy,	khéo	thể	nhập	với	trí	tuệ)	"Do	cái	này	có,	cái	kia	
có.	Do	cái	này	sanh,	cái	kia	sanh.	Do	cái	này	không	có,	cái	kia	không	có.	Do	
cái	này	diệt,	cái	kia	diệt.	Tức	là	do	duyên	vô	minh,	có	các	hành.	Do	duyên	các	
hành	có	thức.	Do	duyên	thức	có	danh	sắc.	Do	duyên	danh	sắc	có	sáu	nhập.	
Do	duyên	sáu	nhập	có	xúc.	Do	duyên	xúc	có	thọ.	Do	duyên	thọ	có	ái.	Do	duyên	
ái	có	thủ.	Do	duyên	thủ	có	hữu.	Do	duyên	hữu	có	sanh.	Do	duyên	sanh	có	già,	
chết,	sầu,	bi,	khổ,	ưu	não.	Như	vậy,	là	sự	tập	khởi	của	toàn	bộ	khổ	uẩn	này.	
Do	vô	minh	diệt	không	có	dư	tàn,	nên	các	hành	diệt.	Do	các	hành	diệt	nên	
thức	diệt.	Do	thức	diệt	nên	danh	sắc	diệt.	Do	danh	sắc	diệt	nên	sáu	nhập	
diệt.	Do	sáu	nhập	diệt	nên	xúc	diệt.	Do	xúc	diệt	nên	thọ	diệt.	Do	thọ	diệt	nên	
ái	diệt.	Do	ái	diệt	nên	thủ	diệt.	Do	thủ	diệt	nên	hữu	diệt.	Do	hữu	diệt	nên	
sanh	diệt.	Do	sanh	diệt	nên	già,	chết,	sầu,	bi,	khổ,	ưu	não	diệt.	Như	vậy	là	
toàn	bộ	khổ	uẩn	này	diệt.	Ðây	là	Thánh	lý	được	khéo	thấy	và	khéo	thể	nhập	
với	trí	tuệ". 

Đoạn	này	tuy	dài	như	vậy,	nhưng	thật	ra	mình	chỉ	cần	nhớ,	đúc	kết	lại	là:	
‘các	pháp	do	duyên	sanh,	và	cũng	do	duyên	mà	diệt”.	Bài	kệ	này	rất	đơn	giản,	cái	
này	sanh	thì	cái	kia	sanh,	và	đoạn	sau	là	nói	12	Nhân	duyên. 



 

36 

Như	vậy	đây	là	một	cách	để	vào	Sơ	quả	Dự	lưu,	mấy	cách	kia	thì	không	nói	
12	Nhân	duyên,	nhưng	có	những	người	họ	giỏi	12	Nhân	duyên,	thì	họ	sẽ	vào	quả	
Dự	lưu	bằng	cách	này.	Tức	là	dùng	phép	quán	12	Nhân	duyên,	hiểu	được	12	Nhân	
duyên. 

Quý	vị	thấy	như	vậy	là	có	rất	nhiều	con	đường	vào	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn,	chứ	
không	đến	nỗi	 là	mình	chỉ	có	một	cách.	Không	phải	chỉ	có	một	cách	mà	có	rất	
nhiều,	chúng	ta	vẫn	chưa	trình	bày	hết,	vẫn	còn	nữa.	Tóm	lại	không	khó	gì	đối	với	
điều	này,	quý	vị	chỉ	cần	nhớ:	cái	này	có	thì	cái	kia	có,	cái	này	sanh	cái	kia	sanh. 

Thực	ra	đoạn	đó	chúng	ta	đã	học	ở	đầu	bộ	này	rồi,	quý	vị	có	nhớ	học	ở	đâu	
không?	Học	ở	24	Duyên	hệ,	cái	này	sanh,	Tiền	sanh	duyên,	Câu	sanh	duyên,	Hậu	
sanh	duyên,	 cho	nên	học	điều	đó	bổ	 trợ	vào	đây,	quý	vị	 thấy	hay	không?	Chứ	
không	phải	mình	học	dư	thừa	đâu.	Mình	hiểu	được	rốt	ráo,	thế	nào	là	Tiền	sanh	
duyên,	là	Câu	sanh	duyên,	là	Hậu	sanh	duyên	v.v…	24	duyên. 

Thiện	Trang	khuyên	quý	vị	chỉ	cần	học	hiểu	thôi,	không	cần	đọc	như	cái	
máy.	Nhưng	mình	học	để	hiểu,	để	hành,	mỗi	điều	mình	hành.	Ví	dụ	như	mình	nhớ	
về	Tâm	sở,	thế	nào	là	Tâm	sở	Niệm,	mình	nhớ	thế	nào?	Tâm	sở	Niệm	rất	đơn	giản,	
có	hai	điều:	Một	là	nhớ	về	những	điều	gì	trong	quá	khứ,	và	hai	là	bắt	được	cảnh	
hiện	tại	các	pháp	đang	diễn	ra	thế	nào,	trong	nội	tâm	ta	như	thế	nào,	ở	ngoài		đang	
diễn	biến	thế	nào,	vậy	thôi.	[Đó]	là	Tâm	sở	Niệm. 

Nếu	mình	không	biết	được	chuyện	gì	đang	xảy	ra,	ví	dụ	mình	ngồi,	cầm	chìa	
khóa,	để	qua	để	lại,	rồi	một	hồi	không	biết	chìa	khóa	để	ở	túi	nào,	ở	đâu,	đó	là	thất	
niệm.	Tại	vì	sao?	Vì	mình	không	bắt	được	cảnh,	mình	không	nhớ	được	cảnh,	đơn	
giản	như	vậy.	Cho	nên	người	tu	Tứ	niệm	xứ	thì	họ	mạnh	về	điều	này,	còn	mình	ít	
tu	Tứ	niệm	xứ	thì	tất	nhiên	không	mạnh,	nên	dễ	bị	thất	niệm.	Mỗi	người	có	năng	
lực	khác	nhau. 

Thiện	Trang	chỉ	là	giới	thiệu	lại,	tức	là	cách	học	của	chúng	ta	là	không	học	
theo	kiểu	thuộc	làu,	mà	chúng	ta	hãy	hiểu	vấn	đề	ở	trong	đó,	để	hành.	Tại	vì	chúng	
ta	[học]	là	để	tu,	chứ	không	phải	học	để	thành	học	giả,	học	theo	kiểu	học	giả	là	chỉ	
đọc	vanh	vách.	Với	lại	thật	ra	mấy	điều	này,	Thiện	Trang	sau	khi	chia	sẻ	một	thời	



 

37 

gian	 sau,	 có	 những	 đồng	 tu	 chép	 lại,	 Thiện	 Trang	 kiểm	 lại,	 và	 đăng	 lên	 trang	
dieuphap.net	rồi,	quý	vị	lên	đó	tải	về,	coi	lại	được	mà. 

Cho	nên	chỉ	cần	hiểu	thôi,	coi	làm	sao	để	hiểu,	hiểu	để	hành,	hành	một	thời	
gian	rồi	có	lợi	lạc.	Khi	có	lợi	lạc	rồi	thì	mình	sẽ	cảm	nhận	được	Phật	pháp	rất	tuyệt	
vời.	Tất	nhiên	pháp	nào	cũng	tuyệt	vời	hết,	giống	như	có	đồng	tu	nói	‘niệm	Phật	
cũng	nhiệm	màu	vậy’.	Thì	đúng!	Nhưng	Thiện	Trang	thấy	tùy	mỗi	người,	Thiện	
Trang	thấy	rõ	ràng	là	mình	niệm	Phật	cũng	nhiệm	màu,	cũng	an	lạc.	Nhưng	sau	
khi	mình	áp	dụng	những	cách	này	thì	càng	hiệu	quả	hơn,	vì	cách	của	Phật	đơn	
giản	và	mang	lại	sự	lợi	lạc	hơn	nữa. 

Ai	muốn	biết	 thì	phải	 thực	hành,	có	thực	hành	thì	mới	so	sánh,	chứ	còn	
mình	nói	trên	miệng	không	[thôi]	thì	cũng	chả	ai	tin,	mình	phải	tự	kiểm	nghiệm	
những	điều	này.	Trong	thời	gian	qua,	rất	nhiều	đồng	tu	nói	là	‘con	nhận	được	rất	
nhiều	lợi	ích	từ	những	thực	hành	này’.	Thiện	Trang	cũng	nói	là	Thiện	Trang	cũng	
cảm	nhận	như	vậy.	Tại	vì	những	điều	thực	hành	này	rất	đơn	giản,	và	mọi	người	
nói	không	vất	vả	như	xưa	nữa,	hồi	xưa	tu	rất	là	mệt.	Còn	bây	giờ	tu	khỏe	hơn,	tại	
vì	Thiền	nhẹ	nhàng	v.v…	và	không	dùng	nhiều	sức.	Ví	dụ	đồng	tu	Tịnh	Độ	kêu:	
“Không	biết	tại	sao	cứ	buông	Thiền	ra,	là	câu	Phật	hiệu	khởi	rồi”.	Cho	nên	rất	là	
nhẹ	nhàng,	không	có	mệt	mỏi	gì	đâu,	thì	mình	tu	dễ	hơn.	Tại	sao	dễ	hơn	mà	mình	
không	tu,	thì	uổng	đúng	không?	Cho	nên	Thiện	Trang	muốn	giới	thiệu	pháp	này	
cho	mọi	người,	là	cũng	vì	phát	tâm	thôi.	Nhưng	ai	hiểu	thì	hiểu,	còn	ai	không	hiểu	
thì	tùy	duyên	mỗi	người,	đó	là	duyên	của	chúng	sanh	khác	nhau. 

Này	Gia	chủ,	khi	nào	với	vị	Thánh	đệ	tử,	năm	sợ	hãi	hận	thù	này	được	
lắng	dịu,	bốn	Dự	lưu	phần	này	được	thành	tựu,	và	Thánh	lý	này	được	khéo	
thấy	và	khéo	thể	nhập	với	trí	tuệ,	thời	nếu	muốn,	vị	ấy	có	thể	tự	mình	trả	lời	
về	mình	rằng:	"Ta	đã	đoạn	tận	địa	ngục;	ta	đã	đoạn	tận	bàng	sanh;	ta	đã	đoạn	
tận	ngạ	quỷ;	ta	đã	đoạn	tận	cõi	dữ,	ác	thú,	đọa	xứ;	ta	đã	chứng	được	Dự	lưu,	
không	còn	bị	đọa	lạc,	quyết	chắc	chứng	đạt	cứu	cánh	giác	ngộ". 

(Kinh	(10.92)	Sợ	Hãi:	Bhaya	(AN	9.27*)	–	Kinh	Tăng	Chi	Bộ). 

Ở	đây	chúng	ta	thấy	không	khó	lắm,	để	vào	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	thì	có	thêm	



 

38 

một	cách	nữa.	Tùy	căn	cơ	của	quý	vị,	quý	vị	chọn	lấy	cách	nào.	Mà	thật	ra	là	quý	
vị	tu	qua	tu	lại,	cũng	là	mấy	phương	pháp	căn	bản	đó	thôi,	không	có	khó	gì	hết.	
Cho	nên	mình	học	được	các	pháp	căn	bản	rồi	mình	tu. 

Bữa	nay	chúng	 ta	đến	đề	mục	 tu	Thiền	chỉ,	giới	 thiệu	 thêm	một	 lần	nữa.	
Chúng	ta	biết	ở	trong	Luận	Thanh	Tịnh	Đạo	của	ngài	Phật	Âm,	có	40	đề	mục	tu	
Thiền	chỉ,	ngài	trích	theo	kinh	Phật,	và	trích	đầy	đủ	hơn.	Cho	nên	Thiện	Trang	
thích	dẫn	ở	trong	này	hơn,	trong	kinh	thì	kinh	này	một	ít,	kinh	kia	một	ít,	mệt	quá.	
Cho	nên	Thiện	Trang	giới	thiệu	lại. 

40	Đề	Mục	Tu	Thiền	Chỉ	(Samatha)	Theo	Luận	Thanh	Tịnh	Đạo	Của	Ngài	
Buddhaghosa	(Phật	Âm)	

Tên	loại	 Số	
lượng	

Cụ	thể	 Kết	quả	

A.	Biến	xứ	 10	 Đất;	Nước;	Lửa;	Gió;	

Xanh;	Vàng;	Đỏ;	Trắng;	

Hư	Không	Giới	Hạn;	Ánh	
Sáng	

Chứng	tới	Tứ	thiền	Sắc	giới	

B.	 Bất	mỹ	
(tịnh)	

10	 Tử	 thi	 sình	 trương;	 Tử	
thi	 xanh	 tái;	 Tử	 thi	 tràn	
dịch;	

Tử	 thi	 nứt	 nẻ;	 Tử	 thi	 bị	
gặm	xé;	Tử	thi	bị	rời	rạc;	

Tử	 thi	bị	phân	đoạn;	Tử	
thi	bê	bết	máu;	Tử	thi	bị	
dòi	đục;	Tử	thi	hài	cốt.	

Chỉ	chứng	tới	Sơ	thiền	



 

39 

C.	 Tùy	
niệm	

10	 Tùy	niệm	Phật;	Tùy	niệm	
Pháp;	Tùy	niệm	Tăng;	

Tùy	niệm	giới;	Tùy	niệm	
thí;	Tùy	niệm	thiên;	

Tùy	niệm	chết;	Tùy	niệm	
tịch	tịnh;	

không	 đắc	 Thiền,	 chỉ	 đưa	 đến	
cận	định	hay	định	cận	hành.	

Niệm	thân	thể	trược;	 Chỉ	chứng	tới	Sơ	thiền	

Niệm	hơi	thở;	 Chỉ	chứng	tới	Tứ	thiền	Sắc	giới	

D.	 Phạm	
trú	

4	 Từ;	Bi;	Hỷ;	 chứng	 tới	 Sơ	 thiền,	 Nhị	 thiền,	
Tam	thiền	

Xả.	 Chứng	Tứ	thiền	Sắc	giới	

E.	Vô	sắc	 4	 Không	vô	Biên	xứ;	Thức	
vô	 Biên	 xứ;	 Vô	 sở	 Hữu	
xứ;	 Phi	 tưởng	 Phi	 phi	
Tưởng	xứ.	

Chứng	Tứ	thiền	Vô	Sắc	giới	

F.	Tưởng	 1	 Tưởng	 nhờm	 Gớm	 thức	
ăn	

không	 đắc	 Thiền,	 chỉ	 đưa	 đến	
Cận	định	hay	Định	cận	hành	



 

40 

G.	 Phân	
biệt	

1	 Phân	biệt	Bốn	nguyên	tố	 không	 đắc	 Thiền,	 chỉ	 đưa	 đến	
Cận	định	hay	Định	cận	hành	

*10	đề	mục	biến	xứ	là	điều	kiện	cho	đắc	Thần	thông	Thắng	trí	

*Đề	mục	niệm	hơi	thở	là	đề	tài	vừa	Chỉ	vừa	Quán.	

				 A.	Đề	mục	Biến	xứ	(10):	là	Đất,	Nước,	Lửa,	Gió,	Xanh;	Vàng;	Đỏ;	Trắng;	Hư	
không	Giới	hạn;	Ánh	sáng.	Nếu	tu	[10	đề	mục	Biến	xứ]	này	thì	chứng	đến	Tứ	thiền	
Sắc	giới.	Nhưng	chứng	Tứ	thiền	Sắc	giới	là	cũng	cao	lắm,	đời	nay	khó	lắm.	Nhiều	
người	tu	chỉ	tới	Tam	thiền	thôi. 

	B.	Đề	mục	Bất	mỹ	(Bất	tịnh)	(10):	là	quán	về	tử	thi	sình	trương,	tử	thi	sanh	
tái,	tử	thi	tràn	dịch,	tử	thi	nức	nẻ	v.v...	Ai	mà	tu	thì	chỉ	chứng	Sơ	thiền	thôi,	mà	Sơ	
thiền	là	cũng	ngon	rồi. 

Quý	vị	nên	nhớ	trong	Kinh	Bát	Thành,	điều	kiện	tối	thiểu	để	chứng	giải	thoát	
Tam	quả	A-na-hàm	và	Tứ	quả	là	phải	chứng	Sơ	thiền	đúng	không?	[Muốn	chứng]	
Tứ	quả	A-la-hán	là	phải	[đắc]	Sơ	thiền.	Khi	đắc	được	Sơ	thiền	hoặc	đắc	Nhị	thiền,	
Tam	thiền,	Tứ	thiền	hoặc	là	Tứ	vô	Lượng	tâm	v.v…	mình	dùng	định	đó	để	quán	
sát	về	Khổ,	Không,	Vô	thường	Vô	ngã,	Xả	ly	thì	đắc	đạo.	Cho	nên	phải	tu	như	vậy.	
Còn	ngay	từ	đầu	chúng	ta	nói	về	Sát-na	định,	nhiều	người	cũng	mong	thôi	khỏi	tu	
định,	khỏi	tu	Thiền	chỉ,	chỉ	cần	Thiền	quán	thôi	là	được	rồi,	chứ	cần	gì	đâu	mà	tu	
Thiền	chỉ	làm	chi.	Thật	ra	Sát-na	định	rất	khó,	nếu	như	quý	vị	hàng	ngày	không	tu	
định.	Nhớ	là	hàng	ngày	không	tu	Định	thì	rất	khó	được	Sát-na	định,	nên	là	phải	tu. 

		 C.	Đề	mục	Tùy	niệm	(10):	Tùy	niệm	Phật;	Tùy	niệm	Pháp;	Tùy	niệm	Tăng;	
Tùy	niệm	Giới;	Tùy	niệm	Thí;	Tùy	niệm	Thiên;	Tùy	niệm	chết;	Tùy	niệm	tịch	tịnh:	
[những	đề	mục]	này	không	chứng	được	Thiền,	tức	là	không	đắc	được	Sơ	thiền,	
mà	chỉ	đi	đến	Cận	định	hoặc	Định	cận	hành. 

Điều	này	hồi	xưa	Thiện	Trang	cũng	không	biết,	Thiện	Trang	nghe	nói	là	niệm	



 

41 

Phật	có	thể	đến	được	công	phu	của	Tứ	thiền	Bát	định.	Tại	vì	đây	là	hồi	xưa	vị	Sư	
Nam	truyền	nói	cho	Thiện	Trang,	cho	nên	Thiện	Trang	cũng	tin.	Tức	là	bên	Bắc	
truyền	mình	nói	rồi,	mà	bên	Nam	truyền	cũng	nói,	không	biết	sao	vị	Sư	đó	lại	nói	
là	mình	niệm	Phật	bằng	câu	Phật	hiệu	có	thể	chứng	tới	Tứ	thiền	Bát	định. 

Sau	này	Thiện	Trang	học	nhiều	hơn	thì	nhận	biết:	Ủa!	Sao	hồi	xưa	mình	niệm	
hoài	cũng	không	biết,	sau	này	thì	mới	biết	là	nó	không	nằm	trong	những	đề	mục	
này	để	đắc	Sơ	thiền	được.	Mà	trong	Kinh	Vô	Thích	hay	nhiều	bộ	kinh	nói	là:	“Âm	
thanh	là	gai	nhọn	để	nhập	Sơ	thiền”.	Tức	là	nếu	còn	âm	thanh,	còn	có	tướng	âm	
thanh	thì	không	thể	vào	Sơ	thiền.	Và	nhập	Sơ	thiền	là	ngôn	ngữ	tịch	diệt.	Cho	nên	
Thiện	Trang	xin	phép	đính	chính	lại	những	điều	mà	hồi	xưa	Thiện	Trang	chia	sẻ.	
Ví	dụ	hồi	xưa	Thiện	Trang	chỉ	cho	mọi	người	video	tọa	thiền,	niệm	Phật.	Ngồi	tọa	
thiền,	[tu	theo]	đề	mục	theo	hơi	thở,	rồi	gắn	câu	Phật	hiệu	vào.	Cách	đó	cũng	định,	
cũng	an	lạc,	dễ	chịu,	nhưng	chỉ	tới	Vị	đáo	định	thôi. 

Hôm	nay	Thiện	Trang	cũng	chia	sẻ	luôn,	sẵn	nói	về	Vị	đáo	định,	nhiều	đồng	
tu	không	biết	phân	biệt	đâu	là	Vị	đáo	định,	đâu	là	Trì	tướng,	Tợ	tướng	và	đâu	là	
Sơ	thiền.	Thôi	để	chút	nữa,	quý	vị	ráng	chờ,	để	chia	sẻ	luôn	phần	dưới	này	cho	
xong,	cho	rõ	ràng	nha. 

Niệm	thân	thể	trược	cũng	chứng	tới	Sơ	thiền.	Niệm	hơi	thở	thì	chứng	đến	
Tứ	thiền	Sắc	giới.	Đề	mục	hơi	thở	là	tuần	trước	Thiện	Trang	giới	thiệu	rồi.	Quý	vị	
thấy	rất	dài,	có	16	cách,	và	nếu	quý	vị	dùng	là	tới	Tứ	thiền	Sắc	giới,	thậm	chí	là	
chứng	được	quả	A-la-hán	luôn. 

	D.	Đề	mục	Phạm	trú	(4):	Từ,	Bi,	Hỷ	thì	chứng	đến	Sơ	thiền,	Nhị	thiền,	Tam	
thiền.	Xả	thì	chứng	đến	Tứ	thiền. 

E.	Đề	mục	Vô	sắc	(4):	Không	vô	Biên	xứ;	Thức	vô	Biên	xứ;	Vô	sở	Hữu	xứ;	Phi	
tưởng	Phi	phi	Tưởng	xứ	vv…	[Đề	mục	này]	thì	chắc	nhiều	người	cũng	không	quan	
tâm.	Thiện	Trang	nghĩ	Thiện	Trang	cũng	không	quan	tâm	[đề	mục]	này	lắm.	Thiện	
Trang	mục	tiêu	tới	Tứ	thiền	là	đủ	xài	rồi,	mà	chắc	hơi	khó	đó. 

F.	Đề	mục	Tưởng:	Tưởng	nhờm	Gớm	thức	ăn	thì	không	đắc	Thiền,	mà	chỉ	
đưa	đến	Cận	định	hay	Định	cận	hành,	tức	là	Vị	đáo	định. 



 

42 

G.	Đề	mục	Phân	biệt:	Phân	biệt	bốn	nguyên	tố	Đất,	Nước,	Lửa,	Gió	thì	không	
đắc	Thiền,	chỉ	đưa	đến	Cận	định	hay	Định	cận	hành.	 

*10	đề	mục	Biến	xứ	là	điều	kiện	để	đắc	Thần	thông	Thắng	trí:	Nếu	quý	vị	
muốn	có	Thần	thông	thì	quý	vị	phải	tu	10	đề	mục	Biến	xứ	đầu	tiên	thì	quý	vị	đắc	
Thần	thông.	Nếu	không	tu	Biến	xứ	thì	dù	chứng	quả	cũng	không	có	Thần	thông. 

	*Đề	mục	niệm	hơi	thở	là	đề	tài	vừa	Chỉ	vừa	Quán.	Chúng	ta	đã	học	rồi. 

Hôm	nay	xin	giới	thiệu	lại	đề	mục	gọi	là	Biến	xứ	xanh.	Hồi	trước	giới	thiệu	
rồi,	nhưng	bây	giờ	giới	thiệu	lại.	Đây	là	theo	Luận	Thanh	Tịnh	Đạo,	chữ	#kasiṇa	
là	Biến	xứ,	chữ	#nila	là	xanh,	dịch	là	Biến	xứ	xanh.	Quý	vị	cứ	lên	mạng	đánh	vô	
Kasina,	thì	ra	là	đề	mục	Biến	xứ.	Cách	tu	rất	đơn	giản. 

A.5.	Biến	xứ	xanh	(Nīlakasiṇa)	-	theo	Luận	Thanh	Tịnh	Đạo	

	Người	hành	Thiền	đề	mục	Biến	xứ	xanh	là	nắm	lấy	tướng	màu	xanh,	
người	đã	từng	thực	hành	trong	đời	trước,	ấn	chứng	khởi	lên	nơi	người	ấy	
khi	thấy	một	bụi	cỏ	xanh	hay	mảnh	vải	màu	xanh	hoặc	nhìn	viên	ngọc	xanh.	 

Tức	là	những	người	nào	mà	đời	trước	tu	[đề	mục	này]	mạnh,	thì	họ	nhìn	
mấy	[màu	xanh]	đó	là	đắc	rồi.	Điều	này	thì	hồi	xưa	Thiện	Trang	cũng	không	biết	
tại	sao,	hồi	nhỏ	Thiện	Trang	nhớ	quê	của	Thiện	Trang	ở	Quảng	Ngãi	có	biển.	Thiện	
Trang	nhớ	 lâu	 lâu	mới	được	về	quê	một	 lần,	 các	buổi	chiều	ở	đó	Thiện	Trang	
không	biết	tại	sao	Thiện	Trang	thích	ra	ngắm	nước	biển	lắm,	ngắm	nhìn	mê	say,	
nhìn	không	biết	mệt	mỏi	luôn.	Người	lớn	kêu:	‘Ôi!	Tối	lắm	rồi	đi	về	thôi	cháu.	Cháu	
còn	ngồi	đó	nữa,	còn	không	chịu	về’.	Cuối	cùng	một	hồi	tối	om,	hết	thấy	đường	rồi	
mới	đi	về,	mà	về	đi	qua	rặng	cây	dương	liễu,	toàn	là	mồ	mả	không.	Hồi	đó	sợ	ma,	
cho	nên	sợ	lắm,	nhưng	thấy	an	lạc,	dễ	chịu	lúc	đó. 

Cho	nên	Thiện	Trang	không	biết	 tại	sao	mà	Thiện	Trang	thích	màu	xanh.	
Thiện	Trang	kêu:	Ủa!	Tại	sao	mình	lúc	nào	cũng	thích	màu	xanh,	rồi	thích	nhìn	cái	
gì	tròn	tròn.	Những	điều	đó	sau	này	học	thì	mới	biết	là	do	đời	quá	khứ	mình	có	tu	
Thiền	chỉ.	Nên	khi	mình	tu	Thiền	chỉ	là	mình	nhìn	được	những	cái	đó,	đó	là	một	
đề	mục	để	mình	tu.	Hồi	xưa	người	ta	phải	ra	biển,	ra	sông	để	ngắm,	để	tu	đề	mục	



 

43 

này.	Thời	đại	nay	chúng	ta	thấy	chúng	ta	khỏe	hơn,	chúng	ta	sẽ	có	cách	tu	khác.	
Nói	xong	[đề	mục]	này	thì	Thiện	Trang	sẽ	giới	thiệu	cách	tu	của	thời	chúng	ta. 

		 Người	mới	tu	tập	đề	mục	này	thì	phải	dùng	những	cánh	hoa	có	màu	
xanh	hay	lá	xanh	trải	lên	chiếc	mâm,	cái	nia	có	vòng	tròn	đường	kính	hơn	
gang	 tay,	 tạo	 thành	mảng	 xanh	 phẳng	 như	mặt	 trống	 rồi	 ngồi	 nhìn	mặt	
phẳng	xanh	ấy	tác	ý	niệm	“xanh!	xanh!”	Tác	ý	niệm	chứ	không	có	đọc	lên,	nghĩ	
màu	xanh	thôi.	 

	 Ở	đây	thời	hiện	đại,	Thiện	Trang	xin	giới	thiệu,	quý	vị	không	phải	mất	công,	
bây	giờ	Thiện	Trang	chỉ	cho.	Cách	đầu	tiên	là	chúng	ta	nên	chọn	màu	xanh	nào	
phù	hợp	với	mình.	Có	nhiều	màu	xanh	đúng	không	ạ?	Thứ	hai	là	mình	nên	chọn	
một	hình	tròn	hơn	một	gang	tay	(khoảng	20	cm).	Bây	giờ	hiện	đại	rồi,	Thiện	Trang	
hay	khuyên	các	vị	đồng	tu,	có	hai	cách	[để	tu	đề	mục	này]:	Một	là	dùng	màn	ảnh	
tivi,	màn	ảnh	máy	tính	v.v…	Có	đồng	tu	làm	rồi,	nhưng	Thiện	Trang	chưa	hài	lòng	
với	các	màu	lắm,	cho	nên	chưa	giới	thiệu.	Không	thích	[hợp]	với	Thiện	Trang	lắm,	
nhưng	chắc	có	thể	hợp	với	quý	vị. 

	Thiện	Trang	sẽ	chia	sẻ	cho	quý	vị	một	số	màu.	Để	vòng	tròn	ở	giữa	phải	màu	
đen	hết,	rồi	quý	vị	nhìn	đó	là	được.	Thiện	Trang	giới	thiệu	quả	[bóng	đèn	tròn]	
này,	Thiện	Trang	đặt	mua	đường	kính	là	25	cm.	Quả	này	tròn	tròn	để	tu	Thiền	chỉ	
rất	dễ.	Mình	chỉ	cần	bấm	lên	là	biến	thành	màu	xanh,	nhưng	tại	vì	camera	không	
quét	được	màu	xanh	giống	[ở	chỗ]	Thiện	Trang.	[Quý	vị]	có	thể	đổi	màu	đỏ,	tùy	
màu,	mình	có	thể	bấm	chọn	màu	được.	Quý	vị	đầu	tư	cái	[bóng	đèn]	này	thì	dễ	tu.	
Tùy	màu,	quý	vị	thích	màu	nào	thì	chỉnh	màu	đó,	mình	không	cần	phải	mất	công	
đi	lo	mấy	cái	kia.	Tiếp	theo	là	quý	vị	đặt	ra	trước	mặt.	Và	Thiện	Trang	chỉ	cho	quý	
vị,	để	tu	được	[đề	mục]	Thiền	chỉ	này,	thì	quý	vị	phải	để	ý	kỹ,	chứ	còn	quý	vị	làm	
sai	là	không	bao	giờ	vô	được	đâu.	Nghe	cho	kỹ!	 

Đầu	tiên	khi	đặt	đối	tượng	để	nhìn,	thì	phải	đặt	ở	nơi	làm	sao	mà	đằng	sau,	
đằng	trước	không	bị	vướng	một	cái	gì	cả,	đằng	sau	chỉ	có	một	màn	màu	đen.	Quý	
vị	nên	kiếm	miếng	vải	đen	treo	đằng	sau,	để	che	hết,	làm	sao	đó	chỉ	còn	thấy	cái	
[đèn	tròn]	này	thôi.	Chứ	quý	vị	vừa	thấy	cái	[đèn	tròn]	này,	vừa	thấy	cái	micro	hay	



 

44 

vừa	thấy	cái	gì	đó	là	bị	phân	tâm.	Hoặc	là	có	những	ánh	sáng	nào	chiếu	qua	chiếu	
lại	đằng	trước,	thậm	chí	thấy	sợi	dây	trắng	trắng	này	lòi	ra,	là	không	vào	trì	tướng	
được,	bị	nhiễu,	không	vào	được	đâu.	Đây	là	Thiện	Trang	chia	sẻ	cho	quý	vị.	Thiện	
Trang	đã	thử	rồi,	chỉ	cần	có	một	cái	gì	vướng	vướng,	hiện	hiện	là	tới	lúc	vào	trì	
tướng	không	được. 

				 Cho	nên	nhiều	người	tu	không	được,	lí	do	là	khâu	chuẩn	bị	của	mình	chưa	
đúng.	Quý	vị	muốn	trên	màn	hình,	hay	muốn	gì,	thì	tất	cả	đều	màu	đen	hết,	chỉ	có	
để	vậy,	ở	trong	phòng	tắt	đèn	hết,	đừng	để	ánh	sáng	nào	lọt	vào,	để	khỏi	phân	tâm.	
Rồi	khi	đó	mình	mới	nhìn	(trong	này	có	nói),	để	Thiện	Trang	nói	xong	lý	thuyết	
rồi	nói	luôn	thực	hành. 

Khi	đó	hai	ấn	chứng	trì	tướng	và	tợ	tướng	xuất	hiện	gọi	là	định	cận	
hành,	tiếp	tục	chú	tâm	đến	tợ	tướng	đó	đến	khi	chứng	định	an	chỉ	(tức	là	vào	
Thiền).	 

Nói	đơn	giản	là	như	thế	này,	ví	dụ	Thiện	Trang	chia	sẻ,	lấy	cái	đèn	này.	Theo	
kinh	nghiệm	của	Thiện	Trang	thôi,	quý	vị	có	thể	tham	khảo	đúng	hay	sai,	quý	vị	
thực	hành	rồi	mình	đối	chiếu,	chứ	chưa	chắc,	vì	‘chớ	vội	tin’,	phải	thực	hành	chứ. 

Quý	vị	thực	hành	là	quý	vị	nhìn	như	thế	này,	Thiện	Trang	để	ra	đằng	trước	
và	tắt	hết	đèn,	không	có	[vướng]	gì,	rồi	nhìn	v.v…	Và	trong	phòng	đó	đừng	có	tiếng	
ồn,	không	có	tiếng	gì	hết.	Nếu	ồn	thì	quý	vị	kiếm	bông	tai	chống	ồn	hay	cái	gì	đó	
nhét	lại,	đừng	để	nghe	tiếng	âm	thanh	gì,	rồi	khi	đó	mình	nhìn.	Có	thể	quý	vị	không	
quen,	quý	vị	nhìn	một	hồi	cũng	chưa	vô.	Nhưng	mình	nhìn	thôi,	đừng	suy	nghĩ	gì	
lung	tung,	bỏ	hết	tất	cả	suy	nghĩ.	Chúng	ta	phải	nhớ	bước	chuẩn	bị	là	quần	áo	sạch	
sẽ,	mặc	sao	ngồi	cho	dễ	dàng	v.v…	ngồi	cho	ngay	ngắn,	không	cần	kiết	già,	bán	già	
cũng	được.	Nếu	ngồi	kiết	già	đau	thì	ngồi	bán	già,	không	ngồi	bán	già	được	thì	
ngồi	 kiểu	 khác	 cũng	được.	Quý	 vị	muốn	ngồi	 kiểu	nào	 cũng	được,	 không	 sao,	
không	quan	trọng.	Sau	đó	quý	vị	hãy	tập	trung	nhìn,	nhìn	đến	một	lúc	nào	đó	thì	
tự	nhiên	chuyển	thành	Trì	tướng	hay	Tợ	tướng.	 

Trì	tướng	và	Tợ	tướng	là	gì?	Điều	này	không	có	nhất	định,	mỗi	lần	mỗi	khác,	
mỗi	người	mỗi	khác,	không	biết	nhân	duyên	thế	nào.	Ví	dụ	quý	vị	có	thể	tự	nhiên	



 

45 

thấy	quả	này	to	đùng	lên	trước	mặt,	bự	lắm.	Hoặc	là	tự	nhiên	mình	thấy	mình	ngồi	
trong	một	cái	nhà	hoàn	toàn	là	màu	này,	và	nhà	đó	tròn.	Hoặc	là	mình	ngồi	trong	
nhà	vuông,	mà	tự	nhiên	có	quá	nhiều	quả	tròn	tròn	như	vầy,	đặt	đầy	hết.	Hoặc	là	
khắp	hư	không	là	toàn	quả	nhỏ	nhỏ	như	thế	này	v.v…	đủ	các	màu,	các	kiểu.	Đó	gọi	
Trì	tướng	hay	là	Tợ	tướng. 

		 Và	quý	vị	vẫn	tiếp	tục	nhìn,	nhưng	thông	thường	tới	lúc	đó	quý	vị	có	cảm	
giác	là	không	muốn	nhìn	nữa,	mà	quý	vị	nhắm	mắt	để	thấy	như	vậy.	Tới	lúc	đó	thì	
tự	động	nhắm	mắt	thôi,	mà	nhắm	mắt	thì	sẽ	thấy	như	vậy.	Nếu	như	lúc	đầu	thì	trì	
tướng	đó	sẽ	kéo	dài,	quý	vị	chưa	nhập	Thiền	được	thì	trì	tướng	đó	kéo	dài,	một	
thời	gian	sau	thì	rơi	vào	trạng	thái	là	dường	như	không	có	gì	cả.	Mọi	người	sẽ	nói	
là	dừng	tâm	luôn,	tâm	của	mình	không	có	suy	nghĩ	gì	hết,	và	dường	như	là	không	
có	gì	cả,	thì	trạng	thái	đó	là	nhập	Thiền. 

	Khi	đó	không	có	lo	sợ,	mình	cứ	hưởng	an	lạc	trong	đó,	bởi	vì	lúc	đó	[thấy]	
hỷ	lắm,	an	lạc	lắm,	một	cảm	giác	thế	nào	mà	đã	lắm,	đó	là	quý	vị	nhập	được	Thiền.	
Còn	quý	vị	không	nhập	được	Thiền	thì	Trì	tướng	cứ	xuất	hiện	liên	tục.	Trì	tướng	
xuất	hiện	liên	tục	mà	không	nhập	Thiền,	thì	quý	vị	coi	lại	môi	trường	của	mình	ồn,	
hay	là	ánh	sáng	bị	nhiễu	hay	là	gì	đó,	hay	là	tâm	của	mình	đang	còn	suy	nghĩ	gì,	
trạng	thái	như	vậy	thì	mình	không	vào	được.	Mà	cứ	duy	trì	Tợ	tướng	nhiều,	lúc	
đó	là	Vị	đáo	định	có	thể	xuất	hiện,	xuất	hiện	thế	nào?	Là	có	thể	xuất	hiện	những	
cảnh	nhiễu.	Cảnh	nhiễu,	tức	là	không	phải	Tợ	tướng	đó	nữa,	mà	quý	vị	thấy	xuất	
hiện	ra	rừng…,	thấy	gì	đó	tùm	lum.	Rồi	nhiều	người	tưởng	đó	là	đắc	Thiền,	bắt	
đầu	thả	hồn	theo	đó,	thì	quý	vị	coi	chừng	rớt	vào	Ngũ	ấm	ma.	Tại	vì	không	tương	
ưng	với	đề	mục	đang	tu. 

Đề	mục	ta	đang	tu	là	cái	này,	chứ	không	phải	cái	đó.	Mà	nếu	vô	đó	thì	cũng	
an	lạc	lắm,	mới	đầu	cũng	an	lạc	cho	nên	nhiều	người	cũng	thích	vô	đó.	Rồi	bắt	đầu	
tưởng	tượng,	 thấy	chuyện	gì	đó	quá	khứ,	chuyện	tương	 lai	xuất	hiện	 tùm	 lum	
trong	đó.	Quý	vị	mà	theo	trong	đó,	theo	một	thời	gian	thì	coi	chừng	quý	vị	rớt	vào	
Ngũ	ấm	ma.	Cho	nên	Ngũ	ấm	ma	nằm	ở	chỗ	đó	đó. 

Còn	khi	nhập	Thiền	rồi	là	nhanh	lắm.	Lần	đầu	có	thể	lâu,	nhưng	về	sau	có	thể	



 

46 

rất	nhanh	thôi,	có	thể	Tợ	tướng	chớp	chớp	chừng	mấy	giây	thôi	là	vào	Thiền	luôn,	
là	vào	một	trạng	thái	dường	như	không	có	gì.	Mình	vẫn	quan	sát	được,	nhưng	
dường	như	là	không	có	gì	hết,	lúc	đó	mình	an	lạc	lắm,	mình	chỉ	muốn	hưởng	trạng	
thái	rất	là	an	lạc	đó,	mình	không	muốn	làm	gì	nữa	hết,	thì	đó	là	nhập	Thiền.	 

Và	đừng	tác	ý	rằng	là	mất	hết	rồi,	ta	phải	tìm	lại	Tợ	tướng.	Không	phải!	Tìm	
lại	Tợ	tướng	là	rớt	ra	lại.	Chỉ	cần	khởi	một	ý	niệm	nào	đó,	hoặc	là	lúc	đó	tai	mình	
thính	lắm	quý	vị,	có	thể	nghe	một	giọt	mưa	rớt	ở	trên	mái	nhà	thôi,	là	bay	ra	lại.	
Lúc	đó	quý	vị	phải	[tu]	đề	mục	lại,	phải	tập	lại	từ	đầu.	Mà	tập	lại	từ	đầu,	thì	đầu	
quý	vị	phải	nhớ,	phải	kiểm	tra	trước	khi	vào	Thiền	là	có	5	Chi	thiền,	và	bỏ	5	Triền	
cái,	gồm	có:	Một	là	tham	dục.	Tham	là	gì?	Là	tham	muốn.	Quý	vị	đừng	mong	muốn	
gì	hết.	Ngay	cả	mong	muốn	nhập	Thiền,	mong	muốn	thấy	Tợ	tướng,	mong	muốn	
gì	thì	cũng	đừng	mong,	mà	mình	chỉ	nhìn	thôi.	Nếu	tu	đề	mục	này	thì	chỉ	nhìn	thôi. 

				 Rồi	Triền	cái	thứ	hai	là	Thùy	miên	cái.	Thùy	miên	là	buồn	ngủ.	Ngồi	một	hồi	
mà	cảm	thấy	buồn	ngủ,	thì	thôi,	đừng	tu.	Buồn	ngủ	thì	tu	[môn]	khác	đi,	lúc	đó	
thì	đừng	tu	Thiền	chỉ.	Tại	vì	chúng	ta	học	bài	Thất	giác	chi	rồi,	khi	buồn	ngủ	thì	
quý	vị	hãy	tu	bốn	Giác	chi	kia,	đừng	tu	Định	giác	chi.	Nhớ	như	vậy!	Cho	nên	người	
mà	buồn	ngủ	thì	không	thể	tu	được,	mà	phải	ngủ	cho	đủ	giấc,	lựa	lúc	nào	đó. 

				 Giống	như	Thiện	Trang,	buổi	trưa	thì	Thiện	Trang	thấy	hơi	buồn	ngủ.	Mà	
Thiện	Trang	làm	biếng	đi	ngủ,	Thiện	Trang	sợ	ngủ	lắm,	nên	kêu:	Thôi!	Vô	Thiền	
đi.	Bây	giờ	mình	đã	buồn	ngủ	lắm	rồi,	mà	thôi	mình	ráng	vô	Thiền	cho	an	lạc.	Tại	
vì	chỉ	cần	vô	được	một	chút	thôi	là	đỡ	buồn	ngủ	rất	nhiều,	tỉnh	táo.	Mà	vô	thì	
thông	thường	đa	số	là	ngủ	thôi,	chứ	không	thể	nào	Thiền	được.	Tức	là	vào	một	
hồi	là	mình	rớt	vào	trạng	thái,	mình	nhìn	thấy	là	thấy	Tợ	tướng	thiệt,	nhưng	vô	
Tợ	tướng	xong	rồi	là	bắt	đầu	bị	nhiễu	cảnh.	Tức	là	lúc	đó	mình	thấy	là	cái	gì	đâu	
á,	thấy	[cảnh]	gì	đó	xuất	hiện,	chứ	không	phải	là	[đề	mục]	đó,	là	mình	biết	mình	
trật	rồi,	thì	giác	ngay,	mình	phải	thoát	ra	ngay.	Thoát	ra	ngay	thì	mình	biết	đó	là	
hôn	trầm,	hôn	trầm	vi	tế.	Mặc	dù	[điều]	đó	cũng	rất	dễ	chịu,	vẫn	dễ	chịu	hơn	
bình	thường,	nhưng	mình	thấy	là	sai	rồi.	Tại	vì	nhiễu	cảnh,	hiện	ra	cảnh	gì	đâu	
đâu. 



 

47 

				 Sẵn	đây	nói	 thêm	một	điều	nữa,	Vị	đáo	định	cũng	 là	hiện	cảnh,	khác	với	
Thụy	miên,	Hôn	trầm.	Đôi	khi	ở	Vị	đáo	định	lâu	quá	thì	quý	vị	sẽ	thấy,	ví	dụ	như	
quý	vị	thấy	ở	trong	nhà	rất	rõ,	mặc	dù	quý	vị	chẳng	mở	mắt,	nhưng	quý	vị	thấy	
xung	quanh.	Rồi	quý	vị	nghe	những	tiếng	gì	đó	rõ	ràng	lắm.	Cảnh	đó	là	cảnh	cực	
kỳ	rõ,	thì	đó	là	cảnh	của	Vị	đáo	định. 

				 Còn	nếu	như	bị	pha	cảnh,	tức	là	nhiễu	cảnh.	Nhiễu	cảnh	là	gì?	Mình	đang	ở	
đây,	mình	thấy	cảnh	gì	trong	đó,	mà	còn	thấy	gì	đó	mờ	mờ	ảo	ảo,	không	rõ	nữa,	
đó	là	quý	vị	rớt	vào	Hôn	trầm	rồi.	Nếu	là	Vị	đáo	định,	thì	ví	dụ	quý	vị	thấy	thác	
nước	chảy,	quý	vị	thấy	ngồi	trong	rừng	v.v...	nhưng	quý	vị	thấy	cảnh	đó	cực	kỳ	
rõ,	thì	đó	là	Vị	đáo	định.	Còn	cảnh	mà	bắt	đầu	mờ	mờ,	ảo	ảo,	thì	thường	là	rớt	
vào	Hôn	trầm.	

				 Chính	vì	nhiều	người	không	phân	biệt	được	hai	cảnh	đó,	nên	cứ	ở	trong	Hôn	
trầm.	Hôn	trầm	cũng	đã,	cũng	dễ	chịu,	dễ	chịu	hơn	bình	thường.	Nhưng	xin	lỗi	
quý	vị!	So	với	trạng	thái	nhập	Thiền	thì	chưa	là	gì	hết.	Và	cảnh	đó	mà	quý	vị	để	
nhiều,	thì	Thiện	Trang	nói	là	nguy	hiểm.	Sau	này	quý	vị	dễ	bị	rớt	vào	ma	cảnh,	
tức	là	rớt	vào	Ngũ	ấm	ma.	Cho	nên	nếu	buồn	ngủ,	thì	hãy	mau	dùng	bài	kinh	
chữa	buồn	ngủ	của	đức	Phật.	Quý	vị	còn	nhớ	không?	Nếu	không	nhớ	thì	bữa	nào	
Thiện	Trang	sẽ	đem	bài	kinh	đó	trình	bày	lại.	Hồi	bữa	đã	trình	bày	bài	kinh	chống	
buồn	ngủ	bên	Kinh	A	Hàm	rồi.	Bữa	nào	lấy	bài	kinh	chống	buồn	ngủ	của	đức	
Phật	dạy	cho	ngài	Mục	Kiền	Liên	ở	bên	Kinh	Nikaya	đưa	vào	cho	quý	vị	cũng	
được.	Hai	bộ	kinh,	thì	có	hai	bài	để	so	sánh.	Chúng	ta	hãy	rửa	mặt	hay	làm	gì	đó,	
11	bước	để	chống	buồn	ngủ,	thì	quý	vị	hãy	tu	tiếp.	Còn	nếu	buồn	ngủ	thì	đừng	
tu	Định,	hãy	tu	Thiền	quán,	tức	là	hãy	đi	vận	động,	rồi	làm	việc	gì	đó,	chứ	không,	
thì	một	hồi	là	ngủ	luôn	đó.	

				 [Như	vậy]	quý	vị	phân	biệt	được	rõ	chưa?	Mà	quan	trọng	là	chúng	ta	biết	
trạng	thái	khi	mình	vào	Thiền,	đó	là	mới	Sơ	thiền	thôi.	Sơ	thiền	là	ly	dục,	ly	các	
pháp	ác	bất	thiện,	một	trạng	thái	hỷ	lạc	do	ly	dục	sanh,	có	tầm	có	tứ.	Ly	dục	là	
không	có	mong	muốn	gì.	Cho	nên	người	đắc	được	Thiền,	hoặc	là	mình	nhập	Sơ	
thiền	hoặc	là	Vị	đáo	định	thôi,	thì	ra	ngoài	mình	bớt	tham.	Mình	ăn	uống	gì	cũng	
nhẹ	nhàng,	đỡ,	nhẹ	nhàng	lắm	quý	vị.	Mỗi	ngày	mà	quý	vị	thiền	được	một	chút,	



 

48 

ra	là	quý	vị	bớt	nổi	sân,	nhẹ	nhàng	lắm.	Và	trong	gia	đình	quý	vị	tự	nhiên	sẽ	hạnh	
phúc. 

Cho	nên	tại	sao	mình	không	tu?	Và	quý	vị	muốn	tu	Tịnh	Độ,	thì	quý	vị	dùng	
định	đó,	hướng	tâm	vãng	sanh	thì	dễ.	Trong	Kinh	Vô	Lượng	Thọ	đâu	có	bắt	quý	
vị	là	tu	chuyên	100%	đúng	không?	Nếu	có	chúng	sanh	tu	pháp	nào	đó,	mà	hướng	
tâm	về	thì	cũng	được	mà.	Mà	khi	mình	có	định	Sơ	thiền	thì	đầu	tiên	là	đỡ	đau.	
Lúc	đó	quý	vị	bị	cảm,	bị	trúng	gió,	bị	gì	đó,	giống	như	Thiện	Trang	hay	bị	trúng	
gió,	vì	người	Thiện	Trang	bị	hàn.	Nếu	quý	vị	đắc	Thiền	thì	tự	nhiên	không	có	cảm	
giác	trúng	gió	gì	hết,	người	lâng	lâng,	dễ	chịu,	mặc	dù	mình	vẫn	bị	trúng	gió	đó	
quý	vị.	Sau	đó,	hai	ba	ngày	sau	mà	mình	không	thiền	nữa,	không	có	thời	gian	
thiền	nữa,	thì	bắt	đầu	mình	thấy	mình	bị	trúng	gió	thiệt,	vẫn	bệnh	như	cũ.	Nhưng	
lúc	đó	mình	không	có	cảm	giác	gì	hết.	Mình	có	những	nỗi	đau	như	mỏi	chân,	mỏi	
tay,	mỏi	lưng	thì	tự	nhiên	không	có.	Như	vậy	nếu	quý	vị	lâm	chung	(lúc	sắp	chết),	
với	công	phu	như	vậy,	thì	quý	vị	ok,	tự	tại	ra	đi	được	đúng	không	ạ?	Ra	đi	nhẹ	
nhàng.	

				 Đó	là	lý	do	tại	sao	phải	tu	Thiền	chỉ.	Bởi	vì	trong	kinh	đức	Phật	nói	là	tu	
Thiền	chỉ	để	giảm	đau,	đỡ	đau.	Sơ	thiền	thì	giảm	đau	thôi,	chứ	cũng	chưa	hết	đau	
hoàn	toàn.	Quý	vị	muốn	hết	đau	hoàn	toàn,	mà	tự	tại	ra	đi,	là	quý	vị	phải	chứng	
Tứ	thiền.	Còn	Sơ	thiền	thì	chỉ	giảm	đau	thôi.	Nhưng	giảm	đau	là	cũng	đỡ	lắm	rồi	
quý	vị,	mấy	bệnh	như	trúng	gió,	cảm,	v.v...	mà	quý	vị	thiền	thì	[mấy	bệnh	đó]	
không	thấy	tác	dụng	gì	hết,	 tức	 là	hình	như	nó	không	có.	Mặc	dù	mình	mang	
bệnh	trong	người,	nhưng	hình	như	nó	không	có.	Mà	ngày	nào	mà	cũng	thiền	
được,	thì	coi	như	mấy	bệnh	đó	không	ăn	thua	gì	hết.	Quý	vị	thấy	Thiền	chỉ	đặc	
biệt	[như	vậy].	

				 Và	nhiều	đồng	tu	nói	với	Thiện	Trang,	là	bình	thường	không	có	Thiền	thì	
không	ngồi	bán	già	được,	nhưng	tự	nhiên	 lúc	đó	ngồi	bán	già	được;	rồi	bình	
thường	không	ngồi	kiết	già	được,	nhưng	sau	khi	Thiền	thì	tự	nhiên	ngồi	kiết	già	
được.	Cho	nên	Thiền	hay	và	lợi	lạc	như	vậy	đó.	Cho	nên	quý	vị	thực	hành	đi.	Chứ	
còn	nhiều	đồng	tu	lười	thực	hành	quá.	Mà	thực	hành	thì	lần	đầu	thấy	khó.	Lần	
đầu	khó	là	tại	mình	chưa	có	kinh	nghiệm,	khó	vào	Trì	tướng	thôi.	Mình	nhìn	hoài,	



 

49 

mình	kêu:	Ủa!	Sao	không	vào,	không	vào. 

				 Nhưng	thật	ra	quý	mà	càng	[nghĩ]	không	vào	bao	nhiêu,	thì	không	vào.	Mà	
quý	vị	 cứ	nhìn	vậy	 thôi,	nhìn	một	hồi	 thì	 tự	nhiên	đến	 lúc	nào	đó	sẽ	vào	Tợ		
tướng,	vào	Trì	tướng.	Sau	Tợ	tướng,	Trì	tướng	một	lát	thì	bắt	đầu	chuyển	sang	
nhập	Thiền.	Nhập	Thiền	rồi	thì	mình	chỉ	cần	chú	tâm	ở	trong	đó,	an	tĩnh	ở	trong	
đó,	đừng	tác	ý	gì,	thì	quý	vị	vẫn	còn	có	tầm,	tứ. 

				 Còn	ai	muốn	lên	Nhị	thiền,	thì	mình	phải	có	một	thời	gian	lâu	dài,	mình	quen	
rồi,	lúc	đó	mình	biết	là	mình	chẳng	còn	muốn	nghĩ	gì	nữa	hết,	cũng	chẳng	còn	
quan	sát	sự	an	lạc,	hỷ	lạc	gì	đó	luôn,	thì	hết	tầm	hết	tứ.	Tầm,	tứ	là	quan	sát,	là	
nhìn	dán	vào	đối	tượng	đúng	không?	Lúc	đó	mình	còn	đối	tượng	gì	quý	vị	biết	
không?	Thường	người	ta	có	cảm	giác	là	đối	tượng	‘không’,	tức	là	không	có	gì;	
hoặc	là	một	trạng	thái	hỷ	lạc.	Mình	quan	sát	vào	đó,	thì	đó	là	tầm,	tứ.	Bao	giờ	
mình	không	quan	sát	nữa,	mình	dừng	luôn,	thì	lên	Nhị	thiền. 

				 Nhị	thiền	là	gì?	Là	một	trạng	thái	hỷ	lạc	do	định	sanh,	không	tầm,	không	tứ.	
Hết	tầm,	tứ	rồi	thì	lên	Nhị	thiền.	Lên	Nhị	thiền	thì	theo	trong	kinh	là	quý	vị	có	
một	chút	Thần	thông	rồi	đó,	cho	nên	ngon	rồi	đó.	Rồi	muốn	lên	Tam	thiền	thì	lại	
tiếp	tục	nữa.	Tam	thiền	là	một	trạng	thái	định	do	lìa	hỷ	lạc.	Mình	còn	thấy	hỷ	lạc	
là	không	lên	được	Tam	thiền.	Rồi	nếu	muốn	lên	đến	Tứ	thiền	là	mình	phải	lìa	
niệm	luôn,	lúc	đó	không	biết	gì	luôn.	Cho	nên	người	nhập	Tứ	thiền	thì	có	thể	
ngồi	mấy	chục	ngày	như	như	bất	động.	Tại	vì	lúc	đó	cả	hơi	thở	tịch	diệt	luôn,	
dừng	luôn,	tới	mức	độ	cỡ	đó.	Cho	nên	Tứ	thiền	rất	khó.	Tại	vì	tâm	mình	lúc	nào	
cũng	chạy,	chạy	hoài,	mà	làm	sao	không	có	tâm	được.	Không	có	tâm	là	ý	niệm	
hết,	dứt,	tạm	dừng,	thì	rất	khó.	

				 Nhưng	chúng	ta	cứ	tu	được	tới	mức	nào	thì	tu.	Quý	vị	tu	đi,	biết	đâu	quý	vị	
có	căn	cơ,	quý	vị	tu	một	phát	lên	được	Nhị	thiền,	quý	vị	có	Thần	thông.	Và	lúc	đó	
quý	vị	có	thể	thử	một	chút,	lúc	đó	mình	mở	lại	mấy	bài	mà	thầy	Thiện	Trang	chia	
sẻ.	Quý	vị	muốn	có	Thần	thông	gì,	ví	dụ	quý	vị	muốn	chui	xuống	đất	thì	quý	vị	
chỉ	cần	nhập	vào	Biến	xứ	nước.	Tức	là	quý	vị	tu	Biến	xứ	nước	cho	thật	nhuần	
nhuyễn,	lúc	nào	mình	muốn	thì	chỉ	cần	nhập	Biến	xứ	nước,	vừa	nghĩ	nước	một	



 

50 

cái,	tưởng	tượng	nước	là	thành	nước	hết,	thì	nhập	Biến	xứ	nước.	Nhập	Biến	xứ	
nước	thì	thấy	nước	không	[thôi],	cho	nên	chui	xuống	nước	là	người	ta	không	
thấy	mình	nữa,	chẳng	hạn	như	vậy. 

				 Đó	là	mình	sẽ	dùng	trí	tuệ	thông	minh	của	mình,	để	mình	suy	coi	đề	mục	
nào	có	thể	dùng	cho	Thần	thông	nào.	Nhưng	chắc	đồng	tu	cũng	không	quan	tâm	
đến	đó,	mà	chỉ	quan	tâm	là	tu	để	an	lạc	thôi	đúng	không?	Và	nhớ	là	trong	kinh	
đức	Phật	nói:	tới	Sơ	thiền	là	vượt	được	ma	rồi.	Tức	là	Sơ	thiền	là	tâm	mình	dừng	
rồi,	không	có	cảnh	giới	Ngũ	ấm	ma	đâu.	Yên	tâm!	Đừng	có	sợ!	Chỉ	sợ	là	mình	ở	
Vị	đáo	định	thì	rất	dễ	bị	nhiễu	cảnh,	mình	chấp	vào	cảnh	Tợ	tướng,	một	hồi	rồi	
mình	rớt	vào	ma	cảnh	thôi.	Chứ	nhập	Sơ	thiền	trở	lên	thì	không	sao.	

				 Như	vậy	Thiện	Trang	đã	chia	sẻ	rồi,	còn	một	điều	nữa	sẵn	nói	luôn.	Có	đồng	
tu	hỏi:	giống	như	lúc	nãy,	là	con	đang	nhìn	[đề	mục	nào	đó]	một	hồi,	rồi	bây	giờ	
tự	nhiên	con	muốn	nhắm	mắt	lại	và	chuyển	qua	đề	mục	hơi	thở,	tức	là	bắt	đầu	
đếm	hơi	thở	1...1;	2...2	v.v...	Hoặc	là	lúc	đó	chuyển	tới	trạng	thái	là	không	phải	
đếm	nữa,	mà	là	theo	dõi	hơi	thở	thì	có	được	không? 

				 Thiện	Trang	nói	là	mình	tu,	mặc	dù	mới	đầu	mình	nhắm	đến	đề	mục	kia,	
nhưng	một	hồi	nó	chạy	qua	hơi	thở,	thì	mình	cứ	để	thả	theo	hơi	thở	luôn.	Mình	
vô	bằng	đề	mục	hơi	thở,	mình	tu	cũng	được,	miễn	là	nhập	định	thôi.	Tại	vì	mình	
đâu	có	quan	trọng	đề	mục	nào	đâu,	mình	cứ	nhập	định	luôn,	mình	chuyển	sang.	
Thiện	Trang	cũng	thấy	vậy	đó,	nhiều	khi	đang	tu,	tự	nhiên	nó	chuyển	sang	hơi	
thở,	mình	thấy:	Ủa!	Sao	mình	đang	tu	đề	mục	này	mà	nó	chuyển	sang	hơi	thở,	
thì	mình	cứ	thả	theo	hơi	thở.	Lúc	đó	thường	là	không	đếm	nữa,	không	cần	đếm	
nữa,	qua	bước	đếm	luôn,	thả	một	chút	nữa	là	vô	luôn	Trì	tướng,	Trì	tướng	xuất	
hiện	rồi	thì	bắt	đầu	vào	luôn,	lúc	đó	cũng	an	lạc. 

				 Tùy	[quý	vị]!	Bởi	vì	đề	mục	cũng	có	tác	dụng.	Ví	dụ	như	ban	ngày,	trời	nắng	
quá,	trời	sáng	quá,	ồn	ào	quá,	thì	tu	mấy	đề	mục	Biến	xứ	hơi	khó.	Bởi	vì	ánh	sáng	
chiếu	vào	làm	nhiễu,	nhưng	tu	đề	mục	hơi	thở	thì	dễ.	Còn	ban	đêm	vắng	rồi	đó,	
trời	tối	rồi,	v.v...	thì	mình	mở	cái	đèn,	mở	cái	gì	đó,	v.v...	mình	tu	mấy	đề	mục	
[như]	xanh,	vàng,	đỏ,	trắng	thì	dễ.	



 

51 

				 Và	Thiện	Trang	sẽ	cố	gắng,	từ	từ	Thiện	Trang	sẽ	tuyển	chọn	làm	một	kênh	
YouTube	riêng	cho	quý	vị,	chỉ	đưa	những	đề	mục	Biến	xứ	lên	thôi,	để	mở	vô	
trong	đó	thì	dễ	dàng.	Chứ	bây	giờ	đưa	vô	kênh	của	Thiện	Trang	nữa,	thì	có	nhiều	
người	mở	bằng	tivi	sẽ	khó	mở.	Nên	Thiện	Trang	sẽ	đưa	vào	một	kênh	riêng,	cho	
quý	vị	mở	để	tu.	

				 Như	vậy	là	ok	rồi	nha.	Đây	là	chỉ	cho	quý	vị	các	cách	rõ	ràng	rồi.	Bây	giờ	
chúng	ta	[trở	lại]	Biến	xứ	màu	xanh.	Biến	xứ	màu	xanh	thì	mình	dùng	màu	xanh	
nào	cũng	được,	miễn	là	quý	vị	thích	màu	xanh	nào	thì	dùng	màu	xanh	đó. 

A6.	Biến	xứ	vàng	(Pītakasiṇa)-	theo	Luận	Thanh	Tịnh	Đạo	

				 Đề	mục	Biến	xứ	vàng	cũng	tương	tự	vậy	thôi.	Pītakasiṇa	là	biến	xứ. 

		 Đề	mục	này	là	nắm	tướng	màu	vàng	của	cánh	hoa	vàng,	hay	tấm	vải	
vàng,	hay	vật	gì	đó	màu	vàng.	Đó	là	do	hồi	xưa,	chứ	bây	giờ	mình	dùng	vật	gì	
đó	tròn	tròn	thì	mau	vào.	Thiện	Trang	để	ý	là	một	vật	gì	hình	tròn	thì	có	định	
hơn,	và	hình	tròn	thì	dễ	vào	hơn	là	những	cái	khác,	nhìn	khối	vàng	thì	khó	hơn.	
Nhưng	quý	vị	cứ	thử	đi.	Biết	đâu	do	Thiện	Trang	thấy	hình	tròn	thì	dễ	vào,	còn	
quý	vị	nhìn	hình	khác	lại	dễ	vào.	Cho	nên	mình	thích	cái	nào,	quan	trọng	mình	là	
thích	cái	nào,	thì	mình	dùng	cái	đó. 

				 Một	người	đã	thuần	thục	biến	xứ	từ	quá	khứ,	bây	giờ	chỉ	nhìn	đóa	hoa	
vàng	hay	miếng	vải	vàng	với	chú	tâm	là	ấn	chứng	hiện	ra	rồi.	Cho	nên	có	
những	người	cũng	rất	tuyệt	vời,	người	tu	rồi	thì	nhìn	mấy	vật	đó	là	đã	rồi.	Cho	
nên	có	người	ra	ngoài	là	thích	nhìn	nước.	Thích	nhìn	nước	thì	quý	vị	tu	Biến	xứ	
nước.	Quý	vị	thích	nhìn	cái	gì	thì	quý	vị	tu	Biến	xứ	đó,	là	phù	hợp.	Chúng	ta	có	
bài	lựa	chọn	căn	cơ	rồi	đó,	nhưng	quý	vị	cũng	nên	dùng	theo	sở	thích,	thì	dễ	và	
phù	hợp	hơn. 

		 Với	người	sơ	cơ	thì	phải	làm	một	cái	án	xứ	thiền	màu	vàng	là	một	cái	
mâm	trải	hoa	vàng,	hay	căng	miếng	vải	màu	vàng	trên	cái	khung	tròn	(cũng	
là	tròn	thôi	quý	vị	ạ),	rồi	đặt	trước	mặt	vừa	tầm	mắt	nhìn	và	niệm	“vàng!	
vàng!”	đến	khi	phát	sanh	ấn	chứng	và	đạt	đến	An	chỉ	định.	



 

52 

				 Điều	này	giống	như	trên,	trạng	thái	đó	thì	Thiện	Trang	cũng	nói	như	quý	vị.	
Quý	vị	cứ	thực	hành	vài	lần	thì	quý	vị	quen,	rồi	dần	dần	quý	vị	có	kinh	nghiệm,	
quý	vị	sẽ	điều	chỉnh	những	trạng	thái	như	thế	nào,	điều	chỉnh	qua	điều	chỉnh	lại	
thì	mình	sẽ	được	thôi,	không	có	khó	gì.	Phải	thực	hành	thôi,	chứ	còn	nghe	nói	
mà	không	thực	hành	thì	không	được.	

				 Mà	thực	hành	thì	Thiện	Trang	đã	chia	sẻ	rất	nhiều	kinh	nghiệm	rồi,	cố	gắng	
làm	cho	đúng.	Trước	khi	thực	hành,	nhớ	có	mấy	bước:	Đầu	tiên	vô,	không	phải	
là	ngồi	nhìn	liền,	mà	nhớ	quán	Vô	thường,	đời	là	vô	thường,	là	khổ,	không	v.v...	
Khổ	quá	cho	nên	con	mới	tu,	con	muốn	xuất	ly	sinh	tử.	Rồi	nghĩ	rằng:	Mình	tu	
môn	này,	thì	không	phải	[có	một	mình]	mình	tu,	mà	trước	đó	các	đức	Phật	và	
các	bậc	A-la-hán,	các	bậc	Thánh	v.v...	đã	tu	rồi.	Các	ngài	đã	đắc	được	rồi.	Mình	tu	
môn	này	thì	cũng	sẽ	chắc	chắn	được.	Mình	phải	tin	như	vậy	đó.	Chứ	không,	quý	
vị	có	Nghi	cái	là	không	được,	rớt	mất	Chi	thiền.	 

	 Nhớ!	Không	được	nghi	đúng	không?	Năm	Triền	cái	[mà]	Thiện	Trang	[vừa]	
nói:	là	Tham	dục	cái,	Thùy	miên	cái,	thứ	ba	là	Nghi	[cái],	thứ	tư	là	Sân	hận.	Mình	
còn	sân,	mình	còn	nóng	thì	khó.	Nếu	quý	vị	bị	sân	thì	Thiện	Trang	chỉ	cho	quý	vị	
phương	pháp	để	tu,	đó	là	dùng	hơi	thở	trước.	Dùng	đếm	hơi	thở	sẽ	giảm	sân	rất	
nhanh,	bởi	vì	mình	lo	đếm	hơi	thở,	một	hồi	mình	quên	mất	sự	sân	đó,	quên	mất	
chuyện	đó.	Tức	là	mình	đếm	1...1;	2...2,	cứ	hít	vô	thở	ra	như	vậy,	một	hồi	thì	đâu	
còn	nhớ	chuyện	gì	đâu	mà	sân.	Tâm	lo	đếm	thì	sẽ	giảm	được	sân. 

Cho	nên	nếu	mình	tu	đề	mục	này	mà	không	được,	thì	mình	hãy	dùng	đề	mục	
kia	để	bổ	trợ.	Bổ	trợ	trước	rồi	mình	hãy	tu.	Như	vậy	nếu	bị	sân	thì	quý	vị	có	thể	
dùng	đếm	hơi	thở	để	bớt	sân	thì	cũng	được.	Hoặc	quý	vị	có	cách	nào	khác	thì	tùy	
mỗi	người.	Còn	Thiện	Trang	mà	cảm	thấy	hơi	khó	chịu,	thì	Thiện	Trang	dùng	hơi	
thở	là	quên	mất,	thì	mau	diệt	được	và	đè	được	chuyện	đó. 

Còn	một	điều	nữa	là	phóng	dật,	phóng	dật	là	tâm	mình	lao	xao,	trạo	cử.	Thật	
ra	tâm	lao	xao	thì	đừng	nghĩ	gì	hết,	nhớ	quán	Vô	thường	v.v…	thì	[sẽ]	bớt.	Rồi	khi	
đó	mình	nhìn	[đề	mục]	đó.	Mình	đừng	nghĩ	gì	hết,	đừng	nhìn	màu	xanh	rồi	nghĩ	
chuyện	hẹn	hò	yêu	đương	gì	hết.	Mình	chỉ	cần	nhìn	một	[đề	mục]	thôi,	thế	là	xong. 



 

53 

Như	vậy	là	xong	[các	đề	mục	tu	Thiền	chỉ].	Bữa	nay	còn	thời	gian,	chúng	ta	
chia	sẻ	một	chút	[về]	Tâm	sở.	Trong	A	Tỳ	Đàm	có	52	món	Tâm	sở,	xin	giới	thiệu	
lại	13	món	Tâm	sở	Tợ	tha,	gồm	có	7	Tâm	sở	Biến	hành.	Tợ	tha	tức	là	nương	tựa,	
đi	theo	cái	khác,	tức	là	luôn	luôn	đi	với	Tâm	sở	Bất	thiện	hoặc	là	Tâm	sở	Thiện.	
Tâm	sở	Thiện	tức	là	Tâm	sở	Tịnh	hảo.	7	Tâm	sở	Biến	hành	tức	là	7	Tâm	sở	này	
lúc	nào	cũng	có.	Rồi	6	Tâm	sở	Biệt	cảnh	thì	lúc	có,	lúc	không. 

Trong	14	món	Tâm	sở	Bất	thiện	thì	chúng	ta	có	4	Tâm	sở	Bất	thiện	Biến	hành	
là:	Si,	Vô	tàm,	Vô	uý	và	Trạo	cử.	Còn	10	Tâm	sở	Biệt	cảnh	là:	Tham,	Tà	kiến,	Ngã	
mạn,	 thuộc	nhóm	Tham	phần;	Sân,	Tật,	Lận,	Hối	 là	nhóm	Sân	phần;	Hôn	trầm,	
Thụy	miên,	Nghi	là	nhóm	Trì	trệ	và	Do	dự. 

Chúng	ta	đang	học	25	Tâm	sở	Tịnh	hảo	gồm	có	19	Tâm	sở	Tịnh	hảo	Biến	
hành,	gồm	có:	Tín,	Niệm,	Tàm,	Uý,	Vô	tham,	Vô	sân,	Trung	hòa,	Tịnh	tâm,	Tịnh	
thân,	Khinh	tâm,	Khinh	thân,	Nhu	tâm,	Nhu	thân,	Thích	thân,	Thích	tâm,	Thuần	
tâm,	Thuần	thân,	Chánh	thân,	Chánh	tâm.	Đó	là	19	[Tâm	sở].	Còn	6	Tâm	sở	Tịnh	
hảo	Biệt	cảnh,	gồm	có:	3	Tâm	sở	Tịnh	hảo	Giới	phần	(về	Giới),	2	Tâm	sở	Tịnh	hảo	
Vô	lượng	phần,	và	1	Tâm	sở	Tịnh	hảo	Trí	quyền,	[Tâm	sở]	này	rất	quan	trọng. 

	Ở	đây	chúng	ta	đã	học	đến	[Tâm	sở]	Tịnh	tâm	(8)	và		[Tâm	sở]	Tịnh	thân	
(9).	Hôm	nay	chúng	ta	sẽ	học	về	[Tâm	sở]	Khinh	tâm	(10)	và	[Tâm	sở]	Khinh	thân	
(11).	Những	[Tâm	sở]	này	có	6	cặp	đi	chung	với	nhau,	mình	học	một	lúc.	Tại	vì	hai	
[Tâm	sở]	này	lúc	nào	cũng	đi	chung	với	nhau	hết. 

Tâm	sở	Khinh	tâm	(10)	và	Tâm	sở	Kinh	thân	(11) 

Thế	nào	là	Khinh	tâm	và	Khinh	thân?	Khinh	tức	là	nhẹ,	sự	nhẹ	nhàng	
hay	nhanh	nhẹn.	Trạng	 thái	 chính	của	Khinh	 thân	 là	ngăn	chặn	được	sự	
nặng	nề	của	ba	uẩn	là:	Thọ	uẩn,	Tưởng	uẩn	và	Hành	uẩn.	(Thọ,	Tưởng,	Hành,	
Thức	trong	Ngũ	uẩn). 

	Thọ	là	gì?	Định	nghĩa	của	đức	Phật	rất	đơn	giản,	Thọ	là	cảm	thọ,	cảm	nhận.	
Cảm	nhận	gồm	có	ba	cảm	nhận:	Cảm	nhận	khổ,	cảm	nhận	vui	và	cảm	nhận	không	
khổ	không	vui	(gọi	là	Xả	thọ).	 



 

54 

Rồi	Tưởng	và	Hành.	Tưởng	là	gì?	Tưởng	là	nghĩ	nhớ	về	những	điều	quá	khứ,	
nghĩ	nhớ	về	những	điều	hiện	tại	và	nghĩ	nhớ	về	những	điều	tương	lai,	ba	đời	kết	
nối	nhau.	Mình	suy	nghĩ	lung	tung,	kết	nối	ba	đời,	nhờ	quá	khứ	mà	kết	nối	với	
hiện	tại,	rồi	hiện	tại	kết	nối	với	tương	lai,	rồi	tưởng	ra	tum	lum	hết.	Đó	là	Tưởng. 

		 Còn	Hành	là	gì?	Hành	nói	đơn	giản	là	những	suy	nghĩ	bất	thiện,	hay	thiện,	
hay	không	thiện	hay	ác.	Những	yếu	tố	đó	trong	suy	nghĩ	mình	thì	gọi	là	Hành.	 

	 Khi	ba	điều	này	mà	nhẹ	nhàng	thì	gọi	là	Tâm	sở	Khinh	thân.	Tức	là	ba	uẩn:	
Thọ,	Tưởng,	Hành	trong	Năm	uẩn.	Năm	uẩn	là:	Sắc,	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức,	thì	
mình	bỏ	Sắc	ra.	Sắc	là	thân	thể	thì	không	nói,	đang	học	về	tâm,	nên	tâm	chỉ	có	bốn	
thứ	là	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức.	Ba	uẩn	đầu	Thọ,	Tưởng,	Hành	mà	nhẹ	nhàng	thì	
gọi	là	Khinh	thân.	Còn	sự	nhẹ	nhàng	của	Thức	uẩn	thì	gọi	là	Khinh	tâm.	Định	nghĩa	
rất	đơn	giản.	Quý	vị	hiểu	không?	Thức	là	uẩn	cuối	cùng	mà	nhẹ	nhàng	[thì	gọi	là	
Khinh	tâm].	Vậy	nên	mình	có	hai	trường	hợp	này,	thì	người	mình	nhẹ	nhàng	lắm.	
Vì	tâm	mình	nhẹ	nhàng,	nên	mới	gọi	là	Tâm	sở	Tịnh	hảo. 

Hai	Tâm	sở	này	cùng	có	đặc	tính	là	trạng	thái	nhẹ	nhàng	của	bốn	danh	
uẩn	(bốn	uẩn	trên),	đối	lập	với	Phiền	não	Hôn	thụy	làm	nặng	nề	thân	tâm. 

Tức	là	[Tâm	sở	này]	đối	 lập	với	Phiền	não	Hôn	trầm,	Thụy	miên	làm	cho	
mình	nặng	nề.	Ví	dụ	như	mình	đang	thấy	tâm	mình	nặng	nề,	buồn	ngủ,	đó	là	do	
không	có	mặt	của	hai	thằng	này.	Còn	khi	có	hai	Tâm	sở	Khinh	thân	và	Khinh	tâm	
này,	thì	tự	nhiên	mình	thấy	nhẹ	nhàng.	Cho	nên	trạng	thái	nhập	Thiền,	tu	Thiền	
thì	rõ	ràng	lắm,	nó	nhẹ	nhàng	là	nhờ	điều	này.	Nên	nếu	không	tu	Thiền	chỉ	thì	khó	
có	được	điều	này,	khó	lắm!	Cho	nên	thường	phải	tu	Thiền	chỉ,	[để]	giúp	cho	hai	
Tâm	sở	này	mạnh. 

Hai	Tâm	sở	này	có	tướng	trạng	là	sự	vắng	lặng	nặng	nề	của	thân	tâm	
(nghĩa	là	thân	và	tâm	vắng	lặng	luôn	sự	nặng	nề.	Vì	tâm	mình	nhẹ	nhàng	rồi	thì	
thân	mình	cũng	nhẹ	nhàng,	cảm	giác	nhẹ	nhàng).	Có	nhiệm	vụ	là	trấn	áp	sự	nặng	
nề	của	thân	tâm	(tức	là	trấn	áp	sự	nặng	nề.	Cho	nên	muốn	nhẹ	nhàng	là	quý	vị	
phải	có	hai	Tâm	sở	này).	Có	biểu	hiện	là	sự	không	trì	trệ	của	thân	tâm.	Thân	
tâm	mình	lúc	đó	nhẹ	nhàng,	làm	việc	gì	cũng	nhanh.	 



 

55 

Quý	vị	cứ	thử	tu	Thiền	chỉ	đi,	quý	vị	không	cần	nhập	định	đâu,	chỉ	cần	Vị	đáo	
định	thôi	là	quý	vị	thấy	nhẹ	nhàng	hơn	rồi.	Làm	việc	gì	cũng	chuẩn	xác	mà	nhanh	
nhẹn.	Nên	nhiều	người	không	tu,	họ	không	biết	rồi	họ	cứ	tưởng	tu	mấy	điều	này	
không	có	lợi	ích.	Nhưng	thực	tế	ai	tu	rồi	mới	biết.	Đặc	biệt	có	những	đồng	tu	Tịnh	
Độ,	Thiện	Trang	khuyên	là	nên	tu.	Đừng	chấp	trước	quá,	vì	tu	câu	Phật	hiệu	không	
có	nhẹ	nhàng,	an	lạc	bằng	Thiền	chỉ	đâu,	Thiền	chỉ	dễ	hơn.	Rồi	sau	đó	mình	trở	lại	
niệm	Phật	cũng	nhẹ	nhàng	thôi.	Đó	là	Thiện	Trang	khuyên	những	đồng	tu	Tịnh	
Độ. 

Như	Thiện	Trang	thấy	là:	vì	lâu	rồi	mình	niệm	Phật	quá	nhiều,	nên	vừa	mới	
ra	Thiền	là	thấy	Phật	hiệu	khởi	rồi.	Nó	tự	động	khởi,	nên	lúc	đó	đâu	cần	phải	niệm	
Phật	nữa,	mình	chỉ	cần	nghe	thôi,	mình	lắng	tâm	là	nó	khởi.	Đi,	đứng,	nằm,	ngồi	gì	
mình	cũng	niệm	được.	Còn	một	hồi	mình	không	thích	thì	mình	chuyển	sang	niệm	
đề	mục	khác,	chuyển	sang	niệm	Pháp,	rồi	khi	nghe	pháp	thì	niệm	pháp	lặng.	 

Cho	nên	chỉ	cần	tâm	mình	thanh	tịnh	thì	tu	[môn]	gì	cũng	được.	Mà	muốn	
thanh	tịnh	là	phải	tu	Thiền	chỉ	mới	dễ	lắng	được.	Đức	Phật	nói,	mà	mình	không	
tin	nữa,	mình	cứ	tin	những	người	đời	sau	nói	thế	này,	nói	thế	kia,	thì	thật	sự	mình	
sẽ	bị	hoang	mang.	Thực	tế	là	đức	Phật	nói	như	vậy,	mình	tin	lời	Phật	là	ok.	Nên	cứ	
tin	lời	Phật	rồi	thực	hành	đi,	thì	sẽ	thấy	hiệu	quả. 

Khinh	 thân	 trong	khi	 có	 ra	 sao?	Sự	nhẹ	nhàng	và	cách	 thay	đổi	nhẹ	
nhàng,	không	nặng	nề,	không	sần	sượng	của	Thọ	uẩn,	Tưởng	uẩn	và	Hành	
uẩn.	 

Tức	là	khi	nào	có	trường	hợp	đó	thì	Khinh	thân	có	mặt.	Bao	giờ	mình	cảm	
thấy	Thọ	uẩn	là	gì?	Ví	dụ	như	mình	cảm	thấy	nóng,	lạnh,	v.v…	thì	mình	vẫn	thấy	
nhẹ	nhàng,	không	có	vấn	đề	gì	hết.	Rồi	mình	không	nghĩ	phức	tạp,	không	nghĩ	lung	
tung,	không	nghĩ	những	điều	bất	thiện	tùm	lum...	 

Ví	dụ	như	những	người	bị	hoang	mang,	bị	hoang	tưởng,	thì	cách	đối	trị	là	
quý	vị	kéo	được	hai	Tâm	sở	này	lên	là	đỡ.	Mà	muốn	kéo	Tâm	sở	này	chỉ	có	cách	
tu	Thiền	chỉ	thôi.	Nên	nhớ:	Tu	Thiền	chỉ	là	nhanh	nhất.	Cho	nên	đức	Phật	nói	khi	
mình	đắc	được	Sơ	thiền	thì	không	sợ	hãi,	hết	sợ	hãi.	Còn	mình	không	đắc	Sơ	thiền	



 

56 

nên	mình	sợ,	rồi	mình	hoang	mang	này	kia.	Những	người	nào	bị	như	vậy,	thì	quý	
vị	cố	gắng	dạy	cho	họ	đề	mục	tu	Thiền	chỉ.	Họ	chỉ	cần	vượt	qua	được,	họ	đắc	được	
là	họ	khác	lắm.	 

Cho	nên	ráng	tu,	những	đề	mục	cũng	dễ	mà,	chúng	ta	học	qua	rồi,	không	khó	
đâu,	cứ	nghiên	cứu	đi.	Tu	một	thời	gian	là	vô,	rồi	thời	gian	sau,	nhẹ	nhàng,	không	
cần	nhiều	thời	gian	đâu.	Lúc	đầu	quý	vị	sẽ	mất	nhiều	thời	gian,	nhưng	khi	vào	
được	rồi,	thì	lần	sau	nhanh	lắm,	nhiều	khi	chỉ	cần	tích	tắc	mấy	giây	là	vào	được.	
Sau	này	càng	ngày	càng	nhẹ.	Và	mỗi	ngày	quý	vị	có	thể	chỉ	cần	nửa	tiếng	thôi.	Buổi	
sáng	tu	nửa	tiếng,	buổi	chiều	nửa	tiếng,	thậm	chí	nửa	tiếng	buổi	trưa	nữa	là	cả	
ngày	an	lạc,	hoan	hỷ	cả	ngày.	Rất	nhẹ	nhàng.	Đó	là	mình	tu	để	chống	Phiền	não.	
Còn	nếu	quý	vị	muốn	tu	sâu	hơn,	thì	tất	nhiên	quý	vị	phải	có	nhiều	thời	gian	hơn.	
Mà	về	sau	này	quen	rồi	thì	nhập	được	định	sâu	hơn. 

Khinh	 tâm	 trong	khi	 có	 ra	 sao?	Là	 sự	nhẹ	nhàng,	 cách	 thay	đổi	nhẹ	
nhàng,	không	nặng	nề,	không	sần	sượng	của	Thức	uẩn.	 

Tức	là	trong	khi	Thức	uẩn	có,	thì	Khinh	tâm	sẽ	có.	Thức	tức	là	sự	biết,	biết	
xanh,	vàng,	đỏ,	trắng	v.v…	biết	này,	biết	kia,	âm	thanh	hay,	âm	thanh	dở.	Những	
sự	biết	đó	thuộc	về	Thức	trong	sáu	thức.	Chúng	ta	thấy	sự	biết	này	sẽ	nhẹ	nhàng	
hơn.	Ví	dụ	như	Thiện	Trang	nói	thế	này,	bình	thường	mình	nghe	một	âm	thanh	
lớn	thì	mình	thấy	khó	chịu.	Nhưng	khi	có	Tâm	sở	này	hay	là	có	định,	thì	tự	nhiên	
quý	vị	nghe	âm	thanh	lớn,	quý	vị	cũng	thấy	bình	thường.	Hay	quý	vị	ăn	thấy	cay	
quá,	nhưng	cũng	bình	thường,	nhẹ	nhàng.	Sức	chịu	đựng	của	mình	tốt	hơn,	nên	
bớt	sân. 

Hai	Tâm	sở	này	là	pháp	đối	trị,	đối	lập	với	Hôn	Thụy	(tức	là	Hôn	trầm	và	
Thụy	miên).	Hai	Tâm	sở	này	giúp	cho	hành	giả	tuệ	quán	trở	nên	linh	hoạt	
hơn	trước	cảnh	danh	sắc,	bằng	cách	hạn	chế	số	lượng	hữu	phần	xen	kẽ	giữa	
các	Tâm	lộ.	 

Mình	chưa	học	Tâm	lộ,	mình	chỉ	nói	thôi.	Điều	này	làm	cho	Tuệ	quán	của	
mình	(tức	là	trí	tuệ	quan	sát	hay	là	Minh	sát	tuệ)	trở	nên	linh	hoạt	hơn	trước	các	
cảnh	danh	sắc.	Sắc	tức	là	vật	chất	hoặc	là	về	tinh	thần.	Bằng	cách	nó	hạn	chế	số	



 

57 

lượng	hữu	phần	xen	kẽ	giữa	các	Tâm	lộ.	Mình	chưa	học	tâm	lộ,	không	thể	giải	
thích	được	hữu	phần	xen	kẽ	giữa	các	tâm	lộ	là	như	thế	nào.	Để	đợi	khi	nào	mình	
học	tới	đó	thì	mình	giải	thích. 

Tốc	độ	suy	nghĩ	của	mỗi	người	nhanh	chậm	khác	nhau,	một	phần	là	do	
số	lượng	hữu	phần	xen	kẽ	nhiều	hay	ít.	Đây	cũng	nói	luôn	là	tại	sao	suy	nghĩ	
chậm	hay	nhanh,	là	do	số	lượng	hữu	phần	này	xen	kẽ	vào	trong	Tâm	lộ	đó	nhiều	
hay	ít.	Cái	nào	xen	kẽ	càng	nhiều	hay	xen	kẽ	ít,	thì	sau	này	để	học	tới	Tâm	lộ	(là	lộ	
trình	tâm)	thì	mình	từ	từ	học. 

Bốn	ý	nghĩa	của	Tâm	sở	Khinh	thân	và	Khinh	tâm:	 

1.	Là	trạng	thái	nhẹ	nhàng	của	Tâm	sở	và	tâm	không	nặng	nề:	nói	chung	
là	nhẹ	nhàng. 

2.	Phận	sự	là	làm	cho	những	yếu	tố	(Thọ,	Tưởng,	Hành)	và	tâm	bài	trừ	
được	sự	nặng	nề. 

3.	Thành	tựu	là	sự	không	đình	trệ	của	các	yếu	tố	đó	và	tâm. 

4.	Nhân	gần	nhất	 là	có	các	thành	phần	đó	(Thọ,	Tưởng,	Hành	và	 tâm).	
Chúng	ta	hiểu	là	như	vậy. 

Thật	ra	những	điều	này	thì	chúng	ta	chỉ	cần	biết	qua	thôi,	quan	trọng	là	thực	
hành.	Cũng	không	biết	tại	sao,	Thiện	Trang	giảng	vô	tình	hợp	đúng	lúc	mình	tu	
Thiền	chỉ.	Nên	muốn	được	hai	Tâm	sở	này,	Thiện	Trang	thấy	kinh	nghiệm	tốt	nhất	
là	nên	thường	xuyên	tu	Thiền	chỉ	nhiều	hơn,	thì	hai	Tâm	sở	này	sẽ	mạnh. 

Chúng	ta	sẽ	chia	sẻ	thêm	Tâm	sở	Nhu	tâm	và	Nhu	thân.	 

Tâm	sở	Nhu	tâm	(12)	và	Nhu	thân	(13).	 

Quý	vị	biết	chữ	Nhu	không?	Chữ	nhu	trong	đối	lập	với	chữ	cương.	Nhu	là	gì?	
Là	dùng	nhu	thắng	cương,	nhu	trong	nhu	nhược,	nhu	yếu,	nhưng	ở	đây	là	sự	mềm	
dẻo.	 

Hai	Tâm	sở	Nhu	tâm	và	Nhu	Thân	là	sự	mềm	dẻo	của	ba	uẩn.	Cũng	giống	



 

58 

như	trên,	nếu	ba	uẩn	là:	Thọ,	Tưởng,	Hành,	mà	mềm	dẻo	thì	gọi	là	Nhu	thân.	Còn	
một	uẩn	cuối	cùng	là	Thức	uẩn,	thì	là	Nhu	tâm.	Sự	mềm	dẻo	của	Thức	uẩn	gọi	là	
Nhu	tâm. 

Tóm	lại	mình	học	về	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức,	bốn	uẩn	đó.	Nếu	ba	uẩn	đầu	
mà	mềm	dẻo,	thì	gọi	là	Nhu	thân;	còn	cái	cuối	cùng	là	Thức,	mà	mềm	dẻo	thì	gọi	
là	Nhu	tâm.	Cũng	tương	tự	như	trên,	bữa	giờ	mấy	bài	đều	có	công	thức	giống	nhau	
như	vậy.	Cứ	ba	thằng	đầu	là	cho	chữ	thân,	còn	thằng	cuối	là	chữ	tâm.	Tất	cả	sáu	
cặp	đó	đều	như	vậy.	Mình	nhớ	vậy	cho	dễ,	không	phức	tạp,	chứ	không	thì	mình	
học	toàn	chữ	nghĩa,	mình	thấy	khó	hiểu.	Thực	tế	thì	mình	chỉ	cần	nhớ	đơn	giản	
như	vậy	thôi. 

Có	bốn	uẩn	về	Danh,	tức	là	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức,	thì	ba	thằng	đầu	thuộc	
về	thân,	còn	thằng	cuối	(Thức)	là	tâm.	Mình	nhớ	ba	thằng	đầu	thôi,	ba	thằng	đầu	
tự	mình	kể	ra	được	đúng	không?	Vậy	cho	dễ	nhớ,	cho	đơn	giản,	chứ	không,	Thọ,	
Tưởng,	Hành,	đọc	một	hồi	không	biết	cái	nào	nữa.	Ba	điều	đầu	gọi	là	thân,	điều	
cuối	cùng	là	tâm,	vậy	cho	dễ	nhớ. 

Hai	Tâm	sở	này	có	cùng	đặc	tính	là	trạng	thái	nhu	nhuyến	của	bốn	Danh	
uẩn	(Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức),	đối	lập	với	Phiền	não	Tà	kiến	và	Kiêu	mạn,	
làm	cho	thân	tâm	cứng	ngắc.	 

Tức	là	Tà	kiến	và	Kiêu	mạn	làm	cho	thân	tâm	mình	cứng	ngắc,	tức	là	bốn	yếu	
tố	đó	cứng	ngắc.	Điều	này	thì	ngược	lại,	làm	cho	mềm	dẻo,	nhẹ	nhàng.	Cho	nên	có	
điều	này	thì	sẽ	không	có	Tà	kiến,	không	có	Kiêu	mạn. 

Cho	nên	đang	Kiêu	mạn,	Tà	kiến	là	bốn	Danh	uẩn:	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức	
cứng	ngắc.	Nếu	đang	Tà	kiến,	Kiêu	mạn	thì	thường	cảm	thấy	thọ	khổ.	Tất	nhiên	
đôi	khi	kiêu	mạn	cũng	thọ	lạc,	đôi	khi	cũng	cảm	thấy	mình	cao	ngạo	quá,	mình	vui	
chứ.	Nhưng	nó	cứng	ngắc,	không	có	đổi.	 

Rồi	Tưởng	cũng	vậy,	lúc	đó	mình	quyết	định,	thì	Tưởng	đó	cũng	cứng	luôn.	
Tức	là	mình	sẽ	suy	nghĩ	theo	một	chiều	hướng	nào	đó	rất	là	cứng	[ngắc].	Rồi	Hành	
tức	là	tư	duy	thiện	ác,	thì	tất	nhiên	thường	Tà	kiến	với	Kiêu	mạn	là	ác	rồi.	Còn	
Thức	là	biết,	mình	cho	là	biết	như	vậy,	thường	mình	khẳng	định	là	như	vậy,	gần	



 

59 

như	là	Thắng	giải.	Mình	cho	Thắng	giải	đi	theo,	mình	cho	như	vậy,	quyết	định	như	
vậy. 

Hai	Tâm	sở	này	có	tướng	trạng	là	giải	tỏa	sự	cứng	ngắc	của	thân	tâm	
(tất	nhiên	có	hai	Tâm	sở	này	thì	sẽ	giảm	bớt	sự	cứng	ngắc).	Có	nhiệm	vụ	là	trấn	
áp	sự	cứng	cỏi	của	thân	tâm	(tất	nhiên	[hai	Tâm	sở	này]	chống	lại	sự	cứng	cỏi).	
Có	biểu	hiện	là	không	đối	kháng.	Cho	nên	lúc	đó	mình	không	đối	kháng.	Quý	vị	
thấy	mình	còn	đang	đối	kháng,	mình	đang	cạnh	tranh,	mình	đang	phân	biệt,	mình	
đang	biện	luận,	v.v…	cứng	cáp,	thì	thường	là	đang	có	Tà	kiến	và	Kiêu	mạn.	 

Cho	nên	bữa	nay	mình	học	tới	đây,	thì	mình	sẽ	quan	sát	được	kỹ	hơn.	Tức	là	
khi	nào	ta	đang	muốn	thắng,	đang	muốn	chiến	thắng,	đang	muốn	điều	gì	đó	v.v…	
là	ta	đang	có	Tà	kiến	và	Kiêu	mạn	đang	chạy	lên.	Khi	nào	mà	mình	có	những	điều	
ở	trên,	là	Hôn	trầm,	Thụy	miên	thôi,	thì	cũng	không	nhẹ	nhàng.	Hôn	trầm,	Thụy	
miên	là	[cũng]	không	tốt	rồi.	Còn	ở	dưới	này,	là	khi	nào	có	Tà	kiến	và	Kiêu	mạn	là	
không	tốt,	mình	phải	đi	ngược	lại.	 

Cho	nên	có	cái	này	thì	không	có	cái	kia,	nó	đối	lập	nhau.	Cho	nên	muốn	đi	
vào	Tâm	sở	tốt	thì	đừng	để	Tà	kiến,	Kiêu	mạn	khởi	lên.	Đừng	có	cứng	ngắc,	đừng	
cho	mình	hơn,	đang	tranh	luận	thì	thông	thường	sẽ	đã	rơi	vào	đây.	Học	dần	dần,	
mình	biết	rồi	thì	mới	quán	được	tâm,	chứ	nếu	không	thì	mình	không	quán	được	
mấy	điều	vi	tế	này.	 

Cho	nên	những	người	không	học	Tâm	sở,	khi	 tu	Tứ	niệm	xứ	thì	họ	quán	
không	được	sâu.	Nhưng	nếu	ai	học	được	52	món	Tâm	sở	này	rồi	thì	quý	vị	quán	
được	sâu	lắm,	trạng	thái	nào	là	tâm	mình	đang	như	thế	nào.	Quý	vị	chỉ	cần	nhớ,	
hiểu	thôi,	không	cần	phải	thuộc	làu,	mình	cần	nhớ	đại	ý	như	vậy	thôi,	thì	mình	
biết	là	tâm	mình	như	thế	nào.	Tà	kiến,	Kiêu	mạn	là	tâm	cứng	ngắc.	Ngược	lại	thì	
là	tâm	mềm	dẻo,	là	Nhu	thân	và	Nhu	tâm.	 

Nhân	gần	là	thân	và	tâm:	tức	là	bốn	uẩn	đó	là	nhân	gần	để	[Tâm	sở	này]	
xuất	hiện.	 

Ở	đây	chúng	ta	dễ	hiểu,	khi	có	hai	Tâm	sở	này	thì	mình	không	có	sự	ngoan	
cố	và	giúp	mình	khỏi	bị	Tà	kiến	và	Kiêu	mạn.	Hai	Tâm	sở	này	hỗ	trợ	cho	Tâm	sở	



 

60 

Tín	và	Vô	sân.	Ở	đây	Thiện	Trang	xin	nói	lại	là:	khi	có	hai	Tâm	sở	này	thì	quý	vị	sẽ	
không	có	sự	ngoan	cố,	vì	nó	là	Tâm	sở	thiện,	giúp	cho	mình	khỏi	bị	Tà	kiến	và	Kiêu	
mạn.	Cho	nên	lúc	nào	mình	bị	Tà	kiến,	Kiêu	mạn	thì	là	không	có	Tâm	sở	này.	 

Rồi	[hai	Tâm	sở	này]	hỗ	trợ	cho	hai	Tâm	sở	nữa	là	Tín	và	Vô	sân	(tức	là	hỗ	
trợ	cho	niềm	tin).	Tại	sao	vậy?	Vì	khi	tâm	quý	vị	cứng	ngắc	rồi,	thì	quý	vị	chẳng	
tin	điều	gì	nữa	hết.	Quý	vị	cho	là	như	vậy	rồi,	quyết	định	như	vậy	rồi,	nên	ai	nói	gì	
cũng	không	tin,	nghe	gì	cũng	không	tin,	v.v…	tại	mình	xác	định	như	vậy	là	tâm	
cứng	ngắc	rồi,	thì	Thức	uẩn	không	nhận	được	gì	cả.	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức	đó,	
thì	bây	giờ	mình	đưa	điều	gì	vô	cũng	chỉ	suy	nghĩ	theo	chiều	đó.	Ví	dụ	nghĩ	ông	đó	
xấu	rồi	thì	suốt	ngày	xấu,	xấu,	xấu,	không	bao	giờ	nghĩ	được	điều	tốt.	Cho	nên	
mình	nghe	như	vậy	rồi,	thì	nghe	làm	sao	mà	có	niềm	tin.	Ví	dụ	như	người	ta	Tà	
kiến	rồi,	[thì]	người	ta	không	tin	Tam	Bảo,	người	ta	cứng	ngắc	rồi	thì	người	ta	đâu	
có	nghe	nữa. 

Và	thứ	hai	nữa	là	Vô	sân	(Vô	sân	là	không	sân),	nếu	khi	tâm	đã	cứng	ngắc	rồi	
là	hay	sân.	Nên	ai	hay	sân	thì	chịu	khó	để	ý	Tâm	sở	này,	cố	gắng	kéo	hai	Tâm	sở	
này	lên	thì	đỡ	sân.	Kéo	bằng	cách	nào?	Bây	giờ	mình	thấy	khó	quá	vì	nó	nhu	(nhu	
hòa).	Quý	vị	cứ	coi	giùm	khi	nào	mình	có	Kiêu	mạn	không,	có	Tà	kiến	không,	có	
khi	nào	tâm	mình	cứng	ngắc	không,	là	được.	Hai	Tâm	sở	này	gây	ra	những	Tâm	
sở	Bất	thiện	như	Tà	kiến	và	Ngã	mạn,	điều	này	là	rõ	ràng	rồi,	mình	học	ở	trên	rồi,	
không	có	gì. 

Bốn	ý	nghĩa	của	hai	Tâm	sở	này: 

1.	Trạng	thái	là	sự	mềm	dịu	của	các	thành	phần	tâm	và	tâm:	tức	là	gồm	
bốn	Danh	uẩn	đó. 

2.	Phận	sự	là	hạn	chế	sự	cứng	cỏi,	sần	sượng	của	bốn	Danh	uẩn.	

3.	Thành	tựu	là	bốn	Danh	uẩn	đó	không	uể	oải.	

4.	Nhân	gần	cũng	là	bốn	Danh	uẩn	đó.	

Nói	tóm	lại,	điều	này	để	quan	sát	được	tâm	vi	tế	hơn,	và	chúng	ta	sẽ	biết	từ	
từ,	khi	nào	học	hết	rồi	chúng	ta	lược	lại.	



 

61 

Hôm	nay	cũng	hết	giờ	rồi,	Thiện	Trang	chia	sẻ	tới	đây,	hy	vọng	là	quý	vị	áp	
dụng	được.	Chúng	ta	có	mấy	pháp	hành	[là]	Thiền	chỉ	và	Thiền	quán.	Học	điều	
này	để	hỗ	trợ	Thiền	quán.	Học	về	Tâm	sở	là	để	tu	Minh	sát	tuệ.	Còn	học	về	các	đề	
mục	Thiền	chỉ	là	để	hỗ	trợ.	Và	chúng	ta	học	về	các	quả	vị	nữa,	đó	là	con	đường	giải	
thoát.	Chúng	ta	phải	học	Khổ,	Tập,	Diệt,	Đạo	(Tứ	đế),	mình	học	nhuần	nhuyễn	thì	
mình	sẽ	dễ	dàng	hơn.	Hôm	nay	quý	vị	 thấy	mừng	hơn	đúng	không?	 Ít	nhất	 là	
chúng	ta	biết	được	thêm	Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	hành	cũng	không	khó	lắm,	nếu	
theo	kinh.	Cho	nên	có	hy	vọng	hơn	rồi. 

A	Mi	Đà	Phật!	Hôm	nay	thời	gian	đã	hết,	chúng	ta	tạm	dừng	ở	đây.	Mời	quý	
vị	chúng	ta	cùng	hồi	hướng.	

“Chúng	sanh	vô	biên	thệ	nguyện	độ	

Phiền	não	vô	tận	thệ	nguyện	đoạn	

Pháp	môn	vô	lượng	thệ	nguyện	học	

Phật	đạo	vô	thượng	thệ	nguyện	thành”.	

“Nguyện	đem	công	đức	này	

Hướng	về	khắp	tất	cả	

Đệ	tử	cùng	chúng	sanh	

Đều	trọn	thành	Phật	đạo”. 

Nam	mô	Bổn	Sư	Thích	Ca	Mâu	Ni	Phật!	

Nam	mô	A	Mi	Đà	Phật!	

		

			 	

		
 


