
 

1 

Giảng	Ký	Câu	Xá	Luận	Và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận	

Bài	40	

Giảng	giải:	Thầy	Thích	Thiện	Trang	

Giảng	ngày:	30/04/2025	

Phát	trực	tiếp	trên	Kênh	YouTube	Thích	Thiện	Trang	

https://www.youtube.com/watch?v=-nPQdgWi7PA	

mạng	xã	hội	Facebook,	Fanpage	Thích	Thiện	Trang:	

https://www.facebook.com/suthaythichthientrang 

	

Nam	Mô	Bổn	Sư	Thích	Ca	Mâu	Ni	Phật!	

Nam	Mô	A	Mi	Đà	Phật! 

Kính	chào	toàn	thể	quý	vị	đồng	tu!	Hôm	nay	là	thứ	Tư,	chúng	ta	học	về	A	Tỳ	
Đạt	Ma	Câu	Xá	Luận	(Luận	Câu	Xá).	Nhưng	phần	này	chúng	ta	đang	học	về	phần	
nền	tảng	trong	Kinh	tạng	Nikaya,	Kinh	A	Hàm	của	Bắc	truyền,	Nam	truyền,	và	
cũng	có	Vi	Diệu	Pháp	nữa.	Cho	nên	tạm	thời	chúng	ta	đang	dừng	phần	Luận	Câu	
Xá	lại,	chúng	ta	học	phần	này	một	thời	gian	rồi	chúng	ta	sẽ	học	Luận	Câu	Xá	thì	
dễ	dàng	hơn. 

Mở	đầu	Thiện	Trang	hay	giới	thiệu	phần	nền	tảng,	hôm	nay	sẽ	giới	thiệu	cho	
quý	vị	một	nền	tảng	căn	bản	ở	phần	đầu,	rồi	dần	dần	nâng	cao	lên.	Mời	quý	vị	
theo	dõi	một	câu	chuyện	trong	Kinh	Nikaya.	Tựa	đề	Thiện	Trang	tạm	đặt	là:	 

“Người	Giết	Hại	Sinh	Mạng	Nhiều	Loài	Hữu	Tình	Để	Cúng	Đồ	Ăn	Cho	
Người	Chết,	Có	Hạnh	Phúc,	Lợi	Ích	Nào	Không?”	 

Tựa	đề	này	thực	tế	ngay	trong	câu	chuyện	này	có. 

Câu	chuyện	này,	khi	ở	tại	Kỳ	Viên,	bậc	Ðạo	Sư	đã	kể	về	đồ	ăn	cúng	người	
chết.	Trong	thời	ấy,	nhiều	người	giết	hại	nhiều	dê	cừu...	để	cúng	đồ	ăn	cho	
người	thân	đã	mệnh	chung.	Các	Tỷ-kheo	thấy	họ	làm	như	vậy,	hỏi	bậc	Ðạo	
Sư: 

https://www.facebook.com/suthaythichthientrang


 

2 

-	Bạch	Thế	Tôn,	nay	nhiều	người	giết	hại	sinh	mạng	nhiều	loài	Hữu	tình	
để	cúng	đồ	ăn	cho	người	chết,	Bạch	Thế	Tôn,	ở	đây	có	hạnh	phúc,	lợi	ích	nào	
không?	

Đây	là	một	câu	hỏi	rất	quen	thuộc.	Các	Tỳ-kheo	hỏi	đức	Phật	Thích	Ca	Mâu	
Ni:	là	những	người	thấy	người	thân	đã	qua	đời	rồi,	họ	sát	hại	các	loài	sinh	vật	để	
cúng,	như	vậy	thì	có	hạnh	phúc,	có	lợi	ích	nào	không?	Đây	là	một	kiến	thức	rất	
căn	bản	đúng	không?	Rất	nhiều	người	ở	thế	gian	chúng	ta	cũng	có	việc	này.	Vậy	
thì	đức	Phật	trả	lời	như	thế	nào,	mời	chúng	ta	xem	vấn	đề	này: 

Thế	Tôn	nói:	

-	Cúng	đồ	ăn	như	vậy	cho	người	chết	không	có	lợi	ích	gì.	Khi	đã	sát	sanh,	
làm	sao	có	lợi	ích	được?	(Đức	Phật	nói	là	cúng	như	vậy	không	có	lợi	ích	gì.	‘Khi	
đã	sát	sanh,	làm	sao	có	lợi	ích	được?’	Nghĩa	là	mình	giết	hại	chúng	sanh	thì	làm	
sao	có	lợi	ích	được.	Đức	Phật	nói	[như	thế]).	Thuở	xưa,	các	bậc	Hiền	trí	ngồi	
giữa	hư	không	thuyết	pháp,	nói	rõ	nguy	hại	của	tập	tục	này,	khiến	toàn	thể	
dân	chúng	ở	cõi	Diêm	Phù	Đề	bỏ	hành	động	ấy.	Nhưng	nay,	bị	sanh	hữu	tích	
lũy,	nên	hành	động	ấy	lại	khởi	lên. 

Nói	vậy	xong,	Thế	Tôn	kể	câu	chuyện	quá	khứ.	

Đức	Phật	nói	tục	lệ	này	ngày	xưa	người	ta	cũng	có	rồi.	Ngày	xưa	đã	có	bậc	
Hiền	trí	thuyết	pháp	để	cho	người	dân	không	làm	những	tục	lệ	này	nữa,	nhưng	
lâu	người	ta	quên	rồi,	nên	lại	khởi	lên	nữa.	Cho	nên	bây	giờ	đức	Phật	kể	lại	câu	
chuyện	quá	khứ. 

Thuở	xưa,	khi	vua	Brahmadatta	đang	trị	vì	ở	Ba	La	Nại,	một	Bà-la-môn	
thông	hiểu	ba	tập	Vệ-đà,	một	danh	sư	nổi	tiếng	bốn	phương,	muốn	cúng	
dường	đồ	ăn	cho	người	chết,	cho	bắt	một	con	dê	và	bảo	các	đệ	tử. 

-	Này	các	con	thân,	hãy	dẫn	con	dê	này	đến	sông,	tắm	cho	nó,	đeo	vòng	
hoa	ở	cổ	nó,	cho	nó	ăn	lúa	độ	nửa	đấu,	chải	chuốt	cho	nó	rồi	đem	nó	lại	đây.	

Ngày	xưa	người	ta	cũng	như	vậy,	lễ	cúng	tế	thường	phải	có	người	làm	bên	
tôn	giáo,	đó	chính	là	đạo	Bà-la-môn.	Vị	này	thông	hiểu	ba	tập	Vệ-đà,	cho	nên	Bà-
la-môn	cũng	giỏi	lắm. 



 

3 

Các	đệ	tử	vâng	lời,	dắt	dê	đến	sông,	tắm	cho	nó,	chải	chuốt	cho	nó,	rồi	
để	nó	đứng	trên	bờ	sông.	Con	dê	ấy	thấy	được	việc	của	mình	đã	làm	từ	đời	
trước,	suy	nghĩ:	"Hôm	nay,	ta	sẽ	được	thoát	đau	khổ",	vì	vậy	nó	cảm	thấy	
sung	sướng,	cười	lớn	tiếng	như	đập	bể	cái	ghè,	lại	nghĩ:	"Bà-la-môn	này,	
khi	giết	ta,	sẽ	chịu	nỗi	đau	khổ	của	ta	thuở	trước",	nó	khởi	lòng	thương	hại	
người	Bà-la-môn	và	khóc	lớn	tiếng.	Các	thanh	niên	ấy	hỏi	nó:	

-	Này	bạn,	bạn	cười	lớn	tiếng	rồi	khóc	lớn	tiếng.	Vì	nhân	gì	bạn	cười,	vì	
nhân	gì	bạn	khóc?	

-	Hãy	hỏi	câu	hỏi	này	trước	mặt	thầy	các	ông!	

Họ	đem	con	dê	ấy	đi,	và	báo	cáo	cho	thầy	biết.	Vị	thầy	nghe	câu	chuyện,	
hỏi	con	dê:	

Quý	vị	thấy	câu	chuyện	này,	bây	giờ	chúng	ta	nghe	chắc	cũng	hơi	thần	thoại	
chút,	là	tại	sao	con	dê	có	thể	hiểu	tiếng	người.	Nhưng	thực	tế	trong	kinh	nói	thời	
kiếp	ban	sơ	(thời	ban	đầu	khi	hình	thành	sự	sống,	nền	văn	minh	ở	Trái	đất	này)	
thì	các	loài	thú	có	thể	nói	tiếng	người.	Vì	người	với	thú	hiểu	nhau,	thậm	chí	người	
với	người	chỉ	một	ngôn	ngữ	thôi.	Sau	này	do	nghiệp	lưỡng	thiệt,	nghiệp	nói	dối,	
v.v…	những	nghiệp	về	khẩu	ngữ,	nên	dần	dần	bị	chia	rẽ,	cho	nên	bây	giờ	có	rất	
nhiều	ngôn	ngữ.	Đó	là	ở	trong	kinh	giải	thích	như	vậy. 

Chúng	ta	bây	giờ	cứ	tạm	tin	vậy	đi,	bao	giờ	muốn	biết	được	đúng	hay	không	
thì	quý	vị	tu	chứng	rồi	mới	biết.	Quý	vị	tu	chứng	đến	Tứ	thiền,	rồi	quý	vị	dùng	
tâm	định	lực	của	Tứ	thiền,	hướng	tâm	về	coi	nhiều	thành	kiếp,	nhiều	hoại	kiếp,	
nhiều	đời,	trăm	đời,	ngàn	đời,	đời	trước	mình	ở	đâu,	sinh	ra	chỗ	nào,	có	tên	là	gì,	
hạnh	nghiệp	là	gì,	v.v…	biết	rất	rõ	thì	lúc	đó	mình	sẽ	tin	những	điều	này.	Còn	bây	
giờ	chưa	tin	[thì]	cứ	từ	từ	thực	hành.	Đức	Phật	nói	đạo	Phật	là	đến	để	mà	thấy,	
cứ	thực	hành	và	kiểm	nghiệm.	Bây	giờ	chúng	ta	có	phương	pháp	tu	Thiền	chỉ	rồi,	
ráng	tu	đến	Tứ	thiền	đi,	rồi	dùng	tâm	định	lực	của	Tứ	thiền	hướng	về	thì	sẽ	có	
được	năng	lực	này.	Trong	kinh	đức	Phật	dạy	như	vậy,	chúng	ta	bây	giờ	chưa	có	
được,	thì	cứ	tạm	nghe	đã. 

-	Này	dê,	sao	ngươi	lại	cười	và	sao	ngươi	lại	khóc?	

Con	dê	nhờ	trí	biết	được	đời	trước,	nhớ	đến	việc	đã	làm	của	mình,	và	



 

4 

nói	với	Bà-la-môn:	

-	Này	Bà-la-môn,	thuở	trước,	giống	như	ông,	ta	là	một	Bà-la-môn	học	
giỏi	các	chú	thuật,	muốn	cúng	dường	đồ	ăn	cho	người	chết,	đã	giết	một	con	
dê	để	cúng	dường.	Vì	giết	chỉ	một	con	dê,	ta	bị	chém	đầu	trong	499	lần	sống	
chết.	Nay	là	lần	thứ	500	sống	chết	cuối	cùng	của	ta.	Hôm	nay,	ta	sẽ	thoát	
khỏi	sự	đau	khổ	ấy.	Nghĩ	vậy,	ta	cảm	thấy	sung	sướng,	do	nhân	duyên	này	
ta	cười.	Còn	ta	khóc,	vì	ta	nghĩ	rằng	chỉ	vì	giết	một	con	dê,	ta	phải	chịu	khổ	
hình	chặt	đầu	đến	500	lần.	Hôm	nay	ta	sẽ	thoát	cái	khổ	ấy.	Nhưng	Bà-la-
môn	này,	vì	giết	ta,	sẽ	như	ta	chịu	khổ	hình	chặt	đầu	trải	500	đời	sống.	Vì	
thương	xót	ông,	nên	ta	khóc.	

Thật	ra	quý	vị	thấy	câu	chuyện	này,	Thiện	Trang	đã	kể	tóm	lược	ở	đâu	rồi	
đúng	không?	Tức	là	con	dê	này	nhớ	được	hồi	trước	nó	cũng	giống	như	ông	đó.	
Nó	giết	một	con	dê	để	cúng	cho	người	chết,	mà	nó	phải	trải	qua	500	đời	bị	người	
ta	chém.	Bây	giờ	là	lần	thứ	499	rồi,	còn	một	lần	nữa	thôi.	Nó	biết	là	lần	này	chém	
xong,	nó	chết	thì	sẽ	được	giải	thoát.	Cho	nên	nó	sung	sướng,	cười	vui	vì	được	giải	
thoát	khỏi	đời	làm	dê	rồi.	Nhưng	nó	lại	buồn,	[vì]	nó	cũng	có	lòng	từ	bi,	nó	thương	
cho	ông	đó.	Tại	vì	ông	đó	sau	này	cũng	giống	như	nó	vậy	thôi,	cũng	sẽ	làm	con	dê	
để	người	ta	chém	500	lần	nữa,	nó	thương	nên	nó	khóc.	Con	dê	này	linh	tánh	rất	
tốt	đúng	không	quý	vị? 

-	Này	dê,	 chớ	 sợ,	 ta	 sẽ	không	 giết	 ngươi!	 (Ông	đó	 cũng	 tiếp	 nhận	 rất	
nhanh). 

-	Này	Bà-la-môn,	ông	nói	gì	thế?	Dầu	ông	có	giết	ta	hay	không,	hôm	nay	
ta	cũng	không	thể	thoát	chết!	

-	Này	dê,	chớ	sợ,	ta	sẽ	bảo	vệ	ngươi,	sẽ	cùng	đi	với	ngươi!	

-	Này	Bà-la-môn,	nhỏ	nhoi	thay	là	sự	bảo	vệ	của	ông	và	mạnh	bạo	thay	
là	nghiệp	ác	ta	làm!	

Con	dê	này	biết	nhân	quả,	nó	kêu	là	hôm	nay	nó	sẽ	chết.	Ông	Bà-la-môn	nói	
là	sẽ	bảo	vệ	nó	để	[nó]	không	chết,	đi	với	nó	thì	chắc	chắn	nó	không	chết.	Nhưng	
nó	nói	là	sự	bảo	vệ	của	ông	nhỏ	nhoi	lắm,	còn	ác	nghiệp	của	nó	lớn,	cho	nên	không	
bảo	vệ	được.	Nó	nói	vậy,	không	biết	có	đúng	vậy	không?	Chúng	ta	coi	tiếp: 



 

5 

Vị	Bà-la-môn	thả	con	dê	ra,	nói	với	các	đệ	tử: 

Và	cùng	với	các	đệ	tử,	vị	Bà-la-môn	đi	theo	con	vật.	Con	dê	vừa	được	
thả,	vươn	cổ	lên,	đến	bụi	cỏ	mọc	sau	lưng	tảng	đá	ấy,	và	bắt	đầu	ăn	lá	cỏ	(tại	
vì	nó	thèm	ăn	quá,	được	ăn	liền).	Liền	khi	ấy,	sét	đánh	trên	lưng	tảng	đá	ấy,	
một	mảng	đá	bị	đánh	vỡ,	rơi	trên	cổ	con	dê	đang	vươn	ra	và	chặt	đứt	đầu.	
Nhiều	người	quy	tụ	lại	xem. 

Lúc	bấy	giờ,	Bồ-tát	sanh	làm	vị	thần	cây	tại	chỗ	ấy.	Với	uy	lực	của	vị	
thần,	Bồ-tát	ngồi	kiết-già	trên	hư	không,	trên	đại	chúng	đang	đứng	nhìn,	và	
suy	nghĩ:	"Những	chúng	sanh	này,	nếu	biết	được	kết	quả	của	việc	ác	như	
vậy,	sẽ	không	làm	ác	nữa!"	Rồi	với	âm	thanh	dịu	ngọt,	Ngài	thuyết	pháp	qua	
bài	kệ:	

Nếu	chúng	sanh	biết	được	
	Sự	này	sanh	đau	khổ,	
	Hữu	tình	sẽ	không	còn	
	Giết	hại	Hữu	tình	nữa,	
	Vì	ai	giết	Hữu	tình,	
	Sẽ	phải	sầu,	phải	khổ.	

Quý	vị	nhớ	nha!	Bài	kệ	này	cũng	khuyên	người	ta.	Rõ	ràng	con	dê	cuối	cùng	
cũng	chết,	vì	nghiệp	tới	rồi,	nó	[đã]	nói	đằng	trước.	Đạo	lý	ở	đây	là	nghiệp	tới	rồi	
thì	không	cản	được	đâu.	Mặc	dù	không	bị	chém	bởi	người,	nhưng	sét	đánh	xuống,	
làm	văng	mảnh	đá	lên	chém	vào	cổ,	cũng	đứt	đầu	chết.	Cho	nên	khi	nghiệp	tới	rồi	
thì	không	thoát	được,	nghiệp	chết	tới	rồi	đó.	Quý	vị	nên	nhớ	vậy!	Cho	nên	phải	
biết	được	nhân	quả	như	vậy	thì	sẽ	không	dám	làm,	đoạn	trên	nói	vậy	đó.	Bồ-tát	
lúc	đó	làm	thần	cây	nghĩ	như	vậy. 

Như	vậy,	bậc	Ðại	Sĩ	thuyết	pháp	khiến	cho	mọi	người	sợ	hãi	Địa	ngục.	
Và	nhiều	người	nghe	bài	thuyết	pháp	ấy,	biết	sợ	hãi	Địa	ngục,	nên	từ	bỏ	sát	
sanh.	Bồ-tát	thuyết	pháp	xong,	an	trú	quần	chúng	vào	Ngũ	giới,	rồi	về	sau	
đi	theo	nghiệp	của	mình.	Còn	quần	chúng,	an	trú	trong	lời	khuyên	của	Bồ-
tát,	sau	khi	làm	các	phước	đức	như	bố	thí	v.v...	được	sanh	lên	thiên	giới,	
làm	tràn	đầy	thành	phố	chư	Thiên. 



 

6 

Bậc	Ðạo	 Sư	 thuyết	 pháp	 thoại	 này	 xong,	 kết	 hợp	hai	 câu	 chuyện	 với	
nhau,	và	nhận	diện	Tiền	thân	như	sau:	

-	Thời	ấy,	Ta	là	vị	thần	cây.	(Đức	Phật	chính	là	vị	thần	cây). 

(18.	Chuyện	Ðồ	Ăn	Cúng	Người	Chết	(Tiền	Thân	Matakabhatta)	–	Kinh	
Tiểu	Bộ	Thuộc	Tạng	Nikaya). 

Quý	vị	thấy	nghiệp	tới	rồi,	ở	đó	mà	thoát	được.	Câu	chuyện	này	cũng	gợi	lên	
cho	chúng	ta	nhiều	đạo	lý.	Mỗi	câu	chuyện	trong	kinh	đều	có	đạo	lý.	Đạo	lý	thứ	
nhất	là	đừng	có	sát	sanh	cúng	cho	người	chết,	không	có	lợi	ích	gì,	mà	thậm	chí	bị	
quả	báo	nữa.	Đó	[là]	đức	Phật	nói,	chứ	không	phải	Thiện	Trang	nói.	Thứ	hai	là	
khi	nghiệp	tới	rồi	thì	không	tránh	được	đâu.	Cho	nên	muốn	tốt	thì	hãy	làm	cho	
tốt. 

Ở	đây	đằng	sau	nữa,	là	tiền	thân	đức	Phật	là	vị	thần	cây	hiện	ra	để	thuyết	
pháp,	an	trú	mọi	người	vào	Ngũ	giới	(giữ	được	năm	giới),	nhờ	vậy	sau	khi	chết	
đều	được	sanh	lên	cõi	Trời.	Quý	vị	thấy	[giữ	được]	năm	giới	thì	sanh	lên	cõi	Trời.	
Nhớ	giùm!	Chứ	không	phải	học	như	bên	Tịnh	Độ	mình,	ngài	[ta]	suốt	ngày	thuyết	
là	giữ	năm	giới	là	được	[thân]	người.	Không	phải!	Năm	giới	là	được	lên	cõi	Trời.	
Nhớ	nha!	Hôm	bữa	Thiện	Trang	 nói	 bên	Kinh	A	Hàm,	 bữa	nay	 nói	 bên	Kinh	
Nikaya. 

Cho	nên	quý	vị	hãy	vui	mừng	lên,	vì	chúng	ta	có	nhiều	cơ	hội	để	giải	thoát.	
Quý	vị	ở	 trong	nhân	gian,	Thiện	Trang	khuyên	 thế	này:	Nếu	như	mình	 tu	mà	
không	giải	thoát	sanh	tử,	thì	lên	cõi	Trời	để	tu	tiếp	cũng	tốt	hơn,	vì	đỡ	khổ,	thời	
này	kiếp	mạt.	Thời	nào	kiếp	tốt	thì	cõi	Người	tu	tốt	hơn.	Nhưng	thời	này	sợ	quá,	
ở	cõi	Người	này	hơi	bị	khó,	nên	thôi,	nếu	trốn	được	thì	trốn	lên	cõi	Trời	[để]	tu.	
Lên	cõi	Trời	vẫn	tu	được	tiếp,	hơi	khó	thôi,	ai	mê	quá,	gặp	Tiên	nam,	Tiên	nữ	mà	
ở	cõi	Dục	giới	là	mê,	quên	mất	quá	khứ	thì	có	thể	không	tu	được.	Nhưng	nếu	quý	
vị	không	có	gặp	gỡ	nam	nữ,	thì	chắc	quý	vị	không	đến	nỗi	quên,	quý	vị	còn	tu	
được.	Tốt	nhất	chúng	ta	hãy	vào	địa	vị	Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	hành,	hoặc	Sơ	quả	
Tu-đà-hoàn	thì	chắc	ăn,	lên	cõi	Trời	cũng	không	đọa	nữa.	Thậm	chí	Sơ	quả	Tu-
đà-hoàn	lên	đó	ráng	tu,	ở	trên	đó	tu	luôn.	Nếu	mình	ở	cõi	Trời	cao,	phải	là	trời	
Đâu	Suất	trở	lên,	thì	chúng	ta	sẽ	gặp	được	ngài	Di	Lặc.	Chúng	ta	với	tuổi	thọ	đủ	
thì	chúng	ta	sẽ	được	gặp	ngài	Di	Lặc	[ra	đời]	nữa,	chúng	ta	sẽ	có	cơ	hội	giải	thoát	



 

7 

dễ	dàng	hơn.	Chứ	còn	bây	giờ	mình	ở	nhân	gian	khổ	quá,	đời	này	càng	ngày	càng	
khổ.	Cho	nên	ráng	giữ	năm	giới	để	được	lên	cõi	Trời,	ít	nhất	là	như	vậy. 

Rồi	ai	tu	Tây	Phương	Tịnh	Độ	cũng	ráng.	Giữ	năm	giới	thôi	là	được	lên	cõi	
Trời,	đây	là	trong	kinh	nói.	Đấy	là	những	kiến	thức	giúp	chúng	ta	bớt	lo	sợ,	chứ	
hồi	xưa	các	đồng	tu	sợ	đủ	thứ	hết.	Sợ	điều	này,	sợ	điều	kia,	sợ	nhiều	thứ	quá	thì	
không	nên.	Mình	giữ	được	năm	giới	thì	mình	được	lên	cõi	Trời.	Trong	Kinh	A	
Hàm	nói	nếu	mình	giữ	đủ	năm	giới,	thì	chắc	chắn	sẽ	được	lên	trời	Đao	Lợi.	Cho	
nên	ngon	lắm	đó! 

Đây	là	câu	chuyện	đầu	tiên.	Kết	luận	là	cúng	đồ	ăn	như	vậy	cho	người	chết	
thì	không	có	lợi	ích,	vì	sát	sanh	thì	không	có	lợi	ích.	Đây	là	lời	đức	Phật	nói.	Cho	
nên	tất	cả	những	vấn	đề	cần	thiết	cho	chúng	ta	đều	có	ở	trong	kinh.	Nếu	không	
có	trong	kinh,	mà	mình	tự	nói	thì	nhiều	khi	không	chính	xác.	Nhưng	trong	kinh	
có	hết	rồi,	cần	gì	thì	mình	chỉ	triển	khai	lại.	Chúng	ta	rất	may	mắn	gặp	được	Phật	
pháp,	nếu	không	gặp	Phật	pháp	thì	tu	nhiều	khi	rất	vất	vả	mà	không	được	gì. 

Quý	vị	có	thể	coi	Kinh	57	trong	Kinh	Trung	Bộ,	tựa	đề	kinh	là	Kinh	Hạnh	Con	
Chó.	Quý	vị	lên	trên	mạng,	đánh	Kinh	Hạnh	Con	Chó	thì	sẽ	ra	Kinh	Trung	Bộ	thứ	
57.	Quý	vị	thấy	hai	vị	Bà-la-môn,	một	vị	thì	tu	theo	hạnh	con	bò,	một	vị	thì	tu	
hạnh	con	chó.	Một	người	làm	sao	cho	giống	con	bò,	người	[thì	làm	cho]	giống	con	
chó,	ngồi	chò	hõ	giống	như	con	chó	vậy.	Tới	gặp	đức	Phật,	vị	này	hỏi	[về]	vị	kia.	
Tức	là	hỏi	đức	Thế	Tôn:	Vị	kia	tu	theo	hạnh	con	chó,	nếu	thành	tựu	thì	được	gì?	
Mai	mốt	sanh	thú	ông	ấy	đi	về	đâu,	được	điều	gì?	Đức	Phật	không	trả	lời.	Ông	hỏi	
như	vậy	ba	lần,	nhưng	đức	Phật	không	trả	lời.	Tới	phiên	ông	kia	hỏi:	‘Vậy	ông	tu	
hạnh	con	bò	thì	được	điều	gì?’	Một	người	thì	hỏi	người	tu	hạnh	con	chó	được	gì,	
một	người	thì	hỏi	lại	người	tu	hạnh	con	bò	được	gì?	Tức	là	mình	hỏi	[cho]	người	
kia.	Cũng	hỏi	tới	lần	thứ	ba	thì	đức	Phật	mới	nói.	Tức	là	đức	Phật	không	muốn	
nói	ra,	vì	nói	ra	thì	họ	buồn,	hoặc	là	cố	tình	đợi	cho	họ	nói	ba	lần,	họ	rất	muốn	
nghe	rồi,	đức	Phật	mới	nói. 

Đức	Phật	nói:	Nói	chung	là	tu	những	hạnh	như	vậy,	giữ	được	như	vậy,	thành	
tựu	như	vậy,	đó	là	những	người	tu	theo	Tà	kiến.	Vất	vả	tu	thế	nào,	[nhưng]	Tà	
kiến	thì	chỉ	có	hai	sanh	thú	(hai	con	đường	sanh	về):	Một	là	Địa	ngục,	hai	là	Súc	
sanh.	Người	tu	theo	hạnh	con	bò,	chắc	chắn	nếu	thành	tựu	hạnh	con	bò	thì	sẽ	đi	



 

8 

vào	làm	con	bò,	làm	súc	sanh.	Người	tu	hạnh	con	chó	thì	sẽ	làm	con	chó	thôi.	Kiểu	
vậy!	Nghe	xong	hai	ổng	rơi	nước	mắt,	than	khóc.	Nhưng	hai	ông	đó	cũng	có	thiện	
căn,	ông	tu	hạnh	con	bò	thì	xin	quy	y	với	đức	Phật	làm	Cư	sĩ	tại	gia,	còn	ông	tu	
hạnh	con	chó	thì	xin	đức	Phật	xuất	gia	luôn,	tu	theo	đức	Phật,	ổng	ngộ	ra	đó	quý	
vị.	Sau	một	thời	gian	tu,	ổng	chứng	được	quả	A-la-hán,	rất	tốt.	 

Cho	nên	không	gặp	Phật	pháp	thì	thật	sự	nhiều	khi	tu	theo	hạnh	gì	đó,	mà	cả	
đời	mình	không	giải	quyết	được	vấn	đề	gì.	Thời	nay,	mặc	dù	nhiều	đồng	tu	chúng	
ta	đã	gặp	Phật	pháp	rồi,	nhưng	nhiều	khi	không	phải	Phật	pháp	chính	 thống,	
mình	tu	một	đời	rất	vất	vả,	nhưng	cuối	cùng	không	được	kết	quả	gì.	Bởi	vì	sao?	
Phật	pháp	thì	tam	sao	thất	bản,	theo	năm	tháng	truyền,	cứ	truyền	miệng,	người	
này	truyền	cho	người	kia.	Nói	một	hồi	[rồi]	thêm	ý	của	người	này,	người	kia	vô,	
còn	kinh	điển	của	Phật	thì	mình	không	chịu	đọc.	Cho	nên	tu	một	hồi,	mình	tu	theo	
ngoại	đạo	mà	cũng	không	biết	luôn.	Đó	là	một	tình	trạng	rất	đáng	thương	thời	
nay.	Cho	nên	Thiện	Trang	khuyên	quý	vị,	nếu	có	thời	gian	thì	quý	vị	chịu	khó	
nghe	kinh	Phật	nguyên	văn.	Ngoài	nghe	giảng	ra	thì	mình	nghe	kinh	nữa,	để	mình	
có	Chánh	tri	kiến	của	Phật. 

Thiện	Trang	hay	nói	là	Thiện	Trang	chưa	phải	là	A-la-hán,	theo	trong	kinh	
đức	Phật	nói:	‘Người	chưa	diệt	độ	thì	không	thể	giúp	cho	người	khác	diệt	độ’.	Tức	
là	người	chưa	ra	khỏi	sanh	tử	thì	không	thể	nào	giúp	cho	người	khác	ra	khỏi	sanh	
tử.	Có	nghĩa	là	một	vị	chưa	chứng	A-la-hán	thì	không	cách	nào	giúp	cho	người	
khác	chứng	A-la-hán.	Một	người	chưa	ra	khỏi	sanh	tử	hoàn	toàn	thì	không	thể	
nào	giúp	cho	người	khác	ra	khỏi	sanh	tử.	Có	nghĩa	là	nếu	Thiện	Trang	chưa	chứng	
A-la-hán,	Thiện	Trang	giúp	quý	vị	thì	nhiều	lắm	tới	Tam	quả	A-na-hàm	mà	thôi,	
không	thể	tới	địa	vị	A-la-hán	được.	Điều	đó	rất	khó!	 

Cho	nên	quý	vị	phải	nghe	kinh	Phật,	nghe	kinh	Phật	để	làm	gì?	Để	quý	vị	
nghe	chính	lời	của	Phật	thì	quý	vị	sẽ	đắc	A-la-hán	được.	Hay	vậy	đó!	Thiện	Trang	
thì	chỉ	chia	sẻ	lại,	có	thể	không	[giúp]	được	quý	vị	chứng	quả	A-la-hán,	nhưng	
[tu]	theo	lời	kinh	Phật	thì	quý	vị	sẽ	được	A-la-hán.	Đó	là	một	điều	mà	chúng	ta	
nên	hạnh	phúc.	 

Bây	giờ	Thiện	Trang	xin	giới	thiệu	một	nội	dung	tiếp	theo: 

Tiêu	Chuẩn	Pháp	Sư	



 

9 

Rồi	một	Tỷ-kheo	đi	đến	Thế	Tôn.	Ngồi	xuống	một	bên,	Tỷ-kheo	ấy	bạch	
Thế	Tôn: 

–	Bạch	Thế	Tôn,	nhiều	người	vẫn	nhắc	đến	danh	xưng	Pháp	sư.	Bạch	
Thế	Tôn	trong	chừng	mực	nào	mới	được	gọi	là	một	Pháp	sư?	

Quý	vị	 thấy	không	ạ?	Ngay	cả	tiêu	chuẩn	Pháp	sư	thì	trong	kinh	cũng	có,	
chúng	ta	chỉ	cần	đưa	kinh	ra	thôi,	mình	chỉ	cần	tuyên	thuyết	thôi,	tức	là	nói	lại	
những	lời	của	đức	Phật	là	đủ.	Cho	nên	mình	cứ	nói	theo	lời	Phật	là	được,	cần	gì	
phải	tự	mình	nói.	Rồi	bây	giờ	tiêu	chuẩn	là	gì?	Để	coi	các	Tỳ-kheo	hỏi	đức	Phật	là	
chừng	mực	nào	mới	được	gọi	là	Pháp	sư. 

–	Này	Tỷ-kheo,	khi	một	Tỷ-kheo	thuyết	pháp	nhằm	đến	mục	đích	nhằm	
chán,	ly	tham,	tịch	diệt	Nhãn	căn	thì	như	vậy	là	vừa	đủ	để	vị	ấy	được	gọi	là	
một	Tỷ-kheo	Pháp	sư.	

Quý	vị	thấy,	một	vị	Tỳ-kheo	được	quyền	thuyết	pháp	đúng	không	ạ?	Chứ	
không	phải	như	nhiều	người	nói	là	Tỳ-kheo	không	được	thuyết	pháp.	Trong	kinh	
đức	Phật	cho	các	Tỳ-kheo	thuyết	pháp,	nhưng	phải	thuyết	đúng	lời	Phật,	nhằm	
đưa	đến	mục	đích	nhằm	chán,	ly	tham,	tịch	diệt.	#Nhằm	là	chán,	tức	là	chán	[thế	
gian]	để	ra	khỏi	sanh	tử;	rồi	lìa	tham;	#tịch	diệt	nhãn	căn	tức	là	làm	cho	nhãn	căn	
mình	thanh	tịnh	(mắt	thanh	tịnh).	Như	vậy	đủ	để	vị	ấy	được	gọi	là	một	Tỷ-kheo	
Pháp	sư.	Vậy	ai	mà	thuyết	pháp	như	vậy	thì	được	đúng	không?	Đó	là	tiêu	chuẩn.	
Tiêu	chuẩn	này	khá	đơn	giản.	 

Đằng	sau	còn	có	một	số	đoạn	nữa,	nhưng	chúng	ta	chỉ	cần	hiểu	được	đoạn	
đầu	thôi.	Chúng	ta	làm	sao	đưa	pháp	để	người	ta	chán	[sanh	tử],	chứ	không	phải	
giúp	người	ta	thêm	vô	đường	sanh	tử.	Một	hồi	giảng	yêu	đương	gì	đâu	không,	
người	ta	thích	yêu	đương,	thì	đó	không	phải	là	Pháp	sư	rồi. 

Khi	một	Tỷ-kheo	hành	đạo	để	nhằm	đến	mục	đích	nhằm	chán,	ly	tham,	
tịch	diệt	nhãn	căn	thì	như	vậy	là	vừa	đủ	để	vị	ấy	được	gọi	là	một	Tỷ-kheo	
hành	trì	đúng	pháp.	Hành	trì	đúng	pháp	là	phải	hành	trì	làm	sao	đó	ra	khỏi	sanh	
tử.	Đây	cũng	là	tiêu	chuẩn	để	hành	trì	đúng	pháp,	để	đánh	giá	người	ta.	

Khi	một	Tỷ-kheo	do	nhằm	chán,	ly	tham,	tịch	diệt	Nhãn	căn,	được	giải	
thoát	không	có	chấp	thủ,	như	vậy	là	vừa	đủ	để	được	gọi	là	Tỷ-kheo	chứng	



 

10 

đạt	Niết-Bàn	ngay	trong	hiện	tại…	Bây	giờ	người	ta	làm	được	điều	này,	là	được	
giải	thoát	không	có	chấp	thủ,	hơn	ở	trên	đoạn	này	nữa. 

Khi	một	Tỷ-kheo	thuyết	pháp	nhằm	đến	mục	đích	nhằm	chán,	ly	tham,	
tịch	diệt	Thiệt	căn	thì	như	vậy	là	vừa	đủ	để	vị	ấy	được	gọi	là	một	Tỷ-kheo	
Pháp	sư…	Tức	là	ở	trên	là	Nhãn	căn,	ở	[đoạn]	dưới	đây	là	Thiệt	căn	v.v...	Nhãn,	
Nhĩ,	Tỷ,	Thiệt,	Thân,	cuối	cùng	là	Ý. 

Khi	một	Tỷ-kheo	thuyết	pháp	nhằm	đến	mục	đích	nhằm	chán,	ly	tham,	
tịch	diệt	Ý	căn	thì	như	vậy	là	vừa	đủ	để	vị	ấy	được	gọi	là	một	Tỷ-kheo	Pháp	
sư.	

Khi	một	Tỷ-kheo	hành	đạo	để	nhằm	đến	mục	đích	nhằm	chán,	ly	tham,	
tịch	diệt	Ý	căn	thì	như	vậy	là	vừa	đủ	để	vị	ấy	được	gọi	là	một	Tỷ-kheo	hành	
trì	đúng	pháp.	

Khi	một	Tỷ-kheo	do	nhằm	chán,	ly	tham,	tịch	diệt	Ý	căn,	được	giải	thoát	
không	có	chấp	thủ,	như	vậy	là	vừa	đủ	để	được	gọi	là	Tỷ-kheo	chứng	đạt	
Niết-Bàn	ngay	trong	hiện	tại. 

(Trích	từ	KINH	PHÁP	SƯ	-	NHẬT	TỤNG	KĀLĀMA	3	-	Sư	Toại	Khanh	(Giác	
Nguyên)	sưu	lục). 

Còn	quý	vị	muốn	tra	bảng	của	ngài	Minh	Châu	thì	quý	vị	tra	trong:	SN	35.155	
Vị	Thuyết	Pháp	-	15.	Phẩm	Cũ	Và	Mới	-	Tương	Ưng	Sáu	Xứ	(e)	-	Kinh	Tương	
Ưng.	Chữ	Kinh	Pháp	sư	này	là	Sư	Giác	Nguyên	(Sư	Toại	Khanh)	đặt,	chứ	còn	tên	
[Vị	Thuyết	Pháp]	là	quý	vị	tìm	mục	35.155	trong	Kinh	Tương	Ưng,	chữ	SN	là	Kinh	
Tương	Ưng	(Tương	Ưng	Bộ	Kinh	thuộc	tạng	Nikaya). 

Như	vậy	thật	ra	rất	đơn	giản,	ai	 thuyết	pháp	mà	giúp	cho	mình	 lìa	 tham,	
nhàm	chán,	các	[căn]	Nhãn,	Nhĩ,	Tỷ,	Thiệt,	Thân,	Ý,	tịch	diệt	tức	là	mình	thanh	
tịnh,	thì	người	đó	tạm	được	gọi	là	Tỳ-kheo	Pháp	sư.	Còn	ai	tu	được	như	vậy	nữa	
thì	người	đó	là	một	Tỳ-kheo	hành	trì	đúng	pháp.	 

Cho	nên	cũng	khó	đó,	bây	giờ	mình	còn	ham	quá,	cũng	khó	được	hành	trì	
đúng	pháp	lắm.	Rồi	ai	được	giải	thoát	ra,	không	còn	chấp	thủ	nữa,	thì	mới	được	
chứng	Niết-Bàn	ngay	trong	hiện	tại.	Đó	cũng	là	dấu	hiệu	để	mình	kiểm	tra	người	
ta	có	chứng	Niết-Bàn	không	đó.	Tại	vì	thật	sự	không	chấp	thủ	nữa	thì	người	ta	



 

11 

mới	thành	A-la-hán	được.	Chứ	còn	không,	mình	dính	vào	mấy	điều	đó,	Sáu	căn	
đối	với	cảnh	giới	Sáu	trần,	mình	ăn	mình	vẫn	thấy	tham,	mình	vẫn	thích	nhìn	
[người]	mẫu	đẹp	 v.v…	 thì	 chưa.	 Còn	 chấp	 thủ	 thì	 chưa	 chứng	Niết-Bàn	được	
trong	hiện	tại.	Cho	nên	Thiện	Trang	nói,	trong	Đại	tạng	kinh	có	hết	tất	cả	kiến	
thức	rồi,	chỉ	cần	nói	lại	thôi,	phân	tích	thêm	một	chút	thôi	là	được	rồi,	không	cần	
phải	đâu	xa.	Quý	vị	cứ	học	hết	kinh	là	ok,	là	tu	được.	 

Như	vậy	đó	là	mục	thứ	hai.	Gần	đây	hay	nhắc	đến	tác	dụng	của	Thiền	chỉ	và	
Thiền	quán.	Bây	giờ	tiếp	tục	học	về	tác	dụng	của	Thiền	chỉ	(các	Biến	Xứ)	theo	
Kinh	Tạp	A	Hàm.	Không	biết	đây	là	lần	thứ	mấy	rồi,	rất	nhiều,	mỗi	lần	mỗi	bổ	
sung	thêm.	Hôm	nay	giới	thiệu	cho	quý	vị	về	các	Biến	xứ.	Các	Biến	xứ	mà	chúng	
ta	đang	giới	thiệu	gần	đây,	ví	dụ	như	tu	các	Biến	xứ	màu	xanh,	vàng,	đỏ,	trắng,	
hay	là	hư	không,	ánh	sáng,	hay	là	các	Biến	xứ	khác.	Có	mười	Biến	xứ	quý	vị	nhớ	
không?	Đất,	nước,	lửa,	gió,	xanh,	vàng,	đỏ,	trắng,	[hư	không,	ánh	sáng].	Và	mọi	
người	nói	hình	như	thầy	chỉ	giới	thiệu	từ	Kinh	Nikaya.	Hôm	nay	Thiện	Trang	xin	
giới	thiệu	cho	quý	vị	từ	Kinh	A	Hàm,	về	tác	dụng	của	Thiền	chỉ	(các	Biến	xứ)	theo	
Kinh	A	Hàm.	Ở	đây	cụ	thể	là	Kinh	Tạp	A	Hàm,	để	quý	vị	thấy	không	phải	là	bên	
Nam	truyền	nói	thôi,	mà	bên	Bắc	truyền	cũng	có,	chỉ	có	những	người	học	giả	thời	
nay	không	chịu	đọc	kinh. 

Tác	Dụng	Của	Thiền	Chỉ	(Các	Biến	Xứ)	Theo	Kinh	Tạp	A	Hàm 

Tôi	nghe	như	vầy:	Một	thời,	đức	Phật	ở	tại	vườn	Cấp	Cô	Độc,	rừng	cây	
Kỳ	Đà,	nước	Xá	Vệ.	Bấy	giờ	Tôn	giả	Ma	Ha	Ca	Chiên	Diên	đang	ở	trong	Tinh	
xá	Câu	La	La	Tra,	nước	A	Bàn	Đề.	(Những	tên	này	quý	vị	tự	tìm,	chúng	ta	chỉ	
cần	biết	nội	dung	thôi). 

Sáng	sớm,	Tôn	giả	Ma	Ha	Ca	Chiên	Diên	đắp	y,	mang	bát,	vào	Tinh	xá	
Câu	La	La	Tra	tuần	tự	đi	khất	thực,	đến	nhà	Ưu-bà-di	Ca	Lê	Ca.	(Quý	vị	biết	
Tôn	giả	Ma	Ha	Ca	Chiên	Diên,	người	được	gọi	là	Luận	nghị	Đệ	nhất,	[vị	này]	cũng	
nổi	tiếng	lắm.	Bây	giờ	gặp	một	Ưu-bà-di,	tức	là	một	nữ	Cư	sĩ	tên	là	Ca	Lê	Ca). 

Khi	ấy,	Ưu-bà-di	trông	thấy	Tôn	giả	Ma	Ha	Ca	Chiên	Diên,	liền	sửa	soạn	
chỗ	ngồi,	rồi	mời	ngồi,	đảnh	lễ	sát	chân	Tôn	giả	Ma	Ha	Ca	Chiên	Diên	xong,	
đứng	lui	qua	một	bên,	thưa	Tôn	giả	Ma	Ha	Ca	Chiên	Diên:	



 

12 

“Như	những	gì	đức	Thế	Tôn	đã	dạy,	trả	lời	câu	hỏi	của	Đồng	nữ	Tăng	
Kỳ	Đa.	Thế	Tôn	đã	nói	trong	bài	kệ	những	câu	hỏi	của	Đồng	nữ	Tăng	Kỳ	Đa	
(tức	là	cô	nữ	Cư	sĩ	này	nhắc	lại	trả	lời	câu	hỏi	của	đức	Phật	đối	với	Đồng	nữ	Tăng	
Kỳ	Đa.	Bài	kệ	này	như	sau): 

Thật	nghĩa	ở	tại	tâm,	

Tịch	diệt	mà	không	loạn.	

Hàng	phục	quân	dũng	mãnh,	

Sắc	đẹp	đẽ	đáng	yêu.	

Một	mình,	chuyên	thiền	tứ,	

Nếm	thiền	lạc	vi	diệu,	

Đó	gọi	là	xa	lìa,	

Các	bạn	bè	thế	gian.	

Các	bạn	bè	thế	gian,	

Không	gần	gũi	ta	được.	

Ở	đây	bài	kệ	này	cũng	không	rõ	ý	 lắm.	Chúng	ta	 thấy	 là	muốn	được	thật	
nghĩa	ở	tại	tâm;	tịch	diệt	mà	không	loạn,	tức	là	tâm	mình	được	tịch	diệt,	thanh	
tịnh,	mà	không	loạn;	hàng	phục	được	quân	dũng	mãnh,	tức	là	quân	ma;	rồi	được	
sắc	đẹp	đáng	yêu,	thì	mình	phải	tu	điều	gì?	Mình	phải	chuyên	Thiền	tứ	(Thiền	tứ	
là	Thiền	tu),	ở	đây	không	nói	là	tu	Thiền	gì;	nếm	được	niềm	vui	vi	diệu	an	lạc	của	
Thiền;	đó	gọi	là	xa	lìa	các	bạn	bè	thế	gian;	và	các	bạn	bè	thế	gian	cũng	không	gần	
gũi	ta	được.	Có	nghĩa	là	tu	Thiền	có	tác	dụng	như	vậy.	Thiền	gì	thì	ở	đây	sẽ	học	
tiếp. 

“Tôn	giả	Ma	Ha	Ca	Chiên	Diên,	bài	kệ	này	của	Thế	Tôn,	ý	nghĩa	như	thế	
nào?”	

Tôn	giả	Ma	Ha	Ca	Chiên	Diên	trả	lời	Ưu-bà-di: 

“Này	Chị,	có	một	Sa-môn	Bà-la-môn	nói:	Biến	xứ	định	về	đất;	không	còn	
gì	hơn	đây	để	cầu	mong	quả	này.	Này	Chị,	nếu	Sa-môn,	Bà-la-môn	nào	đối	



 

13 

với	biến	xứ	định	về	đất,	mà	được	thanh	tịnh	trong	sáng,	sẽ	thấy	được	căn	
bản	 của	nó,	 thấy	được	 sự	 tai	hại,	 thấy	được	 sự	diệt	 tận,	 thấy	được	 con	
đường	đi	đến	sự	diệt	tận.	Vì	thấy	được	cội	gốc,	thấy	được	sự	tai	hại,	thấy	
được	sự	diệt	tận,	thấy	được	con	đường	đưa	đến	sự	diệt	tận,	nên	đạt	được	
nghĩa	chân	thật	tại	tâm,	tuy	tịch	diệt	nhưng	không	loạn.	

Có	nghĩa	là	đoạn	này	nói:	nếu	ai	tu	Biến	xứ	định	về	đất,	tức	là	chúng	ta	hay	
nói	là	Thiền	chỉ	Biến	xứ	đất.	Còn	tên	đầy	đủ	trong	Kinh	A	Hàm	là	nói	Biến	xứ	định	
về	đất.	Mình	tu	được	như	vậy,	vị	đó	thực	hành	được	rồi,	được	thanh	tịnh	trong	
sáng	thì	vị	ấy	thấy	căn	bản	của	nó.	Căn	bản	của	nó,	ở	đây	ngài	Tuệ	Sỹ	chú	giải	cho	
chúng	ta	là	được	vị	ngọt	của	định.	Khi	đó	mình	mới	thấy	được	sự	tai	hại,	thấy	
được	sự	diệt	tận,	thấy	được	con	đường	đưa	đến	sự	diệt	tận.	Tức	là	mình	sẽ	thấy	
được	tai	hại	trong	luân	hồi,	thấy	được	con	đường	để	đi	đến	diệt	tận,	tức	là	đạt	
đến	Niết-Bàn.	 

Cho	nên	nhờ	tu	Thiền	chỉ	này,	Biến	xứ	định	về	đất	mà	được	như	vậy.	‘Vì	thấy	
được	cội	gốc,	thấy	được	sự	tai	hại,	thấy	được	sự	diệt	tận,	thấy	được	con	đường	
đưa	đến	sự	diệt	tận,	nên	đạt	được	nghĩa	chân	thật	tại	tâm,	tuy	tịch	diệt	nhưng	
không	loạn’.	Cho	nên	tu	Biến	xứ	định	một	hồi	về	đất	thì	sẽ	được	như	vậy.	Quý	vị	
thấy	không?	Đó	là	lý	do	tại	sao	mình	tu	Biến	xứ	định	về	đất.	Nhưng	không	sao!	
Biến	xứ	định	khác	cũng	được.	Ở	đây	nói	tiếp. 

Này	Chị,	cũng	vậy	biến	xứ	định	về	nước,	biến	xứ	định	về	lửa,	biến	xứ	
định	về	gió,	biến	xứ	định	về	màu	xanh,	biến	xứ	định	về	màu	vàng,	biến	xứ	
định	về	màu	đỏ,	biến	xứ	định	về	màu	trắng;	biến	xứ	định	về	hư	không,	biến	
xứ	định	về	thức	là	tối	thượng	để	cầu	mong	quả	này.	 

Cho	nên	nếu	mình	không	tu	mấy	Biến	xứ	này	thì	làm	sao	được.	Ở	đây	những	
Biến	xứ	này	quá	quen	đúng	không?	Thức	này	[là]	Thức	vô	biên.	Tiếp	tục	ngài	Ma	
Ha	Ca	Chiên	Diên	nói. 

Này	Chị,	nếu	có	Sa-môn,	Bà-la-môn	nào	cho	đến,	biến	xứ	định	về	thức	
(tức	là	nguyên	đoạn	trên)	mà	được	thanh	tịnh	trong	sáng,	sẽ	thấy	căn	bản,	
thấy	được	sự	tai	hại,	thấy	được	sự	diệt	tận,	thấy	được	con	đường	đưa	đến	
sự	diệt	tận.	Vì	thấy	được	căn	bản,	thấy	được	sự	tai	hại,	thấy	được	sự	diệt	
tận,	thấy	con	đường	đưa	đến	sự	diệt	tận,	nên	đạt	được	nghĩa	chân	thật	tại	



 

14 

tâm,	tịch	diệt	mà	không	loạn,	khéo	thấy,	khéo	nhập.	Cho	nên	Thế	Tôn	trả	
lời	bài	kệ	Những	câu	hỏi	của	Đồng	nữ	Tăng	Kỳ	Đa:	

Đức	Phật	trả	lời,	nhắc	lại	bài	kệ	đó.	

Thật	nghĩa	ở	tại	tâm,	

Tịch	diệt	mà	không	loạn.	

Hàng	phục	quân	dũng	mãnh,	

Sắc	đẹp	đẽ	đáng	yêu.	

Một	mình,	chuyên	thiền	tứ,	

Nếm	Thiền	lạc	vi	diệu,	

Đó	gọi	là	xa	lìa,	

Bạn	bè	của	thế	gian.	

Các	bạn	bè	thế	gian,	

Không	gần	gũi	ta	được.	

Nếu	quý	vị	làm	được	vậy,	thì	ở	thế	gian	không	còn	gì	lôi	kéo	mình	được	nữa. 

Này	Chị,	vì	tôi	hiểu	Thế	Tôn	bằng	ý	nghĩa	như	vậy	mà	nói	kệ	như	vậy”. 

Ưu-bà-di	thưa:	

“Lành	thay,	Tôn	giả!	Tôn	giả	đã	nói	nghĩa	chân	thật.	Xin	Tôn	giả	nhận	
lời	mời	thọ	trai	của	con”.	(Ngài	được	[cúng	dường]	bữa	cơm). 

Bấy	giờ,	Tôn	giả	Ma	Ha	Ca	Chiên	Diên	im	lặng	nhận	lời.	

Ưu-bà-di	Ca	Lê	Ca	biết	Tôn	giả	Ma	Ha	Ca	Chiên	Diên	đã	nhận	lời	mời	
rồi,	liền	sắm	sửa	các	thứ	đồ	ăn	thức	uống	ngon	lành,	cung	kính	tôn	trọng,	
tự	tay	dâng	thức	ăn.	Khi	Ca	Lê	Ca	biết	Tôn	giả	Ma	Ha	Ca	Chiên	Diên	đã	thọ	
thực,	rửa	bát,	súc	miệng	xong,	liền	sửa	soạn	một	chỗ	ngồi	thấp	trước	Tôn	
giả	Ma	Ha	Ca	Chiên	Diên,	cung	kính	nghe	pháp.	Tôn	giả	Ma	Ha	Ca	Chiên	Diên	
vì	nữ	Cư	sĩ	mà	nói	các	pháp,	khai	thị,	chỉ	giáo,	soi	sáng,	khiến	cho	hoan	hỷ	
xong,	sau	đó	Tôn	giả	từ	chỗ	ngồi	đứng	dậy	ra	về.	



 

15 

(Kinh	548.	Ca-Lê	-	Kinh	Tạp	A	Hàm)	tương	ưng	với	Kinh	549,	Đại	Chánh	
Tân	Tu	Đại	Tạng	Kinh.	Pāli,	A.10.	26	Kālī. 

Quý	vị	thấy	rõ	ràng	ngay	trong	Tạp	A	Hàm	cũng	có	nội	dung	này,	nhấn	mạnh	
tầm	quan	trọng	của	tu	mười	Biến	xứ.	Cho	nên	ai	vẫn	còn	nghi	ngờ,	chưa	tu	mười	
Biến	xứ	thì	ráng	tu,	tu	về	Thiền	chỉ	đó.	Chúng	ta	thấy	rõ	ràng	lợi	ích	như	vậy	mà	
không	tu	thì	uổng	phí,	mặc	dù	điều	này	ít	được	nói,	tại	vì	sao?	Vì	thời	đức	Phật,	
các	đề	mục	tu	Thiền	chỉ,	các	giáo	phái	ngoại	đạo	tu	giỏi	lắm.	Quý	vị	thấy	bây	giờ	
ở	bên	Du	già	(Yoga),	họ	tu	cũng	được	mà.	Họ	tu	cũng	tới	Tứ	thiền	Bát	định,	thậm	
chí	tu	đến	Phi	tưởng	Phi	phi	Tưởng	xứ	cũng	còn	được	đó.	Mình	không	cần	tu	
nhiều	đâu,	quý	vị	chỉ	cần	tu	đến	Tứ	thiền	thôi	là	đủ	xài	rồi.	Quý	vị	muốn	xài	gì	thì	
cũng	xài	được,	và	 trừ	rất	nhiều	Phiền	não.	Muốn	thắng	được	Vô	minh,	không	
đoạn	được,	mình	gọi	là	phục,	ngôn	ngữ	Bắc	truyền	là	phục	được	Vô	minh,	và	tất	
cả	Phiền	não	tạm	dừng	thì	rất	tuyệt	vời.	Mình	tu	thêm	Thiền	quán	nữa	là	xong	
luôn,	rất	nhanh.	 

Như	vậy	quý	vị	thấy	là	lợi	ích	rồi	đúng	không?	Chúng	ta	tiếp	tục. 

Sức	Mạnh	Của	Thiền	Định	

-	Thành	tựu	sáu	pháp,	này	các	Tỷ-kheo,	Tỷ-kheo	có	thể	phá	vỡ	vua	núi	
Tuyết	Sơn,	còn	nói	gì	vô	minh	hạ	liệt.	Thế	nào	là	sáu?	(Nếu	tu	Thiền	định,	mà	
thành	tựu	được	sáu	pháp	này,	thì	mình	còn	có	thể	phá	vỡ	được	vua	núi	Tuyết	
Sơn.	Núi	tuyết	lớn	vậy	có	thể	phá	vỡ	được,	còn	nói	gì	vô	minh	hạ	liệt.	Tức	là	Vô	
minh	là	chuyện	nhỏ.	Thế	nào	là	sáu?) 

Ở	đây,	này	các	Tỷ-kheo,	vị	Tỷ-kheo	thiện	xảo	nhập	được	Thiền	định,	
thiện	xảo	trú	được	Thiền	định,	thiện	xảo	xuất	khỏi	Thiền	định,	thiện	xảo	
trong	sự	an	lạc	Thiền	định,	thiện	xảo	trong	cảnh	giới	Thiền	định,	thiện	xảo	
trong	sự	dẫn	khởi	đến	Thiền	định.	

Ở	đây,	quý	vị	thấy	có	sáu	điều	nói	về	tu	Thiền.	Thiền	định	này	không	nói	là	
Thiền	gì,	nhưng	chúng	ta	cũng	hiểu	đây	là	Thiền	chỉ.	Nếu	mình	khéo	nhập	được	
Thiền,	nhập	thì	phải	nhập	cho	khéo	đúng	không?	Cho	nên	nhiều	người	bây	giờ	
chưa	nhập	được	Thiền,	là	tại	vì	mình	chưa	khéo.	Chưa	khéo	là	sao?	Là	chưa	có	
giỏi,	vì	mình	tu	chưa	đúng	cách.	Mới	đầu	mò	mò	hoài,	tu	mới	vô.	Mà	sau	khi	nhập	



 

16 

được	rồi	thì	không	khéo	trú,	vì	sao?	Vì	trú	không	được.	Vô	trong	đó	một	chút	rồi	
bay	ra	mất.	Cho	nên	phải	khéo	nhập	rồi	khéo	ở	trong	đó.	Ở	trong	đó	rồi	phải	khéo	
ra	được.	Quý	vị	muốn	ra	lúc	nào	thì	ra,	thì	mới	được.	Chứ	còn	nhiều	khi	nhập	vô	
[định]	Vô	tưởng	(định	Vô	tâm	đó),	ở	trong	đó	không	biết	ra.	Có	những	định	Vô	
tâm,	mấy	định	Phi	tưởng	Phi	phi	Tưởng	xứ,	vô	trong	đó	loạng	quạng	không	ra	
được.	Rất	sợ!	Cho	nên	[phải]	khéo.	Nhưng	mình	chắc	không	tu	đến	mức	độ	đó.	
Quý	vị	yên	tâm	đi!	Còn	lâu	quý	vị	tu	mới	tới	đó,	tới	đó	thì	chắc	quý	vị	cũng	không	
cần	Thiện	Trang	đâu. 

Tiếp	theo	là	thiện	xảo	trong	sự	an	lạc	Thiền	định:	nhiều	khi	mình	không	biết	
cách	làm	sao	để	được	sự	an	lạc.	Rồi	thiện	xảo	trong	cảnh	giới	Thiền	định:	trong	
Thiền	định	thì	có	cảnh	giới	thật,	có	cảnh	giới	ảo	v.v…	có	cái	đúng,	có	cái	sai,	mình	
không	biết,	đó	cũng	là	không	khéo.	Mình	biết	được	thì	gọi	là	khéo.	Rồi	thiện	xảo	
trong	sự	dẫn	khởi	đến	Thiền	định:	là	mình	phải	chuẩn	bị	các	Chi	thiền,	các	bước	
tu	làm	sao.	Được	như	vậy,	thành	tựu	sáu	pháp	này,	mình	có	thể	tới	mức	độ	phá	
vỡ	vua	núi	Tuyết	Sơn	được,	nói	chi	vô	minh	hạ	liệt. 

Thành	tựu	sáu	pháp	này,	này	các	Tỷ-kheo,	Tỷ-kheo	có	thể	phá	vỡ	vua	
núi	Tuyết	sơn,	còn	nói	gì	vô	minh	hạ	liệt.	

(Kinh	(6.24)	Núi	Tuyết	Sơn:	Himavanta	(Hy	Mã	Lạp	Sơn)-	Phẩm	Sáu	
Pháp	–	Kinh	Tăng	Chi	(tạng	Nikaya)). 

Quý	vị	thấy	không	ạ?	Thiện	Trang	nhắc	lại	sức	mạnh	của	Thiền	định	lớn	vậy	
đó,	nên	ráng	tu	nha.	Bây	giờ	Thiện	Trang	đang	nhấn	mạnh	cho	quý	vị	tu	Thiền	
chỉ.	Thời	gian	sau	quý	vị	tu	nhuần	nhuyễn	rồi	thì	Thiện	Trang	sẽ	nhấn	mạnh	về	
Thiền	quán	nữa,	chứ	mình	tu	một	thứ	cũng	chưa	được,	phải	tu	cả	hai	Chỉ	và	Quán. 

Tiếp	tục,	chúng	ta	sẽ	giới	thiệu	về: 

Tầm	Quan	Trọng	Của	Mười	Biến	Xứ	(Tu	Thiền	Chỉ)	

Chưa	hết!	Còn	nữa.	Kinh	A	Hàm	vẫn	còn,	mời	quý	vị	xem	trong	Kinh	A	Hàm,	
mục	9. 

9.	“Nếu	muốn	đoạn	trừ	già	chết	nên	tu	mười	biến	xứ.	

Ngay	câu	đầu	tiên	là	nghe	hấp	dẫn	rồi.	Quý	vị	có	muốn	trừ	được	già	chết	



 

17 

không?	Đức	Phật	nói	là	nên	tu	mười	Biến	xứ.	Ai	cũng	muốn	đoạn	già	chết	nhưng	
không	chịu	tu	mười	Biến	xứ,	kêu:	“Con	không	tu	pháp	đó,	con	tu	pháp	khác”.	Cho	
nên	bây	giờ	gọi	là	‘tiên	nhập	vi	chủ’,	bị	người	ta	nói	riết	rồi	cuối	cùng	mình	kêu	
thôi	một	 câu	Phật	hiệu	niệm	 tới	 cùng	được	rồi,	 cho	nên	không	 thèm	 tu	 luôn.	
Trong	khi	đó	đức	Phật	nói	là	muốn	đoạn	trừ	già	chết	thì	phải	nên	tu	mười	Biến	
xứ.	Nhớ	câu	này,	để	coi	kinh	nào	nói	nha. 

Thế	nào	gọi	là	nếu	muốn	đoạn	trừ	già	chết	nên	tu	mười	Biến	xứ?	(Đây	
là	đức	Phật	giải	thích)	Nếu	khi	Như	Lai	xuất	thế,	Vô	Sở	Trước,	Đẳng	Chánh	
Giác,	Minh	Hạnh	Thành,	Thiện	Thệ,	Thế	Gian	Giải,	Vô	Thượng	Sĩ,	Điều	Ngự	
Trượng	Phu,	Thiên	Nhân	Sư,	hiệu	là	Phật,	Thế	Tôn	(tức	là	đức	Phật	nhắc	lại	
mười	danh	hiệu	Như	Lai);	vị	ấy	đoạn	trừ	cho	đến	năm	Triền	cái	(mình	phải	
đoạn	trừ	Triền	cái	trước	thì	mới	nhập	Thiền,	tu	Thiền	được),	những	thứ	làm	
tâm	ô	uế,	tuệ	yếu	kém;	tu	thứ	nhất,	địa	biến	xứ,	bốn	duy,	trên	dưới	là	không	
hai,	là	vô	lượng. 

Thứ	nhất	là	Địa	biến	xứ	(Đất	biến	xứ,	địa	là	đất),	vì	bản	dịch	này	để	chữ	địa,	
nên	Thiện	Trang	để	chữ	địa	luôn,	chứ	sửa	thành	Biến	xứ	đất	cũng	được;	bốn	duy	
là	bốn	góc,	trên	dưới	là	không	hai,	là	vô	lượng.	Tức	là	mình	tu,	bao	giờ	mình	thấy	
nhìn	đâu	cũng	là	đất,	thì	đó	là	vô	lượng,	là	được. 

Tu	thủy	biến	xứ,	hỏa	biến	xứ,	phong	biến	xứ,	thanh	biến	xứ,	hoàng	biến	
xứ,	xích	biến	xứ,	bạch	biến	xứ,	không	vô	biên	xứ	biến	xứ,	tu	thứ	mười	thức	
vô	biên	xứ	biến	xứ,	bốn	duy	trên	dưới,	là	không	hai,	là	vô	lượng.	

Ở	đây,	tại	ngôn	ngữ	[này]	mình	không	dịch	thôi.	Thủy	biến	xứ	là	Biến	xứ	
nước;	Hỏa	biến	xứ	là	Biến	xứ	lửa;	Phong	biến	xứ	là	Biến	xứ	gió;	Thanh	biến	xứ	là	
Biến	xứ	màu	xanh;	Hoàng	biến	xứ	là	Biến	xứ	màu	vàng;	Xích	biến	xứ	là	Biến	xứ	
màu	đỏ;	Bạch	biến	xứ	là	Biến	xứ	màu	trắng;	Không	vô	biên	xứ	Biến	xứ,	tu	tới	
mười	Thức	vô	biên	xứ	biến	xứ,	mà	làm	sao	bốn	phía,	trên	dưới,	là	không	hai,	là	
vô	lượng.	Tu	tới	chừng	đó	là	xong	rồi. 

Đó	là	muốn	đoạn	trừ	già	chết	nên	tu	mười	Biến	xứ.	Cũng	vậy,	số	đoạn,	
giải	thoát,	quá	độ,	bạt	tuyệt,	diệt,	chỉ,	tổng	tri	và	biệt	tri.	 

Điều	này	chúng	ta	chỉ	cần	biết	vậy	thôi,	chứ	những	nghĩa	mà	giải	thích	ra	thì	



 

18 

mệt.	Quý	vị	có	thể	tự	học,	đến	lúc	nào	đó	thì	quý	vị	sẽ	tự	hiểu	được	mấy	nghĩa	
này.	Cho	nên	ở	đây	quan	trọng	nha,	đức	Phật	nhắc	lại. 

Nếu	muốn	biệt	tri	già	chết	nên	tu	mười	Biến	xứ.	 

Ở	trên	là	nói	muốn	đoạn	trừ	già	chết	thì	tu	mười	Biến	xứ.	Còn	ở	đây	là	muốn	
biệt	tri,	tức	là	biết	rõ	về	già	chết,	thì	cũng	tu	mười	Biến	xứ. 

Ở	đây	Thiện	Trang	xin	mở	ngoặc,	nói	thêm	một	chút.	Tại	sao	nói	đoạn	trừ	
già	chết	nên	tu	mười	Biến	xứ?	Nhiều	người	nói	hơi	kỳ,	tại	sao	Phật	nói	vậy?	Tại	
sao	nói	tu	ra	khỏi	sanh	tử	thì	phải	tu	Thiền	quán	mà,	bây	giờ	lại	nói	là	tu	Thiền	
chỉ?	Thật	ra	Chỉ	với	Quán	phải	hỗ	trợ	cho	nhau.	Và	quý	vị	nên	coi	trong	Kinh	A	
Hàm	hoặc	Kinh	Nikaya	nói	rằng:	Một	người	mà	tu	đến	Tứ	thiền	(ở	đây	không	nói	
Tứ	thiền	Bát	định,	chỉ	nói	là	Tứ	thiền	của	Sắc	giới	thôi),	nếu	như	đạt	đến	Tứ	thiền	
Sắc	giới,	họ	dùng	sức	định	đó,	họ	hướng	tâm	về	[điều]	gì	thì	họ	được	điều	đó.	Ví	
dụ	họ	hướng	tâm	về	đời	quá	khứ	(Túc	mạng	thông),	thì	họ	sẽ	biết	được	một	đời,	
mười	đời,	trăm	đời,	ngàn	đời,	nhiều	thành	kiếp,	nhiều	hoại	kiếp.	Họ	có	thể	thấy	
rõ	mình	ở	đời	nào	đó,	có	tên	họ	là	gì,	hành	nghiệp	(nghề	nghiệp)	là	gì,	ở	nơi	đâu,	
họ	thấy	rõ.	Đó	là	Túc	mạng	thông.	Rồi	họ	hướng	về	Thiên	nhĩ	thông,	Thiên	nhãn	
thông...	là	từ	Tứ	thiền	đó	mới	có,	mới	hướng	được. 

Hồi	xưa	mình	cứ	tưởng	nhập	Nhị	thiền	mới	có	[khả	năng	đó].	Đó	là	mình	học	
sai.	Quý	vị	nhớ,	tới	[Tứ	thiền	mới	có	khả	năng]	đó.	Nhưng	có	một	điều	quan	trọng	
nữa,	đó	là	trong	kinh	nói	với	một	người	có	định	của	Tứ	thiền,	người	ta	có	thể	trụ	
thế	lâu	dài	đến	một	kiếp,	sống	ngang	với	đức	Phật,	đức	Phật	có	năng	lực	đó,	người	
ta	cũng	được	luôn.	Có	nghĩa	là	sống	đến	khi	Trái	đất	này	hoại	luôn.	Bây	giờ	quý	
vị	nhập	đến	Tứ	thiền,	quý	vị	có	thể	dùng	định	lực	của	Tứ	thiền	để	sống	dài	đến	
hết	kiếp	của	Trái	đất	này,	tức	là	đến	lúc	Trái	đất	này	tan.	Cho	nên	rất	là	tuyệt	vời! 

Tất	nhiên	tu	đến	Tứ	thiền	cũng	không	dễ	đâu	quý	vị,	nhưng	biết	đâu	quý	vị	
tu	được.	Bây	giờ	vô	đến	Sơ	thiền	rồi	thì	từ	từ	lên	Nhị	thiền,	từ	Nhị	thiền	rồi	mình	
tu	lên	Tam	thiền,	từ	Tam	thiền	rồi	mình	tu	lên	Tứ	thiền,	cứ	từ	từ	lên	đúng	không	
ạ?	 

Ở	đây	nói:	‘Nếu	muốn	biệt	tri	già	chết	nên	tu	mười	Biến	xứ’.	Ở	trên	là	muốn	
đoạn	trừ,	ở	đây	là	muốn	biết	rõ	từng	điều	về	già	chết,	thì	cũng	tu	mười	Biến	xứ.	



 

19 

Và	ai	nghi	ngờ	nhiều,	học	pháp	mà	không	tin	Phật	pháp,	thì	tu	mấy	Biến	xứ	này	
tốt	lắm	quý	vị,	sau	đó	sẽ	dứt	nghi,	hết	nghi	thì	tu	mới	được,	bớt	Phiền	não,	người	
nhẹ	nhàng.	Người	ta	chửi	cũng	đỡ	nóng,	đỡ	giận	hơn,	bớt	sân	thì	mình	tu	mới	dễ.	
Còn	quý	vị	không	tu	những	điều	này	thì	khó.	Rồi	khi	bệnh	tật,	quý	vị	dùng	mấy	
định	này	thì	đỡ	bệnh	lắm.	Rất	tuyệt	vời	chứ	không	phải	là	không	đâu,	quý	vị	tu	
đi.	 

Thế	nào	gọi	là	nếu	muốn	biệt	tri	già	chết	nên	tu	mười	Biến	xứ?	Nếu	khi	
Như	Lai	xuất	thế,	Vô	Sở	Trước,	Đẳng	Chánh	Giác,	Minh	Hạnh	Thành	(Minh	
Hạnh	Túc),	Thiện	Thệ,	Thế	Gian	Giải,	Vô	Thượng	Sĩ,	Điều	Ngự	Trượng	Phu,	
Thiên	Nhân	Sư,	hiệu	là	Phật,	Thế	Tôn;	vị	ấy	đoạn	trừ	cho	đến	năm	Triền	cái	
(cũng	phải	trừ	năm	Triền	cái	rồi	mới	tu),	những	thứ	làm	tâm	ô	uế,	tuệ	yếu	
kém;	tu	thứ	nhất,	địa	biến	xứ,	bốn	duy,	trên	dưới	là	không	hai,	là	vô	lượng.	
Cũng	vậy,	tu	thủy	biến	xứ,	hỏa	biến	xứ,	phong	biến	xứ,	thanh	biến	xứ,	hoàng	
biến	xứ,	xích	biến	xứ,	bạch	biến	xứ,	không	vô	biên	xứ	biến	xứ,	tu	thứ	mười	
thức	vô	biên	xứ	biến	xứ,	bốn	duy,	trên	dưới,	là	không	hai,	là	vô	lượng.	Đó	
là	nếu	muốn	biệt	tri	già	chết	nên	tu	mười	Biến	xứ.	(Chỗ	này	hình	như	người	
ta	viết	nhầm,	“muốn	biệt	tri	già	chết”	thôi,	chứ	không	phải	là	Vô	minh.	Còn	đoạn	
sau	là	biệt	tri	Vô	minh	nữa,	để	bữa	nào	dẫn,	cũng	tương	tự). 

(Trích	từ	Kinh	222.	KINH	LỆ	-	Kinh	Trung	A	Hàm). 

Quý	vị	có	cuốn	Kinh	Trung	A	Hàm	không	ạ?	Nhiều	người	có	cuốn	này,	quyển	
Kinh	Trung	A	Hàm	này	ở	Việt	Nam	mới	bán	gần	đây	thôi,	cho	nên	nhiều	người	
mua	được.	[Có]	bốn	quyển,	thì	coi	quyển	cuối	cùng,	kinh	cuối	cùng	luôn.	Có	222	
bộ	kinh,	thì	kinh	cuối	cùng	là	Kinh	Lệ	-	Kinh	Trung	A	Hàm	này,	đoạn	Thiện	Trang	
trích	nằm	gần	cuối	cùng	luôn,	quý	vị	có	thể	tìm	ra.	‘Nói	có	sách,	mách	có	chứng’,	
khỏi	mất	công	nghi	ngờ. 

Cho	nên	quý	vị	 thấy	ngay	trong	[Kinh]	A	Hàm	của	Bắc	truyền,	của	Trung	
Hoa,	của	Nhật	Bản,	của	Việt	Nam	v.v…	đều	có	nhấn	mạnh	[tầm]	quan	trọng	của	
mười	Biến	xứ.	Mới	nói	mười	Biến	xứ	thôi,	cho	nên	ai	chưa	tu	thì	bữa	nay	về	thử,	
ráng	tu	nha.	Nếu	quý	vị	muốn	tìm	thêm	mười	Biến	xứ	thì	Kinh	77	trong	Kinh	
Trung	Bộ	cũng	có	nói	về	mười	Biến	xứ.	Các	Biến	xứ	được	nói	đến	nhiều	lắm,	chứ	
không	phải	ít	đâu,	tại	vì	mình	chỉ	trích	dẫn	những	điểm	đặc	sắc	thôi. 



 

20 

Chúng	ta	đến	đoạn	tiếp	theo	là	Ai	Gần	Phật,	chúng	ta	xem	ai	gần	Phật. 

Ai	Gần	Phật?	

(Trong	kinh	đức	Phật	nói	là	ai	gần	Phật	này:) 

Này	các	Tỷ-kheo,	nếu	một	Tỷ-kheo	nắm	lấy	viền	áo	Tăng-già-lê,	đi	theo	
sau	lưng	Ta,	chân	bước	theo	chân,	nhưng	vị	ấy	có	tham	ái	trong	các	dục,	với	
lòng	tham	sắc	xảo,	với	tâm	sân	hận,	ý	tư	duy	nhiễm	ác,	thất	niệm,	không	
tỉnh	giác,	không	định	tĩnh,	tâm	tán	loạn,	với	các	căn	hoang	dại,	vị	ấy	xa	hẳn	
Ta	và	Ta	xa	vị	ấy.	Vì	cớ	sao?	Này	các	Tỷ-kheo,	Tỷ-kheo	ấy	không	thấy	Pháp.	
Do	không	thấy	Pháp	nên	không	thấy	Ta. 

Quý	vị	thấy	không	ạ?	Không	phải	là	đi	gần	Phật	đâu,	đức	Phật	cho	luôn:	Giả	
sử	có	một	Tỷ-kheo	nắm	lấy	viền	áo	Tăng-già-lê	của	Phật	(là	y	ngoài	cùng),	cho	
nắm	luôn,	đi	theo	sau	lưng,	chân	bước	theo	chân	luôn.	Nhưng	nếu	vị	ấy	có	tham	
ái	trong	các	dục,	với	lòng	tham	sắc	xảo	(ở	đây	ngài	Minh	Châu	dịch	dùng	từ	sắc	
sảo,	chứ	thật	ra	là	tham	hừng	hực	đó),	với	tâm	sân	hận,	với	ý	tư	duy	nhiễm	ác,	
rồi	thất	niệm	(là	không	nhớ,	không	biết	được	cảnh	trước	mắt,	không	nhớ	được	
cảnh	quá	khứ,	không	theo	dõi,	không	bắt	được	cảnh),	không	tỉnh	giác,	không	định	
tĩnh	(là	không	có	định),	tâm	tán	loạn,	với	các	căn	hoang	dại,	thì	vị	ấy	xa	hẳn	Ta.	
Nhớ	là	xa	hẳn	Ta	và	Ta	xa	vị	ấy. 

Cho	nên	đừng	tưởng	đi	gần	Phật	là	ngon,	gần	người	không	quan	trọng,	mà	
quan	trọng	là	mình	tu.	Quý	vị	coi	cho	kỹ,	đoạn	này	cực	kỳ	quan	trọng,	nhiều	người	
cứ	ỷ	ở	gần	thầy	là	chưa	chắc	đâu.	Gần	thầy	đúng	là	đỡ	hơn,	mình	được	nhắc	nhở	
cũng	tốt,	ở	bài	kinh	kia	nói	rồi.	Nhưng	chưa	chắc,	ở	gần	mà	tâm	như	vậy	thì	không	
được.	Tâm	tham,	tâm	sân,	rồi	ý	nhiễm	ác,	thất	niệm,	không	tỉnh	giác,	không	điềm	
tĩnh,	tâm	tán	loạn,	với	các	căn	hoang	dại	thì	xa	Phật	luôn.	‘Vì	cớ	sao?	Này	các	Tỷ-
kheo,	Tỷ-kheo	ấy	không	thấy	Pháp.	Do	không	thấy	Pháp	nên	không	thấy	Ta’.	Cho	
nên	không	thấy	Pháp	thì	không	thấy	Phật	thôi,	ở	bên	cạnh	Phật	cũng	không	thấy. 

Này	các	Tỷ-kheo,	nếu	Tỷ-kheo	sống	xa	đến	một	trăm	do-tuần	và	vị	ấy	
không	có	tham	ái	trong	các	dục,	với	lòng	tham	không	sắc	xảo,	tâm	không	
sân	hận,	ý	tư	duy	không	nhiễm	ác,	chánh	niệm	tỉnh	giác,	định	tĩnh,	nhất	
tâm,	các	căn	được	chế	ngự,	vị	ấy	gần	hẳn	Ta	và	Ta	gần	vị	ấy.	Vì	cớ	sao?	Này	



 

21 

các	Tỷ-kheo,	Tỷ-kheo	ấy	thấy	Pháp.	Do	thấy	Pháp	nên	thấy	Ta:	

Quý	vị	thấy	không	ạ?	Ngược	lại	với	ở	trên,	nếu	mình	không	có	tham	trong	
các	dục,	không	có	lòng	tham	rạo	rực	quá	mạnh,	tâm	không	sân	hận,	ý	không	nghĩ	
những	điều	ác,	mình	có	Chánh	niệm	chứ	không	phải	mất	niệm	(Chánh	niệm	tức	
là	mình	nhớ	rõ	biết,	theo	dõi	được	cảnh	đang	thay	đổi	thế	nào,	mình	theo	dõi	
được),	rồi	tỉnh	giác	chứ	không	phải	không	tỉnh	giác,	rồi	định	tĩnh	(là	có	định),	rồi	
nhất	tâm,	các	căn	được	chế	ngự	chứ	không	phải	phóng	theo	cảnh,	thì	dù	có	xa	
đến	một	trăm	do-tuần	mà	cũng	gần	Phật.	 

Nghe	chưa!	‘Vì	sao?	Vì	ai	thấy	Pháp	người	ấy	thấy	Như	Lai’.	‘Ai	thấy	Pháp	thì	
người	ấy	thấy	Ta,	ai	thấy	Ta	thì	người	ấy	thấy	Pháp’,	đây	là	theo	kinh	này.	Còn	
theo	Kinh	Kim	Cang	hay	hay	kinh	nào	đó,	nhất	 thời	quên,	 là:	 “Ai	 thấy	Pháp,	
người	đó	thấy	Như	Lai.	Ai	thấy	Như	Lai,	người	đó	thấy	Pháp”.	Đây	là	Kinh	
Kim	Cang	 đúng	 không	 ạ?	 Thiện	Trang	 lâu	 rồi	 không	 đọc	Kinh	Kim	Cang	 nên	
không	nhớ. 

Quý	vị	thấy	quan	trọng	là	thấy	Pháp	thì	thấy	Như	Lai,	quan	trọng	là	trong	
Pháp	thì	gần	Như	Lai.	Còn	nếu	gần	Như	Lai	mà	xa	Pháp	thì	cũng	không	gần.	Nhớ	
nha!	Không	phải	gần	thầy,	gần	bạn,	mà	tu	không	được	thì	cũng	thua.	Cho	nên	
ráng	tu	đi,	Thiền	chỉ	giúp	tâm	điềm	tĩnh.	Ở	đây	đức	Phật	nói	bài	kệ: 

Nếu	có	thể	bước	theo,	
	Nhưng	nhiều	dục,	bực	phiền,	
	Hãy	xem	người	như	vậy,	

	Thật	là	xa,	rất	xa,	
	Xa	giữa	người	ái	dục,	
	Và	người	không	ái	dục,	
	Xa	giữa	người	lắng	dịu,	
	Và	người	không	lắng	dịu,	
	Xa	giữa	người	tham	ái,	
	Và	người	đã	trừ	ái, 

Sau	khi	thắng	tri	Pháp,	
	Bậc	Hiền	trí	biết	Pháp,	
	Như	ao	không	gió	thổi,	



 

22 

	Không	dao	động,	tịnh	chỉ,	
	Hãy	xem	người	như	vậy,	
	Thật	là	gần,	rất	gần,	

	Gần	giữa	người	không	ái,	
	Và	người	không	có	ái,	

	Gần	giữa	người	lắng	dịu,	
	Và	người	được	lắng	dịu,	

	Gần	giữa	người	không	tham,	
	Và	người	trừ	tham	ái. 

((92)	Saṅghāṭikaṇṇa	–	Kinh	Tiểu	Bộ	-	thuộc	Tạng	Nikaya). 

	Quý	vị	coi	trong	đây,	nếu	chúng	ta	giải	thích	lại	thì	cũng	dễ	thôi.	Nếu	người	
bực	phiền	và	người	không	bực	phiền	thì	hai	người	xa	nhau,	người	nhiều	dục	và	
không	nhiều	dục	thì	xa	nhau.	Giữa	người	lắng	dịu	và	người	không	lắng	dịu	được	
(tức	là	tịch	tĩnh	với	không	tịch	tĩnh)	thì	xa	nhau.	Khi	nào	giống	được	thì	gần	nhau	
thôi,	hoặc	là	tương	ưng,	hay	chỗ	khác	nói	chúng	sanh	tụ	theo	giới.	Cho	nên	cố	
gắng	hãy	gần	Phật,	[muốn]	gần	Phật	thì	hãy	làm	được	những	điều	như	trên. 

Cho	nên	mình	 gặp	Phật	 hay	 không	 gặp	Phật,	 cách	 xa	 trăm	do-tuần	 cũng	
không	sao,	bởi	vì	sao?	Mình	làm	đúng	theo	lời	Phật	là	mình	gần.	Còn	nếu	mình	đi	
gần	Phật	mà	không	 làm	được	như	vậy	 thì	không	có	gần	đâu.	Quý	vị	 thấy	hay	
không	ạ?	Toàn	lời	khai	thị	trong	kinh	hay	như	vậy	đó,	Thiện	Trang	trích	đoạn	
nào	ra	thì	quý	vị	thấy	kinh	hay	mà,	vậy	mà	không	đọc,	không	nghe,	ngôn	ngữ	của	
Sư	Giác	Nguyên	là	‘sợ	kinh	gặm’	(kinh	ăn	mình	đó),	cho	nên	sợ	quá	không	dám	
đọc	kinh. 

Tiếp	tục	Thiện	Trang	giới	thiệu	thêm	một	pháp	hành:	Lợi	Ích	Của	Việc	Không	
Ăn	Ban	Đêm,	cũng	là	lời	Phật	luôn.	Thiện	Trang	nói	với	quý	vị	là	toàn	nói	lời	Phật,	
nên	không	ai	bắt	bẻ	mình	được.	

Lợi	Ích	Của	Việc	Không	Ăn	Ban	Đêm	

Như	vầy	tôi	nghe.	Một	thời	Thế	Tôn	du	hành	ở	Kāsi	cùng	với	đại	chúng	
Tỷ-kheo.	Ở	đây,	Thế	Tôn	gọi	các	Tỷ-kheo:	

-	Này	các	Tỷ-kheo,	Ta	ăn,	từ	bỏ	ăn	ban	đêm.	Này	các	Tỷ-kheo,	do	ăn,	từ	



 

23 

bỏ	ăn	ban	đêm,	Ta	cảm	thấy	ít	bệnh,	ít	não,	khinh	an,	có	sức	lực	và	an	trú.	
Này	các	Tỷ-kheo,	hãy	đến	và	ăn,	từ	bỏ	ăn	ban	đêm.	Này	các	Tỷ-kheo,	do	ăn,	
từ	bỏ	ăn	ban	đêm,	các	ông	sẽ	cảm	thấy	(1)	ít	bệnh,	(2)	ít	não,	(3)	khinh	an,	
(4)	có	sức	lực	và	(5)	an	trú.	

(Trích	từ	70.	Kinh	Kīṭāgiri	(Kīṭāgirisutta)	–	Kinh	Trung	Bộ). 

Thiện	Trang	trích	một	đoạn	thôi,	chứ	kinh	này	dài	lắm,	Kinh	Trung	Bộ	toàn	
là	dài	dài,	chứ	không	ngắn.	Ở	đây	đức	Phật	nói	là	Ngài	từ	bỏ	ăn	ban	đêm	(tức	là	
Ngài	không	ăn	ban	đêm)	cho	nên	Ngài	được	những	lợi	ích.	Cho	nên	nếu	các	Tỷ-
kheo,	[hoặc	là]	quý	vị,	các	Cư	sĩ	tại	gia	nếu	làm	được	thì	hãy	từ	bỏ	ăn	ban	đêm,	
thì	sẽ	ít	bệnh,	ít	não,	khinh	an	là	nhẹ	nhàng,	có	sức	lực	và	an	trú.	Đây	là	năm	lợi	
ích	của	việc	không	ăn	đêm. 

Cho	nên	ráng	nha!	Ai	muốn	bớt	bệnh	thì	đừng	ăn	ban	đêm,	 ít	khổ	não,	 ít	
phiền	bực,	khinh	an	là	nhẹ	nhàng,	có	sức	lực	và	an	trú.	Cho	nên	đừng	tưởng	ăn	
nhiều	vào	ban	đêm	là	khỏe.	Quý	vị	thấy	không?	Đức	Phật	dạy	hết	rồi.	[Muốn]	ít	
bệnh	thì	cơ	thể	bớt	làm	việc	ban	đêm,	ngủ	thì	cơ	thể	ít	bệnh.	Ít	não	thì	tự	nhiên	
tối	đỡ	buồn	ngủ.	Quý	vị	mà	ăn	đêm	thì	đố	quý	vị	thiền	được	đó,	hơi	khó,	rồi	sáng	
ra	hôn	trầm	nữa.	Rồi	khinh	an	là	người	nhẹ	nhàng,	và	có	sức	lực.	Mình	tưởng	ăn	
nhiều	có	sức	lực.	Không!	Cho	nên	Sư	Minh	Tuệ	làm	đúng	đó.	Và	thứ	năm	là	an	
trú.	 

Bài	kinh	này,	đức	Phật	có	nói,	mới	đầu	hai	vị	Tỳ-kheo	cũng	không	chịu,	nói:	
“Con	ăn	chiều,	con	ăn	sáng,	con	ăn	ban	ngày,	rồi	ăn	phi	thời”	tức	là	ăn	quá	trời,	
ăn	đến	bốn	bữa:	ăn	chiều,	ăn	sáng,	ăn	ban	ngày	và	ăn	phi	thời.	Cuối	cùng	hai	vị	
đó	cũng	thấy	được	lợi	ích,	sau	này	cũng	thọ	trì.	Có	những	[việc]	đó,	đức	Phật	mới	
gọi	tới	và	nói.	Quý	vị	có	thể	coi	bài	kinh	này,	Kinh	70	trong	Trung	Bộ	Kinh,	Kinh	
A	Hàm	cũng	có	câu	chuyện	tương	tự	như	vậy. 

Cho	nên	quý	vị	thấy	không	ạ?	Tất	cả	đức	Phật	đều	dạy	rồi,	học	theo	kinh	Phật	
là	có	hết.	Còn	theo	thời	nay,	đa	số	kêu	thôi	tùy	duyên,	thôi	ăn	đi	cho	có	sức	khỏe,	
đi	làm	lụng	nhiều	mệt,	không	có	đủ	sức	khỏe	đâu.	Thiện	Trang	không	khuyên	
quý	vị	ăn	một	bữa,	mà	Thiện	Trang	chỉ	khuyên	là:	Đức	Phật	dạy	không	ăn	ban	
đêm,	thì	quý	vị	đừng	ăn	ban	đêm.	Còn	ăn	một	bữa,	[nếu]	quý	vị	làm	không	nổi	thì	
từ	từ.	Nếu	mình	tránh	được	ăn	ban	đêm	thì	được	lợi	ích	như	vậy,	Phật	nói	thì	



 

24 

chúng	ta	tin. 

Cho	nên	ráng	đi,	có	đồng	tu	hỏi	Thiện	Trang:	‘Con	thấy	bản	thân	con	trì	được	
giới	không	ăn	phi	thời	thấy	được	nhiều	lợi	ích.	Vậy	những	người	xuất	gia,	nếu	trì	
được	giới	không	ăn	phi	thời	cả	đời,	thì	chắc	được	nhiều	lợi	ích	lắm	đúng	không	
ạ?’	Tất	nhiên	rồi,	đi	xuất	gia	mới	được	lợi	ích	nhiều,	tại	vì	họ	giữ	suốt.	Còn	người	
tại	gia	chỉ	thọ	vào	những	ngày	trai	thôi,	chứ	không	bắt	buộc	tất	cả,	những	ngày	
bình	thường	thì	không	bắt	[buộc],	cho	nên	[người	xuất	gia]	được	lợi	ích	hơn. 

Nhưng	vấn	đề	là	người	xuất	gia	thời	nay,	bên	Bắc	truyền	có	bao	nhiêu	người	
giữ	được	không	ăn	phi	thời?	Vấn	đề	nằm	ở	chỗ	đó,	giới	đó	thuộc	giới	Sa-di	thôi.	
Cho	nên	rất	là	đáng	buồn,	đáng	thương,	vậy	thôi.	Chúng	ta	thấy	lợi	ích	mà	người	
ta	không	biết,	chính	vì	vậy	nên	sự	lợi	ích	bị	mất	đi.	Cho	nên	Phật	pháp	thời	mạt	
là	vậy	đó.	Thật	ra	không	phải	mạt,	trong	kinh	Thiện	Trang	cũng	chưa	tìm	thấy	
phân	định	chỗ	nào	là	thời	Mạt	pháp.	Hồi	xưa	toàn	coi	theo	chư	Tổ,	bây	giờ	coi	lại	
thì	chưa	thấy,	để	Thiện	Trang	kiếm	coi	chỗ	nào	phân	định	đâu	là	Mạt	pháp.	Cho	
nên	Sư	Minh	Tuệ	nói	thời	nay	là	Tượng	pháp,	chúng	ta	phải	coi	lại,	chưa	biết,	
chưa	thấy	chỗ	này.	Hồi	xưa	mình	toàn	coi	 luận	thôi,	bây	giờ	coi	kinh	thì	chưa	
thấy.	Cũng	chưa	coi	hết,	vẫn	còn	một	ít	nữa,	bao	giờ	coi	hết	mới	dám	kết	luận	Mạt	
pháp	phân	định	chỗ	nào,	nằm	ở	đâu.	Phải	theo	kinh	chứ	không	phải	theo	chư	Tổ	
được,	chư	Tổ	chưa	chắc	đúng,	cho	nên	mình	phải	theo	kinh. 

Như	vậy	quý	vị	nhớ	có	năm	lợi	ích:	(1)	ít	bệnh;	(2)	ít	Phiền	não,	não	là	cảm	
thấy	khổ	não,	Phiền	não;	(3)	khinh	an	là	được	nhẹ	nhàng,	người	được	khỏe.	Quý	
vị	cứ	thử	đi,	làm	được	một	thời	gian	quý	vị	sẽ	thấy.	Ai	giữ	không	ăn	phi	thời	một	
thời	gian	là	thấy	có	lợi	ích	rất	lớn;	(4)	có	sức	lực;	và	(5)	an	trú.	Ở	trong	phần	Giới	
luật,	hồi	xưa	Thiện	Trang	cũng	có	giảng	nói	điều	này,	nhưng	không	biết	từ	đâu,	
thì	đây	là	từ	kinh	này	luôn.	 

Chúng	ta	học	đến	mục	tiếp	theo	là: 

Các	Địa	Vị	Thánh	Quả	(tiếp	theo)	

		 Tại	vì	phần	này	hồi	bữa	cũng	trích	từ	Kinh	A	Hàm,	cho	nên	các	đồng	tu	
Nam	truyền	cũng	chưa	phục	 lắm,	mình	trích	 luôn	cả	Kinh	Nikaya	để	cho	thấy	
Nam	truyền	cũng	có. 



 

25 

Này	các	Tỷ-kheo	có	bảy	hạng	người	sống	trong	đời	này.	Thế	nào	là	bảy?	
Bậc	Câu	phần	Giải	thoát,	bậc	Tuệ	giải	thoát,	bậc	Thân	chứng,	bậc	Kiến	đáo,	
bậc	Tín	giải	thoát,	bậc	Tùy	pháp	hành,	bậc	Tùy	tín	hành. 

Chúng	 ta	nghe	điều	này	quá	quen	rồi.	A-la-hán	gồm	có	A-la-hán	Câu	giải	
thoát	(ở	đây	gọi	là	Câu	phần	Giải	thoát),	bậc	Tuệ	giải	thoát,	có	chỗ	nói	là	Tâm	giải	
thoát	nữa;	bậc	Thân	chứng;	bậc	Kiến	đáo	(có	chỗ	là	bậc	Kiến	chí);	bậc	Tín	giải	
thoát;	bậc	Tùy	tín	hành	và	bậc	Tùy	pháp	hành.	 

	Ở	đây	mới	nói	bảy.	Thật	ra	chúng	ta	học	bộ	kinh	kia	thì	đầy	đủ,	kể	ra	quá	
trời	bậc.	Kinh	Phước	Điền,	Kinh	127	của	Kinh	Trung	A	Hàm,	bộ	Trung	A	Hàm	bây	
giờ	đang	bán	nhiều,	quý	vị	có	thể	coi.	Hoặc	lên	mạng	đánh	vào	YouTube	cũng	có,	
quý	vị	có	thể	nghe,	MP3	cũng	có,	YouTube	cũng	có	đủ.	Quý	vị	nghe	Kinh	127	sẽ	
thấy	có	đến	27	địa	vị	Hiền	thánh,	gồm	có	từ	Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	hành	cho	đến	
A-la-hán	(A-la-hán	có	chín	bậc).	Ở	đây	chỉ	nói	gọn	thôi,	chúng	ta	coi	thử	những	
địa	vị	như	thế	nào	theo	trong	Kinh	Nikaya. 

Và	này	các	Tỷ-kheo,	thế	nào	là	bậc	Câu	phần	Giải	thoát?	(Chúng	ta	muốn	
biết	 A-la-hán	 Câu	 phần	 Giải	 thoát	 là	 thế	 nào?)	Ở	 đây,	 này	 các	 Tỷ-kheo,	 có	
người,	sau	khi	thân	đã	chứng	đắc	các	tịch	tịnh	giải	thoát,	vượt	khỏi	các	Sắc	
pháp	và	Vô	sắc	pháp,	và	sau	khi	đã	thấy	với	trí	tuệ,	các	Lậu	hoặc	của	vị	này	
được	đoạn	trừ	hoàn	toàn.	Vị	này,	này	các	Tỷ-kheo,	được	gọi	là	hạng	người	
Câu	phần	Giải	thoát.	 

Người	Câu	phần	Giải	thoát	là	như	vậy.	Câu	giải	thoát,	chúng	ta	rà	lại	để	giải	
thích.	‘Tỳ-kheo,	có	người	(ở	đây	không	nói	người	nào)	sau	khi	thân	đã	chứng	đắc	
các	tịch	tịnh	giải	thoát’.	Ở	đây	cũng	không	khó	gì,	vì	hôm	bữa	mình	cũng	học	rồi.	
Đây	chính	là	Bát	giải	thoát.	Quý	vị	còn	nhớ	Bát	giải	thoát	không?	Thiện	Trang	
[bữa]	trước	cũng	nói	Câu	phần	Giải	thoát	(A-la-hán	Câu	giải	thoát),	thì	Bát	giải	
thoát	là	quý	vị	phải	chứng	các	tầng	Thiền,	vượt	lên	các	tầng	Thiền	dần	dần,	vượt	
lên	mỗi	tầng	là	được	một	giải	thoát.	Mình	nói	nhẹ	nhàng,	tám	tầng	Thiền	là	tám	
giải	thoát.	Đây	là	Câu	giải	thoát,	cho	nên	A-la-hán	Câu	giải	thoát	là	ghê	lắm,	không	
đơn	giản,	quý	vị	đừng	khinh	thường	A-la-hán	này.	A-la-hán	này	rất	đặc	biệt,	vì	
Câu	giải	thoát	mà. 

‘Vượt	khỏi	các	Sắc	pháp	và	Vô	sắc	pháp	(là	các	pháp	của	Sắc	giới	và	Vô	sắc	



 

26 

giới).	Sau	khi	đã	thấy	với	trí	tuệ,	các	Lậu	hoặc	(là	10	Kiết	sử	Phiền	não	hết	luôn)	
đoạn	trừ	hoàn	toàn’.	Đó	gọi	là	A-la-hán	Câu	giải	thoát. 

Vị	này,	này	các	Tỷ-kheo,	được	gọi	là	hạng	người	Câu	phần	Giải	thoát.	
Này	các	Tỷ-kheo,	đối	với	Tỷ-kheo	này,	Ta	nói	rằng	không	có	sự	việc	cần	phải	
làm,	nhờ	không	phóng	dật.	Vì	sao	vậy?	Vì	sự	việc	ấy	đã	được	vị	này	làm,	
nhờ	không	phóng	dật,	vị	ấy	không	có	thể	trở	thành	phóng	dật.	

Tức	là	A-la-hán	này	không	bao	giờ	thoái	chuyển	nữa	và	xong	việc	rồi.	Vì	tới	
A-la-hán	Câu	giải	thoát	là	xong	việc	rồi.	Nên	thường	có	câu	‘Phạm	hạnh	đã	thành,	
sự	việc	đã	làm	xong,	không	còn	tái	sanh	đời	sau	nữa’.	A-la-hán	này	là	A-la-hán	Câu	
giải	thoát,	cho	nên	tuyệt	vời. 

	Ở	đây	có	nói	A-la-hán	Tuệ	giải	thoát	nữa.	Quý	vị	cứ	nhớ	được	bao	nhiêu	thì	
nhớ,	[địa	vị]	này	mình	chưa	làm	tới	thì	cứ	từ	từ,	mình	[tu]	từ	Tùy	tín	hành,	Tùy	
pháp	hành	 lên.	Ở	đây	đức	Phật	 thường	nói	ngược,	đức	Phật	hay	nói	điều	cao	
trước,	rồi	nói	hạ	thấp	sau.	Thiện	Trang	thấy	đa	số	là	Phật	nói	như	thế.	Nên	theo	
trình	tự	là	đưa	lên	cao	trước,	ai	làm	được	điều	trước	là	xong	luôn,	khỏi	cần	phải	
học	điều	sau,	mệt.	Giống	như	học	sinh	giỏi,	học	xong	là	xong,	ok.	Giống	ai	học	
Kinh	Vô	Lượng	Thọ,	học	phẩm	thứ	hai	xong	là	xong,	thành	Phổ	Hiền	Bồ-tát	luôn,	
khỏi	tu	nữa,	khỏi	phải	nghe	những	phẩm	sau	nữa.	Còn	ai	tu	dở	thì	bắt	đầu	phải	
nghe,	nghe	đến	cuối,	vì	càng	nghe	nhiều	thì	mới	ngộ.	Còn	người	kia	căn	tánh	cao,	
họ	nghe	một	phát	là	ngộ	rồi. 

Cho	nên	quý	vị	thấy	kinh	nào	cũng	vậy.	Mà	cách	nói	này	hình	như	ngược	với	
hồi	xưa	mình	được	học,	là	điều	gì	hay	thì	để	sau	cùng.	Không	phải!	Thường	là	
điều	nào	hay	thì	phải	để	ở	đầu	nhiều	hơn.	Quý	vị	coi	kinh	thì	biết,	thường	là	vậy.	
Kinh	Quán	Vô	Lượng	Thọ	cũng	vậy,	những	pháp	quán	cao	thì	để	trước,	rồi	pháp	
quán	nào	mà	cho	người	dở	dở	thì	để	đằng	sau.	Quý	vị	coi	rồi	mới	thấy.	Kinh	Vô	
Lượng	Thọ	cũng	vậy,	cho	cao	lên	trước,	rồi	sau	này	bắt	đầu	hạ	hạ	xuống.	Đó	là	
Phật	rất	trí	tuệ. 

Chúng	ta	coi	thử	thế	nào	là	bậc	Tuệ	giải	thoát?	

Và	này	các	Tỷ-kheo,	thế	nào	là	bậc	Tuệ	giải	thoát?	Ở	đây,	này	các	Tỷ-
kheo,	có	người,	sau	khi	thân	không	chứng	đắc	các	tịch	tịnh	giải	thoát,	vượt	



 

27 

khỏi	các	Sắc	pháp	và	Vô	sắc	pháp,	và	sau	khi	đã	thấy	với	trí	tuệ,	các	Lậu	
hoặc	của	vị	này	được	đoạn	trừ	hoàn	toàn.	Vị	này	như	vậy	được	gọi	là	bậc	
Tuệ	giải	thoát.	Này	các	Tỷ-kheo,	đối	với	Tỷ-kheo	này,	Ta	nói	không	có	sự	
việc	cần	phải	làm,	nhờ	không	phóng	dật.	Vì	sao	vậy?	Vì	sự	việc	ấy	đã	được	
vị	này	làm,	nhờ	không	phóng	dật;	vị	ấy	không	có	thể	trở	thành	phóng	dật. 

Bậc	Tuệ	giải	thoát	này	cũng	ngon,	chỉ	thua	những	bậc	Bát	giải	thoát	ở	chỗ	là	
không	chứng	đắc	các	tịch	tĩnh	giải	thoát	thôi.	Do	bậc	này	tu	Tuệ	giải	thoát,	không	
tu	các	tầng	Thiền,	nên	thiếu	định.	Nhưng	cũng	được	một	điều	là	vượt	khỏi	các	
Sắc	pháp	và	Vô	sắc	pháp	rồi	(tức	là	các	pháp	của	Sắc	giới	và	Vô	sắc	giới)	là	được	
giải	thoát	ra	rồi.	Và	đã	có	trí	tuệ,	nên	Lậu	hoặc	đoạn	trừ	hoàn	toàn	rồi,	hết	rồi.	
Nên	đức	Phật	nói	không	cần	làm	gì	nữa	hết,	hết	việc	để	làm	rồi,	không	bao	giờ	
phóng	giật	nữa,	không	bao	giờ	trở	lại	thoái	chuyển	nữa.	Cho	nên	bậc	Tuệ	giải	
thoát	cũng	không	thoái	chuyển,	vẫn	là	một	A-la-hán	nhập	Niết-Bàn	được.	Nhưng	
chưa	chứng	được	các	tầng	Thiền	này	thôi	(các	tịch	tịnh	giải	thoát). 

Ở	đây	rõ	ràng	hơn,	còn	trong	Luận	Đại	Tỳ	Bà	Sa,	Thiện	Trang	có	nhớ	là	bậc	
A-la-hán	Tâm	giải	thoát	mới	thoái	chuyển.	Ở	đây	Tuệ	giải	thoát	cũng	không	thoái	
chuyển.	Cho	nên	chúng	ta	học	kinh	nhiều	thì	chúng	ta	biết,	A-la-hán	Câu	giải	thoát	
ok,	A-la-hán	Tuệ	giải	thoát	ok,	A-la-hán	Tâm	giải	thoát	chưa	ok.	Theo	Luận	Đại	
Tỳ	Bà	Sa,	bộ	tám	quyển	(theo	trong	đó	nói	thôi	nha,	Thiện	Trang	chưa	kiếm	trong	
kinh,	khi	nào	kiếm	trong	kinh	thì	nói	tiếp)	thì	A-la-hán	Tâm	giải	thoát	có	thể	thoái	
chuyển	về	Tu-đà-hoàn,	đó	là	theo	trong	đó	nói.	Còn	ở	trong	đó	không	nói	đủ	như	
trong	này,	trong	này	nói	đầy	đủ	hơn,	có	những	điều	rõ	ràng	hơn.	Cho	nên	kinh	
đôi	khi	chi	tiết	hơn	luận,	nhưng	đôi	khi	luận	cũng	chi	tiết	hơn	kinh	ở	một	số	điểm.	
Nên	nhiều	khi	mình	cũng	coi	qua	coi	lại	để	tham	khảo. 

Ở	đây	nên	nhớ	là	bậc	Tuệ	giải	thoát	cũng	không	thoái	chuyển,	hết	việc	rồi	
mà,	không	có	sự	việc	cần	phải	làm,	cần	gì	phải	lo	nữa,	nên	là	xong. 

Và	này	các	Tỷ-kheo,	thế	nào	là	bậc	Thân	chứng?	Ở	đây,	này	các	Tỷ-kheo,	
có	người	sau	khi	thân	chứng	đắc	các	tịch	tịnh	giải	thoát,	vượt	khỏi	các	Sắc	
pháp	và	Vô	sắc	pháp,	và	sau	khi	đã	thấy	với	trí	tuệ,	một	số	Lậu	hoặc	của	vị	
này	được	đoạn	trừ	hoàn	toàn.	Vị	này	như	vậy	được	gọi	là	bậc	Thân	chứng	
(như	vậy	Thân	chứng	là	như	thế).	Này	các	Tỷ-kheo,	đối	với	Tỷ-kheo	này,	Ta	



 

28 

nói	có	sự	việc	cần	phải	làm,	nhờ	không	phóng	dật.	Vì	sao	vậy?	Dầu	cho	trong	
khi	Tôn	giả	này	thọ	dụng	các	sàng	tọa	đúng	pháp,	thân	cận	các	thiện	hữu,	
chế	ngự	các	căn,	vị	này	(cần	phải)	tự	mình	với	thượng	trí,	chứng	ngộ,	chứng	
đạt	và	an	trú	ngay	trong	hiện	tại	mục	đích	vô	thượng	của	Phạm	hạnh,	vì	
mục	đích	này	các	Thiện	gia	nam	tử	đã	chơn	chánh	xuất	gia,	từ	bỏ	gia	đình,	
sống	không	gia	đình.	Do	vậy,	này	các	Tỷ-kheo,	vì	thấy	quả	này	của	không	
phóng	dật,	nên	đối	với	Tỷ-kheo	này,	Ta	nói	có	sự	việc	cần	phải	làm,	nhờ	
không	phóng	dật.	 

Nghĩa	 là	vị	mà	chứng	Thân	chứng	này	 thì	được	điều	gì?	Đối	với	các	 tầng	
Thiền	(Tám	giải	thoát),	bữa	nào	quý	vị	coi	lại	Tám	giải	thoát,	ở	đây	Thiện	Trang	
nói	tóm	lược	thôi,	là	người	ta	chứng	được,	người	ta	cũng	vượt	qua	các	pháp	ở	
Sắc	giới	và	Vô	sắc	giới.	Người	ta	cũng	có	trí	tuệ	để	thấy	được,	nhưng	Lậu	hoặc	
chưa	hết	hoàn	toàn,	mới	có	một	số	Lậu	hoặc	được	đoạn	trừ	hoàn	toàn,	cho	nên	
chưa	được.	Còn	ở	trên	này,	bậc	mà	đoạn	trừ	hoàn	toàn	thì	thành	Câu	giải	thoát	
luôn	(Câu	phần	Giải	thoát).	Ở	đây	do	một	số	Lậu	hoặc	được	đoạn	trừ	thôi,	chưa	
đoạn	trừ	hết	được,	khác	nhau	ở	chỗ	đó.	 

Quý	vị	có	thể	làm	một	cái	bảng	rõ	hơn	để	so	sánh,	do	chúng	ta	chưa	học	hết	
nên	Thiện	Trang	chưa	làm,	để	từ	từ	Thiện	Trang	làm	cái	bảng	so	sánh	cho	quý	vị,	
quý	vị	sẽ	thấy.	Chúng	ta	tạm	biết	như	vậy,	có	nhiều	người	kêu	mấy	địa	vị	này	cao	
quá	con	chưa	mơ	tới,	thôi	chúng	ta	xuống	địa	vị	thấp	hơn. 

Và	này	các	Tỷ-kheo,	thế	nào	là	bậc	Kiến	đáo?	Ở	đây,	này	các	Tỷ-kheo,	
có	người	sau	khi	tự	thân	không	chứng	đắc	các	tịch	tịnh	giải	thoát,	vượt	khỏi	
các	Sắc	pháp	và	Vô	sắc	pháp,	và	sau	khi	đã	thấy	với	trí	tuệ,	một	số	Lậu	hoặc	
của	vị	này	được	đoạn	trừ	hoàn	toàn;	và	các	pháp	do	Như	Lai	tuyên	thuyết	
được	vị	này	thấy	một	cách	hoàn	toàn	với	trí	tuệ	và	thực	hành	một	cách	hoàn	
toàn.	Này	các	Tỷ-kheo,	vị	này	được	gọi	là	Kiến	đáo.	 

Như	vậy	chúng	ta	phân	tích	coi	có	gì	khác	với	trên	kia.	 ‘Bậc	này	không	tự	
thân’,	nghĩa	là	không	chính	mình	chứng	được	các	tịch	tịnh	giải	thoát,	tức	là	Bát	
giải	thoát	không	đạt	được,	nhưng	cũng	vượt	khỏi	Sắc	pháp	và	Vô	sắc	pháp.	‘Và	
sau	khi	đã	thấy	với	trí	tuệ,	một	số	Lậu	hoặc	của	vị	này	được	đoạn	trừ	hoàn	toàn’.	
Cũng	vậy,	vị	này	cũng	đoạn	trừ	được	Lậu	hoặc,	nhưng	một	phần	thôi,	một	số	thôi,	



 

29 

cũng	không	hết,	mười	Kiết	sử	chưa	đoạn	hết.	‘Và	ở	đây	có	các	pháp	do	Như	Lai	
tuyên	thuyết,	vị	này	thấy	một	cách	hoàn	toàn	với	trí	tuệ	và	thực	hành	một	cách	
hoàn	toàn’.	Quý	vị	thấy	là	thực	hành	hết,	thấy	được	bằng	trí	tuệ	và	thực	hành	
được	các	pháp	do	đức	Phật	dạy.	 

Cho	nên	ai	nói	sai	pháp	Phật	 thì	không	bao	giờ	 thành	A-la-hán,	 thậm	chí	
không	tới	địa	vị	Kiến	đáo	này,	không	tới	được,	làm	sao	tới	được.	Mà	thậm	chí	Sơ	
quả	Tu-đà-hoàn	người	ta	đã	có	Chánh	kiến	rồi. 

Này	các	Tỷ-kheo,	vị	này	được	gọi	là	Kiến	đáo.	Này	các	Tỷ-kheo,	đối	với	
Tỷ-kheo	này,	Ta	nói	có	sự	việc	cần	phải	làm,	nhờ	không	phóng	dật.	Vì	sao	
vậy?	Dầu	cho	trong	khi	Tôn	giả	này	thọ	dụng	các	sàng	tọa	đúng	pháp,	thân	
cận	các	thiện	hữu,	chế	ngự	các	căn,	vị	này	(cần	phải)	tự	mình	với	thượng	
trí,	chứng	ngộ,	chứng	đạt	và	an	trú	ngay	trong	hiện	tại	mục	đích	vô	thượng	
của	Phạm	hạnh,	vì	mục	đích	này	các	Thiện	gia	nam	tử	đã	chơn	chánh	xuất	
gia,	từ	bỏ	gia	đình,	sống	không	gia	đình.	Do	vậy,	này	các	Tỷ-kheo,	vì	thấy	
quả	này	của	không	phóng	dật,	nên	đối	với	Tỷ-kheo	này,	Ta	nói	có	sự	việc	
cần	phải	làm,	nhờ	không	phóng	dật.	 

Điều	này	cũng	phải	làm	thôi,	tại	vì	chưa	xong,	còn	một	số	Lậu	hoặc	chưa	hết,	
nên	làm	tiếp.	Đó	là	bốn	địa	vị	rồi,	chúng	ta	sang	địa	vị	thứ	năm.	

Và	này	các	Tỷ-kheo,	thế	nào	là	bậc	Tín	giải	thoát?	Ở	đây,	này	các	Tỷ-
kheo	có	người,	sau	khi	tự	thân	chứng	đắc	các	tịch	tịnh	giải	thoát,	vượt	khỏi	
các	Sắc	pháp	và	Vô	sắc	pháp,	và	sau	khi	đã	thấy	với	trí	tuệ,	một	số	Lậu	hoặc	
của	vị	này	được	đoạn	trừ	một	cách	hoàn	toàn;	và	lòng	tin	của	vị	này	đối	với	
Như	Lai	đã	được	xác	định,	phát	sanh	từ	căn	để	an	trú.	Này	các	Tỷ-kheo,	vị	
này	được	gọi	là	bậc	Tín	giải	thoát.	 

Như	vậy	bậc	Tín	giải	thoát	cũng	phải	chứng	được	các	tầng	Thiền	để	đạt	Bát	
giải	thoát.	Mình	không	có	điều	đó	thì	cũng	không	được	Tín	giải	thoát.	Nhưng	vị	
này	cũng	vượt	khỏi	các	pháp	của	Sắc	giới	và	Vô	sắc	giới	rồi,	cũng	có	trí	tuệ,	nhưng	
Lậu	hoặc	chưa	đoạn	trừ	hết,	chỉ	còn	một	số	thôi,	cho	nên	chưa	được.	Vị	này	được	
lòng	tin	đối	với	Như	Lai	đã	xác	định,	và	phát	sanh	từ	căn	để	an	trú,	cho	nên	bậc	
này	được	lòng	tin,	tin	Như	Lai	hoàn	toàn	nên	được	Tín	giải	thoát. 



 

30 

Này	các	Tỷ-kheo,	đối	với	Tỷ-kheo	này,	Ta	nói	có	sự	việc	cần	phải	làm,	
nhờ	không	phóng	dật.	Vì	sao	vậy?	Dầu	cho	trong	khi	Tôn	giả	này	thọ	dụng	
các	sàng	tọa	đúng	pháp,	thân	cận	các	thiện	hữu,	chế	ngự	các	căn,	vị	này	(cần	
phải)	tự	mình	với	thượng	trí,	chứng	ngộ,	chứng	đạt	và	an	trú	ngay	trong	
hiện	tại	mục	đích	vô	thượng	của	Phạm	hạnh,	vì	mục	đích	này	các	Thiện	gia	
nam	tử	đã	chơn	chánh	xuất	gia,	từ	bỏ	gia	đình,	sống	không	gia	đình.	Do	vậy,	
này	các	Tỷ-kheo,	vì	thấy	quả	này	của	không	phóng	dật,	nên	đối	với	Tỷ-kheo	
này,	Ta	nói	có	sự	việc	cần	phải	làm,	nhờ	không	phóng	dật.		

Tất	nhiên	là	phải	làm	rồi,	vì	chưa	xong,	điều	nào	chưa	xong	thì	phải	làm.	Có	
hai	địa	vị	trên	là	không	phải	làm,	còn	những	địa	vị	dưới	thì	phải	làm	hết.	

Bây	giờ	chúng	 ta	 tới	 [phần]	quan	 tâm	nhất,	 là	Tùy	 tín	hành	và	Tùy	pháp	
hành.	Vì	sao?	Vì	Tùy	tín	hành	và	Tùy	pháp	hành	là	yên	tâm	rồi,	không	đọa	vào	
đường	ác	nữa,	từ	đây	về	sau	hết	đọa	đường	dữ,	yên	tâm.	Và	đồng	thời	nếu	giữa	
chừng	không	chết,	tức	là	tuổi	thọ	mình	cao,	thì	chắc	chắn	sẽ	chứng	được	Sơ	quả	
Tu-đà-hoàn	trong	đời	này.	Cho	nên	là	ráng	tu	theo	con	đường	Tùy	tín	hành,	Tùy	
pháp	hành,	rồi	mò	lên	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	cho	chắc.	Vì	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	nghe	
nói	khó	quá,	vì	sao?	Đức	Phật	hốt	một	nắm	đất	lên	tay,	xong	đức	Phật	hỏi:	“Đất	
trong	tay	Ta	nhiều	hay	đất	ở	trong	đại	địa	nhiều?”	Có	vị	Tỳ-kheo	nói	là:	“Đất	trong	
tay	[đức	Phật]	ít,	còn	đất	trong	đại	địa	rất	nhiều”.	Đức	Phật	nói:	“Cũng	vậy,	một	
người	chứng	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	thì	những	Phiền	não	họ	diệt	được,	nhiều	giống	
như	đất	ở	trong	đại	địa.	Còn	Phiền	não	họ	còn	sót	lại	thì	giống	như	đất	trong	nắm	
tay”.	 

Quý	vị	nghĩ	sao?	Dễ	[gì]	vô	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn.	Cho	nên	tại	sao	vô	Sơ	quả	
Tu-đà-hoàn	khó	như	vậy?	Là	tại	vì	như	thế	đó.	Hay	là	trong	một	bộ	kinh	khác,	
Kinh	Sineru	(Núi	Tu	Di)	cũng	nói	vậy:	‘Phiền	não	mà	được	đoạn	trừ	giống	như	là	
núi	Tu	Di,	còn	Phiền	não	chưa	được	đoạn	trừ	thì	còn	như	bảy	hòn	đá	trên	núi’.	
Quý	vị	nghĩ	coi,	bảy	hòn	đá	trên	núi,	ít	thôi,	so	với	núi	Tu	Di	quá	nhiều.	Một	vị	
[chứng]	Tu-đà-hoàn	đoạn	trừ	được	nhiều	Phiền	não	vậy	đó.	Cho	nên	tại	sao	mình	
tu	hoài	vẫn	chưa	vào	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn.	 

Thật	ra	quý	vị	thấy	vô	lượng	kiếp	mình	tu	cũng	nhiều	rồi,	nên	mới	gọi	là	có	
thiện	căn.	Thiện	căn	có	nghĩa	là	không	tham,	không	sân	và	không	si.	Mỗi	đời	mình	



 

31 

tu	tập	được	một	chút	thì	cũng	bớt	rồi.	Chứ	hồi	xưa	là	toàn	làm	ác,	toàn	nhắm	vô	
Địa	ngục	A	Tỳ	thôi,	nào	giết	cha,	giết	mẹ,	giết	A-la-hán,	phá	hòa	hợp	Tăng,	làm	
thân	Phật	ra	máu.	Rồi	cựa	là	chiến	đấu	hết	cỡ,	ăn	thịt,	uống	máu	tươi,	hồi	xưa	
toàn	làm	ác	không,	thích	trộm	cắp,	thích	này	kia.	Nhưng	quý	vị	tu	qua	từng	đời,	
từng	đời,	không	biết	bao	giờ,	nhưng	tới	bây	giờ	thì	quý	vị	cũng	đỡ	rồi. 

	Bây	giờ	nhiều	người	thấy	cảnh	máu	lệ	là	thấy	ghê,	không	dám	coi,	[vì]	sợ	
rồi.	Đó	là	quý	vị	bớt	tham,	bớt	sân,	bớt	si.	Rồi	quý	vị	bớt	thêm	chút	nữa	là	quý	vị	
bớt	trộm	cắp,	cũng	không	muốn	trộm	cắp	nữa.	Rồi	có	nhiều	người	giữ	được	giới,	
không	có	tham	đắm,	chỉ	giữ	vợ	chồng	mình	thôi	v.v…	Những	điều	đó	là	thiện	căn	
của	quý	vị	đã	trồng	qua,	tức	là	Phiền	não	quý	vị	đã	bớt	rồi,	nhưng	mới	bớt	một	
phần	thôi,	chưa	đủ	tiêu	chuẩn	của	Tu-đà-hoàn.	Rồi	niềm	tin	là	nằm	trong	vô	si,	
vô	si	bớt	rồi	cho	nên	quý	vị	mới	tin	Phật	pháp,	dần	dần	quý	vị	nghe	Phật	pháp	
mới	hiểu,	nên	cảm	động	Phật	pháp. 

Người	nào	mà	tới	đó	rồi	là	trồng	được	thiện	căn,	trồng	được	căn	lành,	đó	là	
vào	được	Noãn	vị	đó	quý	vị.	Mà	Noãn	vị	là	ngon	rồi	đó,	chắc	chắn	chứng	Niết-Bàn	
rồi	đó.	Từ	đó	mình	tiến	thêm	chút	nữa,	rồi	từ	từ	làm	khá	hơn,	là	mình	không	có	
làm	nhiều	việc	ác	lớn	nữa,	cho	nên	không	đọa	Địa	ngục	A	Tỳ.	Không	đọa	Địa	ngục	
A	Tỳ	nữa	là	không	tạo	Ngũ	nghịch	nữa,	là	quý	vị	lên	địa	vị	Đảnh	vị	rồi.	Có	đọa	Địa	
ngục	nhỏ	nhỏ	thôi,	không	đọa	Địa	ngục	A	Tỳ,	tức	là	năm	điều	ác	lớn	mình	không	
làm.	Rồi	sau	đó	mình	tiến	thêm	chút	nữa,	mình	không	làm	những	tội	gì	để	không	
bị	đọa	vào	Địa	ngục,	Ngạ	quỷ,	Súc	sanh,	đó	là	quý	vị	 lên	Nhẫn	vị	trong	Tứ	gia	
hạnh. 

Noãn	vị	trong	Kinh	Ưu	Bà	Tắc	(Kinh	Bồ	Tát	Giới	của	Đại	thừa)	có	nói	về	Noãn	
vị.	Thiện	Trang	chưa	duyệt	hết	kinh,	còn	một	số	kinh	nữa,	nên	bao	giờ	coi	hết	rồi	
thì	Thiện	Trang	sẽ	coi,	có	nói	về	Noãn	vị,	vậy	thì	chắc	phải	có	nói	Đảnh	vị	hoặc	là	
Nhẫn	vị	ở	đâu	đó,	chắc	chắn	phải	có,	chứ	chư	Tổ	không	bịa	ra	đâu. 

	Như	vậy	chúng	ta	thấy	tuy	là	trong	Kinh	A	Hàm	và	Kinh	Nikaya	nhất	thời	
chưa	thấy,	nhưng	chúng	ta	thấy	tới	đó	rồi,	từ	đó	mình	lên	Thế	đệ	Nhất	vị.	Từ	Thế	
đệ	Nhất	vị	mới	đi	vô	Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	hành,	rồi	mới	lên	[Sơ	quả]	Tu-đà-
hoàn.	Quý	vị	tới	Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	hành	là	ngon	rồi	đó,	hết	đọa	đường	ác,	
thậm	chí	tới	Nhẫn	vị	thôi	cũng	hết	đọa	đường	ác. 



 

32 

Cho	nên	là	thiện	căn	mình	vun	bồi	ghê	lắm	rồi	đó,	Phiền	não	mình	bớt	được	
nhiều	lắm	rồi,	chứ	đừng	tưởng	là	mình	chưa.	Từ	từ	rồi	mới	bay	vô	được	Sơ	quả	
Tu-đà-hoàn	chứ,	 làm	gì	mà	quý	vị	 làm	một	ngày	mà	sạch	hết	núi	Tu	Di	được.	
Không	có	chuyện	đó!	Cho	nên	là	từ	từ,	mình	tu	cũng	lâu	rồi,	cũng	đỡ	rồi,	nhưng	
có	điều	tập	khí	ác	còn	nhiều	chút	thôi,	từ	từ	rồi	cũng	hết.	Quý	vị	nghe	những	điều	
này	tới	đây	mà	quý	vị	thấy	hấp	dẫn,	quý	vị	thấy	tha	thiết,	chứng	tỏ	là	căn	lành	
của	quý	vị	cũng	đã	trồng	được	nhiều	rồi.	Có	nghĩa	là	Phiền	não	của	quý	vị	cũng	
bớt	được	rất	nhiều	rồi,	chứ	không	phải	là	tự	nhiên	ào	vô	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	đâu.	
Mà	vô	tới	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	thì	[Phiền	não]	nhẹ	quá	rồi,	tại	vì	thời	gian	còn	lại	
không	dài	nữa,	cho	nên	ráng	tu	nha. 

Tu	có	nhiều	con	đường	lắm,	giống	như	Thiện	Trang	nói,	quý	vị	đừng	sợ	lên	
cõi	Trời,	nhiều	người	nói	sợ	lên	cõi	Trời	không	tu	được.	Xin	lỗi!	Quý	vị	coi	trong	
kinh	đi,	lúc	đức	Phật	sắp	nhập	Niết-Bàn,	quý	vị	thấy	chư	Thiên	xếp	hàng	dài	mà	
[đến	nỗi]	mỗi	đầu	 lỗ	kim	có	vô	số	chư	Thiên,	quý	vị	biết	vì	 sao	không?	Vì	họ	
truyền	nhau	là	đức	Phật	sắp	nhập	Niết-Bàn,	mấy	người	lo	đi	chơi	thì	lo	mà	xuống.	
Tại	vì	không	còn	thời	gian	nữa,	đức	Phật	sắp	nhập	Niết-Bàn	rồi.	Họ	truyền	là	Thế	
Tôn	sắp	nhập	Niết-Bàn	cho	nên	tích	tắc	họ	xuống	liền,	để	nghe	vào	pháp	hội	cuối	
cùng.	Quý	vị	thấy	những	bộ	kinh	mà	chúng	ta	trích,	thỉnh	thoảng	chư	Thiên	đắc	
đạo	cũng	rất	nhiều,	bao	nhiêu	chư	Thiên	đắc	được	Pháp	nhãn	tịnh	đó.	Như	tuần	
trước	Thiện	Trang	trích,	có	câu	chuyện	cô	Tỳ-kheo-ni	diệt	độ	xong	là	bao	nhiêu	
người	đắc	Pháp	nhãn	tịnh	đúng	chưa?	Chư	Thiên	đó,	rất	nhiều	như	vậy,	đức	Phật	
thuyết	pháp	xong	là	chư	Thiên	đắc	Pháp	nhãn	tịnh	(đắc	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	đó). 

Cho	nên	đừng	nghĩ	lên	trời	không	tu	được,	và	đức	Phật	cũng	chưa	bao	giờ	
nói	điều	đó.	Nhớ	vậy!	Đừng	có	sai	lầm!	Có	nhiều	người	sai	lầm	tưởng	là	lên	trời	
không	tu	được.	Và	đặc	biệt	quý	vị	lên	được	như	tầng	trời	Đâu	Suất,	thì	nếu	thọ	
mạng	của	quý	vị	đủ,	tức	là	đủ	tiêu	chuẩn	của	trời	Đâu	Suất,	thì	tương	lai	ngài	Di	
Lặc	xuống,	quý	vị	sẽ	xuống	nghe	được	hội	của	ngài	Di	Lặc.	Hoặc	là	nếu	lên	được	
tầng	trời	thứ	năm,	tầng	trời	thứ	sáu,	hoặc	là	đời	này	quý	vị	đắc	Sơ	thiền,	mà	đời	
này	ác	trược	ghê	quá,	mình	ở	dưới	này	khó	rồi	thì	mình	lên	trên	[trời]	Sơ	thiền,	
thì	quý	vị	có	cơ	hội	nhiều	để	dự	được	Pháp	hội	của	vị	Phật	tiếp	theo	là	Phật	Sư	
Tử	nữa,	chứ	còn	không	phải	là	Phật	Di	Lặc	không	[thôi]. 



 

33 

	Cho	nên	nếu	như	không	có	đường	nào,	thì	quý	vị	hãy	cố	gắng	tu	làm	sao	
đừng	lên	tầng	Thiền	cao	quá	thôi,	lên	vừa	vừa	thôi,	đừng	lên	cao	quá	mà	không	
được	học	Phật	pháp.	Tứ	thiền	mà	vô	Vô	Tưởng	là	xong,	ngồi	trong	đó	như	pho	
tượng,	không	có	được	gì.	Nhưng	Thiện	Trang	nghĩ	cũng	chẳng	mấy	ai	tu	tới	đó	
đâu,	nên	đừng	lo,	ráng	tu	nha.	Cho	nên	con	đường	giải	thoát	rất	là	thênh	thang,	
rất	nhiều	con	đường.	Có	người	thì	nguyện	sanh	về	Thế	giới	khác,	như	sanh	về	
Thế	giới	Tây	Phương	Cực	Lạc	chẳng	hạn,	có	người	thì	muốn	chứng	quả	vị.	Quý	vị	
tu	làm	sao	thì	tu,	nhưng	phải	ráng	tu.	Các	Thiền	định	quan	trọng	lắm,	chứ	mình	
không	tu	Thiền	thì	làm	sao	mình	đạt	được	điều	này. 

	Bây	giờ	chúng	ta	trở	lại	với	địa	vị	tiếp	theo,	địa	vị	thứ	sáu	là	Tùy	pháp	hành:	

Và	này	các	Tỷ-kheo,	thế	nào	là	hạng	người	Tùy	pháp	hành?	Ở	đây,	này	
các	Tỷ-kheo,	có	người	sau	khi	tự	thân	không	chứng	đắc	các	tịch	tịnh	giải	
thoát,	vượt	khỏi	các	Sắc	pháp	và	Vô	sắc	pháp,	và	sau	khi	đã	thấy	với	trí	tuệ,	
nhưng	các	Lậu	hoặc	không	được	đoạn	trừ	một	cách	hoàn	toàn;	và	các	pháp	
do	Như	Lai	tuyên	thuyết	(chỉ)	được	vị	này	chấp	nhận	một	cách	vừa	phải	với	
trí	tuệ,	dầu	cho	vị	này	có	những	pháp	như	là	Tín	căn,	Tấn	căn,	Niệm	căn,	
Định	căn,	Tuệ	căn.	Này	các	Tỷ-kheo,	vị	này	được	gọi	 là	người	Tùy	pháp	
hành. 

Ở	đây	cũng	là	không	chứng	đắc	các	tịch	tịnh	giải	thoát.	Tất	nhiên	rồi!	Nếu	
chứng	đắc	các	tịch	tịnh	giải	thoát	thì	quý	vị	đâu	phải	ở	hạng	Tùy	pháp	hành	này.	
Quý	vị	lên	tới	Tứ	thiền	rồi	thì	quý	đắc	A-la-hán	dễ	ợt	đúng	không?	Không	khó!	
Như	đức	Phật	nói	ông	Uất	Đầu	Lam	Phất,	ông	A	La	Lam	hay	là	ông	tiên	A	Tư	Đà,	
những	ông	đó	mà	gặp	Phật	là	ok,	đắc	quả	liền,	nhanh	lắm. 

	Quý	vị	thấy	câu	chuyện	mà	Thiện	Trang	đã	trích	dẫn	rồi	đó,	Bà-la-môn	Lộc	
Đầu,	ông	gõ	sọ	người	là	biết	người	đó	sanh	ở	đâu.	Ổng	tu	Thần	thông	cỡ	đó	mà,	
cho	nên	đức	Phật	nói	một	cái	là	ổng	chứng	A-la-hán	thôi.	Tại	vì	người	ta	tu	tới	đó	
rồi,	Thiền	chỉ	tới	đó	rồi,	bây	giờ	thêm	chút	Thiền	quán,	chỉ	cho	họ	một	chút	Thiền	
quán	là	xong.	Còn	mình,	mình	cứ	khinh	chê,	cứ	nghĩ	tu	mấy	[đề	mục]	Thiền	không	
có	tác	dụng	gì,	tu	mấy	Biến	xứ	Thiền	chỉ	không	tác	dụng	gì.	Không	phải!	Ở	đây	do	
không	có	đắc	được	các	tầng	Thiền	nên	không	có	được	tịch	tịnh	giải	thoát,	đó	mới	
là	Tùy	pháp	hành.	Quý	vị	mà	vượt	lên	được	các	tầng	Thiền	là	có	khả	năng	quý	vị	



 

34 

không	phải	ở	Tùy	pháp	hành	đâu,	phải	cao	hơn.	 

‘Vượt	khỏi	các	Sắc	pháp	và	Vô	sắc	pháp’:	ở	đây	là	các	pháp	của	Sắc	giới	và	
Vô	sắc	giới,	đây	là	do	mình	tu	về	Thiền	quán.	‘Và	sau	khi	đã	thấy	với	trí	tuệ,	nhưng	
các	Lậu	hoặc	không	được	đoạn	trừ	một	cách	hoàn	toàn’.	Tất	nhiên	là	các	Lậu	hoặc	
chưa	được	đoạn	trừ,	chứ	nếu	đoạn	trừ	là	thành	Tu-đà-hoàn	rồi.	Ba	kiết	sử	Thân	
kiến,	Giới	cấm	thủ	và	Nghi	mà	hết	thì	chắc	chắn	được	Tu-đà-hoàn.	‘Và	các	pháp	
do	Như	Lai	tuyên	thuyết	chỉ	được	vị	này	chấp	nhận	một	cách	vừa	phải	với	trí	
tuệ’.	Tức	là	vị	này	không	tin	hoàn	toàn,	điều	nào	nói	mà	tôi	chưa	chắc	chắn	thì	tôi	
không	tin,	điều	nào	trí	tuệ	thì	tôi	tin,	thông	thì	tôi	mới	tin,	kiểu	như	vậy.	‘Dầu	cho	
vị	này	có	những	pháp	như	là	Tín	căn,	Tấn	căn,	Niệm	căn,	Định	căn,	Tuệ	căn’.	Năm	
căn	hay	Ngũ	lực,	Ngũ	quyền	thì	có,	[nhưng]	vị	này	chỉ	được	Tùy	pháp	hành	thôi,	
chắc	chắn	là	phải	làm	tiếp. 

Này	các	Tỷ-kheo,	đối	với	Tỷ-kheo	này,	Ta	nói	có	sự	việc	cần	phải	làm,	
nhờ	không	phóng	dật.	Vì	sao	vậy?	Dầu	cho	trong	khi	Tôn	giả	này	thọ	dụng	
các	sàng	tọa	đúng	pháp,	thân	cận	các	thiện	hữu,	chế	ngự	các	căn,	vị	này	(cần	
phải)	tự	mình	với	thượng	trí,	chứng	ngộ,	chứng	đạt	và	an	trú	ngay	trong	
hiện	tại	mục	đích	vô	thượng	của	Phạm	hạnh,	vì	mục	đích	này	các	Thiện	gia	
nam	tử	đã	chơn	chánh	xuất	gia,	từ	bỏ	gia	đình,	sống	không	gia	đình.	Do	vậy,	
này	các	Tỷ-kheo,	vì	thấy	quả	này	của	không	phóng	dật,	nên	đối	với	Tỷ-kheo	
này,	Ta	nói	có	sự	việc	cần	phải	làm,	nhờ	không	phóng	dật.	 

	Vị	này	tất	nhiên	cũng	phải	thấy	được	điều	lợi	ích	rồi,	biết	là	mình	có	lợi	ích	
nên	mới	đi	xuất	gia.	Những	người	đi	xuất	gia	có	lợi	ích	như	thế	nào,	biết	hết.	Cho	
nên	cố	gắng	đi	xuất	gia,	từ	bỏ	gia	đình,	sống	không	gia	đình,	v.v…	Biết	đó,	nhưng	
chưa	làm	xong,	ráng	làm	tiếp.	Biết	kết	quả	là	không	có	phóng	dật,	là	tốt.	Nhưng	
chưa	làm	xong,	phải	làm	tiếp	cho	được.	Chúng	ta	đến	hạng	người	cuối	cùng	là	
hạng	người	thứ	bảy. 

Và	này	các	Tỷ-kheo,	thế	nào	là	hạng	người	Tùy	tín	hành?	(Chúng	ta	thích	
hạng	này,	chúng	ta	đa	số	là	đi	vào	đây).	Ở	đây,	này	các	Tỷ-kheo,	có	người	sau	
khi	tự	thân	không	chứng	đắc	các	tịch	tịnh	giải	thoát,	vượt	khỏi	các	Sắc	pháp	
và	Vô	sắc	pháp,	và	sau	khi	đã	thấy	với	trí	tuệ,	nhưng	các	Lậu	hoặc	không	
được	đoạn	trừ.	Nhưng	nếu	vị	này	có	đủ	lòng	tin	và	lòng	thương	đối	với	Như	

http://gia.nh/


 

35 

Lai,	thời	vị	này	sẽ	có	những	pháp	như	là	Tín	căn,	Tấn	căn,	Niệm	căn,	Định	
căn,	Tuệ	căn.	Này	các	Tỷ-kheo,	vị	này	được	gọi	là	người	Tùy	tín	hành.	 

	Điều	này	 giống	như	 trên,	 nhưng	khác	một	 chút	 thôi.	 Tất	 nhiên	 là	 không	
chứng	được	Bát	giải	thoát,	tạm	thời	dùng	Thiền	quán	được,	rồi	có	trí	tuệ,	nhưng	
các	Lậu	hoặc	không	đoạn	trừ	được	hết.	Tất	nhiên	rồi,	chứ	đoạn	trừ	hết	là	lên	cao.	
Nhưng	vị	này	có	đủ	lòng	tin,	lòng	thương	đối	với	Như	Lai.	 

	Cho	nên	mình	cố	gắng	làm	sao	phải	tin	Phật,	và	lòng	thương	đối	với	Phật.	
Cho	nên	Thiện	Trang	lâu	lâu	trích	đoạn	những	đoạn	mà	quý	vị	thấy	rất	cảm	động	
đối	với	Phật,	thì	quý	vị	sẽ	thương	Phật	hơn.	Thấy	Phật	vất	vả	như	thế	nào,	độ	
sanh	như	thế	nào.	Đến	lúc	cuối	cùng	sắp	nhập	Niết-Bàn	rồi,	Ngài	còn	phải	tiếp	
tục	vì	chúng	sanh,	Ngài	còn	độ	cho	cô	Tỳ-kheo-ni	chứng	quả	A-la-hán,	quy	y	giúp	
cho	bao	nhiêu	người	Cư	sĩ	chứng	đắc	vào	Thánh	quả	Tu-đà-hoàn,	rồi	giúp	cho	
ông	Tu	Bạt	Đà	La.	Trong	Kinh	Đại	Bát	Niết	Bàn	của	Đại	thừa	gọi	là	Tu	Bạt	Đà	La,	
vào	phút	gần	cuối	cùng	cuộc	đời	Phật,	ổng	gặp	được	Phật	và	đắc	được	Tu-đà-
hoàn.	Ổng	xin	xuất	gia	và	chứng	luôn	quả	A-la-hán,	nhập	Niết-Bàn	trước	Phật	
luôn.	Rồi	[Ngài]	căn	dặn	các	Tỳ-kheo	sau	này	phải	thế	nào	v.v…	đủ	các	kiểu,	rồi	
Ngài	mới	nhập	Niết-Bàn.	Như	vậy	thì	mình	sẽ	có	lòng	thương	đối	với	Như	Lai.	
Còn	nếu	không,	bây	giờ	mình	sẽ	không	có	lòng	thương	tưởng	như	vậy.	 

Có	được	như	vậy	thì	quý	vị	có	được	lòng	tin,	có	lòng	thương	đối	với	Như	Lai,	
thì	mình	sẽ	có	được	những	pháp	từ:	Tín	căn,	Tấn	căn,	Niệm	căn,	Định	căn	và	Tuệ	
căn.	Ngũ	căn	này	chúng	ta	đã	học	qua	rồi	đúng	không?	Nếu	quên	thì	lâu	lâu	chúng	
ta	sẽ	học	lại.	Sau	đó	thì	mình	gọi	là	Tuỳ	tín	hành. 

	Này	các	Tỷ-kheo,	đối	với	Tỷ-kheo	này,	Ta	nói	có	sự	việc	cần	phải	làm,	
nhờ	không	phóng	dật.	Vì	sao	vậy?	Dầu	cho	trong	khi	Tôn	giả	này	thọ	dụng	
các	sàng	tọa	đúng	pháp,	thân	cận	các	thiện	hữu,	chế	ngự	các	căn,	nhưng	vị	
này	(cần	phải)	tự	mình	với	thượng	trí,	chứng	ngộ,	chứng	đạt	và	an	trú	ngay	
trong	hiện	 tại	mục	đích	vô	 thượng	của	Phạm	hạnh,	vì	mục	đích	này	các	
Thiện	gia	nam	tử	chơn	chánh	xuất	gia,	từ	bỏ	gia	đình,	sống	không	gia	đình.	
Do	vậy,	này	các	Tỷ-kheo,	vì	thấy	quả	này	của	không	phóng	dật,	nên	đối	với	
Tỷ-kheo	này,	Ta	nói	có	sự	việc	cần	phải	làm,	nhờ	không	phóng	dật. 

(Trích	từ	70.	Kinh	Kīṭāgiri	(Kīṭāgirisutta)	–	Kinh	Trung	Bộ). 



 

36 

Ở	đây	chúng	ta	thấy	kết	quả	rất	rõ	ràng	đúng	không?	Chúng	ta	học	thêm	một	
lần	nữa	về	Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	hành	v.v...	thì	quý	vị	nhớ	rõ	hơn.	Lần	trước	
mình	học	cũng	giống	giống	vậy,	mà	ở	bên	Kinh	A	Hàm,	hôm	nay	học	bên	Kinh	
Nikaya.	Bên	này	khác	bên	kia	ở	chỗ	là	bên	kia	nói	thêm,	tới	đoạn	kia	thêm	một	
đoạn	nữa	thôi,	là	đến	giữa	chừng	mà	không	chết	thì	sẽ	chứng	được	Tu-đà-hoàn.	
Còn	đoạn	này	thì	không	có	đoạn	đó.	Cho	nên	mỗi	bộ	kinh	có	thêm	và	bớt	khác	
nhau,	có	những	đoạn	dài	và	ngắn,	mình	coi	thì	mình	thấy	bổ	sung	cho	nhau	là	
được. 

Bây	giờ	chúng	ta	đến	đoạn	tiếp	theo.	Như	vậy	hôm	nay	là	biết	rõ	thêm	bảy	
địa	vị	rồi	nha.	Dần	dần	mình	nắm	thuộc	lòng	hết	và	hiểu,	mình	tu	tới	đâu	thì	mình	
dùng	tới	đó.	Bây	giờ	mình	chưa	làm	được	A-la-hán	Câu	giải	thoát	thì	cứ	làm	Tùy	
tín	hành,	Tùy	pháp	hành,	rồi	ngó	ngó	lên	trên	một	chút,	hy	vọng	mình	sẽ	tăng	
thêm	bậc,	dần	dần	mình	tiến	lên. 

Trí	Tuệ	Được	Hoàn	Thành	Nhờ	Học	Từ	Từ,	Hành	Từ	Từ,	Thực	Tập	Từ	
Từ 

Quý	vị	nhớ	nha!	Nếu	theo	tiêu	chuẩn	này	thì	không	phải	là	nhất	thời	đốn	ngộ	
đâu.	Không	phải!	Mà	do	là	học	từ	từ,	hành	từ	từ	và	thực	tập	từ	từ.	Cho	nên	ngài	
Minh	Tuệ,	mình	nói	theo	tinh	thần	của	kinh	bên	Nam	truyền,	là	không	có	gì	hết,	
thực	hành	từ	từ,	Ba-la-mật	đủ,	 thì	 tới	 lúc	người	 ta	điểm	một	phát	 là	xong.	Có	
người	điểm,	duyên	đủ	rồi,	nhân	đủ	rồi	là	ok,	chứ	không	phải	là	một	cái	ào,	quý	vị	
không	có	gì	 thì	gặp	Phật	cũng	vậy	 thôi,	 cho	nên	phải	 tu.	Đoạn	này	cũng	nhấn	
mạnh	như	vậy.	Đoạn	này	cũng	trích	từ	kinh	trên. 

Này	các	Tỷ-kheo,	Ta	không	nói	rằng	trí	tuệ	được	hoàn	thành	lập	tức	
(nhớ	nha!	Không	có	vụ	đốn	ngộ	đâu	nha.	Đối	chiếu	với	điều	này	thì	không	phải	
đốn	ngộ).	Nhưng	này	các	Tỷ-kheo,	trí	tuệ	được	hoàn	thành	nhờ	học	từ	từ,	
hành	từ	từ,	thực	tập	từ	từ. 

Thấy	chưa!	Cho	nên	phải	hiểu	điều	này,	chứ	không	hiểu	điều	này	thì	nhiều	
khi	mình	ảo	tưởng	sức	mạnh.	Đừng	ảo	tưởng!	Đức	Phật	nói:	‘Ta	không	nói	rằng	
trí	tuệ	được	hoàn	thành	lập	tức...	Trí	tuệ	được	hoàn	thành	nhờ	học	từ	từ,	nhờ	
hành	từ	từ,	thực	tập	từ	từ’.	Cho	nên	Thiện	Trang	đặt	luôn	tựa	đề	đó. 



 

37 

Và	này	các	Tỷ-kheo,	thế	nào	là	trí	tuệ	được	hoàn	thành	nhờ	học	từ	từ,	
hành	từ	từ,	thực	tập	từ	từ?	Ở	đây,	này	các	Tỷ-kheo,	(1)	một	vị	có	lòng	tin	đi	
đến	gần;	sau	khi	đến	gần,	(2)	vị	ấy	tỏ	sự	kính	lễ;	sau	khi	tỏ	sự	kính	lễ,	vị	ấy	
(3)	lóng	tai	(lóng	tai	là	lóng	tai	lắng	nghe	đó	quý	vị.	Người	miền	Bắc	có	thể	không	
hiểu.	Người	miền	Bắc	gọi	là	lắng	nghe,	còn	miền	Tây	thì	gọi	là	lóng	nghe;	lắng	
nghe	hay	lóng	nghe	gì	cũng	được);	sau	khi	lóng	tai,	vị	ấy	(4)	nghe	pháp;	sau	
khi	nghe	pháp,	vị	ấy	(5)	thọ	trì	pháp;	sau	khi	thọ	trì,	vị	ấy	(6)	suy	tư	ý	nghĩa	
các	pháp	được	thọ	trì;	sau	khi	suy	tư	ý	nghĩa,	(7)	các	pháp	được	chấp	thuận;	
sau	khi	các	pháp	được	chấp	thuận,	(8)	ước	muốn	sanh	khởi;	sau	khi	ước	
muốn	sanh	khởi,	vị	ấy	(9)	nỗ	lực;	sau	khi	nỗ	lực,	vị	ấy	(10)	cân	nhắc;	sau	
khi	cân	nhắc,	vị	ấy	(11)	tinh	cần.	Do	tinh	cần,	vị	ấy	(12)	tự	thân	chứng	được	
sự	thật	tối	thượng,	và	với	trí	tuệ	thể	nhập	sự	thật	ấy,	vị	ấy	thấy.	

Như	vậy	đoạn	này	là	nói	các	bước	để	tu	tập:	Bước	đầu	tiên	(1)	là	có	lòng	tin	
đi	đến	gần.	Đầu	tiên	là	quý	vị	đi	đến	gần	Phật	pháp	chứ,	đâu	phải	tới	liền	đúng	
không?	Đầu	tiên	là	có	lòng	tin	đã,	đi	đến	gần.	Sau	khi	đến	gần	rồi	thì	tới	bước	hai.	
Ở	đây	có	thể	mình	đánh	bước	ra	 thì	mọi	người	sẽ	rõ	hơn,	để	đỡ	choáng,	chứ	
không	nhiều	khi	quý	vị	không	biết	đoạn	nào.	Bước	hai	là	vị	ấy	(2)	tỏ	ra	kính	lễ.	
Sau	khi	tỏ	ra	kính	lễ,	vị	ấy	(3)	lóng	tai.	Mình	có	thể	lấy	bước	ba	là	lóng	tai	lắng	
nghe.	(Mình	đánh	cho	rõ	ràng,	Thiện	Trang	làm	luôn	phân	khoa,	thì	quý	vị	sẽ	dễ	
nhớ	hơn	nữa).	Sau	khi	lóng	tai,	vị	ấy	(4)	nghe	pháp.	Bước	thứ	tư	là	nghe	pháp.	
Sau	khi	nghe	pháp,	vị	ấy	(5)	thọ	trì	pháp.	Thọ	trì	pháp	là	bước	thứ	năm.	Sau	khi	
thọ	trì,	vị	ấy	(6)	suy	tư	ý	nghĩa	các	pháp	được	thọ	trì.	Như	vậy	là	phải	suy	tư	ý	
nghĩa	các	pháp	được	thọ	trì	là	bước	thứ	sáu. 

Ở	đây	[bước	thứ	6]	là	điều	mà	Thiện	Trang	nói	ngược	với	chư	Tổ	hay	giảng.	
Chư	Tổ	nói:	nghe	đừng	có	suy	tư,	sẽ	bị	rớt	vô	‘ly	tam	tướng’,	là	không	được	rớt	
vào	tướng	ngôn	thuyết,	tướng	tâm	duyên.	Tâm	duyên	là	mình	suy	nghĩ	tùm	lum.	
Không	phải	đúng	không	ạ?	Quý	vị	thấy	rõ	ràng,	giữa	Tổ	với	Phật	không	giống	
nhau.	Không	biết	đó	là	theo	Đại	thừa	như	vậy	hay	sao?	Chúng	ta	không	biết,	thôi	
bây	giờ	chúng	ta	theo	Phật	giùm,	chịu	khó	suy	tư	ý	nghĩa	các	pháp	được	thọ	trì.	
Chứ	không,	quý	vị	không	suy	tư,	cho	nên	quý	vị	nghe	kinh	không	hiểu	nghĩa,	rồi	
bị	người	ta	lừa.	Không	cần	suy	tư,	cho	nên	bị	người	ta	lừa,	bị	người	ta	dụ. 



 

38 

Còn	mình	suy	tư,	mình	thấy:	“Ủa!	Ông	thầy	lúc	trước	nói	đường	này,	mà	sao	
bây	giờ	ổng	nói	một	nẻo?	Sao	thầy	nói	kỳ	vậy?”	Đặt	ra	câu	hỏi,	là	ông	thầy	không	
biết	luôn,	ổng	không	trả	lời	được.	Đôi	khi	đảo	qua	đảo	lại,	nào	là	khế	lý,	khế	cơ,	
khế	thời,	khế	xứ,	lúc	trước	ta	nói	cho	người	khác,	bây	giờ	ta	nói	người	khác,	nói	
tùm	lum.	Không	phải	như	vậy	đâu	quý	vị.	Cho	nên	nhiều	khi	mình	bị	lừa	đó,	cẩn	
thận,	không	biết	được. 

Cho	nên	ở	đây	nhớ	là	phải	suy	tư	pháp.	[Suy]	tư	pháp	cũng	là	một	cách	tu.	
Quý	vị	ngồi	xuống	nghe,	ví	dụ	hôm	nay	nhớ	Tùy	tín	hành	là	gì,	bữa	nay	tin	rồi	thì	
mình	cố	gắng	thực	hành,	mình	làm.	Rồi	mình	nghĩ	nghĩ,	hôm	nay	nghe	được	gì	
đó,	nhớ	một	hồi.	Đó	là	tư	duy	pháp,	là	niệm	pháp,	là	Thiền	quán,	quán	pháp	đó.	
Cho	nên	đừng	có	nghĩ	là	không	có	suy	tư. 

Sau	khi	suy	tư	ý	nghĩa,	(7)	các	pháp	được	chấp	thuận.	Các	pháp	được	chấp	
thuận	là	bước	thứ	bảy.	Thiện	Trang	làm	khoa	phán	từng	bước	với	quý	vị	luôn,	để	
quý	vị	dễ	nhớ.	Sau	khi	các	pháp	được	chấp	thuận,	(8)	ước	muốn	sanh	khởi.	Ước	
muốn	sanh	khởi	là	bước	tiếp	theo,	bước	thứ	tám.	Sau	khi	ước	muốn	sanh	khởi,	
vị	ấy	(9)	nỗ	lực.	Bây	giờ	là	nỗ	lực	tu	tập.	Phải	có	ước	muốn	rồi	mới	có	nỗ	lực	chứ,	
chưa	có	ước	muốn	thì	làm	sao	nỗ	lực,	đúng	chưa?	Sau	khi	nỗ	lực,	vị	ấy	(10)	cân	
nhắc.	Lại	cân	nhắc	nữa	nè,	chứ	không	phải	vô	là	tu	ầm	ầm	đâu,	không	có	được	
đâu.	Cho	nên	ai	không	cân	nhắc	mà	tu	luôn,	thì	mấy	người	đó	đi	con	đường	Tùy	
tín	hành	là	ngon	nha.	Sau	khi	cân	nhắc,	vị	ấy	(11)	tinh	cần.	Lúc	bây	giờ	mới	bắt	
đầu	tu	tinh	cần. 

Tinh	cần	là	gì,	quý	vị	nhớ	không?	Giải	thích	đừng	sai	nha.	Tinh	cần	ở	đây	là	
nằm	trong	tinh	tấn,	cần	là	siêng	năng,	tinh	tấn.	Điều	này	thuộc	tinh	tấn.	Tinh	tấn	
là	gì?	Là	mình	tâm	mình	tập	trung	vào	chọn	các	pháp	lành,	các	pháp	thiện;	bỏ	đi	
các	pháp	ác;	siêng	năng	như	vậy	gọi	là	tinh	tấn. 

Do	tinh	cần,	vị	ấy	(12)	tự	thân	chứng	được	sự	thật	tối	thượng,	và	với	trí	tuệ	
thể	nhập	sự	thật	ấy,	vị	ấy	thấy.	Như	vậy	ở	đây	điều	đằng	sau	là	kết	quả	rồi,	không	
cần	ghi	nữa	đúng	không?	Đâu	cần	ghi	nữa.	Bước	này	là	bước	12,	thích	thì	ghi	vô	
cũng	được	thôi,	nhưng	nói	chung	là	thành	công	rồi.	[Bước]	12	là	tự	thân	chứng	
được	sự	thật	tối	thượng,	và	trí	tuệ	thể	nhập	sự	thật	ấy,	vị	ấy	thấy.	Tự	mình	thấy	
luôn,	tự	mình	biết	luôn. 



 

39 

Cho	nên	đạo	Phật	gọi	là	đến	để	mà	thấy.	Hãy	thực	hành,	hãy	kiểm	nghiệm.	
Chứ	còn	nói	‘tin,	tin’,	mà	cuối	cùng	mình	không	kiểm	nghiệm,	toàn	tin	người	ta	
không	thôi.	Không	có	thấy	một	dấu	hiệu	nào	để	mình	thể	nhập	được	một	chút	
nào.	Nhớ	là	hành	trì	một	phần	thì	được	một	phần	lợi	ích,	hành	trì	được	một	phần	
thì	được	một	phần	giải	thoát.	Đức	Phật	luôn	nói	như	vậy.	Cho	nên	mình	thọ	Bát	
quan	Trai	giới	chẳng	hạn,	mình	chưa	tin	nhưng	nghe	người	ta	nói	là	có	lợi	ích	gì	
đó,	mình	chưa	biết,	nhưng	mình	thọ	một	thời	gian	thấy	có	lợi	ích	thật.	Rồi	lúc	nãy	
mình	nói	là	không	ăn	đêm	có	lợi	ích,	đức	Phật	nói	năm	lợi	ích.	Nhưng	tôi	phải	thử	
chứ,	thử	xem	thì	thấy	y	chang	như	vậy,	thì	mình	tin.	Rõ	ràng	như	vậy. 

Cũng	giống	như	tu	Thiền	chỉ,	tu	Thiền	quán,	mình	nói	tu	Thiền	chỉ,	tu	các	
Biến	xứ	này,	Biến	xứ	kia,	Thiện	Trang	chia	sẻ	hay	là	kinh	Phật	nói,	thì	mình	cũng	
thực	hành	thử	xem.	Mình	thực	hành	thử	mà	mình	thấy	lợi	ích	là	đúng	rồi,	tự	mình	
kiểm	nghiệm.	Cho	nên	Sư	Minh	Tuệ	nói	chớ	vội	tin,	hãy	vì	con	mà	nhớ,	đừng	tin	
lời	ai,	đừng	tin	người	nào,	đừng	tùy	tiện	tin,	không	nên	tùy	tiện	tin.	Mà	giáo	pháp	
đã	có	từ	ngàn	đời,	phải	thực	hành	nhiều,	phải	kiểm	nghiệm	nhiều.	Tự	mình	kiểm	
chứng	thì	mình	mới	thấy	đúng.	Chứ	còn	nghe	người	ta	thì	toàn	là	của	người	ta	
thôi,	mà	mình	vẫn	cứ	tin. 

Ngay	cả	tu	Tịnh	Độ	cũng	vậy,	Thiện	Trang	nói	quý	vị	tu	Tịnh	Độ	làm	sao	mà	
quý	vị	kiểm	nghiệm	được,	để	quý	vị	đảm	bảo	vãng	sanh.	Chứ	quý	vị	cứ	mơ	tưởng,	
quý	vị	tu	một	hồi	mà	không	thấy	có	dấu	hiệu	nào	hết,	mà	quý	vị	cũng	tưởng	là	
đến	lúc	lâm	chung	vãng	sanh.	Điều	đó	mơ	hồ	quá!	Quý	vị	tu,	phải	có	một	cảm	ứng	
nào	đó	rõ	ràng,	biết	có	Thế	giới	Tây	Phương	Cực	Lạc,	có	đức	Phật	A	Di	Đà,	rồi	tu	
có	thể	hiệu	quả	hay	không,	theo	năm	tháng	công	phu	có	lên	hay	không,	Phiền	não	
có	bớt	hay	không	v.v...	Những	điều	gì	đó	mình	phải	tu. 

Còn	bây	giờ	không	có	một	công	phu	nào	cả,	Phiền	não	vẫn	Phiền	não,	bao	
nhiêu	thứ,	mà	cứ	mơ	tưởng	đến	lúc	lâm	chung	người	ta	tới	người	ta	niệm	cho	
mấy	câu,	rồi	vãng	sanh.	Sao	mà	dại	như	vậy,	đúng	không?	Không	tin	được!	Khó	
tin	lắm!	Ngay	bây	giờ	lúc	sống	đây	còn	chưa	làm	được	gì	hết,	mà	lúc	chết	được	
vãng	sanh,	thì	cũng	hơi	khó.	Thiện	Trang	nói	khó.	Cho	nên	cái	sai,	đức	Phật	luôn	
luôn	dạy	chúng	ta	là	pháp	thì	phải	thực	hành,	phải	kiểm	nghiệm,	đến	để	mà	thấy.	
Phải	ráng	cố	gắng	thực	hành,	dù	tu	bất	cứ	Pháp	môn	nào	thì	quý	vị	phải	thực	



 

40 

hành,	thực	hành	rồi	mình	kiểm	nghiệm. 

Ở	trong	Trạch	pháp	Giác	chi,	chúng	ta	chưa	có	thời	gian	học.	Trạch	pháp	Giác	
chi	là	gì?	Khi	mình	thực	hành	một	pháp	nào	đó,	thì	mình	thấy	pháp	đó	có	đem	lại	
khinh	an,	an	lạc	không?	v.v...	Nếu	không	được	là	mình	đang	tu	pháp	đó	không	
hợp	với	mình,	không	được	tốt	thế	nào	đó.	Cho	nên	phải	cẩn	thận.	Còn	không	thì	
mình	phải	lựa	chọn,	mình	phải	so	sánh	pháp	này	với	pháp	kia,	mình	thực	hành	
xem	pháp	nào	hiệu	quả	hơn,	có	phù	hợp	với	mình	hay	không?	Đó	là	Trạch	pháp	
Giác	chi. 

Mình	chưa	học	Trạch	pháp,	nhưng	Thiện	Trang	sẵn	nói	như	vậy.	Chứ	không	
phải	mình	cứ	ôm	vô,	người	nào	cũng	kêu	một	câu	Phật	hiệu	niệm	tới	cùng.	Chắc	
gì	quý	vị	là	căn	tánh	đó.	Quý	vị	không	phải	là	căn	tánh	đó,	thì	quý	vị	tu	hoài	cũng	
không	vô.	Rồi	người	này	tu	Biến	xứ	này,	nhưng	không	phù	hợp	với	quý	vị.	Biến	
xứ	đỏ	không	hợp,	thì	quý	vị	tu	Biến	xứ	xanh,	còn	không	thì	tu	lửa,	nước	v.v...	Tùy	
Biến	xứ,	[tu	Biến	xứ]	phù	hợp	với	căn	tánh	của	quý	vị	thì	mới	được.	Còn	không	
phù	hợp	thì	quý	vị	tu	hoài	cũng	không	tới	đâu,	không	vô	đâu.	Đó	là	trong	Trạch	
pháp	Giác	chi.	Chúng	ta	chưa	có	thời	gian	để	giảng	về	những	phần	đó,	nhưng	từ	
từ	rồi	sẽ	giảng. 

Nhưng	này	các	Tỷ-kheo,	nếu	không	có	lòng	tin	ấy,	thời	này	các	Tỷ-kheo,	
không	có	sự	đến	gần	ấy,	thời	này	các	Tỷ-kheo,	không	có	tỏ	sự	kính	lễ	ấy,	
thời	này	các	Tỷ-kheo,	không	có	sự	lóng	tai	ấy,	thời	này	các	Tỷ-kheo,	không	
có	sự	nghe	pháp	ấy,	thời	này	các	Tỷ-kheo,	không	có	sự	thọ	trì	pháp	ấy,	thời	
này	các	Tỷ-kheo,	không	có	sự	suy	tư	ý	nghĩa	ấy,	thời	này	các	Tỷ-kheo,	không	
có	sự	chấp	thuận	pháp	ấy,	thời	này	các	Tỷ-kheo,	không	có	sự	ước	muốn	ấy,	
thời	này	các	Tỷ-kheo,	không	có	sự	nỗ	lực	ấy,	thời	này	các	Tỷ-kheo,	không	
có	sự	cân	nhắc	ấy,	thời	này	các	Tỷ-kheo	không	có	sự	tinh	cần	ấy.	Này	các	Tỷ	
kheo,	ở	đây,	các	ông	đã	đi	vào	phi	đạo.	Này	các	Tỷ-kheo,	ở	đây,	các	ông	đã	
đi	vào	tà	đạo.	Thật	là	quá	xa,	này	các	Tỷ-kheo,	các	kẻ	ngu	này	đã	đi	ra	ngoài	
Pháp	và	Luật	này. 

(Trích	từ	70.	Kinh	Kīṭāgiri	(Kīṭāgirisutta)	–	Kinh	Trung	Bộ).	

Ở	đây	chúng	ta	thấy	là	nếu	không	có	lòng	tin	đối	với	Phật	rồi,	thì	coi	như	



 

41 

đằng	sau	bỏ,	đúng	không?	Nếu	mình	chỉ	căn	cứ	ở	đây	thôi	thì	mình	thấy	cách	nói	
ở	 trong	Đại	Trí	Độ	Luận,	Đại	Trí	Độ	Luận	nói:	 “Phật	pháp	đại	hải,	 tín	vi	năng	
nhập”,	nghĩa	là	biển	lớn	Phật	pháp,	thì	phải	có	niềm	tin	mới	vào	được.	Đầu	tiên,	
nói	gì	thì	nói,	cũng	phải	tin	một	chút	đã,	tới	suy	xét	đã,	đúng	không?	Phải	suy	xét,	
thì	cũng	phải	tới	mà	nghe,	chứ	còn	chưa	gì	hết	mà	mình	không	tin,	mình	bỏ	đi	
luôn	thì	thôi.	Quý	vị	thấy	đức	Phật	nói:	‘Các	ông	đã	đi	vào	phi	đạo’,	tức	là	[đi	vào]	
đường	sai	rồi	đó.	Rồi	‘các	ông	đi	vào	tà	đạo’.	Thấy	chưa?	‘Thật	là	quá	xa’,	‘các	kẻ	
ngu	này	đã	đi	ra	ngoài	Pháp	và	Luật	này’,	tức	là	đi	ra	ngoài	Pháp	và	Luật	của	đức	
Phật	rồi. 

Chúng	ta	thấy	toàn	là	những	kiến	thức	rất	căn	bản,	rất	quan	trọng,	rất	hay	
đúng	không?	Ở	đây	Thiện	Trang	để	thêm	một	đề	mục	nữa,	còn	thời	gian	thì	mình	
cứ	để	thêm	một	đề	mục	nữa,	rồi	mình	học	vào	phần	Tâm	sở.	

Một	Đệ	Tử	Có	Lòng	Tin	Giáo	Pháp	Bậc	Ðạo	Sư	Và	Sống	Thể	Nhập	Giáo	
Pháp	Ấy	Sẽ	Chứng	Được	Một	Trong	Hai	Quả	A-La-Hán	Hoặc	A-Na-Hàm	

Ngay	trong	hiện	tại	

Đoạn	này	[quý	vị]	nghe	có	đã	không?	Nếu	một	Đệ	tử	có	lòng	tin	với	giáo	pháp	
và	bậc	Đạo	sư	và	sống	thể	nhập	giáo	pháp	ấy,	sẽ	chứng	được	một	trong	hai	quả	
A-la-hán	hoặc	A-na-hàm. 

	Này	các	Tỷ-kheo,	có	sự	thuyết	trình	gồm	có	bốn	phần	(Catuppadaṃ	=	
Tứ	cú)	(bài	này	cũng	rất	hay,	chữ	Catuppadaṃ	trong	tiếng	Pali	gọi	là	Tứ	cú	bốn	
câu)	chính	nhờ	thuyết	trình	này	người	có	trí,	không	bao	lâu,	nhờ	tuệ	biết	
được	ý	nghĩa.	Ta	sẽ	đọc	sự	thuyết	trình	ấy	lên	cho	các	ông,	này	các	Tỷ-kheo,	
các	ông	nhờ	Ta	mà	sẽ	hiểu	thuyết	trình	ấy. 

Tức	là	có	bốn	phần,	nhờ	bốn	phần	đó	mà	người	có	trí,	ở	đây	đức	Phật	lúc	
nào	cũng	nói	người	có	trí.	Cho	nên	có	nhiều	người	khờ	quá,	không	có	trí	thì	nghe	
không	nổi,	tại	sao	vậy?	Bởi	đức	Phật	lúc	nào	cũng	nói	đạo	Phật	là	dành	cho	người	
trí,	chứ	không	dành	cho	kẻ	ngu.	Khờ	quá	thì	đợi	đời	khác,	đời	này	nghe	kết	duyên	
vậy	thôi,	chứ	khó	lắm.	Trừ	khi	căn	lành	mạnh	lắm,	nhưng	do	nghiệp	che	thôi,	chứ	
còn	bình	thường	thì	khó. 

Bạch	Thế	Tôn,	chúng	con	là	ai	có	thể	biết	được	Pháp? 



 

42 

-	Này	các	Tỷ-kheo,	cho	đến	một	bậc	Ðạo	sư	sống	quá	trọng	vọng	tài	vật,	
là	vị	thừa	tự	tài	vật,	và	sống	liên	hệ	với	tài	vật,	thời	sự	mua	may	bán	đắt	
này	không	xảy	ra:	"Chúng	tôi	sẽ	làm	việc	này	như	vậy,	và	như	vậy	chúng	tôi	
sẽ	không	làm	việc	này	như	vậy",	huống	nữa	là	Như	Lai,	này	các	Tỷ-kheo,	là	
vị	sống	hoàn	toàn	không	liên	hệ	với	các	tài	vật.	

Ở	đây	đức	Phật	nói	vị	Đạo	sư	nào,	vị	thầy	nào	mà	quá	trọng	vọng,	quá	nặng	
nề	về	tài	vật,	lại	thừa	tự	tài	vật	(tức	là	ăn	rồi	cứ	nhận	tài	vật,	thừa	tự	là	kế	thừa	
đó),	sống	liên	hệ	với	tài	vật	thì	sự	mua	may	bán	đắt	này	không	xảy	ra.	Cũng	vậy	
những	việc	này	không	làm	được.	Đức	Phật	thì	nói	Ngài	là	Như	Lai,	Ngài	không	có	
liên	hệ	với	tài	vật. 

	Này	các	Tỷ-kheo,	đối	với	một	Đệ	tử	có	lòng	tin	giáo	pháp	bậc	Ðạo	Sư	và	
sống	thể	nhập	giáo	pháp	ấy,	thời	tùy	pháp	(Anudhamma)	được	khởi	lên	
(chúng	ta	nghe	kỹ):	“Bậc	Ðạo	Sư	là	Thế	Tôn,	Đệ	tử	là	tôi.	Thế	Tôn	biết,	tôi	
không	biết".	 

Điều	thứ	nhất,	Đạo	Sư	là	Thế	Tôn,	Đệ	tử	là	tôi.	Tức	là	mình	xác	định	mình	là	
Đệ	tử	Phật	đã,	chứ	không	phải	mình	là	Đệ	tử	của	ai	hết.	Và	đức	Phật	thì	biết,	còn	
mình	không	biết.	Phải	xác	định	như	vậy,	chứ	không	phải	vô	rồi	mình	kêu	mình	
biết	hơn	Phật.	Thời	nay	có	nhiều	người	hay	đem	mấy	luận	điệu	của	khoa	học	ra	
nói.	Ví	dụ	như	trong	Kinh	A	Hàm	hay	Kinh	Nikaya,	kinh	nào	cũng	nói:	đức	Phật	
ra	đời	là	sanh	bên	hông	phải.	Rồi	bắt	đầu	họ	kêu:	đó	là	kinh	nói	thế	này	thế	kia,	
v.v…	họ	toàn	nói	như	thế.	 

Thật	ra	họ	không	biết,	họ	không	biết	[vì]	họ	chưa	khế	nhập	cảnh	giới.	Thiện	
Trang	nói	đơn	giản	thôi,	như	cõi	Trời,	quý	vị	có	thấy	không?	Không	thấy!	Không	
thấy	thì	làm	sao	để	quý	vị	nói	có	hay	không	có.	Trong	kinh	nói	có,	mà	quý	vị	phủ	
nhận	là	quý	vị	sai,	đúng	không?	Không	biết	sai	hay	đúng,	đức	Phật	nói	là	hãy	tu	
đi,	muốn	biết	có	hay	không	thì	mình	tu	đi,	thật	chứng	Thiền	chỉ	đi,	tu	lên	có	Thần	
thông	của	Tứ	thiền	thì	mới	biết	có.	Rồi	có	những	điều	như	thế,	như	thế.	 

Chứ	còn	mình	đem	khoa	học	ra,	thì	quy	y	với	khoa	học.	Khoa	học	chẳng	qua	
là	nghiên	cứu	tới	hiện	tại	thôi,	có	thể	tương	lai	họ	sẽ	nghiên	cứu	khá	hơn.	Giống	
như	bây	giờ	quý	vị	thấy	những	ca	mổ	đó,	người	ta	đâu	cần	mổ	da	gì	đâu,	người	
ta	bắn	tia	laser	tích	tụ	ở	trong,	rồi	mổ	ở	trong	luôn	được	mà,	đâu	cần	mổ	ngoài	



 

43 

đâu,	đúng	chưa?	Có	những	khoa	học	bây	giờ	tiến	bộ	như	vậy,	[mà]	mình	cứ	đem	
kiến	thức	phàm	phu	của	mình	so	với	cảnh	của	bậc	Thánh,	đó	là	điều	khó. 

Cho	nên	nhiều	khi	học	mà	không	hiểu,	không	có	thực	hành,	không	biết	được.	
Những	cảnh	giới	Thần	thông	cũng	vậy	đó,	quý	vị	không	tin,	thì	thực	hành	đi	rồi	
tin.	Phải	thực	hành	chứ,	thực	hành	các	Thiền	chỉ	cho	tới	nơi.	Đúng	như	vậy	rồi	
mình	kiểm	chứng,	chứ	còn	không	thì	làm	sao	mình	biết	được.	Cho	nên	là	Thế	Tôn	
biết,	tôi	không	biết.			 

Này	các	Tỷ-kheo,	đối	với	một	Đệ	tử,	có	lòng	tin	giáo	pháp	bậc	Ðạo	Sư	
và	sống	thể	nhập	giáo	pháp	ấy,	thời	giáo	pháp	bậc	Ðạo	Sư	được	hưng	thịnh,	
được	nhiều	sinh	lực.	Này	các	Tỷ-kheo,	đối	với	một	Đệ	tử	có	lòng	tin	giáo	
pháp	bậc	Ðạo	Sư	và	sống	thể	nhập	giáo	pháp	ấy,	thời	tùy	pháp	này	được	
khởi	lên. 

	Dòng	này	quan	trọng: 

"Dầu	chỉ	còn	da,	gân	và	xương,	dầu	thịt	và	máu	trên	thân	bị	khô	héo,	
mong	rằng	sẽ	có	tinh	tấn	lực	để	chứng	đắc	những	gì	chưa	chứng	đắc,	nhờ	
trượng	phu	nhẫn	nại,	nhờ	trượng	phu	tinh	tấn,	nhờ	trượng	phu	cần	dõng	
(dõng	hay	dũng)". 

Quý	vị	thấy	ở	đây,	làm	sao	đó	mình	tin	Phật	rồi,	xác	định	mình	là	Đệ	tử	của	
Phật.	Mình	biết	là	Phật	biết	nhiều	thứ	lắm,	còn	mình	không	biết	gì	hết.	Mình	có	
lòng	tin	rồi,	mình	sống	thể	nhập	vào	đó,	thì	khi	đó	mình	mới	khởi	lên	được	điều	
này.	Mình	nghĩ	là	mình	dù	còn	da,	gân	và	xương	thôi,	dầu	thịt	máu	trên	thân	bị	
khô	héo	luôn,	mình	mong	là	mình	sẽ	có	tinh	tấn	lực	(sức	tinh	tấn)	để	chứng	đắc	
những	gì	chưa	chứng	đắc,	thì	khi	đó	mình	tu	mới	thành	tựu. 

Này	các	Tỷ-kheo,	đối	với	một	Đệ	tử	có	lòng	tin	giáo	pháp	bậc	Ðạo	Sư	và	
sống	thể	nhập	giáo	pháp	ấy,	vị	ấy	sẽ	chứng	được	một	trong	hai	quả	như	
sau:	Chánh	trí	ngay	trong	hiện	tại,	và	nếu	có	dư	y,	chứng	quả	Bất	hoàn. 

Quý	vị	thấy	đoạn:	‘Dầu	chỉ	còn	da,	gân	và	xương,	dầu	thịt	và	máu	trên	thân	
bị	khô	héo,	mong	rằng	sẽ	có	tinh	tấn	lực	để	chứng	đắc	những	gì	chưa	chứng	đắc,	
nhờ	trượng	phu	nhẫn	nại,	nhờ	trượng	phu	tinh	tấn,	nhờ	trượng	phu	cần	dõng’,	
mình	hiểu	được	rồi,	mình	cũng	tu	tinh	tấn	cỡ	đó.	Nếu	quý	vị	được	như	vậy	thì	



 

44 

chắc	quý	vị	sẽ	chứng	được	một	trong	hai	quả:	là	Chánh	trí	(A-la-hán)	ngay	trong	
hiện	tại,	hoặc	là	chứng	được	quả	Bất	hoàn	(Tam	quả	A-na-hàm).	Giờ	mình	chứng	
A-la-hán	[không]	nổi,	thì	mình	chứng	Tam	quả	A-na-hàm.	 

Đoạn	này	[nói]	là	ngay	trong	hiện	tại	mình	chứng	luôn.	Cho	nên	quý	vị	thấy	
đặc	biệt	lắm!	Tu	hành	phải	như	thế,	bây	giờ	làm	sao	mình	tu	niềm	tin	được	cỡ	
đó. 

Thế	Tôn	thuyết	như	vậy.	Các	Tỷ-kheo	ấy	hoan	hỷ	tín	thọ	lời	Thế	Tôn	
dạy.	

(Trích	từ	70.	Kinh	Kīṭāgiri	(Kīṭāgirisutta)	–	Kinh	Trung	Bộ). 

Cũng	là	từ	kinh	trên,	vì	kinh	này	quá	dài	nên	Thiện	Trang	chỉ	trích	đoạn	thôi.	
Còn	những	đoạn	giữa	không	trích.	

Bây	giờ	mình	tu	được	như	vậy	chưa?	Chưa!	Bây	giờ	sợ	quá	mà.	Cho	nên	Sư	
Minh	Tuệ	tu	kiểu	đó	đó,	có	thể	hiện	tại	đã	tới	một	trong	hai	quả	A-la-hán	hoặc	
Bất	hoàn.	Ai	tu	được	như	vậy?	Mình	tu	chưa	bao	nhiêu,	chưa	đến	nỗi	vậy.	Thật	ra	
là	do	niềm	tin	mình	chưa	đủ,	do	mình	[còn]	phóng	dật	nhiều,	mình	[còn]	ham,	
nên	chưa	chứng	được	Tam	quả	đâu.	Căn	tánh	kém	hơn	thì	ráng	vào	Sơ	quả,	từ	từ	
Sơ	quả	rồi	bắt	đầu	tiến	lên	tiếp. 

Thiện	Trang	đã	chia	sẻ	hết	về	phần	này	rồi.	Bữa	nay	chia	sẻ	lại	về	Tâm	sở	
trong	A	Tỳ	Đàm.	Tâm	sở	chúng	ta	đã	học	qua	rồi,	có	52	món	Tâm	sở:	13	Tâm	sở	
Tợ	tha,	14	Tâm	sở	Bất	thiện.	Chúng	ta	cũng	học	rồi,	bữa	nay	chúng	ta	đang	học	
25	Tâm	sở	Tịnh	hảo,	gồm	có	19	Tâm	sở	Tịnh	hảo	Biến	hành	(chưa	học	hết),	và	có	
6	Tâm	sở	Biệt	cảnh.	Ở	đây	Thiện	Trang	vẽ	đủ	rồi,	quý	vị	học	hết	được	52	Tâm	sở,	
hiểu	là	hành	được.	Ở	đây	giới	thiệu	sơ	qua	3	Tâm	sở	Tịnh	hảo	Giới	phần:	Chánh	
ngữ,	Chánh	nghiệp,	Chánh	mạng.	Mình	hiểu	thế	nào	là	Chánh	ngữ,	Chánh	nghiệp,	
Chánh	mạng	luôn.	Rồi	2	Tâm	sở	Tịnh	hảo	Vô	lượng	phần:	Bi	và	Tùy	hỷ.	Từ	bi	vô	
lượng,	Hỷ	vô	lượng.	Và	1	Tâm	sở	Tịnh	hảo	Trí	quyền	là	Trí	tuệ. 

Sau	này	mình	sẽ	học,	còn	bây	giờ	mình	học	tiếp,	hôm	bữa	mình	học	tới	Tâm	
sở	Nhu	tâm	(12)	và	Tâm	sở	Nhu	thân	(13).	Nhu	là	mềm,	tâm	không	cứng.	Chúng	
ta	còn	lại	[Tâm	sở]	Thích	thân	và	Thích	tâm,	rồi	Thuần	thân	và	Thuần	tâm,	Chánh	
thân	với	Chánh	tâm.	6	[Tâm	sở],	còn	ba	cặp	nữa	là	hết	phần	này.	Hôm	nay	chúng	



 

45 

ta	sẽ	học	về	Thích	tâm	và	Thích	thân.	Nên	nhớ	có	nhiều	điều	hay	lắm.	 

Ở	đây	sẵn	nói	thêm,	nhiều	khi	chúng	ta	học	hơi	mơ	mơ	màng	màng,	không	
học	kinh	rồi	dễ	tin	người	này	là	A-la-hán,	người	kia	là	A-la-hán.	Hôm	nay	Thiện	
Trang	cung	cấp	thêm	một	chút	nữa,	trong	Kinh	Tăng	Chi,	ở	phẩm	Hai	Pháp	có	
nói:	Nếu	một	Tỳ-kheo	mà	chứng	A-la-hán	lậu	tận,	thì	cho	dù	bị	sét	đánh	trúng	
cũng	không	làm	cho	sợ	hãi.	Nguyên	văn	là:	‘Này	các	Tỷ-kheo,	không	bị	sét	đánh	
làm	cho	sợ	hãi.	Thế	nào	là	hai?	Tỷ-kheo	đoạn	tận	các	Lậu	hoặc	và	con	voi	
thuần	chủng’	hay	là	chỗ	[nói]	‘con	ngựa	nòi	giống	tốt’.	Có	hai	loại	đó. 

Quý	vị	thấy	A-la-hán	ghê	lắm,	chứ	không	phải	kém	như	mình	đâu.	A-la-hán	
còn	sợ	tùm	lum	tùm	la	mà	cũng	kêu	là	A-la-hán.	Sợ	người	này,	sợ	người	kia,	sợ	
đủ	các	kiểu,	nịnh	hót	người	này,	nịnh	hót	người	kia,	nịnh	hót	lãnh	tụ	quốc	gia	
(như	khen	ông	Tập	suốt	chẳng	hạn).	Không	có	chuyện	đó!	Quý	vị	nhớ	A-la-hán	là	
bậc	Thánh	nhân,	cảnh	giới	các	ngài	không	thể	nghĩ	bàn. 

Tâm	sở	Thích	tâm	và	Thích	thân 

Tâm	sở	14,	15	là	hai	Tâm	sở	Thích	tâm	và	Thích	thân.	Chữ	thích	là	gì?	Thích	
ở	đây	không	phải	là	yêu	thích,	thích	đây	là	thích	hợp,	thích	ứng.	Ví	dụ	mình	vào	
hoàn	cảnh	nóng	quá	mà	mình	cũng	chịu	được,	thì	gọi	là	thích	ứng.	Mình	qua	hoàn	
cảnh	lạnh	mình	cũng	chịu	được	nhanh,	gọi	là	thích	ứng	nhanh. 

Định	nghĩa:	Sự	thích	ứng	của	ba	uẩn:	Thọ,	Tưởng,	Hành	và	tính	tốt	đẹp	
trong	việc	thực	hiện	nhiệm	vụ	của	chúng,	gọi	là	Tâm	sở	Thích	thân. 

Như	vậy	Thích	thân	là	gì?	Chúng	ta	đụng	tới	thân	 là	ba	uẩn:	Thọ,	Tưởng,	
Hành.	Trong	bốn	uẩn:	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức,	 thì	 chúng	 ta	 lấy	Thọ,	Tưởng,	
Hành	đi	với	thân;	còn	Thức	là	đi	với	tâm.	Sáu	cặp	Tâm	sở	này:	Tịnh	tâm	-	Tịnh	
thân,	Khinh	tâm	-	Khinh	thân,	Nhu	tâm	-	Nhu	thân,	Thích	tâm	-	Thích	thân	đều	
giống	nhau	hết.	Sáu	[cặp]	này	thì	quý	vị	cứ	nhớ:	tâm	là	có	đụng	tới	Thức	trong	
Ngũ	uẩn,	còn	thân	là	ba	uẩn	còn	lại	trong	Ngũ	uẩn.	Trừ	Sắc	uẩn	ra	thì	còn	Thọ,	
Tưởng,	Hành. 

Về	Danh	uẩn	(tức	là	về	tinh	thần)	là	bốn	thứ:	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức,	thì	
mình	cứ	nhớ	Thọ,	Tưởng,	Hành	là	thuộc	về	thân,	còn	Thức	là	thuộc	về	tâm.	Nhớ	
như	vậy	thì	học	dễ,	không	khó	gì.	Còn	nếu	không,	mình	không	hiểu	điều	đó	thì	



 

46 

mình	học	cứ	mơ	mơ	màng	màng,	chẳng	nhớ	gì	hết.	Quý	vị	cứ	nhớ	như	vậy	là	
được.	 

Thiện	Trang	xin	nhắc	lại:	Sự	thích	ứng	của	ba	uẩn:	Thọ,	Tưởng,	Hành,	và	tính	
tốt	đẹp	trong	việc	thực	hiện	nhiệm	vụ	của	chúng,	thì	gọi	là	Thích	thân.	 

Sự	thích	ứng	của	Thức	uẩn	và	tính	tốt	đẹp	trong	việc	thực	hiện	nhiệm	
vụ	của	Thức	uẩn,	gọi	là	Thích	tâm. 

Có	nghĩa	là	có	một	Tâm	sở	mà	khiến	cho	cảm	nhận	của	mình,	tưởng	tượng	
của	mình	và	những	suy	nghĩ	về	khía	cạnh	thiện	ác	của	mình,	ba	thứ	đó	mà	thích	
ứng	được	với	hoàn	cảnh,	tính	tốt	đẹp	nghĩa	là	hướng	về	tính	tốt,	khi	làm	một	việc	
gì	đó,	một	suy	nghĩ	gì	đó,	một	hành	động	gì	đó,	mà	có	điều	đó,	thì	gọi	là	Tâm	sở	
Thích	thân. 

Tương	tự	như	vậy,	nhưng	thay	vì	ba	uẩn:	Thọ,	Tưởng,	Hành	thì	Thức	uẩn	
cũng	vậy,	gọi	là	Thích	tâm.	Hai	thứ	này	lúc	nào	cũng	đi	chung	với	nhau.	Vì	bốn	
uẩn	lúc	nào	cũng	đi	[cùng	nhau]	mà,	không	thể	nào	tách	ra,	nên	đức	Phật	trình	
bày	chung. 

Thứ	hai,	hai	Tâm	sở	này	cùng	có	đặc	tính	là	tích	cách	thích	ứng	hoạt	
động	đối	lập	với	các	Triền	cái	còn	lại,	mà	gây	ra	sự	bất	xứng	của	thân	tâm.	
Nghĩa	là	hai	Tâm	sở	Thích	tâm	và	Thích	thân	giúp	[cho]	thích	ứng	với	các	hoạt	
động	và	đối	lập	với	các	Triền	cái. 

Quý	vị	có	nhớ	năm	Triền	cái	không?	Bây	giờ	phải	thuộc	Triền	cái,	tu	Thiền	
mà.	Triền	cái	gồm	có:	 

1.	Tham	dục	cái:	Tham	thì	che	đậy	mình,	triền	thì	quấn	quýt	mình,	nên	gọi	
là	triền	và	cái.	Triền	là	quấn	lại,	siết	mình,	cho	nên	nó	kéo	mình	đi	đâu	thì	mình	
đi	đó.	Ví	dụ	do	mình	tham	ăn	món	chè,	nên	phải	cố	gắng	chạy	ra	quán	chè	để	mua	
cho	được,	mặc	dù	trời	mưa	gió.	Hoặc	là	người	nam,	người	nữ	tham	dục,	cho	nên	
trời	mưa	gió	cũng	phải	ráng	đi	hẹn	hò,	kiểu	vậy.	Đó	là	tham,	là	triền	dẫn	mình.	
[Còn]	cái	là	ngăn	che,	làm	cho	ngu,	nó	che	trí	tuệ	lại	cho	nên	không	nhớ	ra	là	trời	
đang	mưa	gió	hoặc	lỡ	bão	tố	nguy	hiểm,	đi	về	mệt	v.v…	đâu	có	nhớ.	Mà	cứ	chạy	
ra	mua	ly	chè,	mua	trà	sữa	cho	[bằng]	được.	Hoặc	là	đi	gặp	người	yêu	cho	bằng	
được.	Đó	là	Triền	cái,	trói	buộc	và	ngăn	che. 



 

47 

2.	Sân	[cái]:	Sân	cũng	trói	buộc,	lúc	đó	mình	làm	những	hành	động	không	
chính	xác.	Và	cũng	khiến	cho	mình	muội	tâm	đi,	nghĩa	là	mình	khờ	đi,	ngu	đi,	che	
trí	tuệ	mất,	cho	nên	gọi	là	Sân	triền	cái. 

3.	Nghi	[cái]:	Nghi	tức	là	mình	nghi	ngờ,	nên	việc	nào	mình	đưa	ra	không	
quyết	định	được.	Mà	đối	với	trong	Phật	pháp,	Nghi	là	chướng	ngại,	tại	vì	mình	
nghi	thì	mình	khó	tu	lắm,	đặc	biệt	nghi	thì	cũng	không	tu	Thiền	được.	Lúc	đó	
mình	phải	tin	là	mình	đắc	Thiền,	mình	mới	có	thể	nhập	Thiền	được.	Chứ	còn	nghi	
không	biết	mình	đúng	hay	chưa	v.v…	thì	cũng	không	được,	phải	có	tính	quyết	
định. 

Cho	nên	Nghi	cái	hay	còn	gọi	là	Nghi	triền	cái,	mình	cứ	gọi	tắt	là	Nghi	cái.	
Nghi	cũng	khiến	quấn	quýt	mình,	lôi	mình	đi	hướng	khác.	Ví	dụ	nghi	quá	thì	đâu	
tin	Phật	pháp,	cái	là	ngăn	che,	nên	không	có	trí	tuệ,	nghe	không	được,	nghe	không	
hiểu,	người	ta	giải	thích	mình	cũng	không	hiểu	luôn. 

4.	Thụy	miên	cái:	Thụy	miên	tức	là	hôn	trầm,	tâm	lờ	đờ.	Vì	tâm	hôn	trầm,	lờ	
đờ	nên	khiến	cho	mình	bị	kéo,	bị	trói	buộc,	mình	không	sáng	suốt	được,	và	cũng	
che	trí	tuệ	đi.	Ai	buồn	ngủ	mà	có	trí	tuệ,	nghe	hiểu	được	mới	lạ,	đúng	không?	Ngủ	
thì	làm	sao	hiểu,	đang	buồn	ngủ,	mơ	mơ	màng	màng	thì	cũng	không	[hiểu]	được. 

5.	Trạo	hối	cái:	Trạo	hối	tức	là	tâm	mình	cứ	bừng	bừng	lên,	toàn	suy	nghĩ	gì	
lung	 tung,	phóng	dật,	 tức	 là	nghĩ	 lung	 tung	 lang	 tang.	Tâm	 lúc	nào	cũng	 toàn	
muốn	nói	người	ta,	không	muốn	nghe.	Mình	tranh	luận	với	người	ta	 là	phang	
phang	liên	tục,	thì	gọi	là	Trạo	cử. 

Cho	nên	muốn	tu	Thiền	thì	phải	nhớ	năm	Triền	cái	đó,	và	điều	nào	cũng	kéo	
tâm,	trói	tâm	hết,	cũng	khiến	cho	tâm	và	Tâm	sở	khó	[ổn	định].	Cho	nên	phải	hiểu	
được	điều	này,	[Triền	cái]	khiến	cho	thân	tâm	đều	không	tốt.	Còn	hai	Tâm	sở	này,	
là	Thích	thân	với	Thích	tâm	thì	thích	hợp,	phù	hợp,	điều	chỉnh	được.	Cho	nên	
cũng	quan	trọng	trong	việc	tu	tập. 

Hai	Tâm	sở	này	chỉ	cho	khả	năng	thích	ứng	của	những	danh	pháp	câu	
sanh.	Tức	là	gồm	có	Sở	hữu	tâm	và	tâm.	Sở	hữu	tâm	có	khi	gọi	là	Thọ,	Tưởng,	
Hành,	ba	thứ	đó.	Tại	vì	có	một	số	sách	viết	như	vậy.	Sở	hữu	tâm,	quý	vị	chỉ	cần	
nhớ	là	Thọ,	Tưởng,	Hành,	ba	thứ	đó.	Còn	tâm	chính	là	Thức	là	được.	Quý	vị	đổi	



 

48 

lại	cho	dễ	nhớ,	chứ	không,	có	nhiều	thuật	ngữ	quá,	[bên]	Duy	Thức	này	có	nhiều	
thuật	ngữ	quá. 

Trạng	thái	chính	của	chúng	là	ngăn	trừ	sự	không	thích	ứng	hay	không	
thể	làm	của	tâm	và	những	Sở	hữu	tâm.	Sở	hữu	tâm	tức	là	Thọ,	Tưởng,	Hành.	
Thôi	chúng	ta	nói	kiểu	đó	khó	hiểu,	sách	toàn	viết	vậy.	Thiện	Trang	nói	đơn	giản,	
trạng	thái	chính	của	nó	là	ngăn	ngừa	sự	không	thích	ứng	của	Thọ,	Tưởng,	Hành,	
Thức	(bốn	thứ),	nói	vậy	cho	dễ.	Từ	từ	bữa	sau	mình	học	về	tâm	riêng	nữa. 

Hai	Tâm	sở	này	có	tướng	trạng	là	sự	giải	tỏa	không	thích	ứng	của	thân	
tâm,	có	nhiệm	vụ	là	dẹp	trừ	cách	không	thích	ứng	của	thân	tâm,	có	biểu	
hiện	là	sự	thành	công	của	sự	bắt	cảnh…	

Tức	là	nó	giải	tỏa	sự	không	thích	ứng	của	thân	tâm.	Ví	dụ	như	mình	có	hai	
Tâm	sở	này	thì	tốt	lắm,	sẽ	thích	ứng	nhanh	đối	với	những	hoàn	cảnh,	dẹp	trừ	
những	cách	không	thích	ứng,	và	biểu	hiện	là	để	mình	hiểu	được	những	điều	đó,	
tức	là	thành	công	trong	bắt	cảnh.	Bắt	cảnh	tức	là	cảnh	đang	chuyển	biến	thế	nào,	
mình	theo	dõi	được.	 

Ví	dụ	bây	giờ	Thiện	Trang	đưa	[cục	pin]	này	lên,	quý	vị	nhận	ra	gì	không?	
Không	thấy	hoặc	thấy.	Còn	nếu	quý	vị	đang	suy	nghĩ	gì	đó	đâu	đâu,	thì	quý	vị	
không	thấy.	Đó	là	do	mình	bị	không	thích	ứng.	Tâm	sở	này	sẽ	cân	bằng	lại,	thích	
ứng	lại	để	cho	mình	hoạt	động,	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức	cảm	nhận	rất	nhanh.	
Thiện	Trang	đưa	một	cái	gì	đó	lên,	ví	dụ	như	cái	[điều	khiển]	này,	thì	quý	vị	sẽ	
phát	hiện	ra	đó	là	một	cái	điều	khiển	(remote).	Quý	vị	nhận	diện	được	và	quý	vị	
cảm	thấy	nhẹ	nhàng	v.v…	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức:	Thọ	là	Thọ	lạc,	Thọ	khổ,	Thọ	
không	lạc	không	khổ.	Tưởng	là	gì	thì	chúng	ta	cũng	đã	học	rồi.	Hành	là	gì,	rồi	
Thức,	mấy	thứ	đó	đều	thích	ứng	được,	tức	là	đều	quan	sát	được	đối	tượng	này	
rõ	ràng,	thế	này	thế	kia.	Còn	nếu	không	có	thì	nhiều	khi	tâm	mình	cũng	không	
tương	ưng. 

Ở	trong	Chú	Giải	của	bộ	Pháp	Tụ,	nêu	ra	hai	Tâm	sở	này	làm	cho	yên	tĩnh	
và	thuận	lợi	trong	các	pháp	lợi	ích,	và	có	thể	thích	nghi	như	vàng	ròng.	Cho	
nên	[hai	Tâm	sở]	này	tốt,	[và]	cũng	là	một	Tâm	sở	thiện	(tốt). 

Thích	thân	trong	khi	có	sẽ	ra	sao?	(Tức	là	khi	nào	mình	có	Tâm	sở	Thích	



 

49 

thân	thì	sao?)	Đó	là	sự	thích	hợp	với	việc	làm,	cách	thức	thích	hợp	với	việc	
làm,	và	trạng	thái	thích	hợp	với	việc	làm,	của	Thọ	uẩn,	Tưởng	uẩn	và	Hành	
uẩn,	có	trong	khi	nào	thì	Thích	thân	có	trong	khi	ấy.	 

Có	nghĩa	 là	khi	nào	Thọ	uẩn	(cảm	nhận	của	mình),	rồi	Tưởng	(suy	nghĩ),	
Hành	uẩn	(là	khía	cạnh	về	thiện	ác)	thích	ứng	được,	thích	hợp	với	công	việc.	Bây	
giờ	mình	đang	làm	điều	gì	đó,	ví	dụ	mình	đang	niệm	hơi	thở,	tu	đề	mục	Thiền	chỉ,	
Thiền	quán	hơi	thở,	hít	vô,	thở	ra	1-1;	2-2;	3-3;	4-4,	nếu	mình	cảm	nhận	thấy	rất	
dễ	chịu,	đang	phù	hợp,	thích	ứng	rồi	đó,	thì	là	Thọ.	Tưởng	là	gì?	Chúng	ta	đang	
thấy	rõ	ràng	hơi	thở	ra,	vô	như	thế	nào	đó.	Rồi	Hành	là	gì?	Tất	nhiên	là	không	
thiện	không	ác	rồi.	Lúc	đó	mình	đâu	có	nghĩ	thiện	ác	ở	trong	đó.	Thức	là	gì?	Thức	
là	biết	rất	rõ	hơi	thở,	cảm	nhận	thế	nào,	quan	sát	hơi	thở	v.v…	Thọ,	Tưởng,	Hành,	
Thức.	Thức	là	tới	sáu	thức	đó,	cho	nên	bắt	rất	rõ.	Đó	là	mình	đang	có	Tâm	sở	này.	
Ba	uẩn	đầu	[Thọ,	Tưởng,	Hành]	gọi	là	Tâm	sở	Thích	thân,	còn	Thức	là	Tâm	sở	
Thích	tâm.	 

Thích	tâm	trong	khi	có	ra	sao?	Là	sự	thích	hợp	với	việc	làm,	cách	thức	
thích	hợp	với	việc	làm,	trạng	thái	thích	hợp	với	việc	làm	của	Thức	uẩn,	có	
trong	khi	nào	thì	Tâm	sở	Thích	tâm	vẫn	có	trong	khi	ấy.	Đơn	giản	như	vậy,	
nói	chung	mình	nói	bốn	[uẩn]	đi	chung	với	nhau	luôn	cho	dễ,	còn	tách	ra	hai	thứ	
thì	rõ	hơn	nhưng	khó	nhớ. 

Bốn	ý	nghĩa	của	Tâm	sở	Thích	thân	và	Thích	tâm:	

1.	Trạng	thái	là	Thọ,	Tưởng,	Hành	và	Thức	không	lìa	cách	thức	thích	
hợp	công	việc	thiện.	Tức	là	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức	không	rời	khỏi	thích	hợp	
với	việc	thiện,	cho	nên	có	những	điều	này	thì	 tự	nhiên	có	thiện	thôi.	Còn	nếu	
không	có,	thì	có	khả	năng	nó	đẩy	qua	Tâm	sở	Bất	thiện. 

2.	Phận	sự	là	về	Thọ,	Tưởng,	Hành	và	Thức	bài	trừ	sự	không	thích	hợp	
của	công	việc.	Cái	nào	không	thích	hợp	là	nó	bài	trừ	đi. 

3.	Thành	tựu	là	Thọ,	Tưởng,	Hành	và	Thức	tiếp	xúc	được	với	cảnh	đầy	
đủ. 

4.	Nhân	gần	là	có	bốn	điều	đó,	tức	là	Thọ,	Tưởng,	Hành	và	Thức. 

Có	người	dùng	ngôn	ngữ	Sở	hữu	tâm	và	tâm,	nên	[nhiều]	khi	mình	không	



 

50 

biết	[tại]	sao	chỗ	này	nói	Sở	hữu	tâm	và	tâm,	để	bữa	sau	chúng	ta	học	kỹ	hơn	[về]	
tâm,	để	chúng	ta	phân	biệt. 

Như	vậy	quý	vị	nghe	hiểu	rồi	đúng	không?	Đó	là	mình	học	về	Tâm	sở	Thích	
tâm	và	Thích	thân.	Bữa	sau	chúng	ta	học	tiếp,	chúng	ta	học	hết	[Tâm	sở]	này	là	
ok.	Bữa	nay	mình	chỉ	học	được	Tâm	sở	Thích	tâm	và	Thích	thân,	bữa	sau	mình	
sẽ	học	tiếp.	Như	vậy	[đã	học	được	đến]	14;	15	rồi	đó,	còn	[bốn	Tâm	sở	nữa	là]	
16;	17;	18;	19	nữa,	nói	chung	[học]	cũng	nhanh. 

Hôm	nay	thời	gian	đã	hết	rồi,	chúng	ta	tạm	nghỉ	ở	đây.	Hẹn	quý	vị	bữa	khác.	
Bây	giờ	do	Thiện	Trang	chưa	đặt	được	file	để	quý	vị	đồng	tu	hỏi,	những	đồng	tu	
nào	không	thể	hỏi	trực	tiếp	trong	[zoom]	thì	quý	vị	có	thể	hỏi	dưới	bài	này,	trên	
YouTube.	Quý	vị	đánh	bình	luận	trên	YouTube	thì	cũng	không	ai	biết	quý	vị	là	ai,	
Thiện	Trang	cũng	có	thể	kiếm	bình	luận.	Nhớ	là	bình	luận,	chứ	không	phải	đánh	
vào	trong	Chat	đang	trực	tiếp,	thì	sẽ	ẩn	đi	mất.	Khi	bình	luận	thì	bình	luận	ở	dưới,	
khi	bài	hết	trực	tiếp	rồi,	quý	vị	bình	luận	vô	đó	thì	Thiện	Trang	sẽ	trả	lời	trong	
buổi	đó	luôn.	Tạm	thời	là	như	vậy,	sau	có	thời	gian	thì	sẽ	làm	một	file	đưa	lên	
đường	link	cho	những	ai	đó	làm.	Hoặc	quý	vị	không	biết	bên	YouTube,	thì	quý	vị	
có	thể	bình	luận	bên	Fanpage	Thích	Thiện	Trang	với	bài	giảng	này,	Thiện	Trang	
vẫn	sẽ	đọc	được	và	sẽ	trả	lời	vào	thứ	Sáu. 

A	Mi	Đà	Phật!	Hôm	nay	thời	gian	hết	rồi,	mời	quý	vị	chúng	ta	cùng	hồi	hướng.	

“Chúng	sanh	vô	biên	thệ	nguyện	độ	

Phiền	não	vô	tận	thệ	nguyện	đoạn	

Pháp	môn	vô	lượng	thệ	nguyện	học	

Phật	đạo	vô	thượng	thệ	nguyện	thành”.	

“Nguyện	đem	công	đức	này	

Hướng	về	khắp	tất	cả	

Đệ	tử	cùng	chúng	sanh	

Đều	trọn	thành	Phật	đạo”. 

A	Mi	Đà	Phật! 


