
 
 

1 

Giảng	Ký	Câu	Xá	Luận	Và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận		

Bài	41 
Giảng	giải:	Thầy	Thích	Thiện	Trang	

Giảng	ngày:	07/05/2025	
Phát	trực	tiếp	trên	Kênh	YouTube	Thích	Thiện	Trang	
https://www.youtube.com/watch?v=f_HXRsDEfZo	
mạng	xã	hội	Facebook,	Fanpage	Thích	Thiện	Trang:	
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang 

	

Nam	Mô	Bổn	Sư	Thích	Ca	Mâu	Ni	Phật!	
						 Nam	Mô	A	Mi	Đà	Phật!	

			 Kính	chào	toàn	thể	quý	vị	đồng	tu!	Hôm	nay	là	thứ	Tư,	chúng	ta	học	về	Câu	
Xá	Luận.	Bữa	nay	Thiện	Trang	đổi	luôn	tựa	đề	để	mọi	người	khỏi	thắc	mắc.	Nếu	
chúng	ta	để	[tựa	đề]	Câu	Xá	Luận,	thì	nhiều	người	hỏi	tại	sao	trong	đây	có	những	
thứ	khác	nữa,	nên	chúng	ta	để	luôn	có	nền	tảng	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya,	và	phần	
Vi	Diệu	Pháp.	Tức	là	một	chuyên	đề	mình	học	bốn	thứ.	Hiện	nay	chúng	ta	đang	
học	ba	phần	sau,	còn	phần	Luận	Câu	Xá	hiện	tại	tạm	dừng.	Nhưng	Luận	Câu	Xá	
cũng	rất	hay,	chúng	ta	học	sẽ	thấy	có	rất	nhiều	điều	hay,	mà	thực	ra	là	lặp	lại	trong	
phần	nền	tảng	mà	chúng	ta	đã	học,	và	sẽ	chi	tiết	rõ	ràng	được	nhiều	vấn	đề.	Cho	
nên	phần	nào	cũng	hay	hết.	Hiện	tại	chúng	ta	sẽ	học	phần	kinh	của	Phật	là	phần	
Vi	Diệu	Pháp. 

			 Hôm	nay	chúng	ta	sẽ	vào	phần	nền	tảng.	Đầu	tiên	giới	 thiệu	[cho]	quý	vị	
phần	nền	tảng	Kinh	A	Hàm	và	Kinh	Nikaya.	Chủ	đề	đầu	tiên	là	chủ	đề	về	đời	sống:	

Làm	Các	Lễ	Cúng	Cho	Người	Chết	Thì	Các	Bà	Con	Huyết	Thống	Đã	Chết	
Có	Được	Hưởng	Bố	Thí	Ấy	Hay	Không?	

Điều	này	trích	từ	Kinh	Nikaya.	Trong	Kinh	A	Hàm	và	[Kinh]	Nikaya	hầu	như	
có	tất	cả	mọi	vấn	đề.	Chúng	ta	có	thể	coi	để	biết	đức	Phật	trả	lời	như	thế	nào.	 

https://www.facebook.com/suthaythichthientrang


 
 

2 

Rồi	Bà-la-môn	Jāṇussoṇi	đi	đến	Thế	Tôn,	sau	khi	đến,	nói	lên	với	Thế	
Tôn	những	lời	chào	đón	hỏi	thăm,	sau	khi	nói	lên	những	lời	chào	đón	hỏi	
thăm	 thân	hữu,	 liền	ngồi	 xuống	một	 bên,	Bà-la-môn	 Jāṇussoṇi	 bạch	Thế	
Tôn:	

-	Thưa	Tôn	giả	Gotama,	chúng	tôi	Bà-la-môn,	cho	bố	thí,	 làm	các	 lễ	
cúng	cho	người	chết.	Mong	rằng,	bố	thí	này	cho	bà	con	huyết	thống	đã	chết	
được	lợi	ích!	Mong	rằng	các	bà	con	huyết	thống	đã	chết,	thọ	hưởng	bố	thí	
này!	Thưa	Tôn	giả	Gotama,	bố	thí	có	lợi	ích	gì	cho	các	bà	con	huyết	thống	đã	
chết	không?	Các	bà	con	huyết	thống	đã	chết	có	được	thọ	hưởng	bố	thí	ấy	hay	
không?	

Vấn	đề	ở	đây	 là	 vấn	đề	mà	 [đối]	 với	 chúng	 ta	 cũng	 rất	 thiết	 thực	đúng	
không?	Khi	người	thân	qua	đời,	người	ta	làm	các	việc	bố	thí	để	cúng,	mong	người	
đó	được	hưởng	sự	bố	thí	đó,	hưởng	được	sự	lợi	ích.	Cụ	thể	ở	đây	là	nói	về	bố	thí,	
tức	là	người	bà	con	đó	có	nhận	được	không?	Chứ	còn	nói	về	lợi	ích	thì	chúng	ta	có	
bài	Kinh	Bồ	Tát	Địa	Tạng	Bổn	Nguyện	rồi.	Ở	đây	chúng	ta	nói	về	bài	kinh	này,	
mình	làm	lễ	cúng	dường	như	cúng	cơm,	cúng	gì	đó,	cúng	giỗ	thì	liệu	có	được	lợi	
ích	hay	không?	Người	đó	có	nhận	được	đồ	ăn	đó	hay	không?	Ý	là	vậy!	Chúng	ta	coi	
đức	Phật	trả	lời: 

-	Này	Bà-la-môn,	nếu	có	tương	ưng	xứ,	thời	có	lợi	ích,	không	có	lợi	ích	
nếu	không	có	tương	ưng	xứ.	

-	Thưa	Tôn	giả	Gotama,	 thế	nào	 là	 tương	ưng	xứ,	 thế	nào	 là	không	
tương	ưng	xứ?	

Đức	Phật	trả	lời	là	cũng	có	lợi	ích	nếu	tương	ứng	xứ,	và	không	có	lợi	ích	nếu	
như	không	tương	ưng	xứ.	Vậy	thế	nào	là	tương	ứng	xứ	và	không	tương	ứng	xứ,	
thì	ông	Bà-la-môn	đó	cũng	hỏi	luôn	rồi.	Chúng	ta	xem	tiếp: 

Ở	đây,	này	Bà-la-môn,	có	người	sát	sanh,	lấy	của	không	cho,	sống	tà	
hạnh	trong	các	dục,	nói	láo,	nói	hai	lưỡi,	nói	lời	độc	ác,	nói	lời	phù	phiếm,	
có	tham	ái,	có	sân,	có	tà	kiến.	Vị	ấy,	sau	khi	thân	hoại	mạng	chung,	sanh	vào	
Địa	ngục.	Món	ăn	của	chúng	sanh	ở	Địa	ngục	ăn,	tại	đấy,	vị	ấy	nuôi	sống	với	



 
 

3 

món	ăn	ấy;	tại	đấy,	vị	ấy	tồn	tại	với	món	ăn	ấy.	Này	Bà-la-môn,	đây	là	không	
tương	ưng	xứ,	trú	ở	nơi	đây,	vị	ấy	không	được	lợi	ích	của	bố	thí	ấy.	

Trường	hợp	thứ	nhất,	đức	Phật	đưa	ra	một	người	làm	những	điều	ác:	là	sát	
sanh,	trộm	cắp,	sống	tà	dâm,	nói	dối,	nói	lưỡi	đôi	chiều,	nói	lời	độc	ác,	nói	lời	phù	
phiếm,	có	tham,	có	sân,	có	tà	kiến.	Tức	là	họ	đi	ngược	lại	với	Thập	thiện,	làm	mười	
điều	Thập	ác.	Sau	khi	thân	hoại	mạng	chung	(sau	khi	chết)	thì	họ	sanh	vào	Địa	
ngục.	Ở	đó	đức	Phật	nói	họ	ăn	thức	ăn	ở	Địa	ngục,	chứ	không	ăn	được	thức	ăn	mà	
người	thân	cúng,	 làm	lễ	cúng	không	được,	tại	vì	không	tương	ưng	xứ.	Cho	nên	
chúng	ta	thấy	trường	hợp	thứ	nhất	là	không	được,	trường	hợp	người	thân	đọa	
vào	Địa	ngục	thì	không	được	nhận. 

Ở	đây,	này	Bà-la-môn,	có	người	sát	sanh...	(giống	như	trên,	tức	là	mười	
điều	bất	thiện)	có	tà	kiến.	Sau	khi	thân	hoại	mạng	chung,	vị	ấy	sanh	vào	loại	
bàng	sanh	(Súc	sanh).	Món	ăn	của	chúng	sanh	ở	bàng	sanh	ăn,	tại	đấy,	vị	ấy	
nuôi	sống	với	món	ăn	ấy;	tại	đấy,	vị	ấy	tồn	tại	với	món	ăn	ấy.	Này	Bà-la-môn,	
đây	là	không	tương	ưng	xứ;	trú	ở	đây,	vị	ấy	không	được	lợi	ích	của	bố	thí	
ấy. 

Trường	hợp	thứ	hai	là	người	thân	đó	đã	vào	loài	Súc	sanh,	chết	xong	rồi	
sanh	vào	loài	Súc	sanh.	Cúng	như	vậy	thì	họ	cũng	không	ăn	được,	họ	không	nhận	
được.	Tại	vì	họ	đã	vào	loài	Súc	sanh	thì	họ	phải	ăn	đồ	ăn	của	loài	Súc	sanh	thôi. 

Ở	đây,	này	Bà-la-môn,	có	người	từ	bỏ	sát	sanh,	từ	bỏ	lấy	của	không	
cho,	từ	bỏ	tà	hạnh	trong	các	dục,	từ	bỏ	nói	láo,	từ	bỏ	nói	hai	lưỡi,	từ	bỏ	nói	
lời	độc	ác,	từ	bỏ	nói	lời	phù	phiếm,	không	có	tham	ái,	không	có	tâm	sân	hận,	
có	Chánh	kiến.	Người	ấy,	sau	khi	thân	hoại	mạng	chung,	sanh	cộng	trú	với	
loài	Người.	Món	ăn	của	loài	người	như	thế	nào,	tại	đấy,	vị	ấy	nuôi	sống	với	
món	ăn	ấy;	tại	đấy,	vị	ấy	tồn	tại	với	món	ăn	ấy.	Này	Bà-la-môn,	đây	là	không	
tương	ưng	xứ,	trú	ở	đây,	vị	ấy	không	được	lợi	ích	của	bố	thí	ấy.	

Trường	hợp	thứ	ba	là	người	ta	đã	sanh	vào	cõi	Người.	Người	ta	cũng	làm	
thiện	làm	lành,	không	phạm	những	điều	Thập	ác,	cho	nên	họ	sanh	vào	cõi	Người,	
họ	ăn	đồ	ăn	ở	cõi	Người,	chứ	mình	cúng	nữa	thì	họ	cũng	không	nhận	được. 



 
 

4 

Ở	đây,	này	Bà-la-môn,	có	người	từ	bỏ	sát	sanh...	(đoạn	giống	như	trên)	
có	Chánh	kiến.	Người	ấy,	sau	khi	thân	hoại	mạng	chung	được	sanh	cộng	trú	
với	chư	Thiên.	Món	ăn	của	chư	Thiên	như	thế	nào,	tại	đấy,	vị	ấy	nuôi	sống	
với	món	ăn	ấy;	tại	đấy,	vị	ấy	tồn	tại	với	món	ăn	ấy.	Này	Bà-la-môn	đây	là	
không	tương	ưng	xứ,	trú	ở	đây,	vị	ấy	không	được	lợi	ích	của	bố	thí	ấy.	

Trường	hợp	thứ	tư	[là]	người	ta	sanh	lên	cõi	Trời.	Mình	cúng	cho	người	
thân	thì	người	thân	cũng	không	ăn,	người	ta	ăn	thức	ăn	cõi	Trời	rồi,	chứ	ai	ăn	[đồ	
ăn]	dưới	đây. 

Ở	đây,	này	Bà-la-môn,	có	người	từ	bỏ	sát	sanh...	có	tà	kiến.	Người	ấy,	
sau	khi	thân	hoại	mạng	chung,	sanh	vào	cõi	Ngạ	quỷ.	Món	ăn	của	chúng	sanh	
Ngạ	quỷ	như	thế	nào,	tại	đấy,	vị	ấy	nuôi	sống	với	món	ăn	ấy;	tại	đấy,	vị	ấy	
tồn	tại	với	món	ăn	ấy.	Món	ăn	nào	các	bạn	bè,	hoặc	thân	hữu,	hoặc	bà	con,	
hoặc	người	cùng	huyết	thống	từ	đấy	muốn	hướng	cúng	cho	vị	ấy,	tại	đấy	vị	
ấy	sống	với	món	ăn	ấy;	tại	đấy,	vị	ấy	tồn	tại	với	món	ăn	ấy.	Này	Bà-la-môn,	
đây	là	tương	ưng	xứ,	trú	ở	đây,	vị	ấy	được	lợi	ích	của	bố	thí	ấy.	

Trường	hợp	thứ	năm	là	người	thân	chết	đọa	vào	con	đường	Ngạ	quỷ.	Khi	
người	bình	thường,	như	mình	cúng	cho	họ,	đức	Phật	nói	do	mình	hướng	tâm	cúng	
dường	cho	họ,	thì	họ	ăn	được,	họ	thọ	dụng	được.	Trường	hợp	này	là	được.	 

Như	vậy	trong	bốn	trường	hợp	trên	thì	không	[nhận]	được:	Trường	hợp	
đọa	vào	Địa	ngục,	trường	hợp	đọa	vào	Súc	sanh,	trường	hợp	[sanh]	vào	cõi	Người,	
và	cõi	Trời.	Bốn	trường	hợp	đó,	nếu	mình	cúng	thì	người	thân	chết	đó	không	nhận	
được.	Mình	cúng	đồ	ăn,	người	ta	không	nhận	được.	Còn	nếu	trường	hợp	ở	Ngạ	
quỷ	thì	nhận	[đồ]	ăn	được. 

Đây	là	câu	hỏi	mà	có	nhiều	người	hỏi:	“Vậy	bây	giờ	mình	theo	đạo	Phật	rồi,	
thì	có	cúng	cho	người	thân	hay	không?”	Bài	này	rất	rõ	ràng.	Quý	vị	thấy	tất	cả	vấn	
đề	có	trong	kinh,	chúng	ta	cứ	theo	kinh	là	yên	tâm,	chúng	ta	tin	vào	lời	của	đức	
Phật. 

Thưa	Tôn	giả	Gotama,	nếu	bà	con	huyết	thống	ấy	đã	chết,	không	sanh	
vào	chỗ	ấy,	thời	ai	hưởng	bố	thí	ấy?	



 
 

5 

-	Này	Bà-la-môn,	các	bà	con	huyết	thống	khác	đã	chết,	được	sanh	vào	
chỗ	ấy,	những	người	ấy	được	hưởng	bố	thí	ấy.	

Nghĩa	là	tuy	quý	vị	cúng,	giả	sử	người	thân	mình	đi	vào	bốn	đường:	Địa	
ngục,	Súc	sanh,	cõi	Người,	cõi	Trời	rồi,	quý	vị	cúng	như	vậy	thì	những	người	đó	
không	nhận	được.	Nhưng	có	những	người	thân	khác,	bà	con	huyết	thống	khác	đã	
chết	mà	sanh	vào	đường	Ngạ	quỷ,	thì	họ	sẽ	thọ	nhận	được.	Có	nghĩa	là	mình	cúng	
vẫn	có	lợi	ích,	người	đó	không	nhận	được	nhưng	có	thể	người	khác	nhận	được.	
Nhưng	sẽ	có	những	trường	hợp	thế	nào,	chúng	ta	thắc	mắc,	thì	ở	đây	có	trả	lời	
luôn. 

-	Thưa	Tôn	giả	Gotama,	nếu	bà	con	huyết	thống	đã	chết,	không	sanh	
vào	chỗ	ấy,	và	các	bà	con	huyết	thống	khác	cũng	không	sanh	vào	chỗ	ấy,	thời	
ai	hưởng	bố	thí	ấy?	

Có	trường	hợp,	ví	dụ	bây	giờ	mình	có	một	người	thân	vừa	mới	qua	đời,	
mình	cúng	cho	người	thân	đó,	nhưng	người	thân	đó	không	sanh	vào	đường	Ngạ	
quỷ,	mà	họ	sanh	vào	bốn	đường	kia,	thì	họ	đâu	có	hưởng	được,	vậy	sẽ	có	người	
thân	khác	hưởng.	Nhưng	ông	này	nói	lỡ	mấy	người	kia	cũng	không	sanh	vào	đó	
luôn,	tức	là	nhà	mình	không	có	ai	sanh	vào	Ngạ	quỷ	hết,	vậy	thì	ai	hưởng?	Ông	ấy	
hỏi	như	vậy. 

-	Không	có	trường	hợp	ấy,	không	có	cơ	hội	ấy,	này	Bà-la-môn,	rằng	
chỗ	ấy	có	thể	trống	không	trong	một	thời	gian	dài,	không	có	người	bà	con	
huyết	thống	đã	chết.	Nhưng	này	Bà-la-môn,	người	bố	thí	không	phải	không	
có	hưởng	quả.	

Ở	đây	đức	Phật	nói	không	có	trường	hợp	đó,	tức	là	chắc	chắn	mình	sẽ	có	
những	bà	con	huyết	thống	ở	trong	đường	Ngạ	quỷ.	Đó	là	điều	chắc	chắn.	 

Quý	vị	thấy	đây	cũng	nói	lên	nỗi	khổ	trong	đường	luân	hồi.	Chúng	sanh	lúc	
nào	cũng	có	bà	con	trong	đường	Ngạ	quỷ,	cho	nên	 lúc	nào	cũng	có	[người	thọ	
nhận].	Đức	Phật	nói	không	có	chuyện	đó,	không	có	chuyện	mà	không	có	người	
thân	nào	của	mình	ở	trong	đường	Ngạ	quỷ.	Như	vậy	việc	bố	thí	đó	rõ	ràng	là	có	
mang	đến	lợi	ích,	không	được	cho	người	này	thì	cũng	được	cho	người	khác.	Mình	



 
 

6 

học	Phật	không	tới	nơi,	rồi	mình	bỏ	hết,	mình	không	cúng	luôn,	thì	không	phải.	
Điều	này	là	một	sai	lầm,	nếu	như	mình	học	không	tới	nơi.	Hôm	nay	mình	học	bài	
này	rõ	rồi.	 

Đức	Phật	nói	là	người	bố	thí,	như	mình	làm	việc	bố	thí,	thì	không	phải	là	
không	có	hưởng	quả.	Tại	vì	mình	bố	thí	thế	nào	thì	cũng	có	người	hưởng,	cho	nên	
mình	cũng	có	được	quả	báo. 

-	Có	phải	Tôn	giả	Gotama	nói	một	giả	thuyết	không	thể	xảy	ra?	(Tức	là	
ông	này	ông	cũng	chưa	chấp	nhận,	muốn	hỏi	nữa.	Làm	gì	có	chuyện	mà	không	có	
người	thân	nào	vô	trong	đó,	ông	giả	thuyết	thôi,	tức	là	ổng	nghĩ	có	trường	hợp	
đó). 

-	Này	Bà-la-môn,	Ta	nói	một	giả	thuyết	không	thể	xảy	ra.	Ở	đây,	này	
Bà-la-môn,	có	người	sát	sanh,	lấy	của	không	cho,	sống	tà	hạnh	trong	các	dục,	
nói	láo,	nói	hai	lưỡi,	nói	lời	độc	ác,	nói	lời	phù	phiếm,	có	tham	ái,	có	sân	tâm,	
có	tà	kiến.	Người	ấy	bố	thí	cho	Sa-môn	hay	Bà-la-môn,	các	món	ăn,	đồ	uống,	
vải	mặc,	xe	cộ,	vòng	hoa,	hương,	phấn	sáp,	các	giường	nằm,	trú	xứ,	đèn	đuốc.	
Người	ấy	sau	khi	thân	hoại	mạng	chung,	được	sanh	cộng	trú	với	các	loài	voi.	
Tại	đây,	vị	ấy	được	đồ	ăn,	đồ	uống,	vòng	hoa,	các	loại	trang	sức	khác.	Vì	rằng,	
ở	đây,	này	Bà-la-môn,	có	sát	sanh,	lấy	của	không	cho,	tà	hạnh	trong	các	dục,	
nói	láo,	nói	hai	lưỡi,	nói	lời	độc	ác,	nói	lời	phù	phiếm,	có	tham	ái,	có	sân	tâm,	
có	tà	kiến,	do	vậy	người	ấy,	sau	khi	thân	hoại	mạng	chung,	được	sanh	cộng	
trú	với	các	loài	voi.	Vì	rằng	vị	ấy	có	bố	thí	cho	Sa-môn	hay	Bà-la-môn	đồ	ăn,	
đồ	uống,	vải	mặc,	xe	cộ,	vòng	hoa,	hương,	phấn	sáp,	các	giường	nằm,	trú	xứ,	
đèn	đuốc;	do	vậy,	tại	đấy	vị	ấy	được	các	món	ăn,	các	đồ	uống,	vòng	hoa,	các	
đồ	trang	sức	khác.	

Đoạn	vừa	rồi	khá	dài,	không	biết	quý	vị	có	hiểu	không?	Thiện	Trang	xin	tóm	
tắt	lại:	Đức	Phật	nói	có	những	người	làm	những	điều	ác	(mười	bất	thiện	nghiệp),	
nhưng	họ	còn	làm	việc	nữa	là	họ	có	bố	thí	cho	các	Sa-môn,	các	Bà-la-môn	(những	
người	xuất	gia)	các	món	ăn,	đồ	uống,	vải	mặc,	xe	cộ,	giường	nằm,	đèn	đuốc,	v.v…	
Người	ấy	do	làm	mười	bất	thiện	đó	nên	khi	chết	họ	đọa	vào	làm	voi,	và	họ	vẫn	
được	quả	báo	là	cũng	được	đồ	ăn	uống	của	loài	voi	đầy	đủ.	Điều	đó	là	do	đời	trước	



 
 

7 

họ	bố	thí.	Đây	là	một	vấn	đề	mà	chúng	ta	phải	chú	ý,	nhiều	người	đọc	đoạn	này	
không	hiểu,	nhưng	đọc	kỹ	lại	thì	như	vậy. 

Như	vậy	không	có	nghĩa	là	mình	cứ	thỏa	mái	đi	cúng	dường,	bố	thí	suốt	cho	
Sa-môn,	Bà-la-môn,	rồi	mình	cứ	làm	ác.	Không	được!	Vì	nếu	làm	ác	như	vậy	thì	
mình	sẽ	vào	trong	loài	Súc	sanh	để	mình	hưởng,	cụ	thể	ở	đây	là	loài	voi.	Trong	
trường	hợp	này	đưa	ra	giả	thuyết	như	vậy.	Vô	loài	Súc	sanh	cũng	có	lợi	ích	đó,	
nhưng	lợi	ích	kiểu	đó	thì	cũng	không	nên.	Cho	nên	quý	vị	giữ	các	điều	thiện,	điều	
lành,	giữ	giới,	rất	tuyệt	vời.	Nhiều	khi	người	ta	cứ	tưởng	đi	cúng	dường	là	ngon	
rồi.	Không	có!	Cúng	dường	mà	không	giữ	giới,	không	làm	thiện,	một	hồi	thì	cũng	
vô	trong	loài	Súc	sanh	để	hưởng	phước.	

Ở	đây,	này	Bà-la-môn,	có	người	sát	sanh,	lấy	của	không	cho,	tà	hạnh	
trong	các	dục,	nói	láo,	nói	hai	lưỡi,	nói	lời	độc	ác,	nói	lời	phù	phiếm,	có	tham	
ái,	có	sân	tâm,	có	tà	kiến.	Người	ấy	có	bố	thí	cho	Sa-môn	hay	Bà-la-môn,	các	
món	ăn,	đồ	uống,	vải	mặc,	xe	cộ,	vòng	hoa,	hương	liệu,	phấn	sáp,	giường	
nằm,	trú	xứ,	đèn	đuốc.	Sau	khi	thân	hoại	mạng	chung,	vị	ấy	sanh	cộng	trú	
với	các	loài	ngựa...	sanh	cộng	trú	với	các	loài	bò...	cộng	trú	với	các	loài	gia	
cầm.	Vị	ấy	tại	đấy,	được	các	món	ăn,	các	đồ	uống,	vòng	hoa,	các	đồ	trang	sức	
khác.	Vì	 rằng,	này	Bà-la-môn,	 có	 sát	 sanh,	 có	 lấy	 của	không	 cho,	 tà	hạnh	
trong	các	dục,	có	nói	láo,	có	nói	hai	lưỡi,	có	nói	lời	độc	ác,	có	nói	lời	phù	
phiếm,	có	tham	ái,	có	sân	tâm,	có	tà	kiến.	Do	vậy,	sau	khi	thân	hoại	mạng	
chung,	vị	ấy	sanh	vào	cộng	trú	với	các	loài	gia	cầm.	Vì	rằng	vị	ấy	có	bố	thí	cho	
Sa-môn	hay	Bà-la-môn	 với	 các	 đồ	 ăn,	 đồ	uống,	 vải	mặc,	 xe	 cộ,	 vòng	hoa,	
hương	liệu,	phấn	sáp,	các	giường	nằm,	trú	xứ,	đèn	đuốc,	nên	tại	đấy	vị	ấy	
được	đồ	ăn,	đồ	uống,	vòng	hoa,	các	loại	trang	sức	khác. 

Ở	đây	đức	Phật	nói	rộng	ra	ở	trên.	Cũng	vậy,	có	những	người	không	làm	
Thập	thiện,	như	họ	sát	sanh,	trộm	cướp,	tà	dâm,	nói	dối,	nói	lưỡi	đôi	chiều,	nói	lời	
thêu	dệt,	nói	lời	thô	ác,	có	sân,	có	tà	kiến	(si).	Rồi	họ	cũng	đi	cúng	dường	bố	thí	
cho	 các	hàng	người	 xuất	 gia	Bà-la-môn	hay	Sa-môn,	mình	nói	bây	giờ	 là	 cúng	
dường	cho	những	người	xuất	gia	của	đạo	Phật	và	các	Tôn	giáo	khác.	Khi	chết,	do	
nghiệp	ác	đó	trổ	thì	họ	sẽ	đọa	vào	loài	Súc	sanh.	Tuy	nhiên	do	phước	mà	họ	cúng	



 
 

8 

dường	bố	thí,	nên	họ	cũng	được	hưởng	trong	loài	Súc	sanh,	có	những	đồ	ăn	đồ	
uống,	đủ	thứ	các	kiểu.	Thậm	chí	quý	vị	thấy	bây	giờ	có	những	con	vật,	như	con	
chó	được	mặc	áo,	được	dẫn	đi	[dạo],	được	chăm	sóc	đầy	đủ,	được	[khám]	bác	sĩ	
đầy	đủ,	chính	là	hạng	người	như	vậy	đó.	Mấy	con	thú	cưng	được	nuôi	quá	đầy	đủ,	
là	do	đời	trước	có	đi	chùa,	có	đi	tôn	giáo	này	tôn	giáo	kia,	có	cúng	dường,	có	bố	
thí,	nhưng	không	làm	Thập	thiện,	cho	nên	đọa	vào	đó.	 

Quý	vị	thấy	nhân	quả	rõ	ràng!	Chứ	không	phải		kêu	tôi	đi	làm	[cúng	dường,	
bố	thí]	là	bù	hết	[tội]	rồi.	Không	có!	Đây	gọi	là	nghiệp	đen	trắng	cho	quả	báo	đen	
trắng.	Cái	nào	ra	cái	đó,	chứ	không	phải	mình	lấy	cái	này	bù	cái	kia	được	đâu.	Phải	
cẩn	thận! 

Ở	đây,	 này	 Bà-la-môn,	 có	 hạng	 người	 từ	 bỏ	 sát	 sanh,	 từ	 bỏ	 lấy	 của	
không	cho,	từ	bỏ	tà	hạnh	trong	các	dục,	từ	bỏ	nói	láo,	từ	bỏ	nói	hai	lưỡi,	từ	
bỏ	nói	lời	độc	ác,	từ	bỏ	nói	lời	phù	phiếm,	từ	bỏ	tham	ái,	từ	bỏ	sân	tâm,	có	
chánh	kiến.	Người	ấy	có	bố	thí	cho	Sa-môn	hay	Bà-la-môn	các	món	ăn,	đồ	
uống,	vải	mặc,	xe	cộ,	các	vòng	hoa,	hương	liệu,	phấn	sáp,	giường	nằm,	trú	
xứ,	đèn	đuốc.	Vị	ấy	sau	khi	thân	hoại	mạng	chung,	được	sanh	cộng	trú	với	
loài	Người.	Tại	đấy,	vị	ấy	được	năm	loại	dục	công	đức	sai	khác,	thuộc	về	loài	
Người.	Vì	rằng,	này	Bà-la-môn,	vị	ấy	từ	bỏ	sát	sanh,	từ	bỏ	lấy	của	không	cho,	
từ	bỏ	tà	hạnh	trong	các	dục,	từ	bỏ	nói	láo,	từ	bỏ	nói	hai	lưỡi,	từ	bỏ	nói	lời	
độc	ác,	 từ	bỏ	nói	 lời	phù	phiếm,	không	có	 tham	ái,	không	có	sân	 tâm,	có	
Chánh	kiến,	sau	khi	thân	hoại	mạng	chung,	vị	ấy	được	sanh	cộng	trú	với	loài	
Người.	Vì	rằng	vị	ấy	có	bố	thí	cho	Sa-môn	hay	Bà-la-môn	các	đồ	ăn,	đồ	uống,	
vải	mặc,	xe	cộ,	các	vòng	hoa,	hương	liệu,	phấn	sáp,	giường	nằm,	các	trú	xứ,	
đèn	đuốc;	do	vậy,	ở	đấy	vị	ấy	được	năm	dục	công	đức	của	loài	Người.	

Như	vậy	tương	tự,	nếu	mình	sanh	vào	loài	Người,	thì	mình	cũng	được	giàu	
có,	được	đủ	các	loại	(năm	công	đức:	Tài,	sắc,	danh,	thực,	thùy).	Mình	có	rất	nhiều	
tài	sản,	có	danh	tiếng,	chức	vụ,	mình	có	nhan	sắc	(sắc	đẹp),	rồi	có	những	người	
hầu	hạ,	v.v…	rồi	có	ăn,	có	ngủ,	đồ	ăn	đầy	đủ,	có	giường	nằm	ngon	lành,	[là]	do	bố	
thí	đời	trước.	Quý	vị	thấy	việc	đó	cũng	rất	quan	trọng	đối	với	những	người	còn	ở	
trong	luân	hồi. 



 
 

9 

Chúng	ta	coi	tiếp	đoạn	cuối	cùng.	Cũng	tương	tự	như	trên,	Thiện	Trang	đọc	
nhanh	nha.	

Ở	đây,	này	Bà-la-môn,	có	người	từ	bỏ	sát	sanh...	có	Chánh	kiến,	người	
ấy	bố	thí	cho	Sa-môn	hay	Bà-la-môn	các	đồ	ăn,	đồ	uống,	vải	mặc,	xe	cộ,	các	
vòng	hoa,	hương	liệu,	phấn	sáp,	giường	nằm,	trú	xứ,	đèn	đuốc.	Người	ấy	sau	
khi	thân	hoại	mạng	chung,	được	sanh	cộng	trú	với	chư	Thiên.	Vị	ấy	tại	đấy	
được	năm	loại	dục	công	đức	của	chư	Thiên.	Vì	rằng	ở	đây	có	từ	bỏ	sát	sanh...	
có	chánh	kiến,	cho	nên	sau	khi	thân	hoại	mạng	chung,	vị	ấy	được	sanh	cộng	
trú	với	chư	Thiên.	(Vì	sao?)	Vì	rằng	vị	ấy	có	bố	thí	cho	Sa-môn	hay	Bà-la-môn	
các	 đồ	 ăn,	 đồ	 uống,	 vải	mặc,	 xe	 cộ,	 các	 vòng	 hoa,	 hương	 liệu,	 phấn	 sáp,	
giường	nằm,	trú	xứ,	đèn	đuốc.	Do	vậy,	tại	đấy	vị	ấy	được	năm	dục	công	đức	
của	chư	Thiên. 

Cũng	tương	tự	như	vậy,	vì	sao?	Vì	họ	làm	như	vậy	nên	được	như	vậy.	Cho	
nên	người	bố	thí	không	phải	là	không	có	kết	quả.	Người	bố	thí	lúc	nào	cũng	có	kết	
quả	hết.	Câu	chốt	lại	của	đức	Phật	là:	

	Như	vậy,	này	Bà-la-môn,	người	bố	thí	không	phải	không	có	kết	quả.	
(Tức	là	người	bố	thí	lúc	nào	cũng	có	kết	quả	hết,	sẽ	có	kết	quả). 

Thật	vi	diệu	thay,	Tôn	giả	Gotama!	Thật	hy	hữu	thay,	Tôn	giả	Gotama!	
Cho	đến	như	thế	này,	thưa	Tôn	giả	Gotama,	là	vừa	đủ	để	bố	thí,	là	vừa	đủ	để	
tổ	chức	các	tín	thí.	Vì	rằng,	ở	đấy,	người	bố	thí	không	phải	không	có	kết	quả	
(như	đã	được	nói).	

-	Như	vậy,	này	Bà-la-môn,	người	bố	thí	này	không	phải	không	có	kết	
quả.	

-	Thật	kỳ	diệu	thay,	Tôn	giả	Gotama...	Xin	Tôn	giả	Gotama	hãy	nhận	con	
làm	Đệ	tử	Cư	sĩ,	từ	nay	cho	đến	mạng	chung,	con	trọn	đời	quy	ngưỡng.	

(Kinh	(10.177)	Jāṇussoṇi	(SA	1041)	–	Kinh	Tăng	Chi). 

Ở	đây,	quý	vị	thấy	chúng	ta	làm	rõ	được	hai	vấn	đề	trong	bộ	kinh	này:	Thứ	
nhất,	khi	người	thân	mình	qua	đời,	mình	làm	lễ	cúng	thì	họ	có	được	nhận	hay	



 
 

10 

không,	là	tùy	thuộc	vào	đường	sanh	của	họ	đời	sau,	họ	đã	chết	và	đi	về	đâu.	Nếu	
vào	Ngạ	quỷ	thì	họ	nhận	được	đồ	ăn	đó.	Còn	nếu	họ	sanh	vào	Địa	ngục,	Súc	sanh,	
cõi	Người,	cõi	Trời	thì	không	được.	Và	nếu	họ	không	nhận	được,	thì	những	người	
thân	khác	ở	trong	đường	Ngạ	quỷ	sẽ	nhận	được.	Còn	người	bố	thí	cho	Sa-môn,	
Bà-la-môn	v.v…	thậm	chí	mình	có	cúng	dường	thì	đều	có	lợi	ích.	Bố	thí	như	vậy	
đều	có	lợi	ích,	và	đời	sau	đều	có	quả.	Cho	dù	làm	ác,	đọa	vô	trong	đó	cũng	được	
hưởng,	nhưng	hưởng	kiểu	chúng	sanh	ác.	Mà	vô	Súc	sanh	thì	mới	được	hưởng,	ở	
đây	nói	từ	‘Súc	sanh’	đúng	không?	Đức	Phật	đâu	nói	Ngạ	quỷ,	đức	Phật	nói	từ	‘Súc	
sanh’.	Vô	loài	Súc	sanh	vẫn	được	hưởng,	nhưng	hưởng	kiểu	đó	Thiện	Trang	thấy	
không	ổn	chút	nào.	 

Cho	nên	thà	ráng	làm	người,	giữ	Mười	thiện	cho	tốt	đúng	không	ạ?	[Đây	là]	
tầm	quan	trọng	của	Thập	thiện,	làm	cho	tốt	để	ít	nhất	mình	[được]	cõi	Người.	Đó	
là	tại	sao	phải	tu	Thập	thiện,	rõ	ràng	như	vậy,	rất	rõ	ràng,	trong	kinh	đức	Phật	có	
nói.	Cho	nên	chúng	ta	chỉ	cần	học	kinh,	tất	cả	vấn	đề	mà	chúng	ta	thắc	mắc	đều	sẽ	
được	giải	đáp. 

Đó	là	[điều]	thứ	nhất.	Bữa	nay	Thiện	Trang	xin	đưa	thêm	một	vấn	đề	quan	
trọng	nữa.	

Tiêu	Chuẩn	Để	Nhận	Ra	Đâu	Là	Phải	Hay	Không	Phải	Pháp,	Luật,	Lời	Dạy	
Của	Ðức	Phật	

Bữa	nay	mình	sẽ	đưa	ra	lời	trong	kinh,	tiêu	chuẩn	nhận	ra	đâu	là	phải	hay	
không	phải	là	Pháp,	Luật,	lời	dạy	của	đức	Phật.	Tức	là	bây	giờ	mình	hay	nói	có	
những	Pháp	môn	tu	tùm	lum	hết,	thì	đâu	là	của	Phật,	vì	bây	giờ	nhiều	[pháp	tu]	
quá.	Đây	là	một	nhân	duyên,	cũng	là	trong	một	bộ	kinh. 

Một	thời,	Thế	Tôn	trú	ở	Vesālī,	tại	Mahāvana,	ở	ngôi	nhà	có	nóc	nhọn.	
Rồi	Mahāpajāpatī	Gotamī	(tức	là	bà	Ma	Ha	Ba	Xà	Ba	Đề)	đi	đến	Thế	Tôn;	sau	
khi	đến,	đảnh	lễ	Thế	Tôn	rồi	đứng	một	bên.	Ðứng	một	bên,	Mahāpajāpatī	
Gotamī	(bà	Ma	Ha	Ba	Xà	Ba	Đề	là	dì	của	Thái	tử	Tất	Đạt	Đa)	bạch	Thế	Tôn: 

-	Lành	thay,	bạch	Thế	Tôn!	Thế	Tôn	hãy	thuyết	pháp	vắn	tắt	cho	con,	
sau	khi	Thế	Tôn	thuyết	pháp,	con	sẽ	sống	một	mình,	an	tịnh,	không	phóng	



 
 

11 

dật,	nhiệt	tâm,	tinh	cần.	

Ở	đây	Thiện	Trang	xin	nhắc	lại	một	chút,	bà	Ma	Ha	Ba	Xà	Ba	Đề	lúc	này	chắc	
là	bà	đã	đi	xuất	gia	rồi,	đoạn	này	không	có	nói	rõ,	nhưng	bà	muốn	đức	Phật	nói	
cho	bà	về	pháp	này.	Đoạn	này	tuy	là	hỏi	như	vậy,	tuy	nhiên	ở	trong	các	Chú	Giải,	
người	ta	xác	định	có	khi	có	một	đoạn	nữa,	đó	là	bà	hỏi:	“Bạch	đức	Thế	Tôn!	Sau	
này	có	những	người,	họ	sẽ	nói	lời	này	là	của	Phật,	của	Luật	v.v…	thì	làm	sao	con	
biết	đâu	 là	của	ai?”	Mình	sẽ	căn	cứ	vào	đây.	Đoạn	kinh	này	không	có	đoạn	đó,	
nhưng	trong	Chú	Giải	người	ta	lại	nói	như	thế,	có	thể	là	do	kết	tập	kinh	bị	thiếu. 

-	Này	Gotamī,	những	pháp	nào	bà	biết:	"Những	pháp	này	đưa	đến	tham	
dục,	không	phải	ly	tham;	đưa	đến	hệ	phược,	không	đưa	đến	ly	hệ	phược;	
đưa	đến	tích	tập,	không	đưa	đến	không	tích	tập;	đưa	đến	dục	lớn,	không	
đưa	đến	ít	dục;	đưa	đến	không	biết	đủ,	không	đưa	đến	biết	đủ;	đưa	đến	tụ	
hội,	không	đưa	đến	nhàn	tịnh;	đưa	đến	biếng	nhác,	không	đưa	đến	tinh	tấn;	
đưa	đến	khó	nuôi	dưỡng,	không	đưa	đến	dễ	nuôi	dưỡng".	Này	Gotamī,	hãy	
thọ	trì	nhứt	hướng	rằng:	"Ðó	là	không	phải	Pháp,	đó	là	không	phải	Luật,	đó	
là	không	phải	lời	dạy	của	bậc	Ðạo	sư".	

Tức	là	bây	giờ	[muốn]	biết	pháp	nào	là	[của	Phật]	hay	không,	thì	chúng	ta	có	
tiêu	chuẩn.	Đầu	tiên,	không	phải	là	Chánh	pháp,	thì	quý	vị	pháp	đó	tu	một	hồi	sẽ	
đưa	đến	tham	dục,	chứ	không	phải	ly	tham.	Thứ	hai	là	đưa	đến	hệ	phược,	tức	là	
trói	buộc	làm	cho	mình	càng	khổ	thêm,	bị	ràng	buộc	vô	thêm,	tu	một	hồi	là	khổ	
hơn.	Ví	dụ	nhiều	đồng	tu	Tịnh	Độ,	nhiều	khi	tu	kiểu	gì	không	biết,	mà	càng	ngày	
càng	khổ,	thì	sự	khổ	hơn	đó	là	hệ	phược	trói	buộc.	Hồi	xưa	không	tu	thì	cũng	tốt	
lắm,	mà	sao	tu	một	hồi	có	đủ	thứ	chuyện.	Mình	phải	coi	lại	mình	tu	thế	nào	chẳng	
hạn.	Đó	gọi	là	đưa	đến	hệ	phược. 

‘Đưa	đến	tích	tập,	không	đưa	đến	không	tích	tập’:	Tích	tập	là	gì?	Tích	tập	ở	
đây	không	nói	rõ,	nhưng	tích	tập	có	thể	là	tích	chứa	thêm,	càng	ngày	càng	chứa	
thêm.	‘Đưa	đến	dục	lớn,	không	đưa	đến	ít	dục’:	tức	là	đưa	đến	việc	mình	càng	ham	
dục	nhiều	hơn,	không	phải	đưa	đến	ít	muốn,	ít	ham	dục.	‘Đưa	đến	không	biết	đủ,	
không	đưa	đến	biết	đủ’:	tức	là	thường	mình	thiểu	dục	tri	túc,	[còn	đây]	là	không	
biết	đủ,	càng	ngày	càng	ham	thêm.	‘Đưa	đến	tụ	hội,	không	đưa	đến	nhàn	tịnh’:	có	



 
 

12 

nghĩa	là	tu	pháp	đó	một	hồi	đưa	thêm	càng	ngày	càng	đông.	Đông	tức	là	mình	ham	
tổ	chức	cho	đông	này	kia	v.v…	đông	người,	chứ	không	phải	nhàn	tịnh.	Đây	cũng	
không	phải	pháp	của	Phật	dạy.	‘Đưa	đến	biếng	nhác,	không	đưa	đến	tinh	tấn’:	một	
hồi	mà	đưa	đến	mình	lười	biếng	thì	không	được.	‘Đưa	đến	khó	nuôi	dưỡng,	không	
đưa	đến	dễ	nuôi	dưỡng’:	nghĩa	là	mình	càng	sống	thì	càng	khó	được	nuôi	dưỡng.	
Khó	nuôi	dưỡng	là	thế	nào?	Ăn	cái	gì	cũng	không	được,	cái	này	không	được,	cái	
kia	cũng	không	được.	Hồi	xưa	chưa	tu	thì	ăn	gì	cũng	được	hết,	còn	bây	giờ	thì	khó	
khăn,	phải	đủ	các	kiểu.	 

Rồi	sao	nữa?	Khó	nuôi	dưỡng	là	sống	chung	với	người	ta	không	được	luôn.	
Khó	tính	lên,	soi	mói	người	khác,	nói	người	này	thế	này,	người	kia	thế	kia,	‘trong	
gia	đình	toàn	La-sát,	ác	quỷ,	thấy	toàn	là	chúng	sanh	trong	ba	đường	ác’.	Ai	mà	tu	
như	vậy	thì	đức	Phật	nói	đó	không	phải	là	Pháp,	đó	không	phải	là	Luật,	đó	không	
phải	lời	dạy	của	bậc	Đạo	sư,	tức	không	phải	là	lời	của	Phật.	 

Cho	nên	trong	Chánh	pháp,	mình	có	tiêu	chuẩn,	quý	vị	thấy	không	ạ?	Đây	là	
đức	Phật	nói.	Bây	giờ	chúng	ta	nói	rõ	hơn.	Ở	[đoạn]	trên	Thiện	Trang	không	có	
đánh	[số],	chúng	ta	chỉ	cần	nắm	[tiêu	chuẩn]	ở	[đoạn]	dưới	[đây]	là	được. 

Và	này	Gotamī,	những	pháp	nào	bà	biết:	"Những	pháp	đưa	đến	(1)	ly	
tham,	không	đưa	đến	tham	dục	(nhớ	làm	sao	tu	một	hồi	pháp	đó	phải	đưa	đến	
ly	tham,	không	đưa	đến	tham	dục.	Điều	này	dễ	đúng	không?	Hầu	như	ai	tu	cũng	
được	điều	này);	(2)	đưa	đến	ly	hệ	phược,	không	đưa	đến	hệ	phược	(tu	một	
hồi	thì	bớt	ràng	buộc,	chứ	không	phải	tu	một	hồi	ràng	buộc	đủ	thứ	hết.	Giống	như	
ràng	buộc	nào	là	bà	con,	nào	là	tình	thân,	nào	là	huynh	đệ,	nào	là	thầy	trò	v.v…	
toàn	là	ràng	buộc	hết.	Tại	vì	sao?	Giống	như	nhiều	người	nói	tôi	tu	giải	thoát,	mà	
bây	giờ	thôi,	cứ	ở	trong	chùa	phục	vụ	Sư	phụ	đi.	Cho	nên	đó	là	hệ	phược	rồi,	bị	
trói	buộc	rồi.	Tự	nhiên	mình	thêm	nhiều	thứ	vô,	rồi	bị	trói	buộc	trong	chùa,	trói	
buộc	trong	nhà,	trói	buộc	trong	gì	đó	v.v…	Mình	làm	sao	để	khỏi	bị	trói	buộc,	phải	
ly	ra	được,	thoát	ra	được,	thì	đó	là	pháp	Phật	dạy);	(3)	đưa	đến	không	tích	tập,	
không	đưa	đến	tích	tập	(tức	là	đừng	có	ham	tích	chứa	cho	nhiều	vô);	(4)	đưa	
đến	ít	dục,	không	đưa	đến	dục	lớn	(điều	này	cũng	vậy,	giống	hồi	nãy,	ít	dục,	
chúng	ta	tự	hiểu);	(5)	đưa	đến	biết	đủ,	không	đưa	đến	không	biết	đủ	(tức	là	



 
 

13 

biết	đủ	thôi,	chứ	không	phải	càng	ngày	càng	ham,	ham	nhiều	lên	là	sai	rồi);	(6)	
đưa	đến	nhàn	tịnh,	không	đưa	đến	tụ	hội	(quý	vị	chú	ý	điều	này	giùm!	Thời	
nay	coi	chừng	rớt	điều	này,	một	hồi	tụ	hội	cho	đông,	là	không	đúng.	Chỉ	đưa	đến	
nhàn	tịnh	thôi);	(7)	đưa	đến	tinh	tấn,	không	đưa	đến	biếng	nhác	(tinh	tấn,	
không	biếng	nhác.	Đa	số	đồng	tu	thì	tinh	tấn	rồi,	khỏi	nói);	(8)	đưa	đến	dễ	nuôi	
dưỡng,	không	đưa	đến	khó	nuôi	dưỡng"	(cho	nên	làm	sao	cuối	cùng	sống	được	
với	mọi	người,	chứ	không	phải	một	hồi	rồi	mình	khó	nuôi	dưỡng	quá.	Điều	này	
cũng	không	được,	điều	kia	cũng	không	được	v.v…	đủ	các	kiểu.	Rồi	mình	ép	người	
này,	ép	người	kia,	đủ	các	kiểu.	Đó	là	không	phải	Chánh	pháp). 

	 Này	Gotamī,	hãy	thọ	trì	nhứt	hướng	rằng:	"Ðó	là	Pháp,	đó	là	Luật,	đó	là	
lời	dạy	của	bậc	Ðạo	sư". 

(Kinh	(8.53)	Tóm	Tắt:	Saṃkhitta	–	Kinh	Tăng	Chi). 

Quý	vị	thấy	đây	là	một	tiêu	chuẩn,	rút	gọn	8	điều	này	để	soi	Chánh	pháp.	Tất	
nhiên	có	rất	nhiều	cách	để	soi,	nhưng	hôm	nay	chúng	ta	đưa	thêm	một	cách	nữa.	
Quý	vị	cứ	coi	vào	đó,	chúng	ta	thấy	ai	tu	một	hồi	mà	trật	so	với	đó	thì	biết	tu	sai	
rồi.	Chính	bản	thân	mình,	mình	biết	mình	tu	sai.	Cho	nên	là	quý	vị	thấy	nhũng	nền	
tảng	này	cực	kỳ	quan	trọng	đúng	không	ạ?	Rất	hay!	Rất	rõ	ràng!	Không	có	khó	gì	
để	hiểu	những	điều	này. 

Hôm	nay,	để	 thay	đổi	không	khí	cho	đỡ	buồn	ngủ,	mọi	ngày	thì	 	đưa	câu	
chuyện	 lên	 trước,	hôm	nay	đưa	câu	chuyện	xuống	đây	để	cho	quý	vị	 tỉnh	 táo,	
không	buồn	ngủ.	Nãy	giờ	nghe	toàn	lý	thuyết	thôi. 

Câu	Chuyện	Nhân	Quả	Của	Một	Người	Bị	Bệnh	Hủi	Vào	

Thời	Đức	Phật	

Câu	chuyện	này	cũng	rất	hay.	Mời	quý	vị	nghe: 

Như	vầy	tôi	nghe:	Một	thời	Thế	Tôn	trú	ở	Rājagaha,	Veḷuvana,	tại	chỗ	
nuôi	 dưỡng	 các	 con	 sóc.	 Lúc	 bấy	 giờ,	 một	 người	 bị	 bệnh	 hủi	 tên	 là	
Suppabuddha,	nghèo	đói,	ăn	xin,	khốn	cùng.	Lúc	bấy	giờ,	Thế	Tôn	với	đại	
chúng	vây	quanh,	đang	ngồi	thuyết	Pháp.	Người	hủi	Suppabuddha	thấy	từ	



 
 

14 

đàng	xa	đại	chúng	đang	tụ	hội,	thấy	vậy	liền	suy	nghĩ:	"Không	nghi	ngờ	gì	
nữa,	ở	đấy,	có	thể	có	chia	phần	cái	gì	ăn	được,	loại	cứng	hay	loại	mềm.	Vậy	
ta	hãy	đi	đến	đại	chúng	ấy,	mong	rằng	ta	sẽ	được	chút	gì	ăn	được,	loại	cứng	
hay	loại	mềm".	Rồi	người	hủi	Suppabuddha	đi	đến	đại	chúng	ấy.	

Tức	 là	 lúc	đó	đức	Phật	đang	giảng	kinh,	đại	chúng	vây	quanh,	 thì	có	một	
người	bị	cùi	(bị	hủi)	thấy	chỗ	đó	đông	người,	tưởng	được	chia	đồ	ăn,	cho	nên	ổng	
chạy	vô	để	kiếm	coi	có	thức	ăn	cứng	hay	mềm	không,	[để]	ăn.	Ổng	nghĩ	như	vậy	
cho	nên	chạy	vô.	Quý	vị	thấy	nhân	duyên	để	ổng	vô	hội	chúng	của	đức	Phật	là	như	
vậy. 

Người	hủi	Suppabuddha,	 sau	khi	đi	đến	đại	 chúng	ấy,	 thấy	Thế	Tôn	
đang	 thuyết	Pháp	cho	đại	 chúng	đang	vây	xung	quanh,	 thấy	vậy	 liền	 suy	
nghĩ:	"Ở	đây	không	có	cái	gì	ăn	được,	loại	cứng	hay	loại	mềm	để	chia	phần.	
Sa-môn	Gotama	này	đang	thuyết	Pháp	cho	hội	chúng.	Vậy	ta	hãy	nghe	Pháp".	
Tại	đấy,	người	hủi	ngồi	xuống	và	nghĩ:	"Ta	sẽ	nghe	Pháp". 

Ông	này	cũng	hay	đó,	quý	vị	thấy	không?	Ổng	vô	[vì]	muốn	kiếm	thức	ăn,	
ổng	bị	cùi,	bị	hủi	rồi,	[muốn]	kiếm	thức	ăn.	Nhưng	vô	rồi	thì	không	thấy	thức	ăn,	
mà	thấy	đức	Phật	đang	thuyết	pháp,	ổng	nghĩ:	“Thôi	vậy	ta	ngồi	xuống	nghe	pháp”.	
Cũng	hay!	Ông	này	 cũng	 có	 căn	 lành	đó,	 chứ	 là	người	khác	 thì	bỏ	đi	 rồi	đúng	
không? 

Rồi	Thế	Tôn,	với	tâm	của	mình	duyên	với	tâm	của	toàn	thể	hội	chúng,	
tác	 ý	 rằng:	 "Ở	 đây,	 ai	 có	 thể	 hiểu	 được	 Pháp".	 Thế	 Tôn	 thấy	 người	 hủi	
Suppabuddha	đang	ngồi	 trong	hội	 chúng,	 thấy	vậy	 liền	 suy	nghĩ:	 "Ở	đây,	
người	này	có	thể	hiểu	Pháp".	(Tuyệt	vời	hơn	nữa	là	đức	Phật	quán	thấy	ông	này	
có	thể	hiểu	pháp,	cho	nên	là	sẽ	thuyết	pháp	cho	ổng). 

Vì	người	hủi	Suppabuddha,	Thế	Tôn	tuần	tự	thuyết	Pháp,	tức	là	thuyết	
về	bố	thí,	thuyết	về	trì	giới,	thuyết	về	thiên	giới,	thuyết	về	sự	nguy	hiểm,	sự	
hạ	liệt,	sự	ô	nhiễm	của	các	dục,	sự	lợi	ích	của	xuất	ly.	Khi	Thế	Tôn	biết	tâm	
của	người	hủi	Suppabuddha	đã	sẵn	sàng,	đã	nhu	thuận,	không	còn	chướng	
ngại,	 được	phấn	khởi,	 được	 tín	 thành,	 liền	 thuyết	Pháp	mà	 chư	Phật	đã	



 
 

15 

chứng	ngộ,	tức	là	Khổ,	Tập,	Diệt,	Ðạo.	

Quý	vị	thấy	cách	thuyết	pháp	của	đức	Phật	rất	là	tuần	tự,	thuyết	thế	nào?	
Đầu	tiên	là	thuyết	về	bố	thí,	thuyết	về	trì	giới,	thuyết	về	Thiên	giới	(ví	dụ	cõi	Trời),	
thuyết	về	sự	nguy	hiểm,	sự	hạ	liệt,	ô	nhiễm.	Nói	chung	là	thuyết	đó	cũng	chưa	cứu	
cánh,	phải	ra	khỏi	sanh	tử	mới	cứu	cánh.	Đức	Phật	biết	tâm	của	ổng	đã	sẵn	sàng	
rồi,	nên	mới	thuyết	Khổ,	Tập,	Diệt,	Đạo,	tức	là	Tứ	đế.	Lúc	nào	cũng	vậy	thôi,	cách	
như	vậy. 

Cũng	như	tấm	vải	thuần	bạch,	được	gội	rửa	các	vết	đen,	sẽ	rất	dễ	thấm	
màu	nhuộm,	cũng	vậy	chính	tại	chỗ	ngồi	này,	Pháp	nhãn	xa	trần	ly	cấu	khởi	
lên	trong	tâm	người	hủi	Suppabuddha:	"Phàm	cái	gì	được	khởi	lên,	tất	cả	
đều	bị	đoạn	diệt".	Khi	ấy	người	hủi	Suppabuddha	thấy	Pháp,	chứng	Pháp,	
ngộ	Pháp,	thể	nhập	vào	Pháp,	nghi	ngờ	tiêu	trừ,	do	dự	diệt	tận,	chứng	được	
tự	tín,	không	y	cứ	nơi	người	khác	đối	với	lời	dạy	của	đức	Bổn	Sư,	từ	chỗ	
ngồi	đứng	dậy	đi	đến	Thế	Tôn,	sau	khi	đến	đảnh	lễ	Thế	Tôn,	rồi	ngồi	xuống	
một	bên.	Ngồi	xuống	một	bên,	người	hủi	Supabuddha	bạch	Thế	Tôn:	

	Nghĩa	là	ông	này	nghe	pháp	xong	thì	chứng	luôn	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn.	Đoạn	
vừa	nói	là	được	‘Pháp	nhãn	xa	trần	ly	cấu’.	Ổng	hiểu	được,	ổng	đắc	được	Sơ	quả	
Tu-đà-hoàn.	[Lúc	đầu	ổng]	mong	được	đồ	ăn	thôi,	vô	được	chia	phần,	nhưng	cuối	
cùng	được	ăn	pháp.	Và	không	chỉ	ăn	pháp	bình	thường,	đức	Phật	nhắm	cho	ổng	
mà	 thuyết,	 cho	nên	ổng	đắc	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn.	Quý	vị	 thấy	 tuyệt	vời	không?	
Tuyệt	vời!	Đâu	có	khinh	thường	được	đúng	không?	Người	bị	bệnh	như	thế,	vô	gặp	
đức	Phật,	tình	cờ	vô	thôi	mà	đức	Phật	thuyết	cho	bài	pháp,	cũng	chứng	được	Sơ	
quả	Tu-đà-hoàn.	Tuyệt	vời! 

Quý	vị	thấy	ở	đây	cũng	có	nói	được	mấy	điều:	thể	nhập	vào	Pháp,	nghi	ngờ	
tiêu	trừ	(là	hết	nghi),	do	dự	diệt	tận	(là	hết	do	dự),	chứng	được	tự	tín	(là	niềm	tin	
của	mình	tự	có	luôn,	tại	vì	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	mà,	hết	nghi),	không	y	cứ	nơi	người	
khác	đối	với	lời	dạy	của	đức	Bổn	Sư	(tức	là	từ	đó	trở	đi	ổng	chỉ	nhận	Phật	làm	
thầy).	Nhớ!	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	có	năng	lực	này.	Khi	nào	quý	vị	tin	chắc	như	vậy	
là	ok.	Tất	nhiên	là	những	người	khác	đều	là	đồng	học	của	quý	vị	thôi,	bao	giờ	quý	
vị	[chứng]	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	là	vậy	đó.	 



 
 

16 

Bây	giờ	ổng	bạch	với	Phật	thế	nào? 

-	Thật	vi	diệu	thay,	bạch	Thế	Tôn!	Thật	vi	diệu	thay,	bạch	Thế	Tôn!	Như	
người	dựng	đứng	lại	những	gì	bị	quăng	ngã	xuống,	phơi	bày	ra	những	gì	bị	
che	kín,	chỉ	đường	cho	kẻ	bị	lạc	hướng,	đem	đèn	sáng	vào	trong	bóng	tối	để	
những	ai	có	mắt	có	thể	thấy	sắc.	Cũng	vậy,	Chánh	Pháp	đã	được	Thế	Tôn	
dùng	nhiều	phương	tiện	trình	bày,	giải	thích.	Bạch	Thế	Tôn,	con	xin	quy	y	
Thế	Tôn,	quy	y	Pháp,	quy	y	chúng	Tỷ-kheo,	mong	Thế	Tôn	nhận	con	làm	Đệ	
tử,	từ	nay	cho	đến	mạng	chung,	con	trọn	đời	quy	ngưỡng. 

Tất	nhiên	ổng	sẽ	tán	thán	đức	Phật,	giống	như	những	gì	bị	ngã	xuống	được	
thì	dựng	 lên	 lại,	những	gì	bị	 che	kín	 thì	được	phơi	bày	ra,	những	người	bị	 lạc	
đường	thì	được	chỉ	đường	hướng,	những	người	trong	bóng	tối	thì	đem	đèn	vô	cho	
sáng.	Đức	Phật	dùng	nhiều	phương	 tiện	như	vậy.	Và	ổng	cũng	xin	quy	y	Phật,	
Pháp,	Tăng,	quy	y	Tam	Bảo	trong	đời.	Quý	vị	thấy	Quy	y	Tam	Bảo	thời	đó	cũng	
đơn	giản. 

Rồi	người	hủi	Suppabuddha	được	Thế	Tôn	với	bài	Pháp	thoại	thuyết	
giảng,	khích	lệ,	làm	cho	phấn	chấn,	làm	cho	hoan	hỷ,	sau	khi	hoan	hỷ	tín	thọ	
lời	 Thế	 Tôn	 dạy,	 từ	 chỗ	 ngồi	 đứng	 dậy,	 đảnh	 lễ	 Thế	 Tôn,	 thân	 bên	 hữu	
hướng	về	Ngài	rồi	ra	đi.	

Đây	là	cách	đi,	tức	là	ổng	đi	ngang	ngang	mà	đi	ra,	thân	bên	hữu	tức	là	đi	
ngang	ra,	chứ	không	có	quay	lưng	lại	mà	đi.	Trong	kinh	chúng	ta	thấy	có	diễn	tả	
như	vậy.	Tức	là	người	xưa	người	ta	không	có	đi	quay	lưng	vô	đức	Phật	đâu,	mà	
người	ta	đi	ngang	để	lui	ra.	Cho	nên	quý	vị	thấy	mình	học	được	rất	nhiều	điều	ở	
đây,	và	quý	vị	có	niềm	tin	hơn.	Một	người	như	vậy,	ăn	xin	nghèo	đói,	bị	bệnh	hủi	
nữa	mà	nghe	pháp	cũng	còn	đắc	đạo.	Còn	mình	thế	nào?	Mình	hơn	mà	mình	không	
đắc	đạo,	tại	vì	mình	không	gặp	đức	Thế	Tôn	đúng	không? 

Rồi	một	con	bò	húc	vào	người	hủi	Suppabuddha	và	đoạt	mạng	sống	của	
người	ấy.	(Tức	là	ổng	chứng	quả	xong	thì	ổng	chết	luôn,	bị	con	bò	húc	chết,	quý	
vị	thấy	đáng	thương	không?)	Rồi	nhiều	Tỷ-kheo	đi	đến	Thế	Tôn,	sau	khi	đến	
đảnh	lễ	Thế	Tôn,	rồi	ngồi	xuống	một	bên.	Ngồi	xuống	một	bên,	các	Tỷ-kheo	



 
 

17 

ấy	bạch	Thế	Tôn: 

-	 Bạch	Thế	Tôn,	 người	 hủi	 tên	 Suppabuddha	được	Thế	Tôn	 với	 bài	
Pháp	thoại	thuyết	giảng,	khích	lệ,	làm	cho	phấn	khởi,	làm	cho	hoan	hỷ,	đã	
mạng	chung.	Sanh	thú	của	vị	ấy	là	gì?	Tương	lai	của	vị	ấy	thế	nào?	

Bấy	giờ	các	Tỳ-kheo	thấy	ổng	nghe	mới	có	bài	pháp,	[rồi]	ra	bị	con	bò	húc	
chết,	thì	liệu	ổng	sanh	về	đâu	và	tương	lai	thế	nào?	Quý	vị	thấy	các	Tỳ-kheo	hỏi	
[như	vậy],	tất	nhiên	các	Tỳ-kheo	có	thể	không	biết. 

-	Này	các	Tỷ-kheo,	Hiền	trí	là	người	hủi	Suppabuddha,	đã	thực	hành	
tùy	Pháp	đúng	Pháp,	không	có	làm	phiền	nhiễu	Ta	với	những	tranh	luận	về	
Pháp.	Người	hủi	Suppabuddha	sau	khi	đoạn	tận	ba	kiết	sử,	đã	chứng	được	
quả	Dự	lưu,	không	còn	bị	thối	đọa,	chắc	chắn	đạt	được	Chánh	giác. 

Đức	Phật	nói	rõ	ổng	là	người	Hiền	trí	luôn,	chứ	không	đơn	giản	đâu,	thực	
hành	tùy	Pháp	đúng	Pháp,	không	làm	phiền	nhiễu,	không	tranh	luận	với	đức	Phật.	
Đức	Phật	thuyết	là	ổng	nghe	luôn,	và	ổng	đã	đoạn	được	ba	Kiết	sử	rồi.	Cho	nên	
chưa	có	tu	tập	ngày	nào,	chỉ	nghe	một	thời	pháp	thôi	mà	chứng	được	Sơ	quả	Tu-
đà-hoàn,	không	còn	thoái	đọa,	chắc	chắn	được	Chánh	giác.	 

Cho	nên	không	phải	[tu]	ghê	gớm	gì	đâu.	Giống	như	bây	giờ	có	nhiều	người	
nghĩ	sai	lầm,	nghĩ	là	phải	tu	cả	đời	tinh	tấn	thì	mới	chứng.	Không	phải!	Nhiều	khi	
vô	một	cái	là	đắc.	Tại	sao	vậy?	Tại	sao	có	những	trường	hợp	như	vậy,	mà	cũng	có	
người	tu	hoài	không	chứng?	Thiện	Trang	cũng	nói	rồi,	trong	kinh	có	rất	nhiều	câu	
chuyện	như	vậy,	 có	nhiều	người	 tu	hoài	không	chứng,	 cả	đời	 tu	 tinh	 tấn	cũng	
không	chứng.	Tại	vì	 sao?	Do	 tu	 chưa	đủ,	 chưa	đúng.	Đúng	và	đủ	 thì	 tới	 lúc	 sẽ	
chứng,	tức	là	sẽ	chứng	quả	thôi.	Còn	người	này	chắc	là	đời	trước	tu	gần	đủ	rồi,	
cho	nên	vô,	 [được	đức	Phật]	điểm	thêm	chút	nữa	 là	xong,	 chỉ	vậy	 thôi	quý	vị.	
Chúng	ta	coi	thử	đức	Phật	có	nói	nhân	duyên	tại	sao	không. 

Khi	nghe	nói	vậy,	một	Tỷ-kheo	bạch	Thế	Tôn:	

-	Bạch	Thế	Tôn	do	nhân	gì,	do	duyên	gì,	người	hủi	Suppabuddha	lại	là	
người	nghèo	đói,	là	người	ăn	xin,	là	người	khốn	cùng?	Chúng	ta	cũng	muốn	



 
 

18 

nghe	nguyên	nhân	đó	đúng	không	ạ?	

-	Thuở	xưa,	này	các	Tỷ-kheo,	người	hủi	Suppabuddha	là	con	một	nhà	
triệu	phú	ở	Rājagaha.	Khi	đi	ngang	qua	một	khu	vườn,	vị	ấy	thấy	đức	Phật	
Ðộc	giác	Tagarasikhi	đang	đi	vào	thành	khất	thực.	Thấy	vậy,	vị	ấy	suy	nghĩ:	
"Ai	là	người	hủi	này	lại	đi	dạo	chơi",	rồi	vị	ấy	nhổ	nước	miếng,	và	xoay	lưng	
phía	trái	rồi	bỏ	đi.	Do	hành	động	này	của	vị	ấy	được	thuần	thục,	mà	trong	
suốt	nhiều	năm,	nhiều	trăm	năm,	nhiều	ngàn	năm,	nhiều	trăm	ngàn	năm,	vị	
ấy	bị	nấu	trong	địa	ngục.	Do	sự	thành	thục	thêm	nữa	của	nghiệp	ấy,	chính	
tại	Rājagaha	này,	vị	ấy	là	một	người	nghèo	đói,	 là	người	ăn	xin,	 là	người	
khốn	cùng!	Nay	vị	ấy	do	y	cứ	vào	Pháp	Luật	được	Như	Lai	thuyết	giảng,	vị	ấy	
được	lòng	tin,	vị	ấy	được	giới,	vị	ấy	được	nghe	Pháp,	vị	ấy	được	từ	bỏ,	vị	ấy	
được	trí	tuệ,	sau	khi	thân	hoại	mạng	chung,	vị	ấy	được	sanh	thiện	thú,	thiên	
giới,	đời	này,	được	cộng	trú	với	chư	Thiên	ở	cõi	Ba	mươi	ba.	Tại	đấy,	vị	ấy	
chói	sáng	hơn	các	chư	Thiên	khác	về	dung	sắc	và	danh	xưng.	

Đoạn	này	cực	kỳ	hay	đúng	không	quý	vị?	Nhân	quả	là	một	người	hủi	và	là	
một	người	nghèo,	là	tại	sao?	Vì	đời	xưa,	khi	đi	qua	khu	vườn,	thấy	một	vị	Phật	Độc	
giác	(Bích-chi-phật)	đi	vào	thành	khất	thực,	thì	lại	chê	rằng	người	bị	hủi	(người	
bị	cùi)	đi	dạo	chơi,	rồi	còn	nhổ	nước	miếng	nữa,	xoay	lưng	lại	mà	đi.	Cho	nên	vị	
ấy	bị	đọa	Địa	ngục	nhiều	trăm	ngàn	năm	trước	đã,	bị	nấu	trong	Địa	ngục.	Rồi	sau	
đó	mới	sanh	ra	đời,	làm	người	ăn	xin,	nghèo	đói	và	bị	bệnh	cùi	đó. 

Cho	nên	đừng	có	giỡn!	Nhiều	khi	mình	không	biết,	mình	chê,	ra	ngoài	đường	
thấy	người	xấu	xấu,	mình	chê,	rồi	mình	coi	thường,	ai	ngờ	người	ta	chứng	quả	
Thánh	rồi	mà	mình	đâu	biết,	chứng	Phật	Độc	giác	[mà	mình]	không	biết.	Cho	nên	
đó	là	tội	chê	bai,	phỉ	báng	Thánh	nhân,	cho	nên	nặng.	Hãy	cẩn	thận,	nghiệp	này	dễ	
tạo	lắm.	Mình	học	Phật	rồi,	mình	nhìn	những	người	xấu	xấu	thì	mình	phải	thương,	
chứ	không	phải	mình	nhìn	rồi	mình	chê	bai,	tất	nhiên	nhiều	khi	tập	khí	như	thế	
nào	đó,	khởi	lên. 

Nhưng	rất	may,	 cuối	 cùng	vị	 ấy	 cũng	được	gặp	Phật,	được	 [nghe]	 thuyết	
pháp	rồi	cũng	hết.	Đời	này	chết	rồi	sanh	lên	cõi	trời	Tam	Thập	Tam	(trời	Đao	Lợi),	
là	tầng	trời	thứ	hai.	Còn	hơn	những	chư	Thiên	khác	về	dung	sắc	và	danh	xưng,	tức	



 
 

19 

là	được	có	chức	danh	ngon	hơn,	được	tướng	mạo	ngon	lành,	và	còn	chứng	Sơ	quả	
Tu-đà-hoàn	nữa,	rất	tuyệt	vời! 

Cho	nên	từ	đó	quý	vị	thấy,	đừng	có	bi	quan,	mình	không	có	nghiệp	nặng	đâu,	
nghiệp	mình	cũng	nhẹ	nhẹ	đó.	Nhưng	khổ	nỗi	đời	này	không	đắc	đạo,	tại	vì	sao	
quý	vị	biết	không?	Tại	vì	không	gặp	Phật,	chứ	gặp	Phật,	[được]	Phật	điểm	cho	một	
cái	là	được,	bây	giờ	đâu	có	Phật	đâu.	Bây	giờ	đâu	có	Phật,	cho	nên	tu	nghiễn,	trúng	
chỗ	nào	thì	trúng,	ai	trúng	được	thì	đắc	đạo,	không	trúng	thì	thôi.	Rồi	đợi	gieo	căn	
lành	mai	mốt	gặp	ngài	Di	Lặc,	ngài	điểm	cho	đắc	đạo.	Cho	nên	sau	này	ai	tu,	có	hi	
vọng	nếu	sanh	vào	thời	ngài	Di	Lặc	thì	chắc	đắc	đạo	nhiều	lắm,	đức	Phật	nói	như	
vậy	mà:	‘Những	người	đắc	đạo	trong	thời	ngài	Di	Lặc,	đều	là	Đệ	tử	của	Thích	Ca	
Văn’.	Cho	nên	rất	tuyệt	vời! 

Chúng	ta	thấy	[qua]	câu	chuyện	này	thì	mình	cũng	an	ủi	hơn,	không	đến	nổi	
nào,	nhưng	cũng	cẩn	thận	với	nhân	quả.	Trong	một	câu	chuyện	thôi	mà	có	bao	
nhiêu	thứ	trong	đó,	có	bao	nhiêu	đạo	lý:	Đạo	lý	về	nhân	quả,	đạo	lý	về	tu	hành,	
đạo	lý	về	niềm	tin.	Cho	nên	mình	học	kinh	thì	mình	thấy	rất	hay. 

Rồi	Thế	Tôn,	sau	khi	hiểu	biết	ý	nghĩa	này,	ngay	trong	lúc	ấy,	nói	lên	
lời	cảm	hứng	này:	

Như	người	có	mắt	nhìn,	
Cố	gắng	tránh	lồi	lõm,	
Cũng	vậy	kẻ	trí	tránh,	
Ðiều	ác	giữa	đời	này. 

(Kinh	(5.3)	Suppabuddhakuṭṭhi	–	Phẩm	Phật	Tự	Thuyết	–	Kinh	Tiểu	Bộ)	
thuộc	Kinh	tạng	Nikaya. 

			 Quý	vị	thấy	trong	Tiểu	Bộ	Kinh	có	những	câu	chuyện	như	vậy,	những	người	
này	đắc	đạo	rất	đơn	giản,	không	có	tu	[ngày]	nào	hết,	chỉ	đi	ăn	xin	thôi,	bị	bệnh	
cùi	(hủi),	vô	nghe	thuyết	pháp	lại	đắc	đạo	Tu-đà-hoàn.	Và	bị	con	bò	đó	húc	cũng	
chẳng	sao,	sanh	lên	cõi	Trời	liền.	Trong	câu	chuyện	đó	thì	không	nói	rõ	nguyên	
nhân	tại	sao	bị	con	bò	húc,	nhưng	có	thể	là	do	phước	báo	của	một	người	đã	đắc	
Tu-đà-hoàn,	nên	họ	có	thể	được	chuyển	sanh	vào	cảnh	giới	tốt	hơn,	có	thể	là	như	



 
 

20 

thế.	Không	biết	có	đúng	không,	Thiện	Trang	nói	có	thể	thôi	nha.	Ở	đây	đức	Phật	
không	nói,	mình	không	thông	nhân	quả,	nên	không	biết	được. 

			 Đó	là	một	số	vấn	đề,	Thiện	Trang	đến	vấn	đề	tiếp	theo: 

Những	Ai	Có	Sợ	Hãi,	Vướng	Tai	Hoạn,	Ưu	Não,	Tất	Cả	Chúng	Có	Thể	Tìm	
Thấy	Nơi	Ngu	Si	Chứ	Không	Phải	Nơi	Trí	Tuệ	-	Thế	Nào	Là	Trí	Tuệ?	

			 Ở	đây	Thiện	Trang	muốn	đưa	ra	một	vấn	đề	hơi	hàn	lâm	một	chút,	đó	là	quý	
vị	có	những	sợ	hãi,	có	vướng	về	những	tai	hoạn	(tai	nạn),	rồi	những	ưu	não,	tất	cả	
những	điều	đó	là	đều	do	ngu	si,	chứ	không	phải	người	trí	tuệ.	Những	người	trí	tuệ	
thì	không	bị	những	vấn	đề	đó.	Và	định	nghĩa	thế	nào	là	trí	tuệ?	Bữa	nay	giới	thiệu	
cho	quý	vị	những	vấn	đề	này. 

Tôi	nghe	như	vầy:	Một	thời	Đức	Phật	trú	tại	nước	Xá	Vệ,	trong	rừng	
Thắng	lâm,	vườn	Cấp	Cô	Độc. 

Bấy	giờ,	Tôn	giả	A	Nan	một	mình	trong	tịnh	thất,	tĩnh	tọa	tư	duy,	tâm	
khởi	lên	ý	nghĩ	này:	“Những	ai	có	sợ	hãi,	tất	cả	chúng	đều	từ	ngu	si	mà	sanh	
chứ	không	từ	trí	tuệ.	Những	ai	vướng	tai	hoạn,	ưu	não,	tất	cả	chúng	đều	từ	
ngu	si	mà	sanh,	chứ	không	phải	từ	trí	tuệ”. 

Đoạn	này	thì	chúng	ta	chưa	thấy	lời	xác	nhận	của	Phật,	nhưng	mình	tạm	
nhớ	vậy	đi,	ngài	A	Nan	nói	như	vậy.	Có	nghĩa	là	những	gì	mình	sợ	hãi	đều	do	ngu	
si,	tức	là	chưa	hiểu,	chưa	có	trí	tuệ.	Rồi	những	sự	vướng	về	tai	hoạn,	về	ưu	não	(là	
sầu	và	khó	chịu),	thì	cũng	do	ngu	si	mà	ra,	chứ	không	từ	trí	huệ.	Cho	nên	tại	sao	
quý	vị	thấy	người	có	trí	huệ	thì	người	ta	an	vui.	Vậy	chúng	ta	làm	sao	để	hiểu	được	
điều	này,	bài	kinh	này	dạy	cũng	rất	quan	trọng. 

Rồi	Tôn	giả	A	Nan	vào	lúc	xế	chiều,	từ	tĩnh	tọa	dậy,	đi	đến	chỗ	Phật,	
cúi	đầu	lễ	sát	chân	Phật,	rồi	đứng	sang	một	bên,	bạch	rằng:	

“Bạch	Thế	Tôn,	hôm	nay	con	một	mình	trong	tịnh	thất,	tĩnh	tọa	tư	duy,	
tâm	khởi	lên	ý	nghĩ	này:	‘Những	ai	có	sợ	hãi,	tất	cả	chúng	đều	từ	ngu	si	mà	
sanh	chứ	không	từ	trí	tuệ.	Những	ai	vướng	tai	hoạn,	ưu	não,	tất	cả	chúng	
đều	từ	ngu	si	mà	sanh,	chứ	không	phải	từ	trí	tuệ’”.	



 
 

21 

Ở	đây	tức	là	ngài	A	Nan	tu	pháp	quán,	tĩnh	tọa	tư	duy	nhưng	tự	nhiên	khởi	
lên	ý	tưởng	như	vậy,	nên	ngài	đem	hỏi	đức	Phật.	Đó	là	tu	pháp	quán,	tư	duy	pháp. 

Thế	Tôn	nói	rằng:	

“Thật	vậy,	A	Nan,	những	ai	có	sợ	hãi,	tất	cả	chúng	đều	từ	ngu	si	mà	
sanh	chứ	không	từ	trí	tuệ.	Những	ai	vướng	tai	hoạn,	ưu	não,	tất	cả	chúng	
đều	từ	ngu	si	mà	sanh,	chứ	không	phải	từ	trí	tuệ	(đức	Phật	xác	chứng	cho	lời	
của	ngài	A	Nan	là	đúng). 

Này	A	Nan,	cũng	như	lửa	dậy	từ	bụi	lau,	bụi	cỏ,	cháy	luôn	cả	lầu	các,	
điện	đường.	Này	A	Nan,	cũng	vậy,	những	ai	có	sợ	hãi,	tất	cả	chúng	đều	từ	
ngu	si	mà	sanh	chứ	không	từ	trí	tuệ.	Những	ai	vướng	tai	hoạn,	ưu	não,	tất	
cả	chúng	đều	từ	ngu	si	mà	sanh,	chứ	không	phải	từ	trí	tuệ.	

Này	A	Nan,	trong	quá	khứ,	nếu	những	ai	có	sợ	hãi,	tất	cả	chúng	đều	từ	
ngu	si	mà	sanh	chứ	không	từ	trí	tuệ.	Nếu	những	ai	vướng	tai	hoạn,	ưu	não,	
tất	cả	chúng	đều	từ	ngu	si	mà	sanh,	chứ	không	phải	từ	trí	tuệ.	 

Đoạn	này	nói	quá	khứ	rồi,	tương	lai	và	hiện	tại	thì	cũng	vậy.	Kinh	A	Hàm	và	
Kinh	Nikaya	hay	lặp	lại	như	vậy,	nhiều	khi	mình	không	muốn	nghe,	nhưng	lặp	lại	
để	mình	nhớ.	Quý	vị	hiểu	đoạn	này	nói	về	quá	khứ,	hiện	tại	và	tương	lai	thì	cũng	
do	vậy	hết. 

Này	A	Nan,	trong	thời	vị	lai,	nếu	những	ai	có	sợ	hãi,	tất	cả	chúng	đều	
từ	ngu	si	mà	sanh	chứ	không	từ	trí	tuệ.	Nếu	những	ai	vướng	tai	hoạn,	ưu	
não,	tất	cả	chúng	đều	từ	ngu	si	mà	sanh,	chứ	không	phải	từ	trí	tuệ.	

Này	A	Nan,	trong	thời	hiện	tại,	những	ai	có	sợ	hãi,	tất	cả	chúng	đều	từ	
ngu	si	mà	sanh	chứ	không	từ	trí	tuệ.	Những	ai	vướng	tai	hoạn,	ưu	não,	tất	
cả	chúng	đều	từ	ngu	si	mà	sanh,	chứ	không	phải	từ	trí	tuệ.	

Này	A	Nan,	đó	gọi	là,	ngu	si	có	sợ	hãi,	trí	tuệ	không	sợ	hãi;	ngu	si	có	
vướng	tai	hoạn,	ưu	não;	trí	tuệ	không	có	vướng	tai	hoạn,	ưu	não.	

Này	A	Nan,	những	ai	có	sợ	hãi,	vướng	tai	hoạn,	ưu	não,	tất	cả	chúng	có	



 
 

22 

thể	tìm	thấy	nơi	ngu	si	chứ	không	phải	nơi	trí	tuệ”. 

Lúc	bấy	giờ,	Tôn	giả	A	Nan	buồn	rầu,	khóc	lóc,	nước	mắt	chảy,	chấp	
tay	hướng	về	Đức	Phật,	bạch	rằng:		 	 	

“Bạch	Thế	Tôn,	thế	nào	là	Tỳ-kheo	ngu	si,	không	phải	trí	tuệ?”		

Thế	Tôn	đáp	rằng:	 

Đoạn	này	giải	thích	cho	chúng	ta	thế	nào	là	ngu	si,	không	phải	trí	tuệ.	Rồi	
sau	đó	thế	nào	là	trí	tuệ,	thì	chúng	ta	có	thể	tự	suy	ra	được. 

“Này	A	Nan,	nếu	có	Tỳ-kheo	nào	không	biết	giới,	không	biết	xứ,	không	
biết	nhân	duyên,	không	biết	thị	xứ	phi	xứ.	A	Nan,	Tỳ-kheo	như	vậy	là	ngu	si,	
không	phải	trí	tuệ”. 

Qua	định	nghĩa	này	thì	mình	sẽ	biết	thế	nào	là	ngu	si.	Ngu	si	là	không	biết	
về	giới,	giới	này	không	phải	là	chữ	giới	trong	Giới	luật,	mà	là	giới	trong	phần	Phân	
biệt	giới,	mà	chúng	ta	học	bên	Luận	Câu	Xá.	Giới	gồm	có	gì	thì	chút	nữa	có	nói.	Rồi	
không	biết	về	xứ	giới,	không	biết	về	nhân	duyên,	không	biết	về	thị	xứ	phi	xứ	(là	
không	biết	về	cái	nào	đúng,	cái	nào	sai.	Thị	xứ	là	điều	đúng,	phi	xứ	là	điều	sai),	
như	vậy	là	ngu	si,	không	phải	trí	tuệ. 

Tôn	giả	A	Nan	bạch	rằng:	

“Bạch	Thế	Tôn,	Tỳ-kheo	như	vậy	là	ngu	si,	không	phải	là	trí	tuệ.	Nhưng	
bạch	Thế	Tôn,	thế	nào	là	Tỳ-kheo	trí	tuệ,	không	phải	ngu	si?”	

Thế	Tôn	đáp	rằng:	

“A	Nan,	Tỳ-kheo	biết	giới,	biết	xứ,	biết	nhân	duyên,	biết	thị	xứ	phi	xứ.	
A	Nan,	Tỳ-kheo	như	vậy	là	trí	tuệ,	không	phải	ngu	si”.	Yên	tâm	đi!	Những	điều	
này	đức	Phật	sẽ	giải	thích	đằng	sau,	cho	nên	Thiện	Trang	chỉ	nói	lược. 

Tôn	giả	A	Nan	bạch	rằng:	

“Bạch	Thế	Tôn,	Tỳ-kheo	như	vậy	là	trí	tuệ,	không	phải	ngu	si.	Nhưng	



 
 

23 

bạch	Thế	Tôn,	thế	nào	là	Tỳ-kheo	biết	giới?”	 

Quý	vị	thấy	thích	ở	những	bộ	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya,	[vì]	bất	cứ	vấn	đề	
nào,	hầu	như	đức	Phật	đều	giải	cho	mình	hết,	giải	thích	cho	mình	luôn,	cho	nên	
khỏi	mất	công	bị	hiểu	sai.	Còn	mình	học	lên	kinh	điển	Đại	thừa,	thì	đức	Phật	nghĩ	
là	mình	tốt	nghiệp	phần	đó	rồi,	nên	đức	Phật	không	giải	thích	lại.	Vì	không	giải	
thích	lại,	cho	nên	nếu	mình	không	có	những	nền	tảng	A	Hàm	với	Nikaya,	rồi	bắt	
đầu	mình	mò,	mình	đoán	nghĩa,	giải	thích	theo	kiểu	của	mình,	thì	sau	đó	mình	sẽ	
hiểu	sai,	từ	đó	tu	sai	luôn.	Và	nếu	mình	giảng	cho	người	ta	thì	người	ta	cũng	tu	sai	
luôn.	Đó	là	nỗi	khổ	[khi]	không	học	A	Hàm	và	Nikaya,	‘không	học	Tiểu	thừa	mà	
học	Đại	thừa	thì	không	phải	Đệ	tử	Ta’.	Thiện	Trang	chưa	check	[kiểm	tra]	câu	đó	
nữa,	để	coi	nằm	trong	bộ	kinh	nào. 

Thế	Tôn	nói:	

“Này	A	Nan,	Tỳ-kheo	thấy	và	biết	như	thật	về	mười	tám	giới:	Nhãn	
giới,	Sắc	giới,	Nhãn	thức	giới;	Nhĩ	giới,	Thanh	giới,	Nhĩ	thức	giới,	Tỷ	giới,	
Hương	giới,	Tỷ	thức	giới;	Thiệt	giới,	Vị	giới,	Thiệt	thức	giới;	Thân	giới,	Xúc	
giới,	Thân	thức	giới;	Ý	giới,	Pháp	giới,	Ý	thức	giới.	A	Nan,	thấy	và	biết	như	
thật	về	mười	tám	giới	này.	

Thấy	và	biết	như	thật	thì	mình	mới	có	trí	tuệ.	Mười	tám	giới	này	thì	mình	
biết	rồi	đúng	không?	Về	mắt,	mắt	thì	thấy	sắc,	rồi	mắt	biết	về	gì	đó,	có	ba	[giới]:	là	
Nhãn	giới,	Sắc	giới,	Nhãn	thức	giới,	chỉ	tên	này	thôi.	Tức	là	mắt	thì	thấy	được	sắc,	
và	những	gì	biết	được	của	mắt,	đó	là	về	Nhãn	giới,	Sắc	giới,	Nhãn	thức	giới. 

Tương	tự	với	Tai,	Mũi,	Lưỡi,	Thân	và	Ý.	Tức	là	Lục	căn,	Lục	trần,	Lục	thức.	
Chúng	 ta	hay	nói	Lục	căn,	Lục	 trần,	Lục	 thức.	Tức	 là	mắt	 thấy	sắc	và	mắt	biết	
những	gì,	thức	của	mắt	gọi	là	Nhãn	thức,	biết	hết	ba	điều	đó.	Rồi	tương	tự:	Tai,	
Mũi,	Lưỡi,	Thân,	Ý,		3x6=18.	Biết	hết	[18	giới]	đó	thì	không	ngu	si,	là	trí	tuệ	đó.	
Cho	nên	bộ	này	là	chúng	ta	đang	học	về	mấy	điều	đó	đúng	không	quý	vị?	Vậy	thì	
quá	đúng	rồi!	Chúng	ta	học	được	mấy	buổi	về	phần	đó. 

Lại	nữa,	A	Nan,	thấy	và	biết	như	thật	về	sáu	giới:	Địa	giới,	Thủy	giới,	
Hỏa	giới,	Phong	giới,	Không	giới,	Thức	giới.	A	Nan,	thấy	và	biết	như	thật	về	



 
 

24 

sáu	giới	này.	Cũng	vậy,	tương	tự	gồm	có:	Đất,	Nước,	Lửa,	Gió,	Hư	không	và	thêm	
Thức	nữa.	Mình	học	rồi,	mấy	điều	này	là	căn	bản. 

Lại	nữa,	A	Nan,	thấy	và	biết	như	thật	về	sáu	giới:	Dục	giới,	Nhuế	giới,	
Hại	giới,	Vô	dục	giới,	Vô	nhuế	giới,	Vô	hại	giới.	A	Nan,	thấy	và	biết	như	thật	
về	sáu	giới	này.	Tức	là	[biết	như	thật]	về	Dục	(là	ham	muốn);	về	Sân;	về	Hại	(là	
mình	muốn	hại	người	khác);	ngược	lại	với	Dục	là	Vô	dục;	ngược	lại	với	Sân	là	Vô	
sân	(không	sân);	ngược	lại	với	Hại	là	Không	hại.	Mấy	kiến	thức	này	toàn	là	căn	
bản,	không	có	gì	cao	siêu. 

Lại	nữa,	A	Nan,	thấy	và	biết	như	thật	về	sáu	giới:	Lạc	giới,	Khổ	giới,	Hỷ	
giới,	Ưu	giới,	Xả	giới,	Vô	minh	giới.	A	Nan,	thấy	và	biết	như	thật	về	sáu	giới	
này.	 

Thế	nào	là	Khổ,	thế	nào	là	Hỷ	(vui),	thế	nào	là	Ưu	(lo),	thế	nào	là	Xả,	thế	nào	
là	Vô	minh,	mình	biết	không?	Những	kiến	thức	này	rất	căn	bản.	Cho	nên	tại	sao	
mình	nói	người	trí	tuệ	không	có	tiêu	chuẩn	gì	hết,	bữa	nay	có	tiêu	chuẩn	rồi	đó.	
Phải	biết	một	mớ	kiến	thức	đó,	mình	biết	như	vậy,	mình	hiểu	như	vậy	thì	mới	là	
trí	tuệ	chứ.	Còn	không	biết	gì	hết	thì	không	có	trí	tuệ.	Đây	là	định	nghĩa	của	Phật. 

Lại	nữa,	A	Nan,	thấy	và	biết	như	thật	về	bốn	giới:	Thọ	giới,	Tưởng	giới,	
Hành	giới,	Thức	giới.	A	Nan,	thấy	và	biết	như	thật	về	bốn	giới	này.	Cũng	vậy,	
Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức,	mình	học	nhiều	rồi.	Cho	nên	không	biết	mấy	điều	này	
mà	nói	mình	có	trí	tuệ	là	không	được	rồi.	Từ	đó	mình	thấy	là	mình	học	trật	lất,	rất	
nhiều	người	học	bị	trật	lất,	hồi	xưa	mình	cũng	học	sai.	 

Lại	nữa,	A	Nan,	thấy	và	biết	như	thật	về	ba	giới:	Dục	giới,	Sắc	giới,	Vô	
sắc	giới.	A	Nan,	thấy	và	biết	như	thật	về	ba	giới	này.	

Mình	cũng	phải	học	về	cõi	Trời,	gồm	có	trời	Dục	giới	có	bao	nhiêu	tầng,	trời	
Sắc	giới	có	bao	nhiêu	tầng,	Vô	sắc	giới	thì	sao	v.v…	mình	phải	học.	Không	biết	điều	
này	thì	làm	sao	có	trí	tuệ,	thì	khổ	đau	thôi.	 

Giống	như	bữa	Thiện	Trang	lấy	ví	dụ,	có	người	hỏi	Thiện	Trang:	là	bây	giờ	
quan	tâm	người	thân	khổ	thế	này	thế	kia.	Thiện	Trang	nói:	Nếu	quý	vị	đem	tư	



 
 

25 

tưởng	của	cõi	Trời,	giả	sử	quý	vị	ở	cõi	trời	Đao	Lợi,	một	ngày	ở	đó	bằng	100	năm	
ở	nhân	gian,	thì	quý	vị	thấy	người	thân	vừa	chết	đi	là	sanh	ra	tiếp	rồi,	một	ngày	
có	thể	tới	ba	lần.	Người	thân	của	mình	ở	nhân	gian	này	chết	rồi	sanh	ra	ba	lần,	
sống	có	mười	mấy	tuổi,	chết	rồi	đầu	thai	tiếp,	sống	được	mấy	chục	tuổi,	chết	rồi	
đầu	thai	tiếp	nữa,	ba	 lần.	Họ	ngồi	trên	đó	uống	cafe,	họ	thấy	bình	thường,	còn	
mình	dưới	này	thấy	lâu	quá,	cho	nên	mình	thấy	đau	khổ. 

Hoặc	để	dễ	nhìn	hơn,	thì	quý	vị	nhìn	mấy	con	loăng	quăng,	con	gì	đó	trong	
nước,	hoặc	mấy	bồ	hóng	bay	bay,	mình	thấy	chúng	chết	thì	cũng	bình	thường,	tại	
vì	đằng	nào	chúng	chết	rồi	cũng	sanh	lại	v.v…	có	gì	đâu.	Nếu	mình	thấy	như	vậy,	
thì	mình	cũng	thấy	bình	thường.	Còn	mình,	tại	thấy	cõi	đời	thật	quá	cho	nên	mình	
khổ,	mình	ôm	ấp	vào	cảnh	giới	của	mình,	cho	nên	mình	khổ	thôi.	Đó	là	vấn	đề	mà	
chúng	ta	cần	phải	cố	gắng,	đem	tri	kiến	của	mình	để	nhìn.	 

Còn	đồng	tu	Tịnh	Độ	nữa,	đem	tri	kiến	của	Tây	Phương	Cực	Lạc,	là	một	ngày	
ở	Tây	Phương	Cực	Lạc	bằng	một	kiếp	ở	nhân	gian	này,	trong	Kinh	Hoa	Nghiêm	
nói.	Như	vậy	quý	vị	tưởng	tượng	đi,	một	ngày	của	họ	đi	chơi	vui	vui	một	chút,	là	
mình	luân	hồi	bao	nhiêu	đời	sau	rồi.	Cho	nên	không	có	gì	hết,	họ	vui,	họ	chờ	mình	
được	hết.	Họ	chờ	được,	tại	vì	thấy	thời	gian	chẳng	bao	lâu,	họ	đi	chơi	một	chút,	đi	
cúng	dường	chư	Phật,	quay	về	là	thấy	mình	lên	trên	đó	với	họ	rồi.	Hoặc	là	mình	
được	dự	Pháp	hội	đức	Phật	Di	Lặc,	chứng	quả	A-la-hán	rồi,	họ	thấy	bình	thường,	
cho	nên	họ	không	có	dao	động	tâm. 

Còn	mình	ở	đây,	mình	thấy	thời	gian	thật	quá	nên	mình	thấy	khổ,	mình	ôm	
ấp	vào	đó.	Cho	nên	biết	được	những	điều	đó,	thì	tự	nhiên	không	khổ,	có	trí	tuệ.	Ví	
dụ	như	mình	biết	thế	nào	là	Khổ,	thế	nào	là	Ưu,	Hỷ,	Xả,	Vô	minh	v.v…	mình	biết	
hoài,	thì	càng	ngày	càng	trí	tuệ	ra,	càng	sáng	suốt,	thì	đỡ	khổ	thôi.	Không	có	ôm	
giữ,	không	chấp	giữ	trong	đó.	Cho	nên	những	điều	này	toàn	là	kiến	thức	căn	bản,	
nên	học,	đức	Phật	nói	mà. 

Lại	nữa,	A	Nan,	thấy	và	biết	như	thật	về	ba	giới:	Sắc	giới,	Vô	sắc	giới,	
Diệt	giới.	(Điều	này	cũng	tương	tự	Sắc	giới,	Vô	sắc	giới,	Diệt	giới.	Sắc	giới	này	
chắc	chắn	không	giống	với	sắc	giới	ở	trên.	Sắc	giới	là	có	sắc;	Vô	sắc	giới	là	không	
có	sắc	nữa;	rồi	Diệt	giới:	Diệt	giới	là	hết,	không	còn	gì	hết).	A	Nan,	thấy	và	biết	



 
 

26 

như	thật	về	ba	giới	này. 

Lại	nữa,	A	Nan,	thấy	và	biết	như	thật	về	ba	giới:	Quá	khứ	giới,	Vị	lai	
giới,	Hiện	tại	giới.	(Cũng	là	ba	giới:	Quá	khứ,	Hiện	tại,	Vị	lai,	thì	mình	cũng	phải	
biết	được).	A	Nan,	thấy	và	biết	như	thật	về	ba	giới	này. 

Lại	nữa,	A	Nan,	thấy	và	biết	như	thật	về	ba	giới:	Diệu	giới,	Bất	diệu	giới,	
Trung	giới.	(Diệu	giới,	Bất	diệu	giới,	Trung	giới	là	gì?	Thiện	Trang	cũng	chưa	tìm	
thấy	được	Chú	Giải	này,	nên	không	cố	gắng	giải	thích,	vì	có	thể	sai.	Diệu	giới	có	
thể	là	sự	vi	diệu;	Bất	diệu	là	không	vi	diệu;	[Trung	giới]	là	ở	giữa.	Có	thể	là	như	
vậy,	Thiện	Trang	không	biết).	A	Nan,	thấy	và	biết	như	thật	về	ba	giới	này. 

Lại	nữa,	A	Nan,	thấy	và	biết	như	thật	về	ba	giới:	Thiện	giới,	Bất	thiện	
giới,	Vô	ký	giới.	(Tức	là	về	nghiệp	của	mình,	có	nghiệp	thiện,	nghiệp	bất	thiện,	và	
nghiệp	vô	ký.	Điều	này	chúng	ta	cũng	biết	rồi,	có	những	nghiệp	thiện,	ví	dụ	có	
người	ăn	xin	tới,	mình	cho	một	cái	gì	đó,	là	thiện.	Nhưng	có	những	điều	bất	thiện,	
như	mình	chửi	người	ta	là	bất	thiện.	Rồi	có	những	điều	vô	ký,	như	đang	khát	nước	
thì	uống	nước	thôi,	uống	nước	cũng	chả	có	cảm	giác	gì,	uống	một	cách	vô	tâm.	Tức	
là	uống	nước	với	mục	đích	là	cần	nước	thôi.	Hoặc	là	trong	khi	uống	nước	đó	thì	
mình	đang	nghĩ	tới	chuyện	khác,	nên	nghiệp	uống	nước	đó	là	vô	ký,	không	nhớ,	
không	ghi	nhận	nghiệp	thiện	ác).	A	Nan,	thấy	và	biết	như	thật	về	ba	giới	này. 

Lại	nữa,	A	Nan,	thấy	và	biết	như	thật	về	ba	giới:	Học	giới,	Vô	học	giới,	
Phi	học	Vô	học	giới.	(Học	giới,	do	từ	ngữ	dễ	trùng,	Học	giới	này	có	thể	nói	là	đối	
với	những	người	còn	Hữu	học;	rồi	Vô	học	và	Phi	học.	Hoặc	Học	giới	là	đối	với	Giới	
luật;	rồi	Vô	học	giới	là	không	phải	Giới	luật;	rồi	Phi	học	Vô	học	giới.	Những	từ	này	
là	thuật	ngữ,	không	có	chú	giải	nên	mình	không	biết).	A	Nan,	thấy	và	biết	như	
thật	về	ba	giới	này. 

Lại	nữa,	A	Nan,	thấy	và	biết	như	thật	về	hai	giới:	Hữu	lậu	giới,	Vô	lậu	
giới	(điều	nào	thuộc	về	Hữu	lậu,	điều	nào	Vô	lậu,	thì	chúng	ta	cũng	biết	rồi).	A	
Nan,	thấy	và	biết	như	thật	về	hai	giới	này. 

Lại	nữa,	A	Nan,	thấy	và	biết	như	thật	về:	Hữu	vi	giới,	Vô	vi	giới	(Hữu	vi,	
Vô	vi,	bộ	Luận	Câu	Xá	chúng	ta	toàn	học	những	điều	này	chứ	đâu).	A	Nan,	thấy	và	



 
 

27 

biết	như	thật	về	hai	giới	này. 

Này	A	Nan,	thấy	và	biết	như	thật	về	sáu	mươi	hai	giới	này.	A	Nan,	Tỳ-
kheo	thấy	và	biết	như	thật	về	giới	như	vậy”. 

Quý	vị	thấy,	tức	là	có	tới	62	điều	căn	bản	của	Phật	pháp,	cho	nên	không	học	
thì	chưa	có	trí	tuệ	được.	Không	đơn	giản!	Mới	đầu	vô	tưởng	ngon	lắm,	nhưng	học	
một	thời	gian,	xong	hỏi	ra	mấy	điều	này	thì	không	biết	gì	hết.	Thật	ra	trong	kinh	
giảng,	mình	học	từ	từ	thì	mình	biết. 

Tôn	giả	A	Nan	bạch	rằng:	

“Bạch	Thế	Tôn,	Tỳ-kheo	biết	giới	như	vậy.	Nhưng	bạch	Thế	Tôn,	thế	
nào	là	Tỳ-kheo	biết	xứ?”	(Tương	tự,	biết	về	xứ). 

Thế	Tôn	đáp:	

“Tỳ-kheo	thấy	và	biết	như	thật	về	mười	hai	xứ:	nhãn	xứ,	sắc	xứ,	nhĩ	xứ,	
thanh	xứ,	tỷ	xứ,	hương	xứ,	thiệt	xứ,	vị	xứ,	thân	xứ,	xúc	xứ,	ý	xứ,	pháp	xứ.	

Cũng	tương	tự	như	trên,	đổi	chữ	giới	thành	chữ	xứ,	chúng	ta	cũng	biết	rồi.	
Mắt	thấy	sắc;	tai	nghe	tiếng,	thanh	là	tiếng;	mũi	ngửi	hương,	tức	là	đối	tượng	của	
mũi	là	hương;	rồi	thiệt	là	lưỡi,	đối	tượng	của	lưỡi	là	vị	(vị	là	chua,	chát,	mặn,	ngọt);	
rồi	thân	là	xúc	chạm;	[đối	tượng	của]	ý	là	pháp. 

Đổi	chữ	giới	thành	chữ	xứ	thôi,	điều	này	bên	Luận	Câu	Xá,	chúng	ta	thấy	học	
điều	này	là	đúng	rồi,	chúng	ta	đang	học	điều	này.	Cho	nên	tại	sao	Thiện	Trang	tạm	
dừng	Luận	Câu	Xá	để	giảng	[nền	tảng]	này,	để	quý	vị	biết	chúng	ta	đang	học	ở	
trong	này.	Luận	Câu	Xá	chỉ	chia	chẻ,	để	gom	gọn	lại,	chứ	chúng	ta	học	trong	kinh	
thì	nhiều,	mênh	mông	quá.	Cho	nên	chúng	ta	biết	Luận	Câu	Xá	bám	rất	sát	trong	
kinh. 

A	Nan,	thấy	và	biết	như	thật	về	mười	hai	xứ	này.	Này	A	Nan,	Tỳ-kheo	
biết	xứ	như	vậy”. 

Tôn	giả	A	Nan	bạch	rằng:	

“Tỳ-kheo	biết	xứ	như	vậy.	Nhưng	bạch	Thế	Tôn,	thế	nào	là	Tỳ-kheo	biết	



 
 

28 

nhân	duyên?”	(Lại	thêm	nhân	duyên	nữa). 

Thế	Tôn	đáp:	

“Tỳ-kheo	thấy	và	biết	như	thật	về	nhân	duyên	và	pháp	sanh	khởi	từ	
nhân	duyên,	rằng	‘Nhân	cái	này	có,	cái	kia	có;	cái	này	không,	cái	kia	không.	
Cái	này	sanh,	cái	kia	sanh;	cái	này	diệt	cho	nên	cái	kia	diệt’.	Tức	là	duyên	vô	
minh	có	hành...,	(tức	là	vòng	12	nhân	duyên)	cho	đến	duyên	sanh	có	già,	chết.	
Nếu	vô	minh	diệt	thì	hành	diệt,	cho	đến	sanh	diệt	thì	già,	chết	diệt.	A	Nan,	
Tỳ-kheo	biết	nhân	duyên	như	vậy”.	 

Như	vậy	cũng	phải	biết	vòng	12	nhân	duyên	nữa,	chúng	ta	chưa	học	kỹ	phần	
này.	Và	rõ	ràng	là	cái	này	sanh	thì	cái	kia	sanh.	Như	vậy	mình	học	24	Duyên	hệ	
cũng	nằm	 trong	đây,	 thì	 chúng	 ta	 cũng	hiểu	được,	Tiền	 sanh	duyên,	Câu	 sanh	
duyên...). 

Tôn	giả	A	Nan	bạch	rằng:	

“Bạch	Thế	Tôn,	Tỳ-kheo	biết	nhân	duyên	như	vậy.	Nhưng,	bạch	Thế	
Tôn,	thế	nào	là	Tỳ-kheo	biết	thị	xứ	phi	xứ?”	

Trong	mười	lực	của	Như	Lai	có	một	điều,	là	biết	cái	nào	đúng,	cái	nào	sai,	gọi	
là	tri	thị	xứ	phi	xứ	lực,	tức	là	sức	biết	điều	nào	là	đúng,	điều	nào	là	sai.	Như	vậy	ở	
đây	Tỳ-kheo	cũng	biết,	nhưng	biết	yêu	cầu	vừa	vừa	thôi,	chứ	không	biết	cao	như	
Phật,	biết	tất	cả,	mà	chỉ	biết	vài	điều	thôi. 

Thế	Tôn	đáp:	

“Tỳ-kheo	thấy	và	biết	như	thật	về	xứ	là	xứ,	phi	xứ	là	phi	xứ	(tức	là	biết	
như	thật	điều	nào	đúng	là	đúng,	điều	nào	sai	là	sai).	Này	A	Nan,	nếu	trong	đời	
có	hai	vị	Chuyển	Luân	Vương	cùng	cai	trị,	trường	hợp	này	hoàn	toàn	không	
có.	Nếu	trong	đời	có	một	Chuyển	Luân	Vương	cai	trị,	trường	hợp	này	tất	có.	 

Đầu	tiên	là	trong	đời	không	bao	giờ	có	hai	vị	Chuyển	Luân	Thánh	Vương,	
nên	nhớ	như	vậy!	Trường	hợp	đó	không	có.	Có	thể	có	một	vị	Chuyển	Luân	Thánh	
Vương	hoặc	không	có. 



 
 

29 

Này	A	Nan,	nếu	trong	đời	có	hai	Đức	Như	Lai,	 trường	hợp	này	hoàn	
toàn	không	có.	Nếu	trong	đời	này	có	một	Đức	Như	Lai,	trường	hợp	này	tất	
có.	

Nhớ!	Không	bao	giờ	có	hai	đức	Phật	một	lúc	trong	đời,	trong	một	thời	đại,	
điều	này	là	phải	xác	định	nha.	Cho	nên	khi	giáo	pháp	của	đức	Phật	Thích	Ca	còn,	
thì	cũng	không	có	một	vị	Phật	nào	đâu.	Đức	Phật	nói	rồi,	chỉ	tới	sau	này	thì	đức	
Phật	Di	Lặc	mới	ra	đời,	bây	giờ	ai	mà	xưng	là	Phật	thì	chắc	chắn	là	giả	rồi	đó,	cho	
nên	không	có	chuyện	đó.	Nên	nhớ	là	vậy! 

Tại	vì	tất	cả,	giả	sử	như	học	Đại	thừa,	giả	sử	Phật,	Bồ-tát	có	tới,	thì	Phật,	Bồ-
tát	cũng	phải	ẩn	mình	kiểu	nào	đó,	để	truyền	tiếp	Chánh	pháp	của	Như	Lai,	chứ	
không	bao	giờ	chống	lại	Chánh	pháp	của	Như	Lai,	nên	nhớ	như	vậy!	Chỉ	có	ủng	hộ	
một	pháp	thôi,	chứ	chúng	sanh	biết	đường	nào	để	quy	hướng,	cho	nên	mình	cứ	y	
theo	Phật	là	vậy.	 

Đó	là	thị	xứ	phi	xứ.	Còn	nữa,	nhưng	Thiện	Trang	tạm	cắt	đoạn	đó	ra,	gọi	là:	 

Vài	Dấu	Hiệu	Để	Nhận	Biết	Người	Đã	chứng	Quả	Tu-đà-hoàn 

Hôm	nay	cho	quý	vị	thêm	vài	dấu	hiệu	để	biết	chứng	quả	Tu-đà-hoàn,	nằm	
trong	thị	xứ	phi	xứ	này,	tức	là	nhiều	điều	nhưng	có	điều	này.	Bây	giờ	chúng	ta	coi	
Tu-đà-hoàn	thì	có	những	điều	gì? 

Này	A	Nan,	nếu	một	người	đã	thấy	đế	lý	(đế	lý:	đây	là	chỉ	kiến	đế,	tức	là	lý	
của	đế,	lý	của	sự	thật,	là	địa	vị	Tu-đà-hoàn)	mà	có	ý	sát	hại	cha,	mẹ,	giết	A-la-
hán,	phá	hoại	Thánh	chúng,	ác	tâm	với	Phật	làm	Như	Lai	đổ	máu,	trường	
hợp	này	hoàn	toàn	không	có.	Nếu	một	người	phàm	phu	cố	ý	hại	cha,	hại	mẹ,	
giết	A-la-hán,	phá	hoại	Thánh	chúng,	ác	tâm	với	Phật	làm	Như	Lai	đổ	máu,	
trường	hợp	này	tất	có	xảy	ra. 

Cho	nên	trường	hợp	đầu	tiên	là	Tu-đà-hoàn	không	bao	giờ	có	ý	sát	hại	cha,	
mẹ,	giết	A-la-hán,	phá	hoại	Thánh	chúng	(phá	hòa	hợp	Tăng),	ác	tâm	làm	Như	Lai	
đổ	máu	(không	có	năm	tội	Ngũ	nghịch),	chắc	chắn	điều	đó	không	có.	 

Phá	hòa	hợp	Tăng	là	gì?	Chúng	ta	đã	học	bài	trước	rồi.	Phá	hòa	hợp	Tăng,	ví	



 
 

30 

dụ	có	mười	điều	(nếu	quý	vị	cần,	thì	để	bữa	nào	đăng	lại),	nhưng	trong	đó	có,	ví	
dụ	như	điều	Như	Lai	không	nói,	mà	mình	nói	là	điều	Như	Lai	nói.	Nên	điều	này	
nguy	hiểm,	thời	nay	hay	bị	điều	đó,	đức	Phật	không	nói	điều	đó,	mà	mình	gán	cho	
đức	Phật	nói.	Điều	Như	Lai	có	nói	mà	nói	là	không	nói,	điều	Như	Lai	không	làm	
mà	mình	nói	là	Như	Lai	làm,	điều	Như	Lai	đã	làm	mà	mình	nói	Như	Lai	không	làm,	
rồi	Như	Lai	không	có	chế	ra	Giới	luật,	mà	mình	nói	chế	ra;	điều	Như	Lai	không	chế	
mà	mình	nói	là	chế,	rồi	chế,	[mà	nói]	không	chế.	Mười	điều	đó,	tạo	thành	phá	hòa	
hợp	Tăng,	do	Tăng	chúng	bị	chia	rẽ	ra,	giáo	pháp	của	đức	Phật	bị	chia	ra,	nên	tội	
đó	là	phá	hòa	hợp	Tăng. 

Cập	nhật	giùm	kiến	thức	này,	chứ	không,	nhiều	khi	mình	vô	phá	hòa	hợp	
Tăng	mà	mình	không	biết.	Cứ	tưởng	mình	đi	phá	Tăng	đoàn,	không	phải,	mình	
phá	giáo	pháp	của	Phật,	từ	đó	gây	chia	rẽ	Tăng	đoàn.	Giống	như	bây	giờ,	có	quá	
nhiều	tông	phái,	ai	cũng	nói	mình	đúng	hết,	ai	cũng	có	y	cứ	hết,	thì	quý	vị	coi,	cái	
nào	y	cứ	mà	không	theo	kinh	là	nguy	hiểm,	coi	chừng	rớt	vào	đó,	rồi	cắm	đầu	vào	
đó,	coi	chừng	là	phá	hòa	hợp	Tăng,	cho	nên	là	nguy	hiểm.	Để	bữa	nào	Thiện	Trang	
đăng	lại	bài	đó	lần	nữa,	cho	vô	đây	để	nhắc	lại,	hình	như	bữa	giảng	bên	bài	kia.	
Nếu	một	người	phàm	phu,	thì	họ	có	năm	điều	này.	Cho	nên	Tu-đà-hoàn	không	bao	
giờ	làm	Ngũ	nghịch,	là	chắc	chắn. 

A	Nan,	nếu	một	người	đã	thấy	đế	lý	mà	cố	tình	phạm	giới,	xả	giới,	bỏ	
đạo,	trường	hợp	này	hoàn	toàn	không	có.	Nếu	một	người	phàm	phu	cố	ý	
phạm	giới,	xả	giới,	bỏ	đạo,	trường	hợp	này	tất	có.	

Quý	vị	thấy	Tu-đà-hoàn	không	có	cố	tình	phạm	giới.	Ở	đây	là	nói	cố	tình,	tại	
vì	sao?	Trong	bài	kinh	khác,	chúng	ta	đã	học	rồi,	ngài	Tượng	Xá	Lợi	Phất	có	trả	
lời:	Tu-đà-hoàn	là	những	người	Hữu	học,	do	nhân	duyên	gì	đó,	nghiệp	duyên	mà	
họ	có	thể	phạm	giới.	Đây	là	trường	hợp	không	cố	tình	phạm	giới.	Rồi	họ	không	
bao	giờ	xả	giới.	Họ	giữ	giới,	ít	nhất	là	cũng	giữ	năm	giới,	không	bao	giờ	họ	xả	năm	
giới	đâu.	Rồi	họ	không	bỏ	đạo	đâu,	lúc	nào	cũng	phải	theo	đạo	hết.	Trường	hợp	
này	hoàn	toàn	không	có.	Nhưng	một	người	phàm	phu	thì	có,	họ	có	phạm	giới,	có	
xả	giới,	có	bỏ	đạo.	 

Cho	nên	nhớ	nha!	Tu-đà-hoàn	là	cỡ	đó,	chứ	không	phải	Tu-đà-hoàn	rồi	mà	



 
 

31 

phạm	giới	ầm	ầm,	nói	dối	ầm	ầm,	không	có	chuyện	đó,	mình	biết	ngay	mà.	Đợt	
trước	Thiện	Trang	nói	rồi,	nhưng	đợt	này	mình	có	[trong	kinh]	rõ	ràng.	Cho	nên	
không	có	Tu-đà-hoàn	kiểu	đó	nha. 

Nếu	có	một	người	đã	thấy	đế	lý	mà	xả	ly	nội	đạo	này,	tôn	thờ	ngoại	
đạo,	mong	cầu	phước	điền	ở	đó,	trường	hợp	này	hoàn	toàn	không	có.	Nếu	
một	người	phàm	phu	xả	ly	nội	đạo	này,	tôn	thờ	ngoại	đạo,	mong	cầu	phước	
điền	ở	đó,	trường	hợp	này	tất	có.	

Đây	là	điều	thứ	ba	của	Tu-đà-hoàn.	Tức	là	người	chứng	Tu-đà-hoàn	rồi	thì	
sẽ	không	bao	giờ	bỏ	đạo	Phật,	mà	tôn	thờ	một	đạo	nào	khác,	mong	cầu	ruộng	
phước	ở	đạo	khác.	Cho	nên	không	có	ai	là	Tu-đà-hoàn	rồi	mà	đi	quy	y	[đạo	khác],	
thờ	thần,	thờ	miếu	gì	đó,	không	có	chuyện	đó,	rồi	lên	đồng...	thì	không	[phải]	là	
Tu-đà-hoàn	đâu. 

	Này	A	Nan,	nếu	một	người	đã	thấy	đế	lý	mà	theo	các	Sa-môn,	Bà-la-
môn	khác	nói	như	vầy:	‘Các	ngài	thấy	điều	đáng	thấy,	biết	điều	đáng	biết’,	
trường	hợp	này	hoàn	toàn	không	có.	 

Một	người	đã	chứng	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	không	bao	giờ	theo	Sa-môn,	Bà-la-
môn	khác	nói:	“Các	ngài	đã	thấy	điều	đáng	thấy,	biết	điều	đáng	biết”	có	nghĩa	là	
họ	không	tôn	thờ	ai	khác,	chỉ	tôn	thờ	Phật	thôi.	Cho	nên	ai	nói	gì	đó	thì	họ	không	
bao	giờ	xác	chứng	cho	điều	đó	đâu,	họ	chỉ	xác	chứng	cho	đức	Phật	thôi,	chỉ	tin	
Phật	thôi,	nên	là	không	có.	Còn	mình	mà	còn	xác	chứng	cho	những	người	khác	thế	
này	thế	kia,	mà	mấy	người	đó	không	đúng	theo	Phật,	thì	mình	biết	là	người	đó	
không	đúng,	không	phải	thật	sự	là	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn.	Quý	vị	thấy	tiêu	chuẩn	rất	
rõ	ràng. 

	Nếu	người	phàm	phu	theo	các	Sa-môn,	Bà-la-môn	khác,	nói	rằng:	‘Các	
ngài	thấy	điều	đáng	thấy,	biết	điều	đáng	biết’,	trường	hợp	này	tất	có.	Tức	là	
phàm	phu	đi	khen	nghiễn,	gặp	ai	cũng	khen,	thấy	người	ta	nói	hay	hay	thì	khen	
tuốt,	cho	dù	người	đó	chưa	có	chứng	gì	hết,	nói	không	đúng.	Tại	vì	do	mình	chưa	
phải	là	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn,	cho	nên	mình	tin	như	vậy. 

	Này	A	Nan,	nếu	người	đã	thấy	đế	lý	mà	còn	tin	bói	toán,	hỏi	cát	hung,	



 
 

32 

trường	hợp	này	hoàn	toàn	không	có.	Nếu	người	phàm	phu	tin	bói	toán,	hỏi	
cát	hung,	trường	hợp	này	tất	có.	

Tiêu	chuẩn	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	là	không	còn	tin	bói	toán,	hỏi	cát	hung.	Bây	
giờ	mình	còn	đi	bói	lấy	tiền,	v.v…	thì	đó	chẳng	phải	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn.	 

Ở	đây	cũng	sẵn	nói	luôn,	nhà	Phật	bên	Bắc	truyền	có	Kinh	Chiêm	Sát,	thì	quý	
vị	hỏi	việc	đó	như	thế	nào,	chứ	không	quý	vị	lại	hỏi	nữa.	Thiện	Trang	nói	Thiện	
Trang	 cũng	 không	 biết	 việc	 đó	 thế	 nào,	 Thiện	Trang	 thấy	 tạm	đúng	 trong	 vài	
trường	hợp,	mà	mọi	người	gieo	thì	thấy	cũng	đúng.	Thiện	Trang	không	dám	chắc	
điều	đó	lắm,	và	cũng	không	khuyến	khích	100%.	Và	chính	Thiện	Trang	cũng	chỉ	
thử	có	một	lần,	thử	coi	có	linh	không	thôi,	chỉ	[dùng]	hồi	xưa	thôi,	chứ	bây	giờ	
Thiện	Trang	cũng	không	hỏi	mấy	điều	đó.	Thiện	Trang	không	dùng.	Không	biết	
tại	sao	như	thế,	[nhưng]	Thiện	Trang	không	thích	dùng,	còn	quý	vị	thích	thì	cứ	
dùng.	Bói	toán	[kiểu]	này	là	cát	hung	rồi	đó.	Cho	nên	ông	thầy	nào	mà	còn	bói	toán	
cát	hung	v.v…	thì	quý	vị	biết	người	đó	không	phải	là	Tu-đà-hoàn	đâu.	Phàm	phu	
thì	mới	tin	điều	đó. 

Này	A	Nan,	nếu	người	đã	 thấy	đế	 lý	mà	 theo	các	Sa-môn,	Bà-la-môn	
khác	mà	bói	toán,	hỏi	cát	hung,	trường	hợp	này		hoàn	toàn	không	có.	(Tức	là	
ở	 trên	 là	mình	còn	 tin	bói	 toán,	còn	ở	dưới	này	 là	mình	theo	người	khác,	nhờ	
người	 ta	 bói	 thì	 cũng	không	 có	 trường	hợp	đó.	 Cho	nên	Tu-đà-hoàn	 ghê	 lắm!	
Không	có	trường	hợp	này.	Còn	người	phàm	phu	thì	có).	Nếu	người	phàm	phu	
tin	bói	toán,	hỏi	cát	hung,	trường	hợp	này	tất	có. 

A	Nan,	nếu	người	thấy	đế	lý	mà	khi	phát	sanh	sự	cực	khổ,	rất	khổ,	trọng	
đại	khổ,	không	thể	ái,	không	thể	lạc,	không	thể	tư,	không	thể	niệm,	cho	đến	
đoạn	mạng,	bèn	xả	ly	nội	đạo	này,	cầu	cứu	ở	ngoại	đạo.	Hoặc	có	Sa-môn,	Bà-
la-môn	trì	một	câu,	hai	câu,	ba	câu,	bốn	câu,	nhiều	câu,	trăm	ngàn	câu,	‘Mong	
giải	trừ	sự	khổ	cho	tôi’,	đó	là	đi	tìm	sự	khổ,	tập	khởi	sự	khổ,	dẫn	đến	sự	khổ	
mà	nói	là	dứt	khổ,	trường	hợp	này	hoàn	toàn	không	có. 

Ở	đây	chúng	ta	đọc	chậm	lại,	 tại	đoạn	này	nói	hơi	nhiều,	 là	khi	mình	gặp	
những	điều	rất	khổ,	nhiều	khổ	lắm,	không	thể	nào	yêu	thích	được,	không	thể	nào	
vui	được,	không	thể	nào	suy	nghĩ,	không	thể	niệm	được,	cho	đến	chết	luôn,	mà	họ	



 
 

33 

bỏ	đạo	này	cầu	cứu	ngoại	đạo	(tức	 là	bỏ	Phật	giáo	mà	cầu	cứu	ngoại	đạo),	 thì	
trường	hợp	này	không	có.	Tu-đà-hoàn	không	bao	giờ	có	chuyện	này.	Cho	nên	Tu-
đà-hoàn	là	đẳng	cấp	lắm	rồi,	có	khả	năng	chịu	được	các	nỗi	khổ,	khổ	cỡ	nào	khổ,	
khổ	cho	đến	chết	vẫn	không	bỏ	đạo	này	mà	cầu	đạo	khác,	không	cầu	cứu	đạo	khác.	 

Đây	là	đức	Phật	đưa	ra	một	trường	hợp,	giống	như	là	có	một	Sa-môn,	Bà-la-
môn	nào	đó,	họ	có	nhiều	câu	chú	gì	đó,	có	nhiều	điều	gì	đó,	mà	mình	đi	cầu	họ	để	
giải	cho	mình,	thì	không	có	chuyện	đó.	Cho	nên	Tu-đà-hoàn	là	ghê	lắm	nha!	Tu-
đà-hoàn	có	chết	cũng	không	bỏ	đạo.	Định	nghĩa	đơn	giản	là	chết	cũng	không	bỏ	
đạo,	khổ	cỡ	nào	khổ,	không	bao	giờ	bỏ	[đạo]	mà	cầu	cứu	nơi	khác.	Chứ	không	phải	
Tu-đà-hoàn	là	dễ	đâu.	Quý	vị	tưởng	Tu-đà-hoàn	là	dễ,	nên	tôn	người	này	là	Thánh	
nhân,	người	kia	là	Thánh	nhân,	chứ	thực	tế	mình	coi	những	tiêu	chuẩn	này	thì	
mình	thấy	rớt	sạch,	ít	có	người	đạt	được	lắm. 

Còn	nếu	một	người	phàm	phu	thì	ngược	lại,	họ	có	thể	làm	vậy.	

Nếu	một	người	phàm	phu	xả	ly	nội	đạo	này	mà	cầu	cứu	ngoại	đạo,	hoặc	
có	Sa-môn,	Bà-la-môn	trì	chú	một	câu,	hai	câu,	ba	câu,	bốn	câu,	nhiều	câu,	
trăm	ngàn	câu,	‘Mong	giải	trừ	sự	khổ	cho	tôi’,	đó	là	đi	tìm	sự	khổ,	tập	khởi	
sự	khổ,	dẫn	đến	sự	khổ,	mà	nói	là	dứt	khổ,	trường	hợp	này	tất	có. 

A	Nan,	nếu	người	thấy	đế	lý	mà	tái	sanh	lần	thứ	tám,	trường	hợp	này	
hoàn	toàn	không	có.	Nếu	một	người	phàm	phu	tái	sanh	lần	thứ	tám,	trường	
hợp	này	tất	có.	

Điều	này	là	người	Tu-đà-hoàn	chỉ	có	thể	tái	sanh	tối	đa	bảy	lần	thôi,	rồi	họ	
sẽ	dứt	được	khổ,	tức	là	sẽ	chứng	A-la-hán.	Cho	nên	không	bao	giờ	có	lần	tái	sanh	
thứ	tám,	quý	vị	 [nên]	nhớ!	 [Hết]	đoạn	này	thì	chúng	ta	còn	một	đoạn	nữa,	rồi	
Thiện	Trang	sẽ	tóm	tắt	lại. 

Này	A	Nan,	nếu	ai	có	thân	ác	hành,	khẩu	và	ý	ác	hành,	do	duyên	này	thân	
hoại	mạng	chung	đi	đến	thiện	xứ,	sanh	lên	cõi	trời,	trường	hợp	này	hoàn	
toàn	không	có.	

Tức	là	đây	nói	tiếp	thị	xứ	phi	xứ,	nhưng	chúng	ta	nên	quay	lại	chỗ	Tu-đà-
hoàn. 



 
 

34 

Tóm	tắt	theo	Kinh	181	-	Kinh	Đa	Giới	–	Kinh	Trung	A	Hàm	thì	người	
chứng		quả	Tu-đà-hoàn	sẽ:	

1.	Không	có	ý	sát	hại	cha,	mẹ,	giết	A-la-hán,	phá	hoại	Thánh	chúng	(phá	hòa	
hợp	Tăng),	ác	tâm	với	Phật	làm	Như	Lai	đổ	máu. 

2.	Không	cố	tình	phạm	giới,	xả	giới,	bỏ	đạo.	

3.	Không	xả	ly	nội	đạo	này,	tôn	thờ	ngoại	đạo,	mong	cầu	phước	điền	ở	đó.	
(Không	xả	bỏ	đạo	này	mà	tôn	thờ	ngoại	đạo). 

4.	Không	theo	các	Sa-môn,	Bà-la-môn	khác	nói	như	vầy:	‘Các	ngài	thấy	điều	
đáng	thấy,	biết	điều	đáng	biết’.	(Không	theo	các	Sa-môn	khác	để	tán	thán	họ,	
không	tán	thán	các	điều	của	của	đạo	khác). 

5.	Không	còn	tin	bói	toán,	hỏi	cát	hung.	

6.	 Không	 theo	 các	 Sa-môn,	 Bà-la-môn	 khác	 mà	 bói	 toán,	 hỏi	 cát	 hung.	
(Không	theo	các	vị	Sa-môn,	Bà-la-môn	khác	mà	coi	bói	toán,	hỏi	cát	hung). 

7.	Không	làm,	khi	phát	sanh	sự	cực	khổ,	rất	khổ,	trọng	đại	khổ,	không	thể	
ái,	không	thể	lạc,	không	thể	tư,	không	thể	niệm,	cho	đến	đoạn	mạng,	bèn	xả	
ly	nội	đạo	này,	cầu	cứu	ở	ngoại	đạo.	Hoặc	có	sa-môn,	bà-la-môn	trì	một	câu,	
hai	câu,	ba	câu,	bốn	câu,	nhiều	câu,	trăm	ngàn	câu,	‘Mong	giải	trừ	sự	khổ	
cho	tôi’,	đó	là	đi	tìm	sự	khổ,	tập	khởi	sự	khổ,	dẫn	đến	sự	khổ	mà	nói	là	dứt	
khổ.	(Khi	bị	khổ,	bị	bức	bách	đến	mức	độ	muốn	chết,	nhưng	họ	cũng	không	bỏ	
đạo	để	vào	[đạo	khác]). 

8.	Không	tái	sanh	lần	thứ	tám. 

	

Đó	là	những	điều	gọi	là	thị	xứ	(những	điều	đúng).	Còn	mấy	điều	thị	xứ	nữa.	



 
 

35 

Cho	nên	mình	có	Chánh	kiến	chưa?	Bữa	giờ	mình	có	trí	tuệ	chưa?	Căn	cứ	vào	đây	
mà	mình	không	biết	mấy	điều	này,	thì	mình	đâu	có	trí	tuệ	đâu	đúng	không?	Chưa	
có	trí	tuệ	đâu,	và	bao	giờ	có	trí	tuệ	là	phải	biết	nhiều	hơn.	Tiếp	tục	nói	về	thị	xứ	
phi	xứ,	ở	đây	kể	tiếp: 

Này	A	Nan,	nếu	ai	có	thân	ác	hành,	khẩu	và	ý	ác	hành,	do	duyên	này	
thân	hoại	mạng	chung	đi	đến	thiện	xứ,	sanh	lên	cõi	trời,	trường	hợp	này	
hoàn	toàn	không	có.	(Làm	ác	thì	chỉ	có	đọa	thôi.	Ba	nghiệp:	thân,	khẩu,	ý	mà	làm	
ác	thì	đọa).	Nếu	ai	có	thân	ác	hành,	khẩu	và	ý	ác	hành,	do	duyên	này	thân	hoại	
mạng	chung	đi	đến	ác	xứ,	sanh	trong	địa	ngục,	trường	hợp	này	tất	có.	

A	Nan,	nếu	ai	có	thân	diệu	hành,	khẩu	và	ý	diệu	hành,	do	duyên	này	
thân	hoại	mạng	chung	đi	đến	ác	xứ,	sanh	trong	địa	ngục,	trường	hợp	này	
hoàn	toàn	không	có.	Nếu	ai	có	thân	diệu	hành,	khẩu	và	ý	diệu	hành,	do	duyên	
này	thân	hoại	mạng	chung	đi	đến	thiện	xứ,	sanh	lên	cõi	Trời,	trường	hợp	
này	tất	có. 

			 Tức	là	có	trường	hợp	ngược	lại	làm	ba	nghiệp:	Thân,	khẩu,	ý	thiện,	thì	yên	
tâm,	sẽ	không	bao	giờ	sanh	vào	Địa	ngục,	không	đi	vào	đường	ác.	Mà	chắc	chắn	
sanh	lên	cõi	Trời,	cõi	tốt,	cõi	thiện. 

							 Nếu	ai	có	thân	ác	hành,	khẩu	và	ý	ác	hành	mà	thọ	lạc	báo,	trường	hợp	
này	hoàn	toàn	không	có.	Nếu	ai	có	thân	ác	hành,	khẩu	và	ý	ác	hành	mà	thọ	
khổ	báo,	trường	hợp	này	tất	có.	Trường	hợp	tiếp	theo	là	nếu	ba	nghiệp:	thân,	
khẩu,	ý	đều	làm	ác,	thì	chắc	chắn	nhận	[quả	ác],	không	có	lạc	báo,	không	nhận	quả	
vui	[mà]	nhận	quả	khổ. 

A	Nan,	nếu	ai	có	thân	diệu	hành,	khẩu	và	ý	diệu	hành	mà	thọ	khổ	báo,	
trường	hợp	này	hoàn	toàn	không	có.	Nếu	ai	có	thân	diệu	hành,	khẩu	và	ý	
diệu	hành,	mà	thọ	lạc	báo,	trường	hợp	này	tất	có.	Ở	đây	rõ	ràng,	cứ	làm	việc	
tốt	thì	được	quả	báo	tốt,	làm	ác	thì	quả	báo	ác. 

Quý	vị	nhớ	trong	thị	xứ,	phi	xứ	thì	có	tám	điều	mà	Tu-đà-hoàn	không	làm.	
Điều	đầu	tiên	(1)	là	[không]	phạm	Ngũ	nghịch,	thứ	hai	(2)	là	không	có	phạm	giới,	
xả	giới	và	bỏ	đạo	Phật.	Thứ	ba	(3)	là	không	bỏ	đạo	này,	mà	tôn	thờ	những	đạo	



 
 

36 

khác,	cầu	mong	phước	báu	ở	đạo	đó.	Thứ	tư	(4)	là	không	tán	thán	đối	với	những	
Sa-môn	và	Bà-la-môn	khác.	Coi	như	là	mình	không	tán	thán	những	điều	không	
đúng	với	Phật	giáo.	Thứ	năm	(5)	là	không	bao	giờ	tin	bói	toán,	hỏi	cát	hung.	Thứ	
sáu	(6)	là	cũng	không	đi	theo	người	ta	coi	bói	toán,	hỏi	cát	hung.	Thứ	bảy	(7)	dù	
có	khổ	cỡ	nào,	dù	có	bị	bức	bách	đến	chết	cũng	không	bao	giờ	bỏ	đạo	mình,	để	cầu	
cứu	ngoại	đạo.	Cho	nên	giả	sử	có	người	dí	dao	vào	cổ,	bảo	là	bây	giờ	bỏ	đạo	đi,	
theo	họ,	thì	mới	sống,	thì	mình	cũng	không	làm.	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	là	cỡ	đó,	chứ	
không	phải	dễ	dàng	đâu,	bây	giờ	thì	dễ	[tin]	lắm.	Thứ	tám	(8)	là	không	tái	sanh	
lần	thứ	tám,	vì	Tu-đà-hoàn	chỉ	tái	sanh	tối	đa	đến	7	lần	thôi. 

Thiện	Trang	đã	chia	sẻ	về	những	[điều]	này.	Chúng	ta	có	mấy	trường	hợp	
thị	xứ,	phi	xứ	nữa.	Ở	đây	chỉ	tóm	tắt	đơn	giản	thôi.	Nếu	thân,	khẩu,	ý	làm	ác	thì	
chắc	chắn	không	có	bao	giờ	có	chuyện	đi	vào	đường	lành,	lên	cõi	Trời,	mà	sẽ	đi	
vào	đường	ác	[như]	Địa	ngục.	Rồi	thân,	khẩu,	ý	mà	làm	toàn	những	điều	thiện	lành	
(#diệu	tức	là	điều	tốt),	thì	sẽ	đi	vào	được	những	đường	lành,	không	bao	giờ	đọa	
vào	Địa	ngục.	Rồi	thân,	khẩu,	ý	mà	làm	điều	ác,	thì	chắc	chắn	sẽ	thọ	báo	khổ,	không	
bao	giờ	thọ	quả	báo	vui.	Nếu	thân,	khẩu,	ý	mà	làm	điều	lành,	thì	thọ	báo	vui,	chứ	
không	bao	giờ	thọ	báo	khổ.	Đó	là	những	điều	căn	bản. 

Thiện	Trang	nói	lợi	ích	của	đoạn	năm	Triền	cái,	thật	ra	là	cũng	nằm	trong	
bài	kinh	đó	luôn.	Tức	là	Kinh	181	-	Kinh	Đại	Giới,	Kinh	Trung	A	Hàm	có	rất	nhiều	
điều	quan	trọng,	thì	đoạn	này	cũng	nằm	trong	thị	xứ	phi	xứ,	có	lợi	ích	của	đoạn	
năm	Triền	cái. 

Lợi	Ích	Của	Đoạn	Trừ	Năm	Triền	Cái	

						 Này	A	Nan,	nếu	ai	không	đoạn	trừ	năm	Triền	cái,	những	thứ	làm	tâm	
ô	 uế,	 tuệ	 yếu	kém,	mà	 tâm	 có	 thể	 an	 trụ	 vững	 vàng	 trên	bốn	niệm	xứ,	
trường	hợp	này	hoàn	toàn	không	có.	Nếu	ai	đoạn	trừ	năm	Triền	cái,	những	
thứ	làm	tâm	ô	uế,	tuệ	yếu	kém	mà	tâm	an	trụ	vững	vàng	trên	bốn	niệm	xứ,	
trường	hợp	này	tất	có.	

						 Cho	nên	muốn	tu	Tứ	niệm	xứ	thì	quý	vị	cũng	phải	hiểu	được	năm	Triền	cái,	
điều	này	là	thị	xứ	đó.	Mình	phải	đoạn	trừ	được	thì	tu	Tứ	niệm	xứ	mới	mạnh	
được. 



 
 

37 

						 A	Nan,	nếu	ai	không	đoạn	trừ	năm	Triền	cái,	những	thứ	làm	tâm	ô	uế,	
tuệ	yếu	kém,	tâm	không	an	trụ	vững	vàng	trên	bốn	niệm	xứ	mà	muốn	tu	
bảy	giác	chi,	 trường	hợp	này	hoàn	toàn	không	có.	Nếu	ai	đoạn	trừ	năm	
Triền	cái,	những	thứ	làm	tâm	ô	uế,	tuệ	yếu	kém,	tâm	an	trụ	vững	vàng	trên	
bốn	niệm	xứ	mà	tu	bảy	giác	ý,	trường	hợp	này	tất	có.	

						 Tức	là	muốn	tu	Bảy	giác	chi	thì	cũng	phải	đoạn	trừ	năm	Triền	cái	thì	mới	
tốt.	Tương	tự	như	thế,	quý	vị	muốn	tu	được	thì	quý	vị	cũng	vậy. 

		 A	Nan,	nếu	ai	không	đoạn	trừ	năm	Triền	cái,	những	thứ	làm	tâm	ô	uế,	
tuệ	yếu	kém,	tâm	không	an	trụ	vững	vàng	trên	bốn	niệm	xứ,	không	tu	bảy	
giác	ý	mà	muốn	chứng	đắc	Vô	thượng	Chánh	đẳng	giác,	trường	hợp	này	
hoàn	toàn	không	có.	(Quý	vị	muốn	chứng	Vô	thượng	Chánh	đẳng	Chánh	giác	
thì	quý	vị	phải	trừ	được	năm	Triền	cái,	rồi	phải	tu	được	Tứ	niệm	xứ	và	phải	tu	
Bảy	giác	 chi.	 Chứ	không	phải	mình	không	 tu	mấy	pháp	đó,	mà	đòi	 thành	Vô	
thượng	Chánh	đẳng	Chánh	giác	thì	không	được,	đúng	chưa?)	Nếu	ai	đoạn	trừ	
năm	triền	cái,	những	thứ	làm	tâm	ô	uế,	tuệ	yếu	kém,	an	trụ	vững	vàng	trên	
bốn	niệm	xứ,	tu	bảy	giác	ý,	chứng	đắc	Vô	thượng	Chánh	đẳng	giác,	trường	
hợp	này	tất	có. 

						 Cho	nên	nhiều	khi	mình	nói	chống	lại	Phật,	mình	hay	nói	 là	mình	bỏ	hết	
những	điều	này	là	không	đúng.	Tu	làm	sao	phải	kết	hợp	được	những	điều	này.	

		 A	Nan,	nếu	ai	không	đoạn	trừ	năm	Triền	cái,	những	thứ	làm	tâm	ô	uế,	
tuệ	yếu	kém,	tâm	không	an	trụ	vững	vàng	trên	bốn	niệm	xứ,	không	tu	bảy	
giác	ý,	không	chứng	đắc	Vô	thượng	Chánh	đẳng	giác	mà	đoạn	tận	khổ	biên,	
trường	hợp	này	hoàn	toàn	không	có.	(Tức	là	cuối	cùng	muốn	hết	khổ	thì	quý	
phải	tu	như	vậy	thì	mới	chứng	được	Vô	thượng	Chánh	đẳng	giác.	Ở	đây	chúng	
ta	muốn	chứng	A-la-hán	thì	cũng	vậy	đúng	không?)	Nếu	ai	đoạn	trừ	năm	Triền	
cái,	những	thứ	làm	tâm	ô	uế,	tuệ	yếu	kém,	an	trụ	vững	vàng	trên	bốn	niệm	
xứ,	tu	bảy	giác	ý,	chứng	đắc	Vô	thượng	chánh	đẳng	giác,	đoạn	tận	khổ	biên,	
trường	hợp	này	tất	có.	

		 Này	A	Nan,	Tỳ-kheo	biết	thị	xứ,	phi	xứ	như	vậy”.	Quý	vị	thấy	đó	là	thị	xứ,	
phi	xứ,	bao	nhiêu	điều	đó.	Như	vậy	mình	phải	biết	mấy	điều:	biết	giới,	biết	thị	



 
 

38 

xứ	phi	xứ	v.v...	thì	mới	có	trí	tuệ	được.	Cho	nên	bài	này	có	rất	nhiều	kiến	thức,	
quý	vị	cố	gắng	nghe,	từ	từ	hiểu.	Nhưng	thật	ra	cũng	là	những	kiến	thức	căn	bản	
thôi,	mình	tóm	gọn	lại	ngắn	thôi,	Kinh	A	Hàm	dài	vậy	thôi	chứ	thực	tế	tóm	gọn	
lại	cũng	ngắn. 

Lúc	bấy	giờ	Tôn	giả	A	Nan	chắp	tay	hướng	về	đức	Phật	bạch	rằng:	

“Bạch	Thế	Tôn,	kinh	này	tên	gọi	là	gì?	Nên	phụng	trì	như	thế	nào?”	

Thế	Tôn	đáp:	

“Này	A	Nan,	hãy	thọ	trì	pháp	này,	là	đa	giới,	pháp	giới,	cam	lộ	giới,	đa	
cổ,	pháp	cổ,	cam	lộ	cổ,	là	pháp	kính,	là	tứ	phẩm.	Do	đó	kinh	này	được	gọi	là	
Đa	Giới”.	

						 Tức	là	đức	Phật	cho	một	số	tên:	Đa	giới	tức	là	nhiều	giới;	pháp	giới	là	giới	
về	pháp;	cam	lộ	giới;	đa	cổ:	cổ	là	trống,	là	trống	lớn;	rồi	pháp	cổ	là	trống	pháp;	
cam	lộ	cổ	là	trống	cam	lồ;	pháp	kính	tức	là	kính	(kính	hay	kiếng,	kiếng	là	kiếng	
soi)	của	pháp;	tứ	phẩm.	Cho	nên	kinh	này	được	gọi	là	Đa	Giới. 

Phật	thuyết	như	vậy.	Tôn	giả	A	Nan	và	các	Tỳ-kheo	sau	khi	nghe	Phật	
thuyết,	hoan	hỷ	phụng	hành. 

	(181.	Kinh	Đa	Giới	–	Kinh	Trung	A	Hàm). 

						 Quý	vị	thấy	rất	rõ	ràng	rồi	nha!	Những	kiến	thức	này	mình	cứ	học	đi,	học	từ	
từ	rồi	thì	mình	sẽ	có	trí	tuệ.	Khi	có	trí	tuệ	rồi	thì	quý	vị	rất	thoải	mái,	tu	sẽ	không	
có	vấn	đề	nào	nữa,	không	sợ	hãi,	không	có	phiền	muộn	v.v...	Còn	khi	mình	chưa	
có	trí	tuệ	thì	phiền	muộn	là	đúng	rồi,	đức	Phật	nói	trong	bài	kinh	này.	Bài	kinh	
này	cũng	quan	trọng.	Và	trong	đó	có	phần	về	tám	điều	của	bậc	Tu-đà-hoàn.	Rồi	
có	hai	điều	là	về	Chuyển	Luân	Thánh	Vương	với	đức	Phật.	Nhớ	là	không	bao	giờ	
có	hai	vị	Chuyển	Luân	Thánh	Vương	ở	trong	cùng	một	thời	đại	đâu,	cũng	không	
có	bao	giờ	có	hai	đức	Phật	trong	cùng	một	thời	đại,	trong	cùng	một	cõi	nước.	
Không	có! 

						 Để	thay	đổi	cho	đỡ	căng	thẳng,	thì	Thiện	Trang	xin	trở	lại	một	đề	tài	nhẹ	
nhàng	hơn,	đó	là:	



 
 

39 

Tội	Mắng	Nhiếc,	Đánh	Đập,	Sân	Nhuế,	Trách	Móc	Đối	Với	Một	Tỳ-Kheo	Đã	
Thành	Tựu	Chánh	Niệm,	Một	Đệ	Tử	Phật	Chứng	Đắc	Tiểu	Quả	Nặng	Như	

Thế	Nào?	

			 Điều	này	thì	đời	nay	người	ta	dễ	phạm,	thích	là	chửi	người.	Quý	vị	nhớ	là	
mắng	nhiếc,	hoặc	là	đánh	đập	người	ta,	chắc	bây	giờ	không	đến	nỗi	đánh	đâu,	
[chỉ]	mắng	nhiếc	thôi.	Rồi	sân	nhuế,	trách	móc	đối	với	một	vị	Tỳ-kheo	đã	thành	
tựu	Chánh	niệm,	hoặc	là	một	vị	Đệ	tử	Phật	đã	chứng	đắc	Tiểu	quả.	Tiểu	quả	này	
có	thể	là	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	hoặc	là	Tu-đà-hoàn	hướng	gì	không	biết,	mình	cứ	
cho	là	Tu-đà-hoàn	đi,	thì	nặng	như	thế	nào.	Cẩn	thận	nha!	Thời	nay	nhiều	người	
cứ	tức	 lên	 là	chửi,	mắng	nhiếc,	sân	 lên	rồi	 trách	móc	tùm	lum.	Coi	chừng	nếu	
người	ta	là	Tỳ-kheo	thành	tựu	Chánh	niệm,	hoặc	là	một	Đệ	tử	Phật	(tức	là	người	
bình	thường,	hoặc	là	người	xuất	gia,	người	tại	gia	gì	đó)	mà	đã	chứng	Tiểu	quả	
rồi	thì	tội	như	thế	nào,	thì	để	coi	thử	bài	này.	Đây	là	Thiện	Trang	trích	thôi. 

			 Đức	Thế	Tôn	dạy:	

			 “Xưa	có	một	Đại	sư	tên	là	Thiện	Nhãn,	được	các	ngoại	đạo	Tiên	nhân	
tôn	làm	Tôn	sư,	lìa	bỏ	ái	dục,	được	như	ý	túc.	Đàm	Di,	Đại	sư	Thiện	Nhãn	có	
vô	lượng	trăm	ngàn	Đệ	tử.	Đàm	Di,	Đại	sư	Thiện	Nhãn	nói	Phạm	thế	pháp	
cho	các	Đệ	tử	nghe.	Đàm	Di,	khi	Thiện	Nhãn	Đại	sư	nói	Phạm	thế	pháp	cho	
các	Đệ	tử,	trong	các	Đệ	tử	có	người	không	phụng	hành	trọn	vẹn,	người	ấy	
sau	khi	mạng	chung,	hoặc	sanh	lên	cõi	trời	Tứ	Thiên	Vương,	hoặc	sanh	cõi	
trời	Tam	thập	Tam	thiên,	hoặc	sanh	cõi	trời	Diệm	Ma,	hoặc	sanh	cõi	trời	
Đâu	Suất	Đà,	hoặc	sanh	cõi	trời	Hóa	Lạc,	hoặc	sanh	cõi	trời	Tha	Hóa	Lạc.	
Đàm	Di,	khi	Thiện	Nhãn	Đại	sư	nói	Phạm	thế	pháp	cho	Đệ	tử	nghe,	trong	các	
Đệ	tử	có	người	phụng	hành	trọn	vẹn,	người	ấy	tu	bốn	phạm	trụ,	lìa	bỏ	dục.	
Khi	mạng	chung	rồi	được	sanh	lên	cõi	trời	Phạm	thiên. 

			 Tức	là	câu	chuyện	này	là	đức	Phật	dạy	cho	một	vị	Tôn	giả	tên	là	Đàm	Di.	Câu	
chuyện	này	dài	lắm,	Thiện	Trang	chỉ	kể	đơn	giản	thôi.	Do	vị	này	ở	trong	xóm	đó	
mà	gây	nhiều	chuyện,	nên	các	Tỳ-kheo	bỏ	đi	hết,	rồi	các	vị	Cư	sĩ	đuổi	vị	này	ra	
khỏi	vùng	đó.	Cho	nên	ổng	tới	với	đức	Phật,	thì	đức	Phật	dạy,	trong	đó	có	đoạn	
này	là	dạy	về	nhân	quả	của	việc	mắng	nhiếc,	đánh	đập	hay	sân	nhuế,	trách	móc	



 
 

40 

người	như	thế	nào,	thì	đức	Phật	mới	đưa	ra.	Đức	Phật	mới	kể	ra	là	đời	quá	khứ	
có	một	vị	Đại	sư	tên	là	Thiện	Nhãn.	Vị	này	không	phải	là	Phật	pháp,	mà	dạy	cho	
người	ta	được	pháp	tu	Sơ	thiền,	được	lên	trời	Phạm	thiên,	cho	nên	gọi	là	Phạm	
thế	pháp.	Phạm	thế	pháp	chính	là	pháp	để	lên	được	trời	Phạm	thế,	tức	là	trời	Sơ	
thiền. 

			 Vị	này	dạy	thì	có	nhiều	Đệ	tử	lắm,	có	vô	lượng	trăm	ngàn	Đệ	tử	luôn.	Mà	dạy	
như	vậy	thì	có	người	thì	thực	hành	hết,	y	giáo	phụng	lành	trọn	vẹn	thì	được	sanh	
lên	trời	Phạm	thiên	(trời	Sơ	thiền).	Nhưng	có	nhiều	người	thực	hành	không	được	
như	vậy,	không	trọn	vẹn,	cho	nên	họ	chỉ	sanh	lên	các	tầng	trời	như	trời	Tứ	Thiên	
Vương,	trời	Đao	Lợi,	trời	Tu	Diệm	Ma,	trời	Đâu	Suất,	trời	Hóa	Lạc,	rồi	trời	Tha	
Hóa	Tự	Tại	thôi,	sáu	tầng	trời	cõi	Dục. 

			 Quý	vị	thấy	như	vậy	là	phước	của	vị	đó	rất	lớn	đúng	không?	Giúp	bao	nhiêu	
người,	vô	lượng	người,	mà	toàn	lên	được	các	tầng	trời,	từ	trời	Sơ	thiền	trở	xuống.	
Cho	nên	là	có	một	vị	Đại	sư	như	vậy.	Rồi	đức	Phật	mới	lấy	ví	dụ	này	để	nói	đến	
vấn	đề	kia.	Tiếp	tục: 

			 Đàm	Di,	khi	ấy	Thiện	Nhãn	đại	sư	nghĩ	rằng:	 ‘Đời	sau	ta	không	nên	
cùng	các	đệ	tử	đồng	sanh	đến	một	chỗ.	Bây	giờ	ta	hãy	tu	tăng	thượng	từ.	
Sau	khi	tu	tăng	thượng	từ,	mạng	chung,	ta	sẽ	được	sanh	vào	cõi	trời	Hoảng	
Dục’.	Đàm	Di,	sau	đó	Đại	sư	Thiện	Nhãn	liền	tu	tăng	thượng	từ.	Sau	khi	tu	
tăng	thượng	từ,	mạng	chung	được	sanh	vào	cõi	Trời	Hoảng	Dục.	Đàm	Di,	
Đại	sư	Thiện	Nhãn	và	các	Đệ	tử	học	đạo	không	luống	công,	được	quả	báo	
lớn.	Cũng	như	Đại	sư	Thiện	Nhãn,	có	các	Đại	sư	Mâu	Lê	Phá	Quần	Na,	A	La	
Na	Giá	Bà-la-môn,	Cù	Dà	Lê	Xá	Da,	Hại	Dề	Bà	La	Ma	Nạp,	Thù	Dề	Ma	Lệ	Kiều	
Dệ	Bà	La	và	Thất	Da	Phú	Lâu	Hề	Da. 

			 Tức	là	đức	Phật	kể	ra	tương	tự	như	vậy.	Vị	Đại	sư	Thiện	Nhãn	sau	khi	dạy	
Đệ	tử	như	vậy,	rồi	ổng	cũng	tu	tốt	hơn	nữa,	lên	trời	Hoảng	Dục.	Trời	Hoảng	Dục	
thì	ở	đây	không	có	chú	giải,	nhưng	chúng	ta	cũng	tự	biết,	Hoảng	Dục	là	hết	dục	
rồi,	thì	chỉ	có	từ	Sơ	thiền	trở	lên,	nên	chắc	là	vị	này	cũng	sanh	lên	trời	Phạm	thiên.	
Rồi	có	các	Đại	sư	khác	cũng	giống	như	vậy,	ở	đây	kể	ra	6	vị	Đại	sư	như	vậy.	Những	
vị	Đại	sư	sau,	ở	đoạn	này	nói	là	cũng	có	vô	lượng	Đệ	tử.	Rồi	vị	Đại	sư	kia	cũng	dạy	



 
 

41 

như	thế,	cũng	có	những	người	như	vậy. 

			 Nói	chung	là	đoạn	này	lập	lại	như	vậy,	Thiện	Trang	nói	lược	thôi,	có	tổng	
cộng	7	vị	Đại	sư,	tức	là	7	vị	thầy	như	vậy,	mỗi	vị	thầy	có	nhiều	Đệ	tử.	Vị	thầy	nào	
cũng	dạy	cho	Đệ	tử	toàn	lên	các	tầng	trời,	từ	trời	Tứ	Thiên	Vương	cho	đến	trời	
Sơ	thiền,	mà	7	vị	như	vậy.	Rồi	vị	đó	cũng	lên	trên	trời	Phạm	thiên	luôn.	Ở	đây	
đức	Phật	nói	tiếp: 

			 Đàm	Di,	nếu	có	người	nào	mắng	nhiếc	bảy	vị	Đại	sư	và	vô	lượng	trăm	
ngàn	đệ	tử	kia,	cùng	đánh	đập,	sân	nhuế,	trách	móc	họ,	chắc	chắn	chịu	vô	
lượng	tội.	(Người	ta	tu	pháp	thế	gian	thôi,	còn	chưa	ra	khỏi	sanh	tử,	người	ta	lên	
được	các	cõi	Trời,	từ	Tứ	Thiên	Vương	đến	trời	Sơ	thiền,	mà	7	người	như	vậy.	
Không	phải	7	người,	mà	nhiều	Đệ	tử	nữa,	vô	lượng	Đệ	tử	nữa.	Bây	giờ	giả	sử	là	
có	người	mắng	nhiếc,	đánh	đập	rồi	sân	hận,	trách	móc	họ	thì	chắc	chắn	chịu	vô	
lượng	tội.	Nhưng	đó	là	ví	dụ	thôi,	nói	tiếp	đoạn	sau	mới	ghê).	Nhưng	đối	với	một	
Tỳ-kheo	đã	thành	tựu	Chánh	niệm,	một	Đệ	tử	Phật	chứng	đắc	Tiểu	quả,	mà	
có	ai	mắng	nhiếc,	đánh	đập,	sân	nhuế,	trách	móc	vị	ấy	thì	tội	nhiều	hơn	thế	
nữa. 

			 Cẩn	thận	dòng	đỏ	này	nha!	Cho	nên	đừng	có	dại,	đối	với	một	vị	Tỳ-kheo	đã	
thành	tựu	Chánh	niệm	rồi,	chỉ	là	Chánh	niệm	thôi.	Tức	là	trong	Chánh	kiến,	Chánh	
tư	 duy,	 Chánh	 ngữ,	 Chánh	 nghiệp,	 Chánh	mạng,	 Chánh	 tinh	 tấn,	 Chánh	 định,	
Chánh	niệm,	thì	đây	là	Chánh	niệm,	là	rồi	đó.	Người	ta	(vị	Tỳ-kheo	đó)	chỉ	mới	tới	
Chánh	niệm	thôi,	người	ta	chưa	chứng	quả,	mà	quý	vị	mắng	nhiếc,	đánh	đập,	sân	
nhuế,	trách	móc	thì	tội	nhiều	hơn	là	tội	mắng	nhiếc,	đánh	đập,	sân	nhuế	đối	với	7	
vị	Đại	sư	và	vô	lượng	Đệ	tử	của	các	ngài	đó.	Cho	nên	là	tội	này	nặng	hơn	rất	nhiều.	
Hoặc	là	đối	với	một	người	Đệ	tử	Phật	chứng	Tiểu	quả	rồi,	mà	quý	vị	làm	vậy	thì	
cũng	tội	quá	nhiều. 

			 Thế	cho	nên,	này	Đàm	Di,	các	ngươi	hãy	luôn	luôn	nhắc	nhở,	thủ	hộ	lẫn	
nhau.	Vì	sao	như	vậy?	Vì	ngoài	sự	lỗi	lầm	này,	không	còn	sự	lỗi	lầm	nào	hơn	
nữa.	

(Trích	Từ	Kinh	130	-	Kinh	Giáo	Đàm	Di	–	Kinh	Trung	A	Hàm). 



 
 

42 

			 Quý	vị	thấy	đây	là	Kinh	Trung	A	Hàm,	quý	vị	có	nhiều	mà	đúng	không?	Quý	
vị	có	thể	coi.	Hãy	cẩn	thận!	Thứ	nhất	là	đối	với	người	xuất	gia.	Cho	nên	tại	sao	
người	bên	Bắc	truyền	hay	nói	là	phải	cung	kính	người	xuất	gia.	Tại	vì	lỡ	vị	Tỳ-
kheo	đó	đã	 thành	 tựu	được	Chánh	niệm,	mà	mình	mắng	nhiếc,	đánh	đập,	 sân	
nhuế,	trách	móc	thì	tội	đó	quá	nặng.	Hoặc	lỡ	một	người	bình	thường	mà	người	ta	
chứng	được	Tiểu	quả,	mà	mình	làm	như	vậy	thì	mình	cũng	bị	tội	rất	lớn.	Cho	nên	
quý	vị	để	ý	đi,	ai	mà	lỡ	xúc	phạm	bậc	chân	tu	rồi,	mà	người	ta	tu	tới	đó	rồi	là	xong,	
coi	như	đời	này	đường	tu	của	mình	rớt	luôn.	Cho	nên	cẩn	thận!	Mình	chưa	học	
pháp,	mình	chưa	học	bao	nhiêu	hết,	mình	chẳng	biết	gì	cả,	mình	chưa	thông	kinh	
giáo,	mà	mình	vô	mình	chửi	bới	người	ta,	thấy	người	ta	nói	ngược	mình	là	mình	
sân,	chửi,	mắng	nhiếc	v.v…	thì	quý	vị	coi	chừng,	tội	nặng	lắm	đó.	 

	 [Quý	vị]	nhớ	dòng	chữ	màu	đỏ	này,	mình	không	hiểu	dòng	màu	đỏ	này	thì	
phải	hiểu	đoạn	trên.	Tóm	tắt	chú	thích	là	7	vị	Đại	Sư	này	toàn	là	dạy	người	ta	lên	
Sơ	 thiền.	 Cho	 dù	Đệ	 tử	 thực	 hành	 không	 tốt	 thì	 cũng	 được	 lên	 trời	 Tứ	Thiên	
Vương,	cho	đến	trời	Tha	Hoá	Tự	Tại.	Chính	các	ngài	cũng	lên	Phạm	thiên.	Phước	
báu	lớn	như	vậy,	cho	nên	nếu	mắng	nhiếc,	đánh	đập,	trách	móc…	thì	tội	còn	lớn	
hơn	nữa,	cho	nên	là	khủng	khiếp. 

Hôm	nay	giới	thiệu	xong	phần	kinh	tạng	rồi,	bây	giờ	mình	vô	[phần]	Tâm	sở.	
Trong	A	Tỳ	Đàm	thì	có	52	món	Tâm	sở,	chúng	ta	đã	học	gồm:	13	Tâm	sở	Tợ	tha:	
7	Tâm	sở	Biến	hành	(tức	là	nó	đi	trong	tất	cả	các	trường	hợp	luôn);	và	6	Tâm	sở	
Biệt	cảnh	(tức	là	lúc	có	lúc	không).	Rồi	mình	học	về	14	Tâm	sở	Bất	thiện,	thì	có	4	
Tâm	sở	Bất	thiện	Biến	hành	là:	Si,	Vô	tàm,	Vô	uý,	Trạo	cử.	[Biến	hành]	tức	là	lúc	
nào	nó	cũng	có	trong	bất	thiện	hết.	Còn	[Tâm	sở	Bất	thiện]	Biệt	cảnh	thì	có	ba	loại:	
Nhóm	Tham	phần	có	3,	nhóm	Sân	phần	có	4,	nhóm	Trì	trệ	và	Do	dự	có	3. 

Chúng	ta	đang	học	25	Tâm	sở	Tịnh	hảo,	thì	mình	đang	học	19	Tâm	sở	Tịnh	
hảo	Biến	hành,	còn	6	Tâm	sở	Tịnh	hảo	Biệt	cảnh	thì	mình	chưa	học.	[Tâm	sở	Tịnh	
hảo	Biệt	cảnh]	gồm:	3	Tâm	sở	Tịnh	hảo	Giới	phần	(Chánh	ngữ,	Chánh	nghiệp,	
Chánh	mạng);	2	Tâm	sở	Tịnh	hảo	Vô	lượng	Phần	(Bi	và	Hỷ	(Tùy	hỷ));	và	1	Tâm	
sở	Tịnh	hảo	Trí	quyền	(Trí	tuệ),	Trí	tuệ	nằm	trong	Tuệ	quyền.	 

Thật	ra	chúng	ta	mới	đang	học	tới	đây	thôi.	Hôm	bữa	hình	như	Thiện	Trang	



 
 

43 

đã	chia	sẻ	với	quý	vị	là	[Tâm	sở]	Thích	tâm	và	Thích	thân.	Hôm	nay	chúng	ta	học	
Tâm	sở	Thuần	tâm	(16)	và	Thuần	thân	(17).	Nếu	có	thời	gian	thì	học	luôn	Chánh	
tâm	với	Chánh	thân.	Đơn	giản	vậy	thôi. 

Tâm	sở	Thuần	tâm	(16),	Tâm	sở	Thuần	thân	(17) 

Thuần	tâm	và	Thuần	thân	là	như	thế	nào?	Chữ	thuần	có	nghĩa	là	thuần	thục,	
chúng	 ta	hay	nghe	 thuần	 thục	công	phu.	Thuần	 thục,	nói	đơn	giản,	nghĩa	bình	
thường	là	làm	cái	gì	cũng	nhuần	nhuyễn,	thành	thạo.	Giống	như	mình	làm	việc	
đơn	giản	là	nấu	cơm,	nấu	cơm	chưa	nhuần	nhuyễn,	chưa	thuần	thục,	vì	chưa	thuần	
cho	nên	nấu	bị	sống,	không	chín,	hoặc	bị	khê,	nhão…	Hồi	xưa	nấu	bằng	củi,	bây	
giờ	nấu	bằng	bếp	điện	thì	cũng	khó,	chỉ	trừ	khi	đổ	nhiều	nước	quá	thì	nhão	thôi,	
đổ	ít	nước	quá	thì	sống.	Khi	nào	làm	việc	đó	nhuần	nhuyễn	rồi,	thì	gọi	là	thuần	
thục	hay	thành	thạo. 

Ở	đây,	quý	vị	nhớ	có	2	Tâm	sở	là	Tâm	sở	Thuần	thân	và	Tâm	sở	Thuần	tâm.	
Trong	những	Tâm	sở	này	có	mấy	cặp,	cái	nào	nói	về	thân	tức	là	3	uẩn:	Thọ,	Tưởng,	
Hành	(Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức	là	4	uẩn,	thêm	Sắc	nữa	là	5	uẩn).	Cái	nào	nói	về	
Thọ,	Tưởng,	Hành	thì	thuộc	về	thân,	còn	cái	nào	liên	quan	đến	Thức	thì	gọi	là	tâm.	
Nói	vậy	cho	dễ. 

Định	nghĩa	như	sau:	Sự	thuần	thục	hay	là	sự	thành	thạo	của	3	uẩn:	Thọ,	
Tưởng,	Hành	trong	việc	làm	của	chúng	gọi	là	Thuần	thân.	 

Tức	là	bao	giờ	cảm	giác	(cảm	thọ)	của	mình,	cảm	nhận	khổ,	lạc,	không	khổ	
không	lạc;	hay	là	Tưởng,	Tưởng	đơn	giản	là	những	suy	nghĩ	về	quá	khứ,	suy	nghĩ	
về	hiện	tại	(nghĩ	đơn	giản	vậy	cho	dễ);	và	Hành	là	khía	cạnh	có	thiện,	có	ác,	hoặc	
không	thiện	không	ác,	ở	trong	suy	nghĩ	của	mình,	đó	gọi	là	Hành.	Ba	thứ	đó	mà	
được	thành	thạo,	thuần	thục,	tức	là	mình	sẽ	xác	định	được	cảm	thọ	của	mình	rõ	
ràng,	nhẹ	nhàng.	Ví	dụ	như	bây	giờ	mình	cảm	nhận	thấy	trời	đang	mát	dịu,	chứ	
mình	cảm	nhận	không	rõ	ràng,	không	thuần	thục,	tức	là	trời	đang	lạnh	mà	mình	
cảm	thấy	nóng	v.v….	 là	bị	 lạc	đi.	Rồi	Tưởng	của	mình	 lung	 tung	 lang	 tang	hết,	
Tưởng	của	mình	bắt	không	đúng.	Rồi	khía	cạnh	thiện	ác	mình	cũng	không	phân	
biệt	được	rõ	ràng.	Đó	là	không	thành	thạo,	không	thuần	thục.	[Còn]	nếu	thuần	
thục	rồi,	thì	đó	gọi	là	Thuần	thân. 



 
 

44 

			 Còn	sự	thuần	thục	hay	thành	thạo	của	Thức	uẩn,	gọi	là	Thuần	tâm.	Thức	
uẩn,	Thức	là	biết,	định	nghĩa	trong	kinh	chúng	ta	đã	học	rồi.	Biết	đơn	giản	thôi,	là	
biết	của	mắt,	biết	của	tai,	biết	của	mũi,	biết	của	lưỡi,	biết	của	thân,	biết	của	ý.	Sáu	
thức	đó	mà	thuần	thục,	thuần	nhuyễn,	thành	thạo,	thì	gọi	là	Thuần	tâm.	Điều	này	
thì	từ	từ	chúng	ta	sẽ	nói	tiếp. 

			 Trạng	thái	của	hai	Tâm	sở	Thuần	thân	và	Thuần	tâm	là	ngăn	ngừa	được	
các	bệnh	hoạn	của	những	Pháp	câu	sanh.	 

	 Tức	 là	 [2	Tâm	sở	này]	giúp	cho	bốn	uẩn:	Thọ,	Tưởng,	Hành	và	Thức	của	
chúng	ta	ổn,	không	bị	lung	tung.	Giống	nhiều	người	tại	sao	không	phân	biệt	được,	
ví	 dụ	như	bị	mất	 cảm	giác,	 không	biết	 nóng	 lạnh,	 rồi	 không	biết	 khổ	đau	hay	
không,	vui	hay	không	vui,	không	phân	biệt	được.	Đó	là	bị	loạn	rồi,	loạn	về	Thọ.	 

	 Rồi	loạn	về	Tưởng,	là	bắt	đầu	mình	cũng	tưởng	lung	tung,	bây	giờ	gọi	là	bị	
bệnh	vọng	tưởng.	Vọng	tưởng	ở	đây	có	nghĩa	là	mình	hoang	tưởng,	tưởng	tượng	
ra	những	điều	này	điều	kia,	là	do	hai	Tâm	sở	này.	 

	 Rồi	Hành	là	bắt	đầu	mình	[nghĩ]	loạn	xạ,	mình	không	biết	đâu	là	thiện,	đâu	
là	ác	hết.	Ví	dụ	như	thiện	thế	gian	với	thiện	xuất	thế	gian	mình	cũng	không	biết.	Ở	
đây	không	cần	phải	phân	biệt	sâu	tới	cỡ	đó,	chỉ	là	khía	cạnh	thiện	ác	trong	mỗi	
tình	huống	mà	mình	không	phân	biệt	được,	thì	đó	là	loạn.	Và	Hành	không	rõ	ràng,	
không	xác	định	được.	Nhiều	khi	mình	thấy	việc	này	là	làm	lành	nè,	nhưng	thật	ra	
không	phải	là	[việc]	lành,	[do	mình]	nhận	định	sai. 

Thức	là	biết,	sự	biết	của	mình	đôi	khi	cũng	không	chính	xác.	Đó	là	bị	bệnh	
hoạn.	 

Khi	mình	có	Thuần	tâm	và	Thuần	thân,	thì	hai	Tâm	sở	này	giúp	cho	bốn	điều	
đó	được	hoạt	động	trơn	tru. 

Hai	Tâm	sở	này	có	cùng	đặc	tính	là	cách	điêu	luyện	của	thân	tâm,	đối	
lập	với	sự	bất	tín,	Tà	kiến,	Ngã	mạn,	v.v….	(Tức	là	[2	Tâm	sở	này]	ngược	lại	với	
sự	không	tin,	Tà	kiến	và	Ngã	mạn.	Những	Tâm	sở	này	chúng	ta	đã	học	rồi.	Có	2	
Tâm	sở	này	thì	sẽ	trừ	được	không	[có	niềm]	tin,	tức	là	khi	có	2	Tâm	sở	này	thì	
mình	sẽ	có	niềm	tin.	Rồi	mình	sẽ	tránh	được	Tà	kiến,	tránh	được	Ngã	mạn	v.v….	



 
 

45 

Nói	chung	là	sẽ	chống	được	những	Tâm	sở	kia).	Và	có	nhiệm	vụ	là	dẹp	trừ	sự	
bệnh	hoạn	của	tâm. 

Ở	đây,	thật	ra	bốn	trạng	thái	của	[hai	Tâm	sở	này]	là	làm	cho	sự	sôi	nổi	hay	
sự	nóng	nảy	của	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức	được	yên	tĩnh	trở	lại,	cho	nên	tự	nhiên	
mình	không	có	bộp	chộp	nữa.	Người	có	Tâm	sở	Thuần	tâm	với	Tâm	sở	Thuần	thân	
thì	tự	nhiên	không	có	kiểu	nóng	nảy,	sôi	nổi,	mà	nhẹ	nhàng	lắm. 

Giống	như	mình	thấy,	cảm	giác	nóng	lạnh	tới,	nóng	quá	thì	mình	vẫn	thấy	
bình	thường,	nóng	thôi	mà,	đâu	có	gì	đâu.	Mình	[sẽ]	tiếp	nhận	nhẹ	nhàng	hơn.	Rồi	
Tưởng	thì	mình	không	tưởng	tượng	gì	ghê	gớm.	Còn	chúng	sanh	thì	hay	tưởng	
lung	tung,	gọi	là	bệnh	hoang	tưởng	đó,	rồi	cuối	cùng	bị	trầm	cảm.	Đây	là	do	thiếu	
[hai	Tâm	sở]	này.	Rồi	khía	cạnh	thiện	ác	thì	mình	cũng	không	biết	nữa,	không	rõ	
ràng.	Rồi	Thức	của	mình	(sự	biết	của	mình)	cũng	lung	tung	lang	tang,	không	chính	
xác.	Ví	dụ	như	người	ta	cấp	cho	mình	câu	nói	đó,	nhưng	mình	hiểu	lầm	ý	của	người	
ta.	Vì	Thức	của	mình	kém,	mình	hiểu	sai.	Người	ta	nói	như	vậy,	nhưng	do	tâm	của	
mình	đang	bộp	chộp	quá,	loạn	quá,	cho	nên	mình	nghe	ra	thành	ý	khác.	Người	ta	
nói	ý	thường	này	mà	mình	nghĩ	ý	khác	v.v…. 

Hoặc	là	mình	nghe	pháp,	nhưng	mình	nghe	theo	chiều	hướng	của	mình.	Đó	
gọi	là	tướng	tâm	duyên,	kiểu	vậy	đó!	Tức	là	người	ta	nói	theo	chiều	hướng	tốt,	
nhưng	mình	nghe	thành	chiều	hướng	xấu.	Hoặc	là	mình	nghe	theo	chiều	hướng	
nào	đó,	theo	hướng	của	mình	thôi.	Khi	có	Tâm	sở	này	thì	chống	được	các	trạng	
thái	đó,	giúp	cho	tâm	yên	lặng	lại. 

Phận	sự	là	thủ	tiêu	sự	nóng	nảy	của	những	uẩn	này	(Danh	uẩn).	(Mình	
gọi	là	Danh	sắc,	thì	Danh	chính	là	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức).	Thành	tựu	là	xa	lìa	
tội	lỗi,	Phiền	não,	hoặc	xa	lìa	Tà	kiến,	Ngã	mạn	v.v…	 

Điều	này	cũng	rất	tốt.	Khi	thành	tựu	được	thì	tự	nhiên	mình	sẽ	xa	lìa	được	
những	tội	lỗi,	xa	lìa	được	những	Phiền	não	và	xa	lìa	được	những	bệnh	Tà	kiến	và	
Ngã	mạn	v.v….	Điều	này	từ	đâu	mà	có	quý	vị	biết	không?	Có	là	do	quý	vị	có	công	
phu	tu	định,	nên	phải	tu	định.	Còn	không	tu	định	và	giữ	giới	thì	khó	được	trạng	
thái	này.	Cho	nên	những	người	không	có	định	tâm	thì	thường	bị	ngược	lại,	tức	là	
tâm	nóng	nảy,	sôi	nổi,	cho	nên	tiếp	nhận	thông	tin,	thông	tin	không	chính	xác.	Còn	



 
 

46 

người	có	định	rồi,	càng	định	tĩnh	bao	nhiêu	thì	người	ta	càng	xử	lý	dễ	bấy	nhiêu.	 

Thật	ra	ngay	chúng	ta	cũng	có	những	lúc	mất	định	đúng	không	quý	vị?	Và	
khi	mất	định	thì	mình	xử	lý	không	chính	xác.	Lúc	đó	quý	vị	biết	chính	là	không	có	
hai	Tâm	sở	Thuần	tâm	và	Thuần	thân	này,	2	Tâm	sở	này	không	có	mặt	lúc	đó.	Cho	
nên	bí	quyết	là	cố	gắng	tu.	Khi	nào	cảm	thấy	tâm	mình	nóng	nảy,	bộp	chộp	rồi	thì	
lo	đề	xướng	lên	tu	Thiền	chỉ.	Tu	Thiền	chỉ	thì	nhanh	hơn,	còn	Thiền	quán	khó	hơn,	
quán	thì	quý	vị	phải	quán	lâu	lắm.	 

Giống	như	Thiện	Trang	thấy	mỗi	khi	mình	có	cảm	giác	khó	chịu	hay	gì	đó,	
thì	Thiện	Trang	đề	xướng	ngay	đề	mục	hơi	thở	là	dễ	nhất.	Hơi	thở	hít	vô	1,	thở	ra	
1,	cứ	đếm,	2-2;	3-3;	4-4...	làm	một	chút	thì	hết.	Chắc	có	lẽ	là	do	mình	thuần	thục	
hơi	thở,	nhuần	nhuyễn	với	hơi	thở	cho	nên	dễ	dàng.	Mỗi	người	có	một	cách,	Thiện	
Trang	chia	sẻ	như	vậy.	[Niệm	hơi	thở]	thì	tự	nhiên	tâm	lắng	xuống,	quên	hết	mọi	
chuyện	và	không	có	gì	hết.	 

Điều	thứ	tư:	Nhân	là	có	các	Danh	uẩn	đó.	Đó	là	nói	đơn	giản	thôi,	mình	chỉ	
cần	hiểu	như	vậy	là	được	rồi. 

Thiện	Trang	xin	chia	sẻ	[Tâm	sở]	tiếp	theo	nữa	là	Chánh	thân	với	Chánh	tâm.	 

Tâm	sở	Chánh	thân	(18)	-	Tâm	sở	Chánh	tâm	(19) 

Chánh	là	gì?	Chúng	ta	cũng	phân	tích	như	vậy.	Chánh	là	sự	ngay	thẳng,	chính	
trực.	

Định	nghĩa:	Tính	cách	ngay	thẳng,	chính	trực	của	Thọ,	Tưởng,	Hành	gọi	
là	Chánh	thân.	Còn	tính	ngay	thẳng,	chính	trực	của	Thức	uẩn	gọi	là	Chánh	
tâm.	 

Cũng	giống	như	trên,	mình	nói	gộp	đi	cho	dễ.	Nếu	chúng	ta	có	hai	[Tâm	sở]	
này	thì	thật	ra	đó	là	ngay	thẳng,	chính	trực	của	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức.	Ba	thứ	
đầu	 thuộc	về	Chánh	 thân,	 cuối	 cùng	 là	Thức	 thì	 thuộc	về	Chánh	 tâm.	 Sự	ngay	
thẳng,	chính	trực	của	bốn	uẩn	đó	là	thế	nào,	từ	từ	chúng	ta	nghe	tiếp. 

			 Hai	Tâm	sở	này	có	đặc	tính	đó	là	ngay	thẳng	và	chính	trực,	đối	lập	với	
sự	hư	ngụy,	man	trá	v.v…	mấy	điều	đó	gây	nên	tính	xảo	quyệt	của	thân	tâm.	



 
 

47 

Nghĩa	là	nhờ	có	hai	Tâm	sở	này	kéo	mình	lên,	mình	sẽ	không	có	sự	hư	ngụy	(giả	
dối),	không	có	sự	man	trá,	sẽ	không	có	sự	xảo	quyệt.	 

	 Cho	nên	quý	vị	thấy	tại	sao	Tâm	sở	thiện	khó	vậy	đó.	Người	mà	giả	dối,	man	
trá	v.v…	thì	không	có	Tâm	sở	thiện	rồi.	Khi	học	tới	đây	thì	mình	thấy	bất	thiện	là	
nhiều,	thiện	ít,	cho	nên	phải	giữ	giới	để	tâm	mình	ngay	thẳng,	chính	trực.	Chỉ	cần	
mình	che	giấu	điều	gì	đó,	thì	đó	là	hư	ngụy	v.v…	Thật	ra	mình	không	lừa	được,	[vì]	
mấy	Tâm	sở	này	 chạy	như	vậy	mà.	Nó	 tưởng	 trong	đầu,	nghĩ	 chuyện	đó	 là	A,	
nhưng	bây	giờ	nó	phải	đưa	ra	B,	để	nói	ra	điều	B,	nói	dối	mà.	Biết	là	A	rồi	nhưng	
phải	nói	B,	cho	nên	nó	xử	lý	trong	đó,	là	mất	ngay	thẳng,	mất	chính	trực.	Tưởng	là	
trí	nhớ	lôi	ra	kiến	thức	trong	quá	khứ.	 

	 Rồi	Hành	là	khía	cạnh	thiện	ác.	Mình	biết	điều	đó	là	thiện	hay	bất	thiện	rồi,	
nhưng	do	không	có	[2	Tâm	sở	này],	nên	mình	cứ	đẩy	qua,	‘thôi	kệ	nó,	không	sao	
đâu’	v.v…	là	nhiễu	tâm	liền. 

Thọ	là	cảm	nhận,	cảm	nhận	lúc	đó	sẽ	như	nào?	Tất	nhiên	khi	nói	dối	thì	ai	
cũng	có	cảm	nhận	thấy	vui	đúng	không?	Vui	hay	không	vui?	Thông	thường	nói	dối	
là	bắt	đầu	lòi	ra	có	gì	đó	bất	thường,	để	ý	một	chút	là	thấy	không	ổn	lắm,	cho	nên	
đâu	lừa	được	tâm	mình	đâu. 

Thức	là	biết,	sự	biết	lúc	đó	cũng	vậy.	 

Cho	nên	người	khi	mà	có	hư	ngụy,	man	trá	v.v…	thì	tự	nhiên	không	có	được	
sự	tự	tại,	không	có	sự	thoải	mái,	tự	nhiên	sao	sao	đó.	Bây	giờ	người	ta	phân	tích	
rất	kỹ	ngôn	ngữ	hình	thể,	cho	nên	quý	vị	thấy	rõ	ràng	lắm.	Mình	tu	là	thuộc	về	
trong	tâm,	cho	nên	tu	tâm	là	vậy	đó. 

Chánh	thân	trong	khi	có	sẽ	ra	sao?	Là	sự	ngay	thẳng,	cách	ngay	thẳng,	
không	cong	vẹo	của	Thọ	uẩn,	Tưởng	uẩn	và	Hành	uẩn,	có	khi	nào	thì	Chánh	
tâm	có	khi	đó.	Khi	nào	có	được	ba	thứ	Thọ,	Tưởng,	Hành	mà	ngay	ngắn,	không	
cong	vẹo,	thì	Chánh	thân	có	khi	đó.	Chứ	nếu	không,	thì	không	có. 

Sự	ngay	thẳng,	sự	thẳng	thắn,	sự	không	cong	vẹo	của	Thức	uẩn,	có	khi	
nào	thì	Chánh	tâm	sẽ	có	khi	đó.	Ở	đây	cũng	đơn	giản	thôi,	nói	chung	mình	phải	
cố	gắng	ngay	thẳng	thì	mới	Chánh	tâm	và	Chánh	thân	được,	còn	không	thì	không	



 
 

48 

được. 

Bốn	đặc	điểm	là: 

1.	Hai	Tâm	sở	này	có	tướng	trạng	là	sự	trung	thực	của	thân	tâm.	Tướng	
trạng	là	trung	thực.	

2.	Nhiệm	vụ	là	dẹp	trừ	sự	xảo	quyệt	của	thân	tâm.	Dẹp	sự	xảo	quyệt	đi. 

3.	Có	biểu	hiện	là	tính	ngay	thẳng.	

Cho	nên	từ	đó	mình	coi	chừng,	không	có	điều	này	là	rớt	qua	bất	thiện	rồi,	tại	
vì	điều	này	nằm	trong	Tâm	sở	Tịnh	hảo	Biến	hành.	Biến	hành	tức	là	lúc	nào	cũng	
có,	mà	không	có	điều	đó	là	chắc	chắn	bất	thiện,	chứ	không	chạy	đâu	hết.	 

Cho	nên	rõ	ràng,	quý	vị	thấy	không	học	mấy	điều	này	thì	khó.	Mình	chỉ	cần	
hiểu	thôi,	không	cần	nhớ,	hiểu	được	19	Tâm	sở	này	thì	mình	thực	hành	sẽ	dễ	thôi.	
Mình	nhớ	19	Tâm	sở	này	mà	mình	làm	được,	thì	tự	nhiên	biến	hành	rồi,	là	yên	
tâm.	19	[Tâm	sở]	này	có	mặt	là	mình	đã	thiện	rồi.	Còn	thiện	nào	thì	tùy	vào	ba	
nhóm	này	[6	Tâm	sở	Tịnh	hảo	Biệt	cảnh].	Cho	nên	kiểm	tra	lại,	mình	làm	thế	nào	
nhớ	Tín,	Niệm,	Tàm,	Úy,	Vô	tham,	Vô	sân,	Trung	hòa,	Tịnh	tâm,	Tịnh	thân,	Khinh	
tâm,	Khinh	thân,	Nhu	tâm,	Nhu	thân,	Thích	tâm,	Thích	thân,	Thuần	tâm,	Thuần	
thân,	Chánh	tâm,	Chánh	thân.	Khi	có	được	19	[Tâm	sở]	này	thì	mình	biết	là	mình	
đã	ở	bên	thiện	rồi,	tại	vì	Biến	hành	là	chắc	chắn	thiện	rồi.	Còn	thiện	nào	nữa,	thì	
tự	 động	 nó	 kéo	 thêm	 nhóm	 nào,	 có	 nhóm	 Chánh	 ngữ	 -	 Chánh	mạng	 -	 Chánh	
nghiệp,	có	thêm	Bi	(lòng	từ	bi)	hoặc	là	có	Tuỳ	hỷ,	hoặc	có	Trí	tuệ	thì	ngon.	Mình	
rớt	vô	Tâm	sở	thiện,	thì	mới	ra	tâm	thiện.	Chứ	còn	không	là	bay	vô	bất	thiện	rồi.	 

Còn	như	nhóm	7	Tâm	sở	Tợ	tha	Biến	hành	thì	lúc	nào	cũng	có,	khỏi	cần	suy	
nghĩ.	Lúc	nào	cũng	có	Xúc,	Thọ,	Tưởng,	Tư,	Nhất	hành,	Mạng	quyền,	Tác	ý,	lúc	nào	
cũng	có	rồi,	cho	nên	khỏi	quan	tâm	nhiều	lắm,	chỉ	cần	hiểu	sơ	thôi. 

Mục	tiêu	của	mình	là	làm	sao	duy	trì	được	nhóm	[19	Tâm	sở	Tịnh	hảo	Biến	
hành],	thì	tự	động	sẽ	có	thêm	[6	Tâm	sở	Tịnh	hảo	Biệt	cảnh],	và	tùy	trường	hợp	
có	Chánh	ngữ,	Chánh	nghiệp,	Chánh	mạng	hay	không,	có	Bi,	Tùy	hỷ,	có	Trí	tuệ	hay	
không.	Rồi	kéo	thêm	6	Tâm	sở	[Tợ	tha]	Biệt	cảnh	gồm:	Tầm,	Tứ,	Thắng	giải,	Cần,	



 
 

49 

Hỷ,	Dục.	Ví	dụ	như	Tầm,	Tứ	là	mình	đang	cần	để	vô	Sơ	thiền;	còn	Thắng	giải	là	
mình	xác	chứng	được	điều	đó	như	vậy	rồi,	thì	phải	có	chứ;	rồi	phải	có	sự	siêng	
năng,	phải	có	niềm	vui,	phải	có	sự	mong	muốn,	có	thể	có	hay	không	là	tùy	trường	
hợp.	Đó	là	mình	đẩy	vô	được	tâm	thiện	rồi.	Có	37	tâm	thiện	thì	chúng	ta	sẽ	học	
đằng	sau,	bây	giờ	mình	chỉ	hiểu	sơ	bảng	[sơ	đồ]	này	thôi. 

Như	vậy	là	phải	để	ý	[19	Tâm	sở	Tịnh	hảo	Biến	hành]	này	nha.	Và	cũng	nên	
để	ý	Tâm	sở	Bất	thiện	nữa,	khi	nào	có:	Si,	Vô	úy,	Vô	tàm,	Trạo	cử	là	bất	thiện	chắc	
rồi.	Trạo	cử	là	bất	thiện	nha.	Quý	vị	thấy	khó	không	ạ?	Trạo	cử	lăng	xăng	là	bất	
thiện	rồi	đó,	vì	nó	là	Biến	hành	mà.	Mình	cứ	quan	tâm	[Tâm	sở	Bất	thiện]	Biến	
hành	thôi,	còn	[Tâm	sở	Bất	thiện]	Biệt	cảnh,	khi	rơi	vô	đó	thì	mình	phân	tích	thêm.	
Còn	mình	nhìn	được	[Tâm	sở	Bất	thiện]	Biến	hành	có	rồi,	thì	chắc	chắn	chạy	vô	
nhóm	[Bất	thiện]	rồi.	Bốn	thằng:	Si,	Vô	tàm,	Vô	úy	xuất	hiện	thì	chắc	chắn	là	Bất	
thiện	rồi.	[Vô	tàm]	là	không	biết	xấu	hổ,	hổ	thẹn;	thứ	hai	là	không	biết	sợ	nhân	
quả,	không	sợ	pháp	luật,	không	sợ	gì	hết,	là	Vô	úy	xuất	hiện	rồi;	và	Tâm	[sở]	Trạo	
cử	là	biết	bất	thiện	rồi. 

Còn	khi	mình	xuất	hiện	[Tâm	sở]	ngược	lại,	là	mình	thấy	mình	có	niềm	tin	
[Tín];	có	trí	nhớ	chính	xác,	nhớ	này	là	nắm	bắt	cảnh	và	nhớ	được	quá	khứ	[Niệm];	
có	Tàm;	có	Uý	(biết	sợ);	[Vô	tham]	không	tham;	[Vô	sân]	không	sân;	rồi	sự	trung	
hoà	thân	tâm	[Trung	hòa];	(quý	vị	coi	lại,	bữa	sau	Thiện	Trang	sẽ	ôn	lại	cho	quý	
vị	khi	học	hết	bảng	này);	Tịnh	tâm	-	Tịnh	thân;	Khinh	tâm	–	Khinh	thân	(là	nhẹ	
nhàng);	Nhu	tâm	–	Nhu	thân	(là	mềm,	không	cứng	ngắc);	Thích	tâm	-	Thích	thân	
(là	sự	thích	nghi);	bữa	nay	[học]	sự	nhuần	nhuyễn	[Thuần	tâm	-	Thuần	thân]	và	
sự	ngay	thẳng	[Chánh	tâm	-	Chánh	thân].	Mình	nhớ	vậy	là	đủ	rồi.	[Bấy]	nhiêu	đấy	
là	biết	mình	đi	vào	nhóm	thiện	rồi.	Còn	thiện	gì	nữa	thì	tùy	theo,	khi	nào	giữ	giới	
thì	có	Chánh	ngữ,	Chánh	mạng,	Chánh	nghiệp;	khi	nào	tu	mấy	đề	mục	Từ	vô	lượng,	
Bi	vô	lượng	là	lên	cõi	Trời	từ	Sơ	thiền	đến	Tứ	thiền,	thì	đang	có	[Tâm	sở	Bi	và	Tùy	
hỷ],	hoặc	là	tâm	mình	đang	có	Bi	hay	không,	có	Tuỳ	hỷ	hay	không;	rồi	mình	phải	
có	Trí	tuệ	giải	thoát,	điều	này	quan	trọng,	trí	tuệ	nằm	ở	đây. 

Không	phải	đơn	giản	đâu!	Cho	nên	học	thì	mới	tu	được,	còn	không	học	thì	
biết	gì	mà	tu.	Cứ	vô	Tứ	niệm	xứ	rồi	gì	đó,	Thiền,	Thiền,	Thiền...	một	hồi,	rớt	vô	Vô	
minh	lúc	nào	chẳng	biết.	Cho	nên	nhiều	khi	mình	còn	không	biết,	tại	vì	dễ	rớt	vô	



 
 

50 

những	điều	thiếu,	cho	nên	tu	tốt	thì	mới	thành	tựu	được. 

Ở	đây	nói	đơn	giản,	19	Tâm	sở	Tịnh	hảo	[Biến	hành]	ở	trên:	Tín,	Niệm,	Tàm,	
Uý,	Vô	tham,	Vô	sân,	Trung	hòa,	Tịnh	tâm	-	Tịnh	thân,	Khinh	tâm	-	Khinh	thân,	
Nhu	tâm	-	Nhu	thân,	Thức	tâm	-	Thức	thân,	Thuần	tâm	-	Thuần	thân,	Chánh	tâm	-	
Chánh	thân,	thì	dễ	thấy	đối	với	người	thực	hiện	những	hành	động	như	xả,	thí	(tức	
là	xả	bỏ	và	bố	thí),	trì	giới	và	tham	Thiền.	 

Nhớ	giùm	câu	chốt	này:	19	Tâm	sở	[Tịnh	hảo	Biến	hành]	này	dễ	thấy	đối	với	
người	nào?	Người	nào	mà	thường	có	tâm	xả	ra,	có	bố	thí,	có	trì	giới,	có	tham	
Thiền	thì	19	Tâm	sở	[Tịnh	hảo]	này	xuất	hiện.	Đó	là	lý	do	tại	sao	phải	tu,	quý	
vị	hiểu	chưa?	Khi	nào	muốn	có	19	Tâm	sở	[Tịnh	hảo]	này,	thì	quý	vị	phải	bố	thí,	
phải	xả	ra,	phải	trì	giới	và	phải	tham	Thiền.	Nhớ	giùm	điều	đó!	Và	chúng	phối	hợp	
với	những	Tâm	sở	Tịnh	hảo	cho	nên	chúng	được	gọi	là	những	Tâm	sở	Tịnh	hảo	
Biến	hành.	Và	sẽ	có	thêm	mấy	[Tâm	sở	Tịnh	hảo	Biệt	cảnh]	nữa,	thì	tùy	trường	
hợp	nào	mà	có	[Tâm	sở]	nào.	 

Cho	nên	ít	nhất	là	có	19	[Tâm	sở	Tịnh	Hảo	Biến	hành]	này.	Tức	là	trong	tâm	
phải	có	ít	nhất	19	Tâm	sở	Tịnh	hảo	[Biến	hành],	rồi	có	thêm	ít	nhất	7	Tâm	sở	Tợ	
tha	Biến	hành	(là	26	Tâm	sở),	rồi	còn	cộng	thêm	[6	Tâm	sở	Tịnh	hảo	Biệt	cảnh]	
nữa	(tùy	tình	huống),	và	có	khi	có	[6	Tâm	sở	Tợ	tha	Biệt	cảnh]	(tùy	tình	huống).	 

Đó	là	mình	học	sơ	sơ	như	vậy.	Và	không	phải	chỉ	sự	phối	hợp	đó	mà	chia	ra	
tâm	đâu,	mà	người	ta	chia	ra	121	tâm	và	chia	kiểu	khác	nữa,	thì	chúng	ta	sẽ	học	
bài	về	tâm. 

[Như	vậy]	quý	vị	hiểu	rồi	đúng	không?	Hôm	nay	là	chúng	ta	đã	hiểu	hơn	rõ	
hơn	là	tại	sao	phải	tu	Thiền,	tại	sao	phải	tham	Thiền.	Không	tham	Thiền,	không	trì	
giới,	không	bố	thí	thì	không	có	được	[19	Tâm	sở	Tịnh	hảo],	cho	nên	mình	học,	
mình	hiểu	rồi. 

Hôm	nay	thời	gian	cũng	đã	hết	rồi,	chúng	ta	tạm	dừng	ở	đây,	chúng	ta	sẽ	học	
tiếp	ở	bài	tiếp	theo.	Quý	vị	cứ	học	từ	từ,	không	sao	mình	học	từ	từ	rồi	mình	hiểu.	
Thiện	Trang	tranh	thủ	sẽ	chia	sẻ	cho	hết	phần	Tâm	sở,	chỉ	còn	6	Tâm	sở	nữa	thôi.	
Không	dài	lắm,	dạy	chừng	hai	buổi	nữa	là	hết	sáu	Tâm	sở.	Một	buổi	[học]	ba	[Tâm	



 
 

51 

sở],	hai	buổi	sáu	[Tâm	sở]	là	hết	Tâm	sở.	Khi	đó	mình	sẽ	học	vừa	Kinh	tạng	vừa	
tiếp	tục	học	phần	Tâm,	học		lộ	trình	Tâm,	lộ	trình	Tử,	Chứng	quả,	mình	học	sơ	qua	
những	cái	đó.	Song	song	với	học	kinh	tạng	chúng	ta	sẽ	học	bổ	sung	về	phần	37	
Phẩm	trợ	đạo,	học	cho	kỹ	Phẩm	trợ	đạo	vì	đó	là	con	đường	để	ra	khỏi	sanh	từ.	
Phần	Thiền	chỉ	thì	chúng	ta	đã	học	qua	mấy	cái	căn	bản	rồi,	từ	từ	chúng	ta	học	
tiếp	để	mọi	người	thực	hành	đã,	sau	đó	chúng	ta	sẽ	học	Thiền	Quán,	học	kỹ	lại	Tứ	
niệm	xứ.	Tứ	Niệm	xứ	nằm	trong	37	Phẩm	trợ	đạo	cho	nên	mình	học	lại	thôi.	

Như	vậy	dần	mình	đủ	kiến	thức	mình	tu,	quý	vị	cứ	từ	từ	phát	triển	lên,	ít	
nhất	mình	học	cái	nền	[tảng]	để	tu,	ít	nhất	mình	có	một	cái	cơ	sở	để	tu	để	không	
bị	vấn	đề.	Giống	như	ngôi	nhà	mình	đã	dựng	lên	được	cái	cột	rồi,	mình	dựng	được	
cái	mái	rồi	ít	nhất	cũng	che	được	nắng	che	được	mưa	rồi,	mình	ở	trong	đó	cũng	
yên	thôi,	từ	từ	mình	bắt	đầu	làm	tường,	làm	cửa	nẻo,	làm	kỹ	lại,	từ	từ	làm	sân	sau.	
Thiện	Trang	mới	dựng	nên	cho	quý	vị	mấy	cái	cột,	dựng	lên	cho	quý	vị	che	mái	
nhà	để	quý	vị	có	nền	tảng	đó,	từ	nền	tảng	đó	bây	giờ	quý	vị	tiếp	tục	phải	đắp	thêm	
tường	vách,	rồi	bắt	đầu	mình	làm	thêm	sân,	cây	cảnh,	tạo	cảnh	gì	đó,	tuỳ.	Kiểu	như	
vậy,	mình	học	Phật	pháp	cái	gốc	căn	bản	mình	phải	học,	rồi	quý	vị	muốn	tạo	cảnh	
kiểu	gì	đó	 là	pháp	tu	của	quý	vị,	mỗi	người	sẽ	chọn	 lấy	đường	tu	riêng,	Thiện	
Trang	hy	vọng	như	vậy.	

Thiện	Trang	chia	sẻ	với	quý	vị	như	vậy,	mỗi	lần	chia	sẻ	thì	Thiện	Trang	cũng	
ôn	lại,	nhờ	những	lần	chia	sẻ	này	thì	mình	sẽ	hiểu	sâu	hơn	và	có	những	người	hỏi	
khiến	mình	sẽ	kết	nối	kiến	thức	lại	nên	Thiện	Trang	cũng	được	lợi	ích	thêm.	Còn	
nếu	Thiện	Trang	tự	tu	thì	nhiều	khi	mình	thấy	mình	đọc	hiểu	rồi,	hiểu	nhiêu	đó	
nhưng	tới	khi	có	người	hỏi	mình	sẽ	có	giải	đáp	cho	họ	thì	mình	hiểu	sâu	hơn.	

Hôm	nay	hết	giờ	rồi,	hẹn	quý	vị	hôm	khác.	Mời	quý	vị,	chúng	ta	cùng	hồi	
hướng.	

“Chúng	sanh	vô	biên	thệ	nguyện	độ	
Phiền	não	vô	tận	thệ	nguyện	đoạn	
Pháp	môn	vô	lượng	thệ	nguyện	học	

Phật	đạo	vô	thượng	thệ	nguyện	thành”.	



 
 

52 

“Nguyện	đem	công	đức	này	
Hướng	về	khắp	tất	cả	
Đệ	tử	cùng	chúng	sanh	

Đều	trọn	thành	Phật	đạo”. 
A	Mi	Đà	Phật!	

		

		

		

		

	

		

		

		

		

		

		
	 


