
 
 

1 

Giảng	Ký	Câu	Xá	Luận	Và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận	 
	Bài	42 

Giảng	giải:	Thầy	Thích	Thiện	Trang	
Giảng	ngày:	14/05/2025 

Phát	trực	tiếp	trên	Kênh	YouTube	Thích	Thiện	Trang 
https://www.youtube.com/watch?v=qqpa_jfUfOo	
mạng	xã	hội	Facebook,	Fanpage	Thích	Thiện	Trang:	
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang 

	

Nam	Mô	Bổn	Sư	Thích	Ca	Mâu	Ni	Phật!	
			 Nam	Mô	A	Mi	Đà	Phật!	

		 Kính	chào	toàn	thể	quý	vị	đồng	tu!	Hôm	nay	[là]	thứ	Tư,	chúng	ta	học	tựa	đề	
“Câu	Xá	Luận	Và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận”.	Để	đề	mục	của	chúng	ta	rõ	ràng	hơn,	thì	
Thiện	Trang	xin	đặt	tên	lại	như	vậy.	Chứ	để	Câu	Xá	Luận	không	[thôi],	thì	thời	
gian	vừa	qua	chúng	ta	toàn	học	những	vấn	đề	khác.	Ở	trong	này	chúng	ta	có	học	
Kinh	A	Hàm,	có	tinh	hoa	của	Kinh	Nikaya,	của	Vi	Diệu	Pháp	(Nam	truyền),	của	
Luận	Câu	Xá,	và	thậm	chí	còn	có	những	bộ	kinh	luận	khác	nữa.	Cho	nên	chúng	ta	
để	chung	là	‘Tinh	Hoa	Kinh	Luận’	thì	tiện	hơn. 

		 Hôm	nay	chúng	ta	đang	học	ở	bài	42.	Nội	dung	chúng	ta	học	có	mấy	phần,	
trong	đó	có	phần	về	Luận	Câu	Xá	mà	chúng	ta	đã	tạm	ngưng	một	số	buổi.	Hôm	
nay	Thiện	Trang	xin	giới	thiệu	cho	quý	vị	để	tiếp	tục	phần	này.	Chúng	ta	biết	là	
mục	tiêu	của	chúng	ta	học	Phật	để	làm	gì?	Để	giải	thoát!	Ai	cũng	mong	giải	thoát	
cả	mới	học	bộ	này.	Trong	Kinh	Nikaya,	có	một	bộ	Kinh	[tên]	là	Dây	Thằng	(dây	
buộc),	đức	Phật	có	đưa	ra	một	ví	dụ:	Giống	như	có	một	con	chó	bị	cột	lại	vô	cái	
cọc,	khi	nó	đi	thì	cũng	chỉ	quanh	quẩn	ở	bên	cây	cọc	đó	thôi.	Giống	như	ở	Việt	
Nam	mình,	người	ta	hay	cột	bò,	cột	trâu	vô	cái	cây,	[dù]	chúng	có	đi	chăng	nữa	thì	
cũng	quanh	quẩn	[bên]	cái	cây	đó	thôi.	Lúc	nó	đứng,	nó	cũng	quanh	quẩn	bên	cái	
cọc	đó,	lúc	nó	ngồi	thì	cũng	ngồi	quanh	cạnh	cái	cọc	đó,	rồi	nó	nằm	cũng	vậy,	cũng	

https://www.facebook.com/suthaythichthientrang


 
 

2 

quanh	bên	cạnh	cái	cọc	đó	thôi.	 

	 Đức	Phật	cũng	nói	vậy	đó,	kẻ	vô	văn	phàm	phu	xem	Sắc	uẩn	(thân	thể	mình)	
chính	 là	mình,	 là	bản	ngã	của	mình.	Tương	tự	như	vậy	với	Thọ,	Tưởng,	Hành,	
Thức,	cũng	xem	là	bản	ngã	của	mình.	Cho	nên	có	làm	gì	chăng	nữa,	ví	dụ	như	bước	
đi	thì	cũng	luôn	chấp	trong	Ngũ	uẩn,	lúc	đứng	lại	cũng	chấp	trong	Ngũ	uẩn,	lúc	
nằm	yên	cũng	chấp	trong	Ngũ	uẩn,	rồi	ngồi	xuống	cũng	chấp	trong	Ngũ	uẩn.	Cho	
nên	suốt	ngày	bị	trói	buộc. 

Làm	sao	chúng	ta	thoát	ra	được	trói	buộc	đó?	Chúng	ta	phải	học	giáo	pháp,	
phải	có	tu	tập.	Việc	học	giáo	pháp,	tu	tập	phải	cần	thời	gian.	Nếu	mình	không	có	
thời	gian	nghiền	ngẫm,	học,	thì	có	thể	mình	không	có	đủ	tư	lương.	[Thì	dù]	tâm	
nói	giải	thoát,	miệng	cũng	nói	giải	thoát,	nhưng	thực	tế	là	không	được.	Đức	Phật	
nói	là	không	phải	muốn	hay	không	muốn,	mà	quan	trọng	nhất	là	mình	phải	biết	
đúng	cách.	Đó	là	lý	do	tại	sao	chúng	ta	phải	học. 

		 Hôm	nay	Thiện	Trang	xin	mở	đầu	phần	nền	tảng.	Trước	khi	nói	phần	này,	
nhiều	khi	quý	vị	cũng	không	nắm	nổi	nội	dung	này	học	điều	gì.	Quan	trọng	nhất,	
Thiện	Trang	nghĩ	là	chúng	ta	học	về	Tâm	và	Tâm	sở.	Chúng	ta	học	qua	gần	hết	
rồi,	sau	này	chúng	ta	mới	có	thể	đưa	ra	được	những	vấn	đề	phân	tích.	Mình	học	
một	hồi,	mình	có	thể	phân	tích	được. 

Thiện	Trang	đưa	ra	một	ví	dụ	đơn	giản	thôi.	Giả	sử	bây	giờ	có	một	người	
Phật	tử,	sau	khi	nghe	được	lời	khuyên	của	một	đồng	tu	khác,	thì	biết	rằng	mình	
đã	phạm	một	tội	lỗi,	ví	dụ	như	mình	phạm	một	giới	nào	đó.	Lúc	đó	mình	cảm	thấy	
ăn	năn,	xấu	hổ,	và	mình	sám	hối.	Vậy	tâm	đó	là	tâm	gì?	Tâm	đó	là	tâm	thiện	ở	Dục	
giới	hay	tâm	thiện	ở	Sắc	giới,	hay	tâm	ác	(tâm	bất	thiện),	hay	là	tâm	nào	để	cho	
kết	quả	nào,	và	tâm	lúc	đó	phối	hợp	với	bao	nhiêu	Tâm	sở.	Khi	nào	mình	hiểu	
được	rõ	như	vậy,	thì	mình	mới	tu	được.	Tại	vì	khi	mình	không	có	tiêu	chuẩn	thiện	
ác,	thì	mình	nói	mình	tu	tâm,	nhưng	mình	không	biết	tâm	đang	thiện	hay	ác	nữa,	
nó	đang	phối	hợp	với	những	Tâm	sở	nào,	đang	tương	ưng	cảnh	giới	nào,	thì	làm	
sao	mình	biết	tương	lai	mình	đi	về	đâu. 

Ví	dụ	như	chúng	ta	tu	tâm	Thiền,	chúng	ta	muốn	đắc	Thiền	thì	lúc	đó	chúng	
ta	[phải]	có	tâm	Thiền,	 tâm	Thiền	tương	 lai	sẽ	cho	quả	Thiền	chẳng	hạn.	Tâm	



 
 

3 

thiện	Dục	giới	mà	trong	đó	là	tâm	Vô	nhân,	tâm	Nhị	nhân,	hay	tâm	Tam	nhân,	để	
đời	sau	ta	được	thế	nào?	Hoặc	những	đồng	tu	muốn	ra	khỏi	sanh	tử	bằng	con	
đường	vãng	sanh	Tây	Phương	Cực	Lạc,	thì	mình	phải	có	tiêu	chuẩn.	Tiêu	chuẩn	
đó	nằm	ở	tâm	và	lộ	trình	tâm.	Chúng	ta	đã	học	được	gần	hết	phần	Tâm	sở	rồi,	
chúng	ta	học	hết	Tâm	sở	thì	chúng	ta	sẽ	học	tới	tâm	[để]	chúng	ta	phân	tích. 

Thiện	Trang	đưa	thêm	một	ví	dụ	nữa,	mai	mốt	chúng	ta	học,	chúng	ta	sẽ	đưa	
ra	phân	tích.	Một	người	Phật	tử	ở	trong	gia	đình,	họ	giết	một	con	cá	rô	phi,	để	làm	
thịt	nấu	cho	gia	đình	ăn.	Như	vậy	khi	họ	giết	con	cá	đó,	người	ta	cảm	thấy	rất	áy	
náy	và	lo	sợ	nhân	quả.	Khi	làm	việc	đó	người	ta	nghĩ	như	vậy,	thì	tâm	đó	là	tâm	
thiện	hay	là	tâm	bất	thiện?	Điều	đó	chúng	ta	phải	xác	định	được,	chứ	không	bây	
giờ	mơ	hồ,	mình	không	biết	là	thiện	hay	bất	thiện,	tâm	đó	là	tâm	nào,	tâm	nào	
[thì]	cho	tâm	đầu	thai	nào,	tâm	quả	nào	(tâm	nhân,	tâm	quả),	rồi	cuối	cùng	kết	
nghiệp	như	thế	nào?	Đó	là	chúng	ta	phải	học,	hiểu	sâu	như	vậy. 

	Từ	từ	chúng	ta	sẽ	học	bộ	này,	một	thời	gian	nữa	thì	chúng	ta	sẽ	phân	tích	
được	những	điều	đó.	Trong	quá	trình	học,	do	nội	dung	đó	hơi	khó,	nên	Thiện	
Trang	cứ	phải	đưa	[vào]	một	cách	chầm	chậm,	và	chúng	ta	bổ	sung	phần	nền	tảng	
kinh	tạng	vào	để	củng	cố	được	nền	tảng,	xây	dựng	được	Chánh	kiến	cho	chúng	ta.	
Đó	là	lý	do	tại	sao	chúng	ta	phải	học	thêm	nền	tảng	khác,	chứ	còn	học	như	vậy	
không	[thôi]	thì	cũng	nhanh,	mấy	buổi	là	có	thể	học	tới	đó	được,	nhưng	sợ	quý	vị	
không	nắm	nổi. 

		 Phần	đầu	tiên	hôm	nay,	Thiện	Trang	sẽ	giới	thiệu	cho	quý	vị	đề	mục:	

Cho	Rằng	Tất	Cả	Cảm	Thọ	Đều	Do	Nhân	Đã	Làm	Trong	Quá	Khứ	Đó	Là	
Thuộc	Về	Tà.	

(Đây	là	một	tựa	đề	được	trích	trong	kinh).	

Một	thời	Thế	Tôn	trú	ở	Rājagaha	(Vương	Xá	thành)	tại	Trúc	Lâm,	chỗ	
nuôi	dưỡng	các	con	sóc.	

Rồi	du	sĩ	Moliya	Sìvaka	đi	đến	Thế	Tôn;	sau	khi	đến,	nói	lên	với	Thế	
Tôn	những	lời	chào	đón	hỏi	thăm,	sau	khi	nói	lên	những	lời	chào	đón	hỏi	
thăm	thân	hữu	liền	ngồi	xuống	một	bên.	



 
 

4 

Ngồi	một	bên,	du	sĩ	Moliya	Sìvaka	thưa	với	Thế	Tôn:	

Thưa	Tôn	giả	Gotama,	có	một	số	Sa-môn,	Bà-la-môn	thuyết	như	sau,	
thấy	như	sau:	“Con	người	cảm	thọ	cảm	giác	gì,	lạc	thọ,	khổ	thọ,	hay	bất	khổ	
bất	lạc	thọ;	tất	cả	thọ	ấy	đều	do	nhân	đã	làm	trong	quá	khứ”.	Ở	đây,	Tôn	giả	
Gotama	nói	như	thế	nào?	

Đây	là	một	chủ	đề,	mà	chúng	ta	học	Phật	pháp	lâu	rồi,	chúng	ta	cũng	hay	
như	thế	đúng	không?	Tức	là	lúc	đó	có	một	ông	Bà-la-môn,	là	một	du	sĩ	(du	sĩ	là	
một	người	cũng	tu	học),	đến	thưa	với	đức	Phật	rằng:	tất	cả	những	cảm	giác	gì,	
gồm:	Khổ	thọ,	lạc	thọ,	hay	không	khổ	không	lạc	thọ.	Tức	là	mình	có	ba	thọ,	thọ	
thứ	nhất	là	khổ,	ví	dụ	như	cảm	thấy	nóng	lạnh,	đau	nhức;	hoặc	thọ	vui	là	được	ăn,	
được	cho,	được	tặng,	v.v…	rồi	cảm	giác	bình	thường	là	không	khổ	không	vui.	 

Tất	cả	những	thọ	đó,	tức	là	những	gì	mình	nhận	được	đời	này	đều	là	do	nhân	
đời	trước,	do	quá	khứ.	Có	phải	như	vậy	hay	không?	Chúng	ta	học	Phật	lâu	năm,	
luôn	luôn	nói	rằng	tất	cả	đều	do	quá	khứ.	Như	vậy	là	đúng	rồi	đúng	không?	Chúng	
ta	nói	như	vậy	là	thuộc	về	tà	rồi,	như	tựa	đề	Thiện	Trang	đã	đặt.	Cho	nên	nhiều	
khi	học	Phật	lâu	năm	mà	vẫn	không	phải	có	Chánh	kiến,	vấn	đề	nằm	ở	chỗ	đấy.	Ở	
đây	chúng	ta	sẽ	học	rõ	ràng,	đây	là	trong	kinh.	Chúng	ta	xem	đức	Phật	trả	lời	như	
thế	nào? 

Này	Sìvaka,	ở	đây,	một	số	cảm	thọ	khởi	lên,	phát	sanh	từ	mật	(semhà).	
Này	Sìvaka,	hoặc	là	Ông	phải	tự	mình	(sàma)	biết	rằng:	“Ở	đây,	một	số	cảm	
thọ	khởi	lên,	phát	sanh	từ	mật”.	Hay	là,	này	Siivaka,	thế	giới	chấp	nhận	là	
đúng	sự	thật	rằng:	“Ở	đây,	một	số	cảm	thọ	khởi	lên	phát	sanh	từ	mật”.	Ở	
đây,	này	Siivaka,	những	vị	Sa-môn,	Bà-la-môn	nào	thuyết	như	sau,	thấy	như	
sau:	“Con	người	cảm	thọ	cảm	giác	gì,	lạc	thọ,	khổ	thọ,	bất	khổ	bất	lạc	thọ;	tất	
cả	thọ	đều	do	nhân	đã	làm	trong	quá	khứ”;	nếu	do	họ	tự	mình	biết,	họ	thật	
sự	đi	quá	xa;	nếu	được	thế	giới	chấp	nhận	là	đúng	sự	thật,	họ	cũng	đi	quá	
xa.	Do	vậy,	Ta	tuyên	bố	rằng	các	Sa-môn,	Bà-la-môn	ấy	thuộc	về	tà. 

Đoạn	vừa	rồi	chúng	ta	thấy	rõ	ràng,	đức	Phật	đã	công	bố:	Nếu	vị	Sa-môn	
nào,	Bà-la-môn	nào	mà	quan	niệm	tất	cả	những	cảm	thọ	của	mình,	như	cảm	giác	
về	khổ,	về	vui,	không	khổ	không	vui,	tất	cả	đó	đều	do	nhân	đã	làm	trong	quá	khứ.	



 
 

5 

Họ	tự	mình	biết	vậy	thì	thật	sự	họ	đã	đi	quá	xa.	Nếu	họ	được	cả	thế	giới	chấp	
nhận,	thì	những	người	nào	mà	chấp	nhận	điều	đó	cũng	đi	quá	xa.	Đức	Phật	tuyên	
bố	là	các	Sa-môn,	Bà-la-môn	ấy	thuộc	về	tà,	tức	là	sai	rồi. 

Chúng	ta	học	Phật	pháp	lâu	năm,	rất	có	thể	việc	gì	chúng	ta	cũng	đổ	cho	quá	
khứ,	tức	là	đổ	cho	nghiệp.	Cho	nên	không	học	Phật	pháp	thì	không	hiểu,	đổ	cho	
nghiệp	là	sai.	Ở	trên	đức	Phật	đã	dẫn	ra	một	nguyên	nhân	là	phát	sinh	từ	mật. 

Này	Siivaka,	ở	đây,	một	số	cảm	thọ	khởi	lên,	phát	sanh	từ	đàm	(niêm	
dịch)	…	(mật,	đàm	là	mấy	thứ	ở	trong	người). 

Này	Siivaka	…	khởi	lên,	phát	sanh	từ	gió	…	

Ở	đây	phân	tích	một	chút.	[Phát	sinh]	do	mật,	ở	trong	người	mình	tiết	ra	
mật,	nên	có	một	số	cảm	thọ	do	mật;	do	đàm	ở	trong	người;	rồi	do	từ	gió,	gió	thổi	
có	thể	[làm]	mình	nóng,	lạnh,	v.v…	Do	cảm	thọ	từ	gió,	từ	đàm,	từ	mật,	chứ	không	
phải	do	việc	làm	trong	quá	khứ. 

Này	Siivaka	…	khởi	lên,	phát	sanh	từ	sự	gặp	gỡ	các	…	nước	trong	thân	
thể	(sannipitikàni).	Điều	này	giống	như	bệnh	của	mình,	hay	nước	trong	thân	
thể	của	mình	tạo	ra. 

Này	Siivaka	…	khởi	lên,	phát	sanh	từ	sự	gặp	gỡ	các	thời	tiết	…	Cũng	do	
thời	tiết,	nhiều	khi	thời	tiết	nóng,	lạnh	quá,	đâu	thể	đổ	lỗi	cho	việc	làm	[trong]	
quá	khứ	được. 

Này	Siivaka	…	khởi	lên,	phát	sanh	từ	sự	gặp	gỡ	các	nghịch	vận	…	Tức	là	
gặp	các	việc	xấu,	việc	nghịch	ý,	cho	nên	không	phải	do	quá	khứ. 

Này	Siivaka	…	khởi	lên,	phát	sanh	từ	các	công	kích	thình	lình	từ	bên	
ngoài	vào	…	Nhiều	khi	không	phải	gì	đâu,	tự	nhiên	do	sự	công	kích	thình	lình	từ	
bên	ngoài	vào. 

Do	quả	dị	thục	của	nghiệp,	này	Siivaka,	ở	đây,	một	số	cảm	thọ	được	
khởi	lên.	

Trường	hợp	cuối	cùng	mới	nói	là	do	dị	thục	(chín	khác)	của	nghiệp,	một	số	
cảm	thọ	khởi	lên.	Cho	nên	chỉ	có	một	trường	hợp	[do	nghiệp]	thôi.	Quý	vị	thấy	



 
 

6 

đầu	tiên	là	từ	(1)	mật	,	từ	(2)	đàm,	từ	(3)	gió,	từ	(4)	gặp	gỡ	các	nước	trong	thân	
thể,	từ	(5)	nước,	từ	(6)	nghịch	vận	(chuyện	bất	như	ý),	từ	(7)	sự	công	kích	thình	
lình	từ	bên	ngoài	vào,	cuối	cùng	tới	đây	mới	là	do	(8)	nghiệp. 

Này	Siivaka,	hoặc	là	Ông	phải	tự	mình	biết	rằng:	“Ở	đây,	một	số	cảm	
thọ	khởi	lên	vì	kết	quả	dị	thục	của	nghiệp”.	Hay	là,	này	Siivaka,	thế	giới	chấp	
nhận	là	đúng	sự	thật	rằng:	“Ở	đây,	một	số	cảm	thọ	khởi	lên	vì	kết	quả	dị	
thục	của	nghiệp”.		

Tức	là	do	nghiệp	thì	chỉ	có	một	số	thôi,	đừng	có	việc	gì	cũng	đổ	cho	nghiệp.	
Đó	là	một	sai	lầm	lớn	nhất	của	người	học	Phật.	Quý	vị	đổ	hết	cho	nghiệp	thì	vô	lý	
đúng	không?	Thật	ra	mình	tư	duy	một	chút	thì	mình	thấy	nhiều	khi	có	nghiệp	gì	
đâu,	thời	tiết	nóng	quá	cũng	đổ	cho	nghiệp	à?	Không	có!	Có	những	điều	không	
phải	do	nghiệp,	mà	do	mình	sanh	vào	thời	đại	đó,	thời	tiết	đó,	hoàn	cảnh	đó,	điều	
kiện	đó,	v.v…	nên	bị	như	vậy	thôi,	chứ	chẳng	phải	do	nghiệp.	Cho	nên	đừng	có	Tà	
kiến	như	vậy.	Đó	là	một	Tà	kiến,	nếu	mình	cho	tất	cả	là	do	nghiệp. 

Ở	đây,	này	Siivaka,	những	vị	Sa-môn,	Bà-la-môn	nào	thuyết	như	sau,	
thấy	như	sau:	“Con	người	cảm	thọ	cảm	giác	gì,	lạc	thọ,	khổ	thọ,	bất	khổ	bất	
lạc	thọ;	tất	cả	thọ	đều	do	nhân	đã	làm	trong	quá	khứ”;	nếu	do	họ	tự	mình	
biết,	họ	thật	sự	đi	quá	xa;	nếu	được	thế	giới	chấp	nhận	là	đúng	sự	thật,	họ	
cũng	đi	quá	xa.	Do	vậy,	Ta	tuyên	bố	rằng	các	Sa-môn,	Bà-la-môn	ấy	thuộc	về	
tà.	

Cho	nên	cũng	không	đúng!	Tức	là	nếu	ai	cũng	nói	đổ	cho	nghiệp	hết	(việc	
làm	trong	quá	khứ	thuộc	về	nghiệp),	thì	đức	Phật	nói	Sa-môn,	Bà-la-môn	nào	mà	
tuyên	bố	như	vậy,	nghĩ	như	vậy,	đó	là	thuộc	về	tà.	Nếu	được	cả	thế	giới	chấp	nhận,	
cho	đó	là	đúng,	thì	những	người	chấp	nhận	điều	đó	cũng	đi	quá	xa.	Nói	chung	đều	
thuộc	về	tà.	Cho	nên	cẩn	thận	nha!	Nhiều	khi	mình	học	Phật	bao	nhiêu	năm	rồi,	
mình	cũng	không	học	được	điều	này.	Chỉ	có	một	số	điều	là	do	nghiệp	thôi.	Cho	
nên	cẩn	thận!	Đừng	có	nghĩ	mình	học	Phật	pháp	[rồi	cho	suy	nghĩ	của	mình]	là	
đúng. 

Khi	được	nói	vậy,	du	sĩ	Moliya	Siivaka	bạch	Thế	Tôn:	

Thật	vi	diệu	thay,	bạch	Thế	Tôn	…	từ	nay	cho	đến	mạng	chung,	con	trọn	



 
 

7 

đời	quy	ngưỡng!	

Mật,	niêm	dịch	và	gió,	
	Sự	gặp	gỡ	các	loại	nước,	
	Sự	thay	đổi	thời	tiết,	

	Sự	gặp	gỡ	các	nghịch	vận,	
	Sự	công	kích	thình	lình,	
	Nghiệp	quả	là	thứ	tám.	

Như	vậy	có	tám	điều,	thì	có	một	điều	là	nghiệp	thôi.	

(Kinh	36.21.	Sìvaka	-	Phần	Ba—Phẩm	Một	Trăm	Lẻ	Tám	Pháp	Môn	-	
Chương	36:	Tương	Ưng	Thọ	(S.iv,230)	–	Kinh	Tương	Ưng). 

Chúng	ta	nhớ	lại	8	điều:	(1)	mật,	(2)	niêm	dịch,	(3)	gió,	(4)	sự	gặp	gỡ	các	
nước,	(5)	sự	thay	đổi	thời	thiệt,	(6)	nghịch	vận,	(7)	công	kích	thình	lình,	và	(8)	
nghiệp	quả.	Bữa	nay	xây	dựng	được	Chánh	tri	kiến	rồi,	cho	nên	đừng	có	việc	gì	
cũng	đem	nghiệp	ra.	Thật	ra	cũng	được!	Đôi	khi	việc	gì	cũng	nói	do	nghiệp,	[là	
nói]	cho	mọi	người	vui,	an	ủi	vậy	thôi.	Cho	nên	có	đồng	tu	cứ	suốt	ngày	than	thở:	
‘Sao	con	ghét	ông	chồng	thế,	con	không	muốn	gặp	ông	chồng	mà	gặp	hoài’.	Đó	có	
phải	do	nghiệp	không?	Thiện	Trang	nói	một	phần	là	do	nghiệp,	vợ	chồng	tất	nhiên	
phải	có	nghiệp,	nhưng	một	phần	nữa	là	do	những	điều	kiện.	Cho	nên	mình	biết	
rồi	thì	mình	né	ra. 

Bữa	nay	nói	lại	về	mấy	cách	đoạn	trừ	Lậu	hoặc,	trong	đó	có	né	tránh	để	đoạn	
trừ.	Né	tránh	là	tránh	duyên	đó	quý	vị.	Tại	vì	nghiệp	[chỉ]	là	một	trong	tám	điều	
thôi	mà,	 thì	mình	né	đi.	Mình	 tội	 gì	 chui	 vô	 trong	đó,	 tránh	hoàn	 cảnh,	 tránh	
nghịch	vận,	tránh	sự	công	kích	thình	lình,	núp	đi.	Ai	[bắt]	phải	ra	cho	họ	tấn	công.	
Rồi	mấy	bệnh	trong	thân	thì	mình	chăm	sóc	cho	kỹ,	tránh	gió,	giống	như	yếu	đừng	
có	ra	gió	vậy;	rồi	thời	tiết	thì	mình	tới	vùng	có	thời	tiết	tốt	hơn. 

Cho	nên	không	phải	điều	gì	cũng	do	nghiệp.	Nhớ	cho	kỹ!	Học	bài	kinh	này	
rồi,	bữa	nay	hết	bị	[hiểu	sai]	rồi	đó.	Nhớ	truyền	cho	các	đồng	tu	khác,	chứ	không,	
việc	gì	cũng	đổ	cho	nghiệp,	rồi	cuối	cùng	chết	cũng	kêu	do	nghiệp.	Ở	trong	Kinh	
Nikaya,	chết	cũng	chỉ	là	một	trong	những	nguyên	nhân	thôi,	để	bữa	nào	kiếm	lại	
bài	kinh	đó.	Chứ	không,	quý	vị	chết	mà	cũng	đổ	cho	nghiệp.	Không	có!	Chết,	có	

https://suttacentral.net/sn36.21/vi/minh_chau?lang=en&reference=none&highlight=false#S.iv.230


 
 

8 

khi	là	do	hết	phước	[mà]	chết,	có	khi	nghiệp	quả	tới	đó	[nên]	chết,	có	khi	bị	người	
ta	giết	(người	ta	hại)	mà	chết,	có	khi	bị	nhân	duyên	gì	đó	không	đủ	cho	nên	chết	
v.v…	Có	mấy	duyên	để	chết,	chứ	không	phải	là	chết	[chỉ]	do	nghiệp.	Nên	nhớ	như	
vậy!	Nghiệp	tôi	chưa	đáng	phải	chết,	nhưng	bị	người	ta	hại	thì	cũng	chết.	Quý	vị	
nên	nhớ	vậy	đó!	Chứ	không	phải	là	cứ	tin	cuồng,	là	do	nghiệp	hết.	Không	phải	
như	vậy! 

Cho	nên	học	giáo	lý	nhà	Phật	rất	rõ	ràng,	sáng	suốt,	chứ	không	phải	[mê	
mờ].	Giáo	lý	nhà	Phật	[mà]	việc	gì	mình	cũng	đổ	cho	nghiệp	hết	như	vậy,	thì	thành	
ra	không	phải,	không	đúng	với	thực	tế.	Chúng	ta	phải	học	cho	kỹ!	Từ	từ,	bữa	nào	
Thiện	Trang	tìm	lại	bộ	kinh	đó,	bây	giờ	quên	bộ	kinh	đó	nằm	ở	đâu	rồi,	nhưng	nói	
chung	có	nghe	qua,	có	đọc	qua	rồi.	Cho	nên	là	từ	từ. 

Như	vậy	tóm	lại,	nhớ	nha,	xây	dựng	lại	Chánh	tri	kiến	một	chút,	không	phải	
điều	gì	cũng	là	do	nghiệp	hết	đâu,	nghiệp	là	một	trong	tám	yếu	tố,	mà	có	một	phần	
thôi,	một	phần	của	những	nỗi	khổ.	Cho	nên	ai	nói	khổ	thọ,	hay	là	vui	gì	đó	là	do	
đời	trước.	Không	phải!	Hoàn	toàn	không	phải!	Chỉ	có	một	số	thôi,	có	tám	điều	
kiện. 

Bây	giờ	chúng	ta	đến	một	đoạn	tiếp: 

Tầm	Quan	Trọng	Của	Thiền	Chỉ	(Tiếp	Theo):	

“Muốn	Đoạn	Trừ	Vô	Minh	Nên	Tu	Mười	Biến	Xứ”	

9a.	“Nếu	muốn	đoạn	trừ	Vô	minh	nên	tu	mười	biến	xứ.	Thế	nào	gọi	là	
nếu	muốn	đoạn	trừ	Vô	minh	nên	tu	mười	biến	xứ?	Nếu	khi	Như	Lai	xuất	
thế,	Vô	Sở	Trước,	Đẳng	Chánh	Giác,	Minh	Hạnh	Túc,	Thiện	Thệ,	Thế	Gian	
Giải,	Vô	Thượng	Sĩ,	Điều	Ngự	Trượng	Phu,	Thiên	Nhân	Sư,	hiệu	là	Phật,	Thế	
Tôn;	vị	ấy	đoạn	trừ	cho	đến	năm	Triền	cái,	những	thứ	làm	tâm	ô	uế,	tuệ	yếu	
kém,	tu	thứ	nhất	Địa	biến	xứ,	bốn	duy,	trên	dưới	là	không	hai,	là	vô	lượng;	

Ở	đây	chúng	ta	tạm	dừng	một	chút,	để	Thiện	Trang	nói	lại	tu	mười	Biến	xứ	
trong	40	đề	mục	tu	Thiền	chỉ.	Thiện	Trang	xin	nói	lại	sự	quan	trọng	của	tu	Thiền	
chỉ,	đức	Phật	nói	rất	nhiều,	Thiện	Trang	cũng	trích	dẫn	rất	nhiều	bài	kinh.	Ví	dụ	
tu	Thiền	chỉ	để	phục	được	Tham,	phục	được	Sân,	tu	Thiền	chỉ	để	giúp	cho	Thiền	



 
 

9 

quán,	tu	Thiền	chỉ	để	khỏe	mạnh,	tu	Thiền	chỉ	để	được	Thần	thông,	tu	Thiền	chỉ	
để	có	nhiều	vấn	đề	khác	nữa,	nhiều	lợi	ích.	Như	đợt	trước,	chúng	ta	nói	là	muốn	
giải	thoát	sanh	tử,	thì	đây	cũng	vậy,	[phải]	tu	Thiền	chỉ. 

Và	hôm	nay	nói	về	mười	Biến	xứ.	Mười	biến	xứ	đó	chúng	ta	quá	quen	rồi:	
Đất,	Nước,	Lửa,	Gió,	Xanh,	Vàng,	Đỏ,	Trắng,	[Hư	không,	Ánh	sáng].	Nhiều	đồng	tu	
không	biết	tầm	quan	trọng	cho	nên	không	chịu	tu.	Thời	đức	Phật,	đức	Phật	nhấn	
mạnh	như	vậy,	lúc	nào	cũng	nói	tầm	quan	trọng	của	Thiền	chỉ	và	Thiền	quán.	Bây	
giờ,	người	đời	sau	không	hiểu	được	điều	đó,	nên	người	ta	cắt	bớt	đi,	người	ta	tu.	
Quý	vị	nên	nhớ,	thời	đức	Phật	không	có	tông	phái,	chỉ	có	duy	nhất	đức	Phật	truyền	
cho	tất	cả	mọi	người.	Còn	tông	phái	là	do	đời	sau	mà	hình	thành. 

Các	vị	đời	sau	đã	chọn	những	cách	tu	thế	này,	bỏ	điều	này,	thêm	điều	kia	
vô,	cho	nên	mới	sanh	ra	thành	tông.	Từ	tông	rồi	lại	chia	nhỏ	ra	thành	phái.	Cho	
nên	có	những	điều	thêm	vô,	có	lợi	ích	thêm,	có	những	điều	bớt	ra	có	lợi	ích.	Nhưng	
ngược	lại	có	những	điều	thêm	vô	mà	khiến	cho	[việc]	tu	không	đem	lại	kết	quả.	
Có	những	điều	bớt	đi,	mà	đó	[lại]	là	phần	quan	trọng.	Bớt	đi	thành	ra	tu	không	
được,	không	giải	thoát.	Chính	vì	vậy	chúng	ta	phải	đọc	kinh	Phật	để	biết	điều	gì	
đức	Phật	dạy	là	quan	trọng. 

Theo	bộ	mà	chúng	ta	đã	học	từ	bữa	giờ,	quý	vị	thấy	Thiền	chỉ	cực	kỳ	quan	
trọng,	đức	Phật	nhấn	mạnh	đi,	nhấn	mạnh	lại.	Và	quý	vị	thấy,	giống	như	tiêu	đề	
này	là	“Muốn	Đoạn	Trừ	Vô	Minh	Nên	Tu	Mười	Biến	Xứ”.	Mười	Biến	xứ	rõ	ràng	là	
Thiền	chỉ,	chứ	đức	Phật	đâu	có	nói	muốn	đoạn	trừ	Vô	minh	thì	nên	tu	các	Pháp	
môn	khác	đâu.	Chứng	tỏ	điều	này	rất	quan	trọng	đúng	không	ạ?	Bữa	trước	chúng	
ta	cũng	có	bài	như	vậy	rồi.	 

Cho	nên	chúng	ta	học	Phật	thì	chúng	ta	mới	biết	được	điều	nào	là	quan	
trọng.	Còn	học	theo	những	người	đời	sau,	thì	có	thể	người	ta	không	biết	điều	đó	
[Thiền	chỉ]	là	quan	trọng,	người	ta	bỏ	mất,	nên	mình	tu	hoài	không	có	thành	tựu.	
Mười	Biến	xứ	này	quý	vị	thấy	cực	kỳ	quan	trọng. 

Địa	biến	xứ	là	biến	xứ	đất,	#bốn	duy	là	bốn	góc.	Tức	là	tu	làm	sao	mà	thấy	
đất	khắp	mọi	nơi,	gọi	là	Địa	biến	xứ. 

Tu	Thủy	biến	xứ,	Hỏa	biến	xứ,	Phong	biến	xứ,	Thanh	biến	xứ,	Hoàng	



 
 

10 

biến	xứ,	Xích	biến	xứ.	(Thủy	biến	xứ	là	biến	xứ	nước,	Hỏa	biến	xứ	là	biến	xứ	
lửa,	Phong	biến	xứ	là	biến	xứ	gió,	Thanh	biến	xứ	là	biến	xứ	màu	xanh,	Hoàng	biến	
xứ	là	biến	xứ	màu	vàng,	Xích	biến	xứ	là	biến	xứ	màu	đỏ,	Bạch	biến	xứ	là	biến	xứ	
màu	trắng).	Không	Vô	Biên	Xứ	biến	xứ,	tu	biến	xứ	thứ	mười	là	Thức	Vô	Biên.	
(Không	Vô	Biên	Xứ	và	Thức	Vô	Biên	Xứ).	Bốn	duy,	trên	dưới	là	không	hai,	là	
vô	lượng.	Đó	là	nếu	muốn	đoạn	trừ	Vô	minh,	nên	tu	mười	biến	xứ.	Cũng	
vậy,	số	đoạn,	giải	thoát,	quá	độ,	bạt	tuyệt,	diệt,	chỉ,	tổng	tri	và	biệt	tri. 

Chúng	ta	chỉ	cần	để	ý	chỗ	[mười	Biến	xứ]	này,	còn	chỗ	[số	đoạn,	giải	thoát,	
quá	độ,	bạt	tuyệt,	diệt,	chỉ,	tổng	tri	và	biệt	tri]	thì	từ	từ,	đoạn	kinh	này	dài,	sẽ	giải	
thích	đằng	sau.	 

Như	vậy	quý	vị	thấy	muốn	đoạn	trừ	Vô	minh	thì	nên	tu	mười	Biến	xứ.	Rất	
quan	trọng	đúng	không	quý	vị?	Và	mười	Biến	xứ	này,	cách	tu	cũng	rất	dễ.	Thời	
nay	Thiện	Trang	đã	chỉ	cho	quý	vị	cách	tu	hiện	đại,	hiện	đại	hơn	rất	nhiều,	ví	dụ	
như	dùng	đèn.	Quý	vị	nên	dùng	đèn	màu,	vì	dùng	đèn	màu	trắng	thì	khó	nhiếp	
lắm.	Và	nên	dùng	đèn	tròn	để	chúng	ta	tu	các	biến	xứ	màu	xanh,	vàng,	đỏ,	trắng.	 

Sẵn	đây	Thiện	Trang	xin	chia	sẻ	lại	một	lần	nữa,	nhắc	lại	cách	tu.	Chúng	ta	
phải	học	các	bước	để	tu	Thiền	chỉ,	chuẩn	bị	như	thế	nào:	quần	áo	phải	dễ	chịu,	
nhẹ	nhàng;	chỗ	ngồi	phải	sạch	sẽ	v.v...	Nếu	tu	biến	xứ	màu	thì	Thiện	Trang	chỉ	cho	
quý	vị	hãy	dùng	cái	đèn,	bây	giờ	dùng	đèn	tiện	hơn.	Đèn	phải	tròn,	phải	nhẵn.	Đèn	
mà	kiểu	rổ	rổ	là	không	được,	méo	méo	là	không	được,	phải	tròn.	Rồi	dùng	màu,	
chúng	ta	tùy	thích	màu	nào	thì	có	thể	dùng	màu	đó.	Thiện	Trang	thấy	trong	các	
màu,	Thiện	Trang	tu	có	ba	màu	thôi,	đó	là	màu	xanh	da	trời,	xanh	lá	cây	(giống	
như	chữ	Câu	Xá	Luận	mà	quý	vị	đang	thấy	[trên	màn	hình]	là	màu	xanh	lá	cây),	
có	khi	là	màu	xanh	khác,	không	giống	vậy.	Màu	xanh	mà	Thiện	Trang	thích	là	xanh	
giống	kiểu	này	[xanh	da	trời	nhạt],	tất	nhiên	màu	khác	chút	cũng	được,	và	màu	
hồng,	màu	đỏ.	Màu	hồng	đôi	khi	thành	màu	đỏ	luôn. 

Cách	mình	tu	là	gì?	Mình	gắn	đèn	vào,	bật	ánh	sáng	vừa	phải,	để	khoảng	cách	
làm	sao	đủ	thấy	kín	[tầm]	mắt,	đừng	để	nhiễu,	đừng	để	nhìn	thấy	gì	hết	[ngoài	
bóng	đèn],	đừng	nhìn	 thấy	gì	bên	ngoài	nữa	cả.	Trước	mặt	 thì	đừng	để	cái	gì	
vướng,	để	khiến	lọt	vào	mắt	mình	cái	khác.	Ví	dụ	như	có	dây	điện	thì	quý	vị	giấu	



 
 

11 

sợi	dây	màu	đen	để	cho	tối	đi,	không	thấy	sợi	dây	điện.	Chứ	còn	quý	vị	để	dây	
điện	trắng	trắng	hay	vàng	vàng	chạy	trước	mặt,	thì	cũng	không	vô	được	Trì	tướng	
hay	Tợ	tướng	đâu.	Khó	lắm! 

Rồi	quý	vị	điều	chỉnh	ánh	sáng	vừa	phải,	nếu	ban	ngày	thì	[cho]	ánh	sáng	
đèn	mạnh	lên	để	át	ánh	sáng	bên	ngoài.	Còn	nếu	ban	đêm	thì	quý	vị	cho	ánh	sáng	
vừa	phải	thôi,	chói	quá	cũng	không	được	đâu.	Và	nhớ,	tốt	nhất	là	nên	lấy	tấm	vải	
đen	hay	cái	gì	đen	căng	ra,	để	không	thấy	gì	đằng	sau	đó.	Còn	không	thì	đằng	sau	
đó	phải	tối,	để	mình	nhìn	vào	không	bị	phân	tâm. 

Trước	khi	tu,	quý	vị	nhớ	đề	khởi,	cách	dễ	dàng	là	hãy	nghĩ	rằng:	đời	là	vô	
thường,	là	khổ	v.v…	ta	chỉ	có	con	đường	thoát	khổ.	Vì	con	đường	thoát	khổ	cho	
nên	ta	phải	tu,	ta	tu	để	giải	thoát	sanh	tử,	nên	ta	phải	tu	môn	này.	Rồi	sau	đó	nghĩ	
rằng	tất	cả	những	đức	Phật	thời	quá	khứ,	những	vị	A-la-hán	v.v…	những	vị	tu	đều	
có	thành	tựu	với	môn	này,	nên	ta	tu	cũng	có	thành	tựu	với	môn	này.	Chắc	chắn	
mình	phải	có	niềm	tin	như	vậy.	Và	khi	đó	mình	hoan	hỷ,	mình	vô,	bắt	đầu	nhìn,	
chỉ	cần	nhìn	thôi,	không	được	suy	nghĩ	gì	cả.	Cứ	nhìn	một	lúc	là	có	thể	bắt	đầu	
xuất	hiện	Tợ	tướng.	Còn	nếu	không	nhìn	ra	được	[Tợ	tướng]	là	phải	coi	lại. 

Tợ	tướng	là	sao?	Thiện	Trang	cũng	đã	nói	rồi.	Ví	dụ,	dễ	nhất	là	nhìn	một	
chút	thì	tự	nhiên	cái	đèn	biến	thành	giống	như	viên	ngọc	rất	đẹp.	Đó	chưa	phải	là	
Tợ	tướng.	Rồi	có	thể	tách	thành	2,	3,	4	viên	ngọc	hoặc	là	quá	trời	cái	đèn	như	vậy,	
viên	nào	viên	nấy	đẹp	lắm.	Hoặc	là	thấy	toàn	bộ	là	màu	đó,	màu	xanh	thì	thấy	
toàn	màu	xanh,	màu	đỏ	thì	thành	toàn	màu	đỏ	v.v…	Trạng	thái	đó	chỉ	xuất	hiện	
một	khoảng	thời	gian	thôi,	nếu	quý	vị	không	để	tâm	trong	đó,	tức	là	đừng	có	suy	
nghĩ	gì	hết.	Dù	nó	đẹp	hay	xấu	thế	nào,	thì	quý	vị	cũng	đừng	suy	nghĩ.	Nếu	suy	
nghĩ	là	rớt,	rớt	thì	quý	vị	phải	làm	lại	từ	đầu. 

Màu	mà	Thiện	Trang	thấy,	tuy	là	khó	chịu,	nhưng	dễ	vào	nhất	là	màu	đỏ.	
Màu	đỏ	không	biết	sao	lại	có	sức	nhiếp	mạnh	thế	nào	đó,	nên	dễ	vào	hơn	màu	
khác.	Mới	đầu	Thiện	Trang	không	chịu	sử	dụng	màu	đỏ,	Thiện	Trang	bấm	màu	
tím,	nhưng	không	tím	lắm	mà	hơi	đỏ,	rồi	thử	luôn	thì	thấy	màu	đỏ	dễ	vô	hơn	cả	
màu	xanh	nữa.	Cho	nên	là	tùy,	quý	vị	phải	thử.	Quý	vị	cứ	thử	xem!	 

Khi	vào	Trì	tướng	rồi	là	bắt	đầu	dễ	chịu	rồi	đó.	Thậm	chí	không	cần	vào	Trì	



 
 

12 

tướng	đâu,	quý	vị	chỉ	thấy	viên	ngọc	thôi	thì	người	cũng	an	an,	dễ	chịu.	Nếu	người	
vào	được	Trì	tướng	thì	dễ	chịu	hơn,	và	một	hồi	nhập	Thiền	luôn.	Nhập	Thiền	tức	
là	dường	như	không	thấy	cảnh	gì	cả,	và	mình	cảm	thấy	một	sự	an	lạc,	dễ	chịu	lắm.	
Đó	là	mình	vô	Thiền	được	thì	dễ	chịu,	và	từ	đó	về	sau	mình	tu	dễ	hơn.	Đó	là	tu	về	
biến	xứ	màu. 

Còn	đối	với	biến	xứ	Đất,	Thiện	Trang	chưa	tìm	được,	phải	tìm	đất	nặn,	mình	
nặn	ra	hình	tròn	màu	xanh	hay	màu	gì	đó	để	mình	tu.	Còn	đối	với	biến	xứ	Lửa,	thì	
không	cần	đốt	lửa	cũng	được.	Mình	chỉ	cần	mở	tivi,	điện	thoại,	Ipad	hay	máy	tính	
gì	đó,	rồi	chọn	đề	mục	lửa	mà	Thiện	Trang	có	đưa	link	lên	đó,	hoặc	quý	vị	lên	
mạng	tìm	[đề	mục]	lửa	thì	cũng	đầy	đó	mà.	Chọn	lửa	nào	mà	phải	bập	bùng,	chứ	
đừng	có	củi	đen	nhiều.	Quý	vị	làm	sao	cho	củi	khuất	đi,	để	ngọn	lửa	bập	bùng	thôi.	
Nhìn	lửa	bập	bùng	dễ	vô	Tợ	tướng	hơn,	rồi	từ	đó	mới	vô	Trì	tướng. 

[Biến	xứ]	Nước	thì	quý	vị	có	 thể	coi	nước	trong	sông,	hồ	hay	biển	gì	đó.	
Thiện	Trang	thích	coi	nước	biển.	Thiện	Trang	mở	nước	biển	ra	hoặc	là	nước	hồ	
mênh	mông,	thì	nhìn	một	hồi	cũng	định	được.	Hoặc	đi	ra	hồ,	ra	biển	cũng	được,	
tu	cũng	được,	nhưng	phải	vắng.	Nhớ	là	trong	môi	trường	phải	không	ồn,	chứ	nếu	
môi	trường	ồn	quá	là	rớt	Thiền,	không	đắc	Thiền	được.	Tại	vì	âm	thanh	là	gai	
nhọn	để	nhập	Sơ	thiền	(là	chướng	ngại	đó).	Cho	nên	nếu	ồn	quá	thì	quý	vị	cần	
gắn	mấy	cái	bông	gòn	hay	gì	đó	bịt	tai	lại	để	cho	yên.	Và	nhớ	rằng	khi	các	cảnh	
giới	thay	đổi,	xuất	hiện	Tợ	tướng	thì	đừng	tác	tâm,	đừng	nghĩ	gì	hết,	cứ	kệ	nó,	cứ	
mặc	kệ	thì	mới	vô.	Còn	quý	vị	nghĩ	một	cái	thì	không	phải	là	Thiền	chỉ	nữa,	[mà	
bị]	rớt	ra.	Cách	là	như	vậy! 

Và	mỗi	người	cũng	sẽ	có	một	lối	vào	khác	nhau,	lúc	đầu	có	thể	khó	khăn,	thì	
quý	vị	cứ	thử	được	thời	gian,	có	thể	vào	được	rồi	thì	quý	vị	sẽ	có	kinh	nghiệm.	
Giống	như	người	mà	chưa	vào	được	trạng	thái	Trì	tướng,	thì	người	ta	sẽ	cố	gắng	
làm	sao	để	vào	Trì	tướng.	Từ	Trì	tướng	rồi	mới	vào	[trạng	thái]	tiếp	theo	được.	
Tợ	tướng	chưa	xuất	hiện	gì	hết.	Bí	quyết	đơn	giản	thôi,	là	đừng	nghĩ	lung	tung.	
Thiện	Trang	nói	bí	quyết	đơn	giản	là	ở	môi	trường	không	bị	nhiễu.	Không	bị	nhiễu	
tức	là	ánh	sáng	v.v...	không	bị	che,	không	bị	thứ	gì	[khác]	hiện	vào.	Thứ	hai	là	tâm	
mình	không	có	nghĩ	ngợi	lung	tung,	cảnh	biến	đổi	gì	thì	cũng	im	luôn. 



 
 

13 

Cho	nên	người	đơn	giản	thì	người	ta	tu	được	Thiền	chỉ.	Và	Thiền	chỉ	không	
đòi	hỏi	cao	siêu,	không	cần	phải	đòi	hỏi	giáo	lý	gì	ghê	gớm.	Còn	Thiền	quán	thì	
thật	sự	phải	học	nhiều.	Thiền	chỉ	chỉ	cần	biết	mấy	chi	 thiền	thôi,	rồi	biết	năm	
Triền	cái,	tránh	được	năm	Triền	cái	là	ok.	Cho	nên	là	không	khó!	 

Và	nếu	quý	vị	tu	được	Thiền	chỉ	thì	người	quý	vị	cũng	khỏe	khoắn,	an	lạc	
lắm.	Mỗi	ngày	chỉ	cần	bỏ	ra	15	phút	thôi,	15	phút	buổi	sáng,	15	phút	trưa,	15	phút	
chiều,	15	phút	buổi	tối	là	dư	xăng.	Thậm	chí	chỉ	cần	sáng,	chiều,	tối	hoặc	là	sáng,	
trưa,	tối	là	quý	vị	cũng	thấy	người	khỏe	khoắn.	Và	nếu	ai	mà	niệm	Phật	thì	quý	vị	
thấy	lạ	lắm,	nó	chưa	vô,	quý	vị	ngồi	đó	là	tự	nhiên	câu	Phật	hiệu	ra	rồi.	Do	Thiện	
Trang	tu	niệm	Phật	 lâu	năm,	cho	nên	cứ	vào	ngồi	 là	câu	Phật	hiệu	hiện	ra,	thì	
Thiện	Trang	phải	dẹp	Phật	hiệu	qua	một	bên	thì	mới	tu	được	Thiền	chỉ.	Còn	nếu	
không,	câu	Phật	hiệu	khởi	hoài	thì	cùng	lắm	là	tới	Vị	đáo	định	hay	là	Trì	tướng	
thôi.	Cứ	tới	đó	là	nghe	câu	Phật	hiệu.	[Như	vậy]	là	không	được,	không	[vào	Thiền]	
được.	Rồi	khi	quý	vị	ra	Thiền	là	câu	Phật	hiệu	tự	động	khởi.	 

Cho	nên	ai	tu	Tịnh	Độ,	mà	nói	tu	Thiền	là	xen	tạp,	thì	phải	xem	lại.	Do	mình	
chưa	thực	hành,	mình	không	nghe	lời	Phật.	Đức	Phật	dạy	mà	mình	không	nghe,	
mình	nghe	người	đời	sau,	nên	mình	mất	đi	lợi	ích.	Đó	là	Thiện	Trang	khuyên	như	
vậy.	 

Thiện	Trang	[đã]	nói	sơ	qua	tầm	quan	trọng	về	đề	mục	này.	Tiếp	theo: 

9b.	“Nếu	muốn	biệt	tri	Vô	minh	nên	tu	mười	biến	xứ.	(Ở	trên	là	muốn	
đoạn	trừ	Vô	minh.	Còn	đây	là	biệt	tri,	là	biết	riêng	về	Vô	minh,	nên	tu	mười	Biến	
xứ.	Nội	dung	giống	như	trên,	chỉ	có	đổi	một	chút	như	vậy	thôi.	Tóm	lại	là	như	
vậy.)	Thế	nào	gọi	là	nếu	muốn	biệt	tri	vô	minh	nên	tu	mười	biến	xứ?	Nếu	
khi	Như	Lai	xuất	thế,	Vô	Sở	Trước,	Đẳng	Chánh	Giác,	Minh	Hạnh	Túc,	Thiện	
Thệ,	Thế	Gian	Giải,	Vô	Thượng	Sĩ,	Điều	Ngự	Trượng	Phu,	Thiên	Nhân	Sư,	
hiệu	là	Phật,	Thế	Tôn;	vị	ấy	đoạn	trừ	cho	đến	năm	Triền	cái,	những	thứ	làm	
tâm	ô	uế,	tuệ	yếu	kém;	tu	thứ	nhất,	Địa	biến	xứ,	bốn	duy,	trên	dưới	là	không	
hai,	 là	vô	 lượng.	Cũng	vậy	tu	Thủy	biến	xứ,	Hỏa	biến	xứ,	Phong	biến	xứ,	
Thanh	biến	xứ,	Hoàng	biến	xứ,	Xích	biến	xứ,	Bạch	biến	xứ,	Không	Vô	Biên	
biến	xứ;	tu	biến	xứ	thứ	mười	Thức	Vô	Biên	Xứ,	bốn	duy	trên	dưới,	là	không	



 
 

14 

hai,	là	vô	lượng.	Đó	là	nếu	muốn	biệt	tri	Vô	minh	nên	tu	mười	biến	xứ.	 

(Trích	từ	Kinh	222	–	Kinh	Lệ	-	Trung	A	Hàm). 

Ở	trên	là	Kinh	Nikaya,	ở	dưới	là	Kinh	A	Hàm.	Cho	nên	mười	Biến	xứ	cực	kỳ	
quan	trọng.	Ráng	thực	hành	đi,	Phật	pháp	là	đến	để	mà	thấy,	chứ	không	phải	nghe	
mà	thấy.	Niềm	tin,	đức	Phật	nói	là	hãy	xây	dựng	từ	trong	tâm	mình.	Quý	vị	tu	làm	
sao	[mà]	niềm	tin	bất	thoái	chuyển,	bằng	cách	là	mình	tự	khám	phá	những	điều	
đức	Phật	dạy.	Dù	tu	bất	cứ	Pháp	môn	nào,	nhưng	nếu	khi	niềm	tin	của	mình	vững	
vàng,	từ	sự	thực	hành	của	mình,	thì	lúc	đó	quý	vị	mới	tin	chắc	chắn	được.	 

Còn	quý	vị	tin,	mà	tin	người,	dựa	vào	người,	thì	dễ	sụp	đổ	lắm.	Thứ	nhất,	
người	là	vô	thường;	Thứ	hai,	hoàn	cảnh	có	thể	tạo	ra	cho	mình	những	điều	khiến	
cho	mình	không	tin	được,	hoặc	là	khi	trái	nghịch	quá	là	mình	mất	niềm	tin.	Ví	dụ	
như	quý	vị	 tin	Tịnh	Độ,	quý	vị	nói	niệm	Phật	vãng	sanh	Tây	Phương	Cực	Lạc,	
nhưng	quý	vị	niệm	một	hồi,	gần	chết	rồi	mà	tự	nhiên	lúc	đó	chẳng	thấy	gì	hết,	quý	
vị	nghi	một	cái	[là]	xong. 

Quý	vị	nghi	là	bình	thường,	vì	trong	đời	mình	chưa	tu	tới	đó	mà.	Còn	ví	dụ	
như	quý	vị	 tu	Thiền	chỉ	này,	mà	khi	Thiền	chỉ	này	đắc	 lực,	đắc	được	Sơ	thiền	
chẳng	hạn,	thì	quý	vị	tự	nhiên	có	công	phu,	quý	vị	tin	Pháp	môn	này	tu	được.	Và	
tự	nhiên	niềm	tin	đó	mạnh	lên	ngay,	và	mình	tu,	mình	thâm	nhập	từng	môn	khác	
nữa,	dần	dần	mình	kiểm	chứng	được.	 

Tu	Tịnh	Độ	cũng	vậy,	khi	nào	mình	biết	chắc	có	Thế	giới	Tây	Phương	Cực	
lạc,	mình	biết	chắc	có	đức	Phật	A	Mi	Đà,	mình	biết	chắc	có	thể	vãng	sanh,	tự	mình	
vãng	sanh.	Còn	tin	vào	người	khác,	toàn	nghe	nói	không	[thôi]	thì	có	vấn	đề.	Giống	
như	người	nào	tu	một	hồi	rồi	cũng	chia	sẻ:	À!	Có	tấm	gương	này.	Hôm	nay	lên	
mạng	coi	có	ai	vãng	sanh	hay	không,	rồi	người	nào	đâu	đó	vãng	sanh	v.v…	Nếu	
quý	vị	còn	như	vậy,	là	niềm	tin	của	quý	vị	chưa	đủ.	Còn	niềm	tin	của	người	ta	đủ	
rồi	thì	người	ta	tự	biết.	 

Cho	nên	không	cần	ai	chứng	minh	nữa,	mình	chứng	minh	cho	mình	luôn.	
Tại	vì	mình	biết	rất	rõ,	thì	như	thế	mới	tin,	tin	mới	chính	xác.	Còn	những	niềm	tin	
mà	dựa	vào	bên	ngoài	thì	mong	manh	lắm,	khi	hoàn	cảnh	thay	đổi	là	người	ta	
thay	đổi.	Nên	nhớ	như	vậy	nha! 



 
 

15 

Sẵn	đây	kể	cho	quý	vị	nghe	một	câu	chuyện,	chứ	không	quý	vị	buồn	ngủ.	
Trong	Tích	Truyện	Pháp	Cú	có	một	câu	chuyện	như	thế	này:	Thời	đức	Phật	có	
một	vị	Phật	tử	tên	là	Sonacutikana,	gọi	tên	ngắn	gọn	là	Sona.	[Vị	đó]	khi	nghe	một	
vị	Thượng	tọa	thuyết	pháp	[thì]	xin	đi	xuất	gia,	bị	hai	lần	từ	chối,	rồi	sau	đó	cũng	
được	đi	xuất	gia.	Đi	xuất	gia,	gia	nhập	Tăng	đoàn,	sống	được	khoảng	3	năm.	[Khi]	
còn	là	địa	vị	Tăng	sĩ,	[vị	ấy]	xin	phép	Sư	phụ	để	trở	về	nhà,	vừa	thăm	gia	đình,	vừa	
có	cơ	hội	gặp	đức	Phật.	Tại	vì	chỗ	mà	vị	đó	xuất	gia	thì	không	gần	đức	Phật.	 

Khi	[vị	ấy]	về	thì	được	đức	Phật	đón	tiếp	thân	mật	và	cho	phép	vào	hương	
thất	của	đức	Phật	một	mình.	Thầy	này	tu	rất	tuyệt	vời,	đi	kinh	hành	ngoài	trời	
hầu	như	suốt	đêm,	vào	hương	thất	ngủ	một	chút	thôi.	Đức	Phật	bảo	ngài	hãy	tụng	
bài	kinh	16	đoạn,	một	bài	kinh	như	vậy.	Và	đức	Phật	khen	là	tụng	rất	hay,	cho	nên	
chư	Thiên,	Trời,	Rồng,	Dạ-xoa,	cho	đến	trời	Phạm	thiên	cũng	đều	ca	ngợi	vị	thầy	
Sona	đó. 

Lúc	đó	tại	nhà	của	vị	đó	cách	đó	120	dặm,	vị	thần	cư	ngụ	trong	nhà	cũng	
khen	ngợi	nhiệt	liệt	người	con	của	bà	đó.	Bà	mẹ	nghe,	[hỏi]:	“Ai	đang	ca	tụng	vậy?”	
Vị	thần	đó	nói:	“Dạ!	Là	tôi	đây,	thưa	chị”.	Bả	nói:	“Ông	là	ai?”	Vị	thần	đó	nói:	“Tôi	
là	thần	trong	nhà	này”.	[Bà	hỏi:]	“Từ	trước	đến	nay	sao	ông	không	khen	ngợi,	mà	
hôm	nay	ông	lại	làm	thế?”	Vị	thần	đó	trả	lời:	“Không	phải	tôi	khen	ngợi	chị	đâu,	mà	
tôi	khen	ngợi	con	trai	của	chị,	là	Trưởng	lão	Sona”.	[Bả	hỏi]:	“Con	trai	làm	được	gì	
mà	được	khen	ngợi?”	Vị	thần	nói:	“Do	con	trai	của	chị,	ngày	đó	tụng	kinh	cho	Phật	
nghe,	được	Phật	khen	ngợi,	mà	chư	Thiên	cũng	khen	ngợi.	Cho	nên	tôi	cũng	khen	
ngợi	luôn”.	 

Bả	[biết]	như	vậy	cho	nên	bả	cũng	rất	hoan	hỉ,	đợi	khi	nào	con	mình	về	
tụng	kinh	cho	nghe.	Lúc	Trưởng	lão	Sona	tạm	biệt	Phật	đi	về,	thì	độ	được	bà	mẹ.	
Bà	rất	vui	mừng,	cho	nên	làm	nguyên	giảng	đường	cho	con	để	giảng	pháp	luôn.	
[Bà]	xây	dựng	một	giảng	đường	lớn,	rồi	đem	tất	cả	người	trong	gia	quyến	đi	nghe	
Tôn	giả	Sona	thuyết	pháp,	chỉ	chừa	đúng	một	đứa	tớ	gái	trông	nhà	thôi. 

Đúng	lúc	đó	thì	một	nhóm	cướp	900	tên,	luôn	tìm	cách	lẻn	vào	nhà	của	bà	
đó	nhưng	không	vào	được.	Tại	vì	nhà	bà	xây	nhiều	lớp	tường	rào,	rồi	có	chó	dữ	
canh,	những	đường	mương	nước	thì	đổ	đầy	chì.	Ban	ngày	thì	chì	nóng	chảy	thành	



 
 

16 

chất	nước	sền	sệt,	ban	đêm	thì	đông	cứng	lại,	không	thể	nào	vô	được.	Nhưng	vào	
đúng	 ngày	 bà	 đi	 nghe	 pháp,	 thì	 họ	 đào	 được	một	 địa	 đạo	 xuyên	 qua	 đường	
mương,	rồi	vô	trong	nhà.	Tên	dẫn	đầu	của	nhóm	cướp	thì	đi	canh	chừng	bà	chủ,	
còn	mấy	tên	kia	thì	đi	lấy	trộm.	Ổng	nói	là	nếu	bà	đó	ra	về,	thì	sẽ	giết	liền.	Tại	vì	
ổng	canh	chừng	mà.	Cho	nên	hắn	mới	đi	tới	sát	giảng	đường	nghe	pháp,	đứng	kế	
bên	bà	đó	để	canh.	Còn	bọn	cướp	thì	vào	nhà	thắp	đèn	cho	sáng	lên,	rồi	mở	cưa,	
cưa	hết	kho	tiền	đồng.	 

Đứa	tớ	gái	thấy	vậy,	mới	chạy	qua	báo	cáo	cho	bà	chủ:	“Thưa	Phu	nhân,	bọn	
cướp	vào	nhà,	và	đang	mở	kho	tiền	đồng”.	Bà	đó	nói:	“Thôi	kệ	chúng	đi,	để	bọn	
chúng	muốn	lấy	bao	nhiêu	thì	lấy.	Ta	đang	nghe	thuyết	pháp.	Đừng	làm	bận	rộn	ta,	
hãy	về	đi!” 

Khi	bọn	cướp	hốt	sạch	hết	kho	tiền	bằng	đồng	rồi,	đang	qua	kho	tiền	bạc,	
thì	cô	tớ	gái	lại	chạy	tới	báo	tin	nữa.	Bả	cũng	trả	lời	như	trên,	tiếp	tục	nghe	giảng	
pháp	tiếp.	Bả	đang	nghe	con	mình	giảng	hay	quá,	con	bà	là	vị	xuất	gia	rồi	đó.	 

Bọn	cướp	hốt	hết	kho	tiền	bạc,	rồi	sang	mở	kho	tiền	vàng.	Cô	tớ	gái	cũng	
nóng	ruột,	chạy	đến	báo	tin	lần	thứ	ba.	Bà	đó	cũng	nói:	“Con	đã	làm	bận	rộn	ta	hai	
lần	rồi.	Ta	bảo	cứ	để	bọn	cướp	mang	đi	những	gì	chúng	muốn.	Ta	đang	nghe	pháp,	
đừng	làm	ồn,	vậy	mà	con	không	nghe.	Nếu	còn	nói	nữa	thì	ta	sẽ	phạt	con	thích	đáng.	
Hãy	đi	về	đi!” 

Lúc	đó	tên	đầu	đảng	ở	bên	cạnh	bà,	nghe	được	như	vậy.	Quý	vị	thấy	rõ	
ràng,	bà	này	rất	tuyệt	vời	đúng	không?	Nghe	pháp	đến	nỗi	say	sưa,	không	quan	
tâm	gì	luôn.	Tiền	vàng,	tiền	đồng,	tiền	bạc	bị	trộm	lấy,	thì	cho	lấy	hết	luôn,	muốn	
lấy	bao	nhiêu	thì	lấy.	Quý	vị	thấy	nghe	pháp	mà	cỡ	đó.	Cho	nên	lúc	đó	tên	dẫn	đầu	
bọn	cướp	nói:	“Nếu	chúng	ta	lấy	tài	sản	của	một	người	như	bà	này,	thì	chắc	là	vua	
trời	Đế	Thích	sẽ	đánh	vỡ	đầu	chúng	ta”.	Vì	hắn	cầm	đầu,	nên	hắn	trở	về	ra	lệnh	
cho	đồng	bọn	trả	hết	tài	sản	lại,	rồi	cho	bọn	cướp	để	lại	trong	kho	như	cũ.	Rồi	nói	
rằng:	“Kẻ	nào	sống	chân	thật	thì	sẽ	được	bảo	vệ.	Thật	chí	lí!” 

Sau	đó	nhóm	cướp	vô	gặp	bà,	kéo	vô	đến	giảng	đường	nghe	pháp.	Vị	Tôn	
giả	Sona	giảng	pháp	tới	sáng	luôn,	mới	bước	xuống	tòa,	giảng	xuyên	đêm	luôn.	
Lúc	đó	tên	đứng	đầu	bọn	cướp	mới	quỳ	dưới	chân	bà	Phật	tử,	mẹ	của	Tôn	giả	



 
 

17 

Sona,	rồi	xin:	“Phu	nhân	tha	thứ	cho	chúng	tôi!”	Cuối	cùng	nhóm	cướp	ăn	năn	rồi	
xin	đi	xuất	gia	luôn,	xuất	gia	với	vị	Tôn	giả	Sona.	 

Quý	vị	thấy	[hay]	không	ạ?	Đó	là	thời	đức	Phật	có	câu	chuyện	như	vậy,	còn	
đẳng	cấp	hơn	câu	chuyện	hồi	xưa	ngài	Lý	Bỉnh	Nam	kể,	là	có	người	Phật	tử	nghe	
pháp,	có	người	nói	cháy	nhà	mà	cũng	mặc	kệ.	Bà	này	còn	đẳng	cấp	hơn	nữa,	cho	
nên	độ	được	nguyên	nhóm	cướp.	Quý	vị	thấy	người	ta	tu,	người	ta	có	niềm	tin	
tuyệt	đối	như	vậy.	Còn	mình,	mình	tu	một	hồi,	mình	tu	không	được	gì,	mình	sợ	
này	sợ	kia,	cho	nên	niềm	tin	của	mình	yếu	lắm.	Mà	bà	có	thiện	căn	sâu	dày,	bà	
nghe	[pháp]	là	bà	tin	được. 

Chúng	ta	tiếp	tục,	ở	đây	nhấn	mạnh	lại	lần	nữa	tu	Thiền	chỉ.	Ai	chưa	tu	thì	
ráng	tu,	tu	đi	rồi	biết.	Tu	nhiều	lần,	tu	tới	[tu]	lui,	nếu	có	khúc	mắc	nào	thì	quý	vị	
có	thể	hỏi.	Thiện	Trang	nói	là	các	Biến	xứ	này	thì	dễ	tu	hơn,	trong	các	đề	mục	tu	
Thiền	chỉ	thì	tu	biến	xứ	này	dễ	hơn	rất	nhiều.	Thời	gian	mới	đầu	thì	khó,	nhưng	
sau	nếu	mình	qua	được	rồi,	nhập	Thiền	được	thì	quý	vị	sẽ	thấy	dễ	dàng.	Và	người	
quý	vị	cảm	thấy	nhẹ	nhàng	mỗi	ngày,	hoan	hỉ	an	lạc,	và	lúc	đó	quý	vị	mới	cảm	
thấy	Phật	pháp	tuyệt	vời.	Còn	những	gì	mà	mình	nói	cho	hay,	mà	mình	ăn	không	
được,	mình	xài	không	được,	tức	là	mình	tu	không	được,	thì	đó	thật	sự	không	có	
hiệu	quả.	 

Nên	nhớ,	chúng	ta	nên	tin	vào	đức	Phật,	đức	Phật	nói	điều	gì	là	chính	xác	
điều	đó.	Đức	Phật	nói	tu	[Thiền	chỉ]	để	thắng,	 ly	được	tham,	được	sân	v.v…	là	
được	các	quả	liền.	Còn	người	đời	sau	thì	họ	có	thể	đề	xướng,	họ	nói	quá	trời,	là	
điều	này	tốt,	điều	kia	tốt	v.v…	nhưng	chưa	chắc	là	đã	tốt.	Nên	nhớ	vậy!	Đức	Phật	
[nói]	mới	yên	tâm. 

Bây	giờ	chúng	ta	tới	mục	khác,	là: 

Các	Cách	Tu	Tập	Chỉ	Và	Quán	-	Các	Chi	Phần	A-La-Hán	

(Trích	từ	kinh	nha,	Thiện	Trang	toàn	trích	từ	kinh	không	đó). 

Một	thời,	Tôn	giả	Ānanda	sống	ở	Kosambī,	tại	khu	vườn	Ghositā.	Tại	
đấy,	Tôn	giả	Ānanda	gọi	các	Tỷ-kheo:	

-	Thưa	các	Hiền	giả	Tỷ-kheo.		



 
 

18 

-	Thưa	vâng,	Hiền	giả.		

Ngài	A	Nan,	bên	Nam	truyền	người	ta	viết	là	Ananda.	Chúng	ta	cũng	hiểu	
là	A	Nan	thôi.	

Các	Tỷ-kheo	ấy	vâng	đáp	Tôn	giả.	Tôn	giả	Ānanda	nói	như	sau:		

-	Tỷ-kheo	hay	Tỷ-kheo-ni	nào	tuyên	bố	trước	mặt	tôi	rằng,	đã	chứng	
được	quả	A-la-hán,	tất	cả	vị	ấy	được	đầy	đủ	bốn	chi	phần	này,	hoặc	là	một	
trong	bốn	chi	phần	này.	Thế	nào	là	bốn?	

Tức	là	có	những	người	Tỳ-kheo	hay	Tỳ-kheo-ni,	chúng	ta	nói	người	tu	hành,	
tuyên	bố	trước	mặt	ngài	A	Nan	là	đã	chứng	được	quả	A-la-hán,	thì	người	ấy	phải	
đủ	được	bốn	chi	phần	này,	hoặc	là	một	trong	bốn	chi	phần.	Thế	nào	là	bốn	chi	
phần? 

Ở	đây,	này	chư	Hiền,	Tỷ-kheo	tu	tập	Quán,	có	Chỉ	đi	trước;	do	vị	ấy	tu	
tập	Quán	có	Chỉ	đi	trước,	con	đường	được	sanh	khởi.	Vị	ấy	thực	hành	con	
đường	ấy,	tu	tập,	làm	cho	sung	mãn.	Do	vị	ấy	thực	hành	con	đường	ấy,	tu	
tập,	làm	cho	sung	mãn,	các	Kiết	sử	được	đoạn	tận,	các	tùy	miên	được	chấm	
dứt.		

Đầu	tiên,	quý	vị	nhớ,	Thiện	Trang	tô	đỏ	lên	đó,	tức	là	những	người	nào	tu	
tập	Quán	(Thiền	quán),	ví	dụ	như	chúng	ta	có	các	bộ	kinh	về	Thiền	quán,	quán	Vô	
thường,	Vô	ngã	v.v…	Nói	rộng	ra	thì	tu	có	rất	nhiều	phép	quán,	các	đề	mục	quán.	
Nhưng	ở	đây	là	có	Chỉ	đi	trước,	tức	là	tu	Chỉ	trước	Quán	sau	đó	quý	vị.	Do	vị	ấy	tu	
tập	Quán	mà	có	Chỉ	đi	trước,	nên	con	đường	được	sanh	khởi.	Vị	ấy	thực	hành	con	
đường	ấy,	tu	tập,	làm	cho	sung	mãn,	tức	là	tu	tập	nhiều,	thường	xuyên.	Cuối	cùng	
được	điều	gì?	Các	Kiết	sử	được	đoạn	tận,	tức	là	hết	Phiền	não;	các	tùy	miên	được	
chấm	dứt,	cũng	hết	Phiền	não	luôn,	(Tùy	miên	và	Kiết	sử	nói	chung	là	Phiền	não),	
thì	cuối	cùng	chứng	A-la-hán. 

Đây	là	con	đường	để	tu,	tức	là	tu	Quán	phải	có	Chỉ	đi	trước,	đó	là	đường	thứ	
nhất.	Cho	nên	Thiện	Trang	nói	có	mấy	cách	tu	[trong	đó	có]:	Chỉ	trước	Quán	sau.	
Ngài	A	Nan	nói	tu	chính	yếu	là	tu	Quán,	nhưng	có	Chỉ	đi	trước.	Cho	nên	tầm	quan	
trọng	của	Thiền	chỉ,	Thiền	quán	là	vậy.	Đó	là	trường	hợp	thứ	nhất. 



 
 

19 

Lại	nữa,	này	chư	Hiền,	vị	Tỷ-kheo	tu	tập	Chỉ,	có	Quán	đi	trước.	Do	vị	
ấy	tu	tập	Chỉ	có	Quán	đi	trước,	con	đường	được	sanh	khởi.	Vị	ấy	thực	hành	
con	đường	ấy,	tu	tập,	làm	cho	sung	mãn.	Do	vị	ấy	thực	hành	con	đường	ấy,	
tu	tập,	 làm	cho	sung	mãn,	các	Kiết	sử	được	đoạn	tận,	các	tùy	miên	được	
chấm	dứt.	 

Đây	là	cách	tu	thứ	hai,	có	thể	tu	cách	này:	Tu	tập	Chỉ	nhưng	có	Quán	đi	
trước,	tức	là	dùng	Quán	trước	Chỉ	sau.	Như	vậy	tu	một	hồi	thì	cũng	thành	tựu	
được,	làm	cho	các	Kiết	sử	đoạn	tận,	các	Tùy	miên	được	đoạn	tận,	là	hết	Phiền	não. 

Lại	nữa,	này	chư	Hiền,	Tỷ-kheo	tu	tập	cả	hai	Chỉ	Quán	gắn	liền	với	
nhau	(tức	là	đồng	một	lượt).	Do	vị	ấy	tu	tập	cả	hai	Chỉ	Quán	gắn	liền	với	nhau,	
con	đường	được	sanh	khởi.	Vị	ấy	thực	hành	con	đường	ấy,	tu	tập,	làm	cho	
sung	mãn.	Do	vị	ấy	thực	hành	con	đường	ấy,	tu	tập,	làm	cho	sung	mãn,	các	
Kiết	sử	được	đoạn	tận,	các	Tùy	miên	được	chấm	dứt. 

Đây	là	cách	mà	chúng	ta	thường	hay	nói,	là	Chỉ	Quán	song	vận,	tức	là	dùng	
luôn	một	lúc	cả	Chỉ	và	Quán.	Ví	dụ	như	hồi	xưa	Thiện	Trang	chỉ	thích	tu	Quán	
thôi,	không	thích	tu	Chỉ.	Sau	này,	bây	giờ	Thiện	Trang	tu	con	đường	này,	Thiện	
Trang	chọn	con	đường	Chỉ	Quán	song	vận,	Thiện	Trang	thấy	lợi	ích	hơn	[tu]	Quán	
[không	thôi]	rất	nhiều.	 

Còn	nếu	tu	tập	Chỉ	trước	thì	cũng	được,	nếu	những	người	chưa	học	giáo	lý	
nhiều,	thì	quý	vị	có	thể	dạy	cho	họ	tu	Chỉ	trước.	Bởi	vì	Thiền	chỉ	dễ	tu,	dễ	thực	
hành	và	được	lợi	ích	liền,	rõ	ràng	lắm.	Dạy	cho	người	ta	không	cần	biết	nhiều,	vô	
mấy	đề	mục	Biến	xứ	thôi,	dạy	cho	họ,	và	thêm	đề	mục	nữa	là	đề	mục	hơi	thở.	
Thiện	Trang	bây	giờ	nói	thật,	cũng	chưa	tu	hết	tất	cả	các	đề	mục	trong	40	đề	mục.	
Như	Thiện	Trang	tu	mấy	đề	mục	màu,	rồi	tu	đề	mục	Biến	xứ	Lửa,	Biến	xứ	Nước	
và	hơi	thở,	Thiện	Trang	cảm	thấy	bấy	nhiêu	cũng	tạm	đủ	rồi.	Sau	này	có	thời	gian	
thì	sẽ	tu	thêm	các	đề	mục	khác,	nhưng	hiện	tại	thấy	tu	bấy	nhiêu	đó	là	được	rồi.	
Và	khi	tu	đề	mục	này	được	rồi	thì	tu	đề	mục	kia	cũng	dễ,	cho	nên	thường	xuyên	
sử	dụng	nhất	và	tiện	nhất	vẫn	là	đề	mục	hơi	thở.	Cách	rất	đơn	giản	thôi,	hít	vô	
thở	ra,	mới	đầu	dài	một	chút,	rồi	[bắt	đầu	đếm]	1-1,	cứ	hít	vô	1,	thở	ra	1,	hoặc	quý	
vị	làm	ngược	lại	cũng	được,	rồi	2-2;	3-3,	cho	đến	10	thôi.	 



 
 

20 

Quý	vị	làm	như	vậy	một	chút	là	người	khỏe	lắm.	Các	đề	mục	kia	thì	người	
không	khỏe	bằng	đề	mục	hơi	thở,	phát	hiện	ra	là	như	thế.	Cho	nên	sau	khi	tu	các	
đề	mục	kia	là	Thiện	Trang	quay	qua	đề	mục	hơi	thở.	Sau	hết	thời	gian	đó	Thiện	
Trang	ra	thì	tu	Thiền	quán.	Tức	là	Thiền	quán	vẫn	là	thời	gian	nhiều	nhất,	nhưng	
Thiền	chỉ	cần	phải	đi	kèm	thì	mới	mạnh	được.	Cho	nên	từ	đó	là	mình	dùng	[cách	
đó]. 

Ví	dụ	như	người	tu	Tịnh	Độ,	quý	vị	thấy	16	phép	quán	trong	Kinh	Quán	Vô	
Lượng	Thọ.	16	phép	quán	mà,	đâu	có	nói	phép	chỉ	đâu,	mà	người	đời	sau	nói	câu	
Phật	hiệu	đó	cũng	là	phép	chỉ	nữa.	Đó	là	người	ta	nói	thôi,	còn	đức	Phật	nói	rõ	
ràng	đó	là	16	phép	quán.	Cho	nên	mình	phải	nghe	những	lời	đức	Phật	nói,	còn	
người	ta	thì	tất	nhiên	[họ]	muốn	nói	sao	cũng	được.	Nhưng	nói	có	chính	xác	hay	
không	thì	đó	là	chuyện	của	người	ta,	còn	chuyện	của	đức	Phật	nói,	thì	chúng	ta	
hãy	tin.	 

Đây	là	cách	tu	thứ	ba,	là	hai	pháp	này	Chỉ	và	Quán	gắn	liền	với	nhau,	tức	là	
đồng	thời. 

Lại	nữa,	này	chư	Hiền,	Tỷ-kheo	với	các	dao	động	đối	với	các	pháp	
được	hoàn	toàn	dứt	sạch.	Này	các	Hiền	giả,	đây	là	thời	khi	tâm	của	vị	ấy	an	
trú,	an	tọa,	nhất	tâm,	định	tĩnh.	Với	vị	ấy,	con	đường	sanh	khởi.	Vị	ấy	thực	
hành	con	đường	ấy,	tu	tập,	làm	cho	sung	mãn.	Do	vị	ấy	thực	hành	con	đường	
ấy,	tu	tập,	làm	cho	sung	mãn,	các	Kiết	sử	được	đoạn	tận,	các	Tùy	miên	được	
chấm	dứt. 

Đoạn	này	nói	không	rõ,	nhưng	quý	vị	thấy	‘với	các	dao	động	đối	với	các	pháp	
được	hoàn	toàn	dứt	sạch’,	đó	là	định	tĩnh	rồi,	có	định	rồi.	‘Khi	tâm	của	vị	ấy	an	
trú,	an	tọa,	nhất	tâm,	định	tĩnh’	[tức	là]	tu	một	hồi	thì	vô.	Cách	tu	này,	không	thấy	
nói	Quán	gì	hết,	thì	coi	như	tự	động	là	người	ta	tu	Thiền	chỉ.	Cho	nên	có	cách	này,	
ở	đây	chưa	có	mở	rộng. 

Này	chư	Hiền,	Tỷ-kheo	hay	Tỷ-kheo-ni	nào	tuyên	bố	trước	mặt	 tôi	
rằng,	đã	chứng	được	quả	A-la-hán,	tất	cả	vị	ấy	được	đầy	đủ	bốn	chi	phần	
này,	hoặc	là	một	trong	bốn	chi	phần	này.	 

Đây	coi	như	bốn	hướng	để	tu,	quý	vị	có	thể	tu	một	trong	bốn	hướng	này	



 
 

21 

hoặc	là	tu	hết	cả	bốn,	ngài	A	Nan	nói	vậy	đó.	Quý	vị	tu	một	trong	bốn	chi	phần	này	
cũng	được,	hoặc	là	bốn.	

(Kinh	(4.170)	Gắn	Liền	Cột	Chặt:	Yuganaddha	(SA	560)	–	Kinh	Tăng	Chi).	
Phần	Bốn	Pháp. 

		 	Như	vậy	ở	đây	rõ	hơn	rồi	đúng	không	ạ?	Nói	gì	phải	có	sách,	mách	có	chứng,	
không	thể	nói	một	cách	mơ	hồ,	[thì]	người	ta	không	tin	được.	Bây	giờ	Thiện	Trang	
rút	kinh	nghiệm	rồi,	ai	nói	gì	thì	mình	cũng	chớ	vội	tin,	mình	phải	coi	[điều	đó]	có	
trong	kinh	hay	không.	Chứ	không,	họ	nói	cái	gì	cũng	nói	được,	thời	nay	có	những	
người	nói	ghê	lắm,	cho	nên	phải	cẩn	thận.	Họ	nói	hay	lắm,	nhưng	thực	tế	thực	
hành	bao	nhiêu	năm	mà	không	có	lợi	ích. 

Thiện	Trang	chỉ	khuyên	quý	vị	thôi:	là	con	đường	ra	khỏi	sanh	tử	là	pháp	
thân	huệ	mạng	của	mình,	cực	kỳ	quan	trọng,	không	nên	dễ	dàng	giao	phó	cho	một	
ai	đó.	Nếu	như	mình	mơ	hồ	mà	tin	tưởng,	rồi	thực	hành	thì	nhiều	khi	hết	cuộc	đời	
này,	mình	không	ra	khỏi	sanh	tử,	lúc	đó	mình	đọa	lạc	rồi,	mình	sẽ	hối	hận.	Lúc	đó	
mình	hối	hận	[thì	đã]	muộn	mất	rồi.	Đừng	vì	một	tình	chấp	thế	gian	hay	vì	một	
điều	gì	đó.	Nên	nhớ	là	như	vậy! 

Trong	Phật	pháp	rất	khác	với	thế	gian,	đừng	đem	thế	gian	vào	trong	Phật	
pháp.	Nếu	 theo	 thế	 gian	 thì	 đức	 Phật	 không	 thể	 nào	 thành	 Phật.	 Quý	 vị	 thấy	
không?	Giống	như	vua	Tịnh	Phạn,	lúc	ngài	cho	Thái	tử	Siddhattha	(ở	trong	kinh	
nói	ba	mùa,	chúng	ta	nói	theo	mùa	Việt	Nam	là	bốn	mùa)	có	những	cung	điện	theo	
mùa.	Được	hưởng	thụ	như	vậy,	nhưng	Ngài	không	thỏa	mãn,	Ngài	đã	đề	ra	điều	
kiện	đi	xuất	gia.	Vua	cha	Tịnh	Phạn	không	cho	Ngài	đi,	Ngài	đã	đưa	ra	điều	kiện	
là:	“Làm	sao	con	không	già,	con	không	bệnh,	con	không	chết.	Làm	cho	chúng	sanh	
không	già,	không	bệnh,	không	chết”.	Vua	Tịnh	Phạn	không	chấp	nhận. 

Như	vậy	nếu	nói	theo	thế	gian	rõ	ràng	là	bất	kính	đúng	không	ạ?	Sau	đó	Ngài	
tự	trốn	đi	 trong	đêm	nữa.	Như	vậy	 là	bất	kính	đúng	không?	Hoàn	toàn	không	
đúng	theo	thế	gian.	Nhưng	sau	khi	[Ngài	đi	thì]	thành	đạo	Vô	thượng	Chánh	đẳng	
Chánh	giác,	tức	là	thành	Phật. 

Quý	vị	thấy	không?	Có	rất	nhiều	điều	Phật	giáo	không	giống	như	thế	gian,	
và	đừng	có	đem	thế	gian	vào	trong	Phật	giáo.	Đặc	biết	nếu	ai	học	nhiều	nhà	Nho,	

https://theravada.vn/chuong-20-cuoc-doi-duc-bo-tat-thai-tu-siddhattha/
https://theravada.vn/chuong-20-cuoc-doi-duc-bo-tat-thai-tu-siddhattha/


 
 

22 

nhà	Đạo,	thì	rất	bị	dễ	bị	lạc	vào	đó,	rồi	cuối	cùng	mình	không	biết	đâu	là	thế	gian,	
đâu	là	Phật	pháp.	Và	đôi	khi	ta	đánh	đồng	hai	điều	đó	với	nhau,	thì	đó	là	sự	sai	
lầm	cực	kỳ	lớn,	nên	nhớ	là	như	vậy. 

Phật	pháp	khác	thế	gian	hoàn	toàn,	khác	những	Tôn	giáo	khác.	Đức	Phật	
luôn	luôn	đề	xướng	là	giải	thoát,	giác	ngộ,	đứng	trên.	Quý	vị	thấy	không?	Rất	là	
tuyệt	vời!	Nhiều	khi	‘tiên	nhập	vi	chủ’,	điều	gì	mình	học	trước,	làm	chủ	mình	rồi,	
thì	sau	này	mình	quay	lại	không	được.	Quay	lại	thì	nào	là	sợ	lỗi	với	thầy,	nào	là	
sợ	lỗi	với	đạo,	lỗi	bất	hiếu,	v.v…	đủ	các	kiểu.	Như	vậy	thì	quý	vị	sẽ	tiếp	tục	trôi	lăn	
trong	vòng	sanh	tử,	không	thoát	ra	được. 

Nên	nhớ!	Một	vấn	đề	quan	trọng	của	cuộc	đời,	mà	không	phải	một	đời,	rất	
nhiều,	rất	nhiều	đời,	vô	lượng	kiếp	đến	nay	ta	đã	ở	trong	luân	hồi,	bởi	vì	chúng	ta	
tu	chưa	chính	xác,	không	đúng,	không	có	nhiều	cơ	hội	để	gặp	được	Chánh	pháp.	
Đời	này	có	cơ	hội	rồi	mà	không	chịu	khó	lắng	lòng	để	thực	hành,	không	chịu	khó	
lắng	lòng	để	tìm	hiểu,	mà	mình	dễ	vui,	dễ	tin	người,	dễ	tin	theo	cảm	tính,	và	do	
tình	chấp	mà	không	thoát	ra	được,	để	rồi	 luân	hồi	tiếp	thì	rất	 là	đáng	thương.	
Thiện	Trang	chỉ	nói	vậy	thôi,	bởi	vì	rất	nhiều	người	không	làm	được	điều	đó. 

Và	nên	nhớ,	hiện	tại	Phật	giáo	càng	ngày	càng	về	sau	thì	người	ta	tiếp	nhận	
Chánh	giáo	Như	Lai	rõ	ràng	hơn.	Cho	nên	ai	hiểu	thì	hãy	ráng	cố	gắng	thực	hành.	
Những	điều	Thiện	Trang	cung	cấp	trong	42	bài,	bài	hôm	nay	là	bài	42,	là	đủ	cho	
quý	vị	đi	rất	mạnh	mẽ	ở	thế	gian.	Và	nên	nhớ	rằng:	Mọi	người	thầy	ở	thế	gian	
hiện	tại,	không	thể	bằng	đức	Phật	Thích	Ca,	bởi	vì	sao?	Vì	Ngài	thành	Phật,	còn	lại	
không	có	ai	thành	Phật.	Chưa!	Cho	dù	A-la-hán	cũng	không	bằng	Phật	được,	nên	
nhớ	như	vậy! 

Quý	vị	nên	nhớ,	ngài	Xá	Lợi	Phất	mà	còn	dạy	người	Đệ	tử	tu	[sai],	ngài	dạy	
quán	tử	thi.	Vị	đó	là	chủ	trong	tiệm	kim	hoàn	(tiệm	vàng),	mà	kêu	ra	quán	tử	thi	
đi.	Ổng	ra	quán	một	hồi,	ổng	chịu	không	nổi.	Ngài	Xá	Lợi	Phật	thấy	không	được	
rồi,	mất	mấy	tháng	mà	không	được	gì.	Ngài	dẫn	ổng	đến	đức	Thế	Tôn,	nói:	“Bạch	
đức	Thế	Tôn,	con	dạy	vị	Đệ	tử	này	tu	hoài	không	được”.	Đức	Phật	mới	vô	dạy	cho,	
Ngài	biết	vị	này	là	chủ	của	tiệm	kim	hoàn	(bán	vàng),	cho	nên	thấy	toàn	đồ	sạch,	
tốt	đẹp	không	[thôi],	mà	cho	ra	quán	tử	thi	thì	làm	sao	chịu	nổi	quý	vị. 



 
 

23 

Cho	nên	[Phật	nói]:	“Con	ra	quán	hoa	sen”.	Ra	ngoài	hồ,	chỉ	một	bông	hoa	
sen	đó,	ổng	thấy	khi	mặt	trời	lên	thì	hoa	sen	nở	ra	từ	từ,	nở	ra	như	thế	nào	đó.	
Trong	Tích	Truyện	Pháp	Cú	nói	là	đức	Phật	dùng	thêm	Thần	thông	nữa,	để	biến	
cho	đẹp	hơn,	giống	như	chúng	ta	tu	đề	mục	Thiền	quán	đó.	Hoa	nở	ra	như	vậy,	
rồi	hoa	tàn	đi.	Mình	thì	thấy	hoa	nở	hoa	tàn	thôi	chứ	có	gì	đâu,	nhưng	ngài	ấy	ngộ	
ra	được	đạo	lý	Vô	thường,	tất	cả	là	Khổ	-	Không,	Vô	thường.	Nở	rồi	tàn,	sanh	rồi	
diệt,	[ngài	ấy]	đắc	A-la-hán.	 

Sau	khi	đắc	A-la-hán,	đức	Phật	mới	nói	với	ngài	Xá	Lợi	Phất	rằng:	Vị	đó	500	
đời	toàn	sống	trong	nhà	giàu	có,	thấy	cái	gì	cũng	đẹp,	thích	cái	gì	cũng	đẹp.	Nên	
dạy	tu	Bất	tịnh	quán	không	được,	mà	phải	dạy	tu	Tịnh	quán,	tu	quán	hoa	sen. 

Quý	vị	thấy	chưa?	Đặc	biệt	như	ngài	Xá	Lợi	Phất	mà	còn	không	chỉ	được	
pháp	đúng	cho	vị	đó	mà,	phải	đức	Thế	Tôn	[chỉ].	Còn	mình	bây	giờ,	mình	hơn	
Phật	sao?	Không	có	chuyện	đó!	Mình	không	hơn	ngài	Xá	Lợi	Phất	được	đâu,	làm	
gì	có	chuyện	đó.	Mà	trí	tuệ	của	ngài	Xá	Lợi	Phất,	hôm	bữa	chúng	ta	học	trong	kinh,	
ngài	Xá	Lợi	Phất	có	trí	tuệ	cỡ	nào?	Trong	Tam	thiên	Đại	thiên	Thế	giới	tràn	ngập	
hết,	lắp	kín,	dày	khít	với	trí	tuệ	của	ngài	rồi.	Cỡ	đó	mà	ngài	không	dạy	được	cho	
người	ta,	mặc	dù	[ngài]	dạy	rất	nhiều	người	rồi,	tại	vì	ngài	không	có	[trí	tuệ	bằng	
Phật].	Trong	Luận	Đại	Tỳ	Bà	Sa,	có	người	nói	là	ngài	có	thể	biết	đến	một	a-tăng-
kỳ	kiếp.	Nhưng	một	a-tăng-kỳ	kiếp	thì	làm	sao	bằng	đức	Phật	được,	đức	Phật	biết	
vô	lượng	kiếp	mà.	Có	chỗ	nói	vậy	thôi	nha,	chứ	không	phải	chắc	chắn	như	vậy. 

Chúng	ta	thấy	rõ	ràng	trí	tuệ	của	một	vị	Thanh	văn,	Đệ	tử	của	đức	Phật	mà	
còn	không	bằng.	Bây	giờ	toàn	hàng	phàm	phu,	thì	chúng	ta	chỉ	có	nương	theo	đức	
Phật,	hên	ra	chúng	ta	bắt	trúng	được	mạch.	Giống	như	đức	Phật	để	nhiều	thuốc,	
mình	uống	trúng	được	là	ngon	thôi,	thì	thành	công.	Đức	Phật	đâu	có	nói	là	pháp	
nào	đâu.	Hồi	xưa,	mình	cứ	tưởng	trong	Kinh	Đại	Tập	nói	chọn	cho	mình	Pháp	
môn	thời	Mạt	pháp	là	tu	niệm	Phật,	bây	giờ	t[ra	ra]	trong	Kinh	Đại	Tập	đâu	có	
câu	đó	đâu,	kiếm	rồi,	không	có.	 

Cho	nên	không	phải	đâu!	Pháp	nào	cũng	là	pháp	thành	tựu,	miễn	căn	cơ	quý	
vị	đúng.	Cho	nên	hãy	ráng	tu!	Mà	tu	nền	tảng	này	là	cực	kỳ	quan	trọng,	dù	quý	vị	
có	tu	Thiền	tông,	hay	Mật	tông,	hay	gì	cũng	được.	Thiện	Trang	không	có	bác	bất	



 
 

24 

cứ	môn	nào	hết,	quý	vị	tu	môn	nào	là	việc	của	quý	vị,	nhưng	nền	tảng	tu	học	phải	
có,	đó	là	Chỉ	và	Quán.	Hoặc	công	thức	tu	tập	đó	là:	Giới,	Định,	Tuệ.	Không	có	Giới,	
không	được!	Phải	có	Giới;	phải	có	Định,	Định	là	Thiền	chỉ;	và	Tuệ	chính	là	Thiền	
quán,	tức	là	nghe	pháp	cũng	là	Thiền	quán. 

		 Nên	nhớ	như	vậy!	Giới,	đối	với	người	Cư	sĩ	tại	gia	cần	phải	có	là	Năm	giới,	
Bát	quan	Trai	giới.	Bát	quan	Trai	giới	thì	không	nhất	thiết	phải	thọ	suốt,	mà	cứ	
thọ	một	tháng	6	ngày	cũng	được.	Không	thọ	được	6	ngày,	thì	thọ	ít	hơn.	Nhưng	
đức	Phật	nói	ít	nhất	là	6	ngày	một	tháng,	và	thêm	ba	tháng	Thần	túc,	ba	tháng	
nữa	càng	tốt,	còn	không	thì	thọ	[sáu	ngày].	 

	 Rồi	tu	Thiền	chỉ,	thì	có	40	đề	mục	tu	Thiền	chỉ,	mình	đừng	tự	chế	thêm	điều	
nào	khác	nữa.	Mình	tự	chế	thêm	là	mình	tự	chịu	trách	nhiệm	lấy,	chứ	còn	Thiện	
Trang	không	biết.	Nhiều	người	hỏi	đề	mục	đó	có	phải	Thiền	chỉ	không?	Thiện	
Trang	nói:	Không	thấy	trong	[40	Đề	mục	tu	Thiền	chỉ],	thì	Thiện	Trang	nói	không	
có.	Giống	như	người	nào	đó	nói:	“Câu	Phật	hiệu	cũng	là	Thiền	chỉ”.	Thiện	Trang	
nói:	Phật	hiệu	không	phải	Thiền	chỉ,	vì	sao?	Có	hai	nguyên	nhân.	Câu	A	Di	Đà	Phật,	
A	Mi	Đà	Phật	không	phải	là	Thiền	chỉ,	bởi	vì:	Thứ	nhất	không	có	trong	các	đề	mục	
tu	Thiền	chỉ	của	đức	Phật	dạy.	Thứ	hai	là	âm	thanh	là	gai	nhọn,	là	chướng	ngại	
của	nhập	Sơ	thiền,	trong	Kinh	Vô	Thích,	và	nhiều	bộ	kinh	cũng	nói	vậy.	Cho	nên	
khi	vô	Sơ	thiền,	phải	diệt	trừ	âm	thanh,	tức	là	ngôn	ngữ	tịch	diệt.	Chúng	ta	đã	học	
bài	đó	rồi,	nên	không	bao	giờ	có	chuyện	đó.	 

	 Và	hồi	xưa	chính	Thiện	Trang	đã	niệm,	Thiện	Trang	cũng	nghĩ	niệm	vô	được	
Sơ	thiền,	cho	nên	Thiện	Trang	niệm,	mà	niệm	hoài	không	vô.	Sau	đó	dùng	hơi	thở,	
dùng	hơi	thở	có	gắn	câu	Phật	hiệu,	thì	sau	này	mình	mới	biết,	chỉ	tới	Vị	đáo	định	
thôi,	không	có	cách	nào	vô	hơn	được	nữa.	Sau	khi	bỏ	câu	Phật	hiệu	ra,	thì	mới	vào	
Sơ	thiền	được.	 

	 Cho	nên	không	thực	hành,	mà	cứ	nói	cho	cố	vô	là	không	được	đâu.	Người	
chưa	từng	thực	hành,	người	ta	không	thể	nói	đúng	được,	quý	vị	nên	nhớ	như	vậy.	
Cho	nên	phải	thực	hành,	mình	thực	hành	đi,	rồi	biết. 

Lúc	nãy	Thiện	Trang	quên	nói,	đó	là	khi	tu	Thiền	chỉ,	quý	vị	để	ý	giùm	âm	
thanh,	trong	đó	có	cái	đồng	hồ	mà	có	kim	nhảy	‘tách,	tách,	tách...’	Điều	đó,	bình	



 
 

25 

thường	quý	vị	tu	thì	không	sao	đâu,	nhưng	tới	khi	tu	Thiền	chỉ,	mà	lúc	sắp	vô	
Thiền,	là	nó	cực	kỳ	chướng	ngại	luôn.	Nghe	tiếng	to	lắm,	tiếng	đó	nghe	to	cực	kỳ	
luôn.	Bình	thường	thì	mình	không	nghe,	ồn	hay	sao	nên	không	nghe,	nhưng	tới	
khi	bắt	đầu	vô	Trì	tướng	hay	Tợ	tướng,	hay	trước	đó	là	bắt	đầu	nghe	rõ.	Đặc	biệt	
vô	Trì	tướng,	là	[nghe]	cực	kỳ	to	luôn,	không	có	cách	nào	vô	Sơ	thiền	được,	không	
vô	được.	Cho	nên	ai	mà	dùng	đồng	hồ	đó,	thì	phải	rút	pin	ra.	Còn	không	thì	nên	
đổi	qua	đồng	hồ	điện	tử,	để	không	có	tiếng	‘tách	tách	tách...’ 

Đó	là	chỉ	cho	quý	vị	nhiều	cách,	rồi	đừng	để	nhiễu	ánh	sáng	v.v…	Quý	vị	phải	
có	kinh	nghiệm,	tu	nhiều	thì	mình	mới	có	kinh	nghiệm,	chứ	không	phải	dễ,	sắp	
xếp	không	đúng	 thì	vô	không	được.	Thiện	Trang	sẵn	chỉ	cho	quý	vị	 luôn,	 chứ	
không,	nhiều	khi	không	nhớ.	 

Như	vậy	chúng	ta	đã	hiểu	rồi,	bây	giờ	rõ	ràng	hơn,	tất	cả	đều	có	căn	cứ	Kinh	
luận,	không	có	ai	cãi	được	mình	hết. 

ĐIỀU	KIỆN	HỖ	TRỢ	5	QUYỀN	

Đây	cũng	là	năm	quyền	cực	kỳ	quan	trọng,	quý	vị	biết	năm	quyền	không?	
Chúng	ta	học	rồi,	năm	quyền	là	năm	điều	kiện	cực	kỳ	quan	trọng,	gọi	là	quyền,	là	
quyền	hành,	để	giúp	mình	đắc	đạo.	Đắc	đạo	hay	không,	là	do	năm	quyền	này,	đó	
là:	 (1)	Tín	quyền:	 tín	 là	niềm	 tin;	 (2)	Tấn	quyền:	 tấn	 là	 sự	 tinh	 tấn;	 (3)	Niệm	
quyền:	niệm	là	ghi	nhớ,	là	khả	năng	bắt	cảnh,	nhớ	về	quá	khứ,	nhớ	về	tương	lai;	
(4)	Định	quyền:	là	phải	có	Thiền	định;	(5)	Tuệ	quyền:	là	phải	có	trí	tuệ,	là	Thiền	
quán. 

Bây	giờ	làm	sao	để	có	được	năm	quyền	đó,	thì	xin	giới	thiệu	với	quý	vị	bài	
này. 

1.	Tín	quyền: 

Tránh	xa	người	thiếu	niềm	tin,	sống	gần	người	nhiều	niềm	tin,	tham	
cứu	những	Kinh	điển	kích	thích	niềm	tin.	Đây	là	ba	điều	kiện	hỗ	trợ	Tín	
quyền. 

Như	vậy	muốn	có	được	Tín	quyền,	tức	là	muốn	có	niềm	tin	giúp	đắc	đạo,	thì	
quý	vị	phải	tránh	xa	giùm	người	thiếu	niềm	tin.	Người	nào	thiếu	niềm	tin	quá	thì	



 
 

26 

né	đi.	Rồi	sống	gần	với	người	nhiều	niềm	tin.	Thứ	ba	là	tham	cứu	những	kinh	điển	
kích	thích	niềm	tin.	Điều	này	quan	trọng,	tất	nhiên	gần	người	niềm	tin	thì	họ	lây	
cho	mình,	‘gần	mực	thì	đen,	gần	đèn	thì	sáng’.	Còn	mình	gần	người	thiếu	niềm	tin,	
suốt	ngày	họ	nói	ngược,	thì	mình	nghe	hoài,	mình	cũng	mất	niềm	tin	luôn.	Rồi	
mình	học	kinh	điển,	tham	cứu	tức	là	nghiên	cứu,	học	kinh	điển	một	thời	gian	thì	
giải	cho	mình	niềm	tin.	 

Cho	nên	quý	vị	thấy,	từ	khi	Thiện	Trang	ôm	bộ	A	Hàm,	Nikaya,	rồi	học	Vi	
Diệu	Pháp,	học	Luận	Câu	Xá,	Đại	Tỳ	Bà	Sa	v.v…	thì	Thiện	Trang	thấy	niềm	tin	của	
mình	rất	mạnh,	không	có	gì	 thay	đổi	được,	rõ	ràng.	Bởi	vì	sao?	Những	điều	gì	
người	ta	nói,	hồi	xưa	mình	không	biết,	chứ	bây	giờ	mình	biết	rồi,	trong	kinh	có	
hay	không	v.v…	Và	Thiện	Trang	coi	nhiều	kinh	rồi	nên	Thiện	Trang	biết.	Cho	nên	
từ	đó	mình	có	niềm	tin	xác	chứng.	Còn	hồi	xưa	họ	nói,	có	khi	mâu	thuẫn	trước	
sau,	thế	này	thế	kia,	thì	tự	nhiên	mình	không	tin,	lâu	lâu	mình	sẽ	có	khởi	nghi.	
Đấy	là	điều	quan	trọng.	Cho	nên	thân	cận	thiện	hữu	là	quan	trọng.	 

Như	vậy	đó	là	để	có	Tín	quyền. 

2.	Tấn	quyền: 

Tránh	xa	người	lười	biếng,	sống	gần	người	tinh	tấn,	thường	suy	xét	về	
Tứ	chánh	cần.	Đây	là	ba	điều	kiện	hỗ	trợ	Tấn	quyền. 

Tấn	quyền	tức	là	quyền	của	sự	tinh	tấn,	thì	mình	phải	tránh	xa	người	lười	
biếng.	Ở	gần	người	lười	biếng,	thì	mình	cũng	lười	biếng	luôn.	Sống	gần	người	tinh	
tấn,	thì	tất	nhiên	mình	sẽ	tinh	tấn	hơn,	gần	đèn	thì	sáng	mà.	Rồi	thường	suy	xét	
về	Tứ	chánh	cần,	Tứ	chánh	cần	hỗ	trợ	cho	Tấn	quyền.	 

Tứ	chánh	cần,	thì	quý	vị	nhớ	bốn	điều	thôi:	hai	điều	ngăn	ác	và	trừ	ác,	hai	
điều	là	tăng	thiện	và	sinh	thiện,	nói	đơn	giản	là	vậy.	Ngăn	ác	và	trừ	ác,	là	những	
điều	ác	nào	mình	đã	làm	thì	bây	giờ	dừng	lại,	điều	ác	nào	chưa	làm	thì	đừng	làm.	
Đó	là	ngăn	ác	và	trừ	ác.	Rồi	hai	điều	thiện	đó	là:	điều	thiện	nào	chưa	làm	thì	hãy	
làm,	đó	là	sinh	thiện;	điều	thiện	nào	đã	làm	thì	tiếp	tục	phát	triển	lên,	đó	là	tăng	
thiện.	Mình	suy	xét	về	Tứ	chánh	cần	thì	được	điều	này. 

3.	Niệm	quyền: 



 
 

27 

Tránh	xa	người	thất	niệm,	sống	gần	người	Chánh	niệm,	thường	suy	
xét	về	Bốn	niệm	xứ.	Đây	là	ba	điều	kiện	hỗ	trợ	Niệm	Quyền.	

Niệm	quyền	thì	cũng	tương	tự,	đầu	tiên	những	người	thất	niệm;	thất	niệm	
là	họ	hay	vọng	tưởng	lung	tung,	họ	chẳng	nhớ	gì	cả,	học	Phật	pháp	mơ	mơ	màng	
màng,	rồi	cứ	vọng	tưởng	lung	tung,	đó	là	người	thất	niệm.	Mà	Thiện	Trang	thấy	
đúng,	quý	vị	thấy,	ai	mà	sống	gần	người	thất	niệm	nhiều	thì	mình	cũng	bất	an	
luôn,	mình	cũng	cảm	thấy	sao	đó. 

Rồi	gần	người	Chánh	niệm,	người	Chánh	niệm	thì	tất	nhiên	lúc	nào	họ	cũng	
nhớ	Phật,	Pháp,	Tăng,	Tam	bảo,	và	họ	rất	sáng	suốt	trong	cuộc	sống.	Tại	vì	sao?	
[Vì]	họ	nhớ,	bắt	được	cảnh,	ví	dụ	như	không	bị	quên	chìa	khóa.	Còn	mình,	bỏ	chìa	
khóa	chỗ	nào	đó,	là	người	thất	niệm,	một	hồi	để	lạc	mất.	Để	đồ	gì	cũng	không	biết,	
điện	 thoại	cũng	không	biết	để	đâu	rồi,	quần	áo	cũng	không	biết	để	đâu,	đó	 là	
người	thất	niệm.	 

Và	muốn	được	điều	này,	thì	hãy	suy	xét	Bốn	niệm	xứ.	Chúng	ta	đã	học	Tứ	
niệm	xứ,	rồi,	là	quán:	Thân,	Thọ,	Tâm,	Pháp.	Đó	là	để	có	được	Niệm	quyền.	 

4.	Định	quyền: 

Tránh	xa	người	loạn	động,	sống	gần	người	có	Thiền	định,	thường	suy	
xét	 tinh	 thần	giải	 thoát	 của	Thiền	định.	Đây	 là	ba	điều	kiện	hỗ	 trợ	Định	
Quyền.	

Như	vậy	đầu	tiên	vẫn	 là	tránh	xa	người	không	có	định.	Không	có	định	 là	
người	loạn	động,	họ	dễ	loạn	lắm.	Có	người	vừa	thất	niệm,	vừa	loạn.	Loạn	thì	dễ,	
có	chuyện	gì	chút	là	bị	động	tâm,	rất	dễ	bị	động	tâm,	đó	là	loạn,	làm	việc	gì	cũng	
kiểu	[loạn]	động.	Còn	người	ta	có	Thiền	định,	thì	người	ta	nhẹ	nhàng,	người	ta	
làm	[gì]	cũng	ít	bị	ảnh	hưởng	đến	đại	chúng.	 

Mình	nên	sống	gần	người	Thiền	định,	và	thường	suy	xét	tinh	thần	giải	thoát	
của	Thiền	định.	Điều	đó	nằm	ở	đâu?	Chính	là	những	điều	mà	Thiện	Trang	nói,	là	
lợi	ích	của	Thiền	chỉ	và	Thiền	quán.	Quý	vị	kiếm	lại	Thiền	chỉ,	Định	là	Thiền	chỉ	
mà.	Lợi	ích	của	Thiền	chỉ	là	gì?	Là	giúp	cơ	thể	khỏe	mạnh,	có	Thần	thông,	tỉnh	táo,	
sáng	suốt,	không	bị	sân,	không	bị	tham,	rồi	phục	được	các	Phiền	não,	đắc	đến	Tứ	



 
 

28 

thiền	thì	có	thể	được	tự	tại	ra	đi.	Còn	như	Sơ	thiền	thì	ít	nhất	cũng	giảm	đau,	Nhị	
thiền	giảm	đau	hơn	nữa,	Tam	thiền	càng	nhẹ	nhàng	nữa.	 

Cho	nên	mai	mốt	Thiện	Trang	sẽ	dẫn	mấy	câu	chuyện	để	so	sánh,	người	
không	có	Thiền	với	người	có	Thiền.	Ví	dụ	như	ông	Trưởng	giả	Cấp	Cô	Độc,	ổng	
không	có	Thiền,	không	có	Định,	cho	nên	lúc	chết	ổng	đau	quá	trời,	mặc	dù	ổng	đã	
chứng	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	rồi.	Ngài	A	Nan	với	ngài	Xá	Lợi	Phất	hộ	niệm	cho	ổng,	
nhắc	nhở	ổng,	mà	ổng	còn	 la	đau	nữa,	 cho	nên	đó	 là	không	có	Định.	Còn	ông	
Trưởng	giả	gì	đó,	Thiện	Trang	quên	mất	tên	rồi,	ổng	quất	một	phát	tới	Tứ	thiền,	
đắc	Tam	quả	A-na-hàm	luôn,	ổng	khỏe	re,	ra	đi	cái	vèo,	sanh	lên	trời	Vô	Phiền.	 

Cho	nên	khác	nhau	rất	lớn,	mình	không	tu	thì	mình	không	biết	đâu.	Nhiều	
đồng	tu	Tịnh	Độ	muốn	ra	đi	ngon	lành,	nhưng	không	có	Thiền	là	không	được	đâu.	
Quý	vị	chưa	biết,	Sư	Minh	Tuệ	cũng	nói	rồi	đó,	mà	quý	vị	không	tin	nữa,	thì	đó	là	
thiện	căn	của	mình	hơi	yếu.	Hoặc	là	mình	phải	thực	hành,	mình	thử	kiểm	nghiệm	
chứ,	người	ta	nói	chưa	chắc	tin	mà.	 

Cho	nên	ở	đây	nhớ	gần	người	có	Thiền	định,	suy	xét	tinh	thần	giải	thoát	của	
Thiền	định,	và	nhớ	tránh	xa	người	loạn	động. 

5.	Tuệ	quyền: 

Tránh	xa	người	thiếu	trí,	sống	gần	người	trí	tuệ,	thường	suy	tư	sâu	
sắc.	Đây	là	ba	điều	kiện	hỗ	trợ	Tuệ	Quyền.	

Phải	cố	gắng	tránh	xa	người	thiếu	trí,	trừ	khi	mình	có	lòng	từ	bi,	mình	giúp	
họ	 thôi.	 Chứ	 còn	 không,	mình	 né	 được	 thì	 né.	 Rồi	 sống	 gần	 người	 có	 trí	 tuệ,	
thường	suy	tư	sâu	sắc,	tức	là	mình	phải	tư	duy	về	pháp,	tư	duy	mọi	thứ	rõ	ràng,	
đừng	có	vội	vội	vàng	vàng,	phải	suy	xét	cho	kỹ.	Đó	là	ba	điều	kiện	để	hỗ	trợ	Tuệ	
quyền,	mình	phải	suy	xét. 

Ví	dụ	sáng	nay,	Thiện	Trang	có	đăng	trên	Facebook,	chia	sẻ	lại	một	bài,	mà	
Thiện	Trang	nghĩ	là	cũng	nên	chia	sẻ,	đó	là	người	ta	nói	về	Sư	Minh	Tuệ	có	khả	
năng	bị	độc	Xyanua,	với	những	dấu	hiệu	như	vậy,	như	vậy.	Thiện	Trang	nói	là	
share	lại	thôi,	chứ	Thiện	Trang	không	biết	bài	đó	nhận	định	có	đúng	không,	quý	
vị	có	kiến	thức	về	khoa	học	thì	quý	vị	nhận	định.	Thực	ra	Thiện	Trang	đăng	bài	



 
 

29 

đó,	nhận	định	hay	không	nhận	định	thì	cũng	có	một	trời	người	nhận	định	rồi,	vấn	
đề	là	Thiện	Trang	muốn	chia	sẻ	ba	thông	tin	cho	mọi	người	có	lợi	ích: 

Thứ	nhất	là	mọi	người	hãy	quan	tâm	đến	Sư	Minh	Tuệ	nhiều	hơn,	về	sức	
khỏe	của	ngài.	Thiện	Trang	thấy	ngài	cổ	bị	nghiêng	qua,	rồi	bữa	đi	hình	như	cũng	
không	có	được	tốt	lắm.	Về	đầu	óc	thì	ngài	rất	tỉnh	táo,	nhưng	hình	như	cơ	thể	ngài	
có	vấn	đề,	và	hình	như	ngài	giống	như	bị	ngộ	độc	hay	sao	đó,	một	số	bữa	rồi.	Cho	
nên	mong	những	người	chăm	sóc	ngài,	những	tình	nguyện	viên	hỗ	trợ	hãy	cẩn	
thận	giùm.	Đó	là	điều	thứ	nhất. 

Điều	thứ	hai	là	để	những	người	nếu	có	ý	hại	ngài	như	vậy,	thì	họ	cũng	chùn	
bước.	Khi	có	sự	đánh	động	thì	họ	sẽ	chùn	bước. 

Thứ	ba	là	để	những	người	trung	gian,	những	người	không	ủng	hộ	phe	nào	
hết,	không	ủng	hộ	ngài,	cũng	thấy	thương	cho	ngài	hơn.	Một	người	không	có	gì	
hết,	buông	bỏ	hết	tất	cả	rồi,	mà	còn	bị	như	vậy,	thì	người	ta	sẽ	có	niềm	thương	
tưởng. 

Cho	nên	một	mũi	tên	nhắm	đến	ba	mục	đích	là	vậy,	chứ	không	phải	Thiện	
Trang	đăng	bài	đó	để	nói	vấn	đề	gì.	Nên	quý	thấy	đó	là	một	trí	tuệ,	mình	đưa	ra	
để	giải	thích,	để	quý	vị	hiểu.	Mong	quý	vị	hiểu,	tại	vì	người	ta	sẽ	thương	tưởng	
những	người	chân	tu. 

Ở	đây	nói	tiếp	là: 

Tránh	xa	năm	hạng	người	đáng	tránh,	sống	gần	năm	hạng	người	đáng	
gần,	thường	suy	xét	Kinh	điển.	Đây	là	ba	điều	kiện	hỗ	trợ	cho	cả	năm	Quyền.	

(Trích	Từ	Nhật	Tụng	Kālāma	3	-	Sư	Toại	Khanh	Sưu	Lục). 

Tại	 sao	 Thiện	 Trang	 không	 ghi	 kinh,	 mà	 Thiện	 Trang	 ghi	 là	 Nhật	 Tụng	
Kalama?	Tại	vì	Thiện	Trang	biết	rằng	đoạn	này	là	Chú	Giải	chứ	không	phải	đoạn	
kinh,	vì	trong	kinh	thật	sự	có	những	điều	này,	nhưng	không	[chỉ]	có	một	bài	kinh	
mà	nhiều	bài	kinh.	Có	bài	kinh	nói	là	để	giúp	cho	tăng	niềm	tin,	có	bài	[kinh]	nói	
để	giúp	cho	người	tăng	trí	tuệ,	[có]	một	số	bài	kinh	như	vậy.	Và	Chú	Giải	thì	người	
ta	gom	lại	thành	một	bài	đoạn	ngắn	như	vậy	thôi.	Cho	nên	điều	này	tuy	là	ghi	
trong	Nhật	Tụng	Kalama,	nhưng	thực	tế	là	không	phải	nguyên	văn	của	kinh,	mà	



 
 

30 

chỉ	là	góp	nhặt	để	viết	lại.	Cho	nên	đó	là	một	bộ	Chú	Giải	thôi,	đoạn	đó	là	Chú	Giải	
thôi,	chứ	không	phải	trong	kinh. 

	*Tóm	lại	để	hỗ	trợ	5	quyền	(Tín,	Tấn,	Niệm,	Định,	Tuệ)	thì	cần	phải:	

1.	Tránh	xa	người	thiếu	niềm	tin,	thiếu	tinh	tấn,	thất	niệm,	loạn	động,	
thiếu	trí.	Người	nào	rớt	vào	năm	hạng	người	đó	[thì]	tránh	hết.	

2.	Sống	gần	người	nhiều	niềm	tin,	người	tinh	tấn,	người	chánh	niệm,	
người	có	Thiền	định,	người	có	trí	tuệ.	

3.	Tham	cứu	Kinh	điển,	thường	suy	xét	về	Tứ	chánh	cần,	thường	suy	
xét	về	Tứ	niệm	xứ,	thường	suy	xét	về	tinh	thần	giải	thoát	của	Thiền	định,	
thường	suy	xét	về	Kinh	điển.	

Làm	[được	những	điều]	đó	thì	được	năm	Quyền,	Thiện	Trang	gom	lại	gọn	
hơn	nữa	để	quý	vị	dễ	nhớ	hơn.	Đó	là	tinh	thần	của	Nhật	Tụng	Kalama,	tức	là	Chú	
Giải.	Thật	ra	quý	vị	coi	trong	kinh,	như	Kinh	Tăng	Chi	hay	Kinh	Tương	Ưng	v.v…	
cũng	có	những	điều	này,	nhưng	rải	rác	ở	nhiều	bộ	kinh. 

Ở	đây	thật	ra	đức	Phật	cũng	khuyên,	ví	dụ	như	trong	Tiểu	Bộ	Kinh.	

Điều	Đức	Phật	Khuyên	

Không	thân	cận	kẻ	ngu,	
Nhưng	gần	gũi	bậc	Trí,	
Ðảnh	lễ	người	đáng	lễ,	
Là	điềm	lành	tối	thượng. 

Ở	trú	xứ	thích	hợp,	
Công	đức	trước	đã	làm,	

	Chân	chánh	hướng	tự	tâm,	
	Là	điềm	lành	tối	thượng. 

	 Cho	nên	nếu	muốn	được	‘điềm	lành	tối	thượng’	thì	quý	vị	nhớ	ở	trú	xứ	
thích	hợp.	Quý	vị	thấy	đức	Phật	luôn	bảo	né	duyên	đi. 



 
 

31 

Học	nhiều,	nghề	nghiệp	giỏi,	
Khéo	huấn	luyện	học	tập,	
Nói	những	lời	khéo	nói, 
Là	điềm	lành	tối	thượng.	 

[Quý	vị]	cũng	phải	như	thế 

…	

Tỳ-kheo,	hãy	tu	thiền, 
Chớ	buông	lung	phóng	dật,	
Tâm	chớ	đắm	say	dục,	

Phóng	dật,	nuốt	sắt	nóng,	
Bị	đốt,	chớ	than	khổ!	

	 Tức	là	đức	Phật	phải	khuyên	khéo	tu	Thiền,	chứ	đừng	có	buông	lung.	Bởi	vì	
buông	lung,	phóng	dật	thì	mai	mốt	vô	nuốt	sắt	nóng,	vô	Địa	ngục.	Đây	là	hàng	Tỳ-
kheo	mà,	tu	không	tốt	thì	vô	Địa	ngục. 

Không	trí	tuệ,	không	thiền, 
Không	thiền,	không	trí	tuệ, 
Người	có	thiền,	có	tuệ,	
Nhất	định	gần	Niết-Bàn. 

	 Nếu	quý	vị	không	có	trí	tuệ	thì	không	tu	Thiền,	không	tu	Thiền	thì	không	có	
trí	tuệ.	Người	có	Thiền	có	trí	tuệ,	thì	người	đó	gần	Niết-Bàn,	Thiền	là	Thiền	chỉ	và	
Thiền	quán.	Đoạn	này	là	Kinh	Tiểu	Bộ.	Quý	vị	có	thể	tìm	trong	Kinh	Tiểu	Bộ.	Cho	
nên	đức	Phật	nhấn	mạnh	việc	tu	Thiền	chỉ	và	Thiền	quán.	Thời	nay	mình	phải	
nghe	lời	Phật	thì	sẽ	tốt	hơn. 

	 Tiếp	theo	Thiện	Trang	xin	nhắc	đến	tầm	quan	trọng	của	37	Phẩm	trợ	đạo.	
Phần	này	chúng	ta	sẽ	học	hết,	chúng	ta	đã	học	được	một	số	rồi,	giờ	nhắc	lại	tầm	
quan	trọng	thôi. 

Tầm	Quan	Trọng	Của	37	Phẩm	Trợ	Đạo	



 
 

32 

Này	các	Tỷ-kheo,	Tỷ-kheo	không	chí	tâm	trong	sự	tu	tập	khởi	lên	ước	
muốn	như	sau:	"Mong	rằng	tâm	ta	được	giải	thoát	khỏi	các	Lậu	hoặc,	không	
có	chấp	thủ!"	Tuy	vậy,	tâm	vị	ấy	cũng	không	giải	thoát	khỏi	các	Lậu	hoặc,	
không	có	chấp	thủ.	

	 Vì	cớ	sao?	Phải	nói	rằng	vì	vị	ấy	không	có	tu	tập.	Không	có	tu	tập	gì?	
Không	có	tu	tập	Bốn	niệm	xứ,	không	có	tu	tập	Bốn	chánh	cần,	không	có	tu	
tập	Bốn	như	ý	túc,	không	có	tu	tập	Năm	căn,	không	có	tu	tập	Năm	lực,	không	
có	tu	tập	Bảy	Bồ-đề	phần,	không	có	tu	tập	Thánh	đạo	tám	ngành.	

Tức	là	bây	giờ	có	những	người	(ở	đây	nói	Tỷ-kheo,	chúng	ta	nói	người	tu	
hành	thôi)	không	có	chí	 tâm	trong	sự	tu	 tập,	mà	khởi	 lên	ước	muốn	như	sau:	
Mong	rằng	tâm	ta	được	giải	thoát	khỏi	các	Lậu	hoặc,	không	có	chấp	thủ.	Nhưng	
cuối	cùng	tâm	của	vị	ấy	cũng	không	giải	thoát	được	khỏi	Lậu	hoặc,	không	có	chấp	
thủ.	Đức	Phật	nói	vì	sao?	Vì	vị	ấy	không	có	tu	tập.	Không	tu	tập	gì?	Chính	là	không	
tu	tập	Tứ	niệm	xứ,	Tứ	Chánh	cần,	Tứ	như	Ý	túc,	Ngũ	căn,	Ngũ	lực,	Thất	Bồ-đề	
phần,	Bát	thánh	Đạo	phần.	 

Nghĩa	là	đức	Phật	nói	nếu	quý	vị	muốn	giải	thoát	cỡ	nào,	không	biết,	nhưng	
quý	vị	không	có	tu	37	Phẩm	trợ	đạo	gồm:	Tứ	niệm	xứ,	là	4;	Tứ	chánh	cần,	là	8;	
Bốn	như	ý	túc	(Tứ	như	ý	túc),	là	12;	Ngũ	căn,	là	17;	Ngũ	lực,	là	22;	Thất	Bồ-đề	
phần,	là	29;	Bát	thánh	đạo	phần,	8	nữa	là	37;	37	Phẩm	trợ	đạo	này	không	tu	thì	
không	đạt	được	Tâm	giải	thoát. 

Tóm	lại	ai	không	tu	37	Phẩm	trợ	đạo	này	không	có	Tâm	giải	thoát,	quý	vị	
hiểu	không	ạ?	Đức	Phật	nói	ý	nghĩa	là	như	vậy.	Bây	giờ	có	nhiều	Pháp	môn	tu	chủ	
trương	là	bỏ	sạch,	đó	là	một	điều	mà	mình	gọi	là	chống	lại	giáo	pháp	của	đức	Phật.	
Cho	nên	mình	không	được	giải	thoát	thì	ráng	chịu	thôi.	Đó	là	tại	vì	không	chịu	
nghe	lời	Phật.	 

Đức	Phật	đưa	ra	ví	dụ	như	thế	này: 

Ví	như,	này	các	Tỷ-kheo,	có	tám,	mười	hay	mười	hai	trứng	gà,	không	
được	con	gà	mái	ấp	nằm	đúng	cách,	không	được	ấp	nóng	đúng	cách,	không	
được	ấp	dưỡng	đúng	cách.	Dầu	cho	con	gà	mái	ấy	khởi	lên	ý	muốn:	"Mong	
rằng	những	con	gà	con	của	ta,	với	chân	móng	và	đỉnh	đầu,	hay	với	miệng	và	



 
 

33 

mỏ,	sau	khi	làm	bể	vỏ	trứng,	được	sanh	ra	một	cách	an	toàn,	tuy	vậy,	các	
con	gà	con	ấy	không	thể,	với	chân,	móng,	đỉnh	đầu	hay	với	miệng	và	mỏ,	sau	
khi	làm	bể	vỏ	trứng,	được	sanh	ra	một	cách	an	toàn!	Vì	cớ	sao?	Này	các	Tỷ-
kheo,	tám,	mười	hay	mười	hai	trứng	gà	mái	ấy	không	được	con	gà	mái	nằm	
ấp	một	cách	đúng	đắn,	ấp	nóng	một	cách	đúng	đắn,	ấp	dưỡng	một	cách	đúng	
đắn. 

Quý	vị	thấy	đức	Phật	đưa	ra	ví	dụ	rất	thực	tế:	Có	8	trứng	gà,	10	trứng	gà	hay	
12	trứng	gà,	con	gà	mái	thì	mong	tất	cả	trứng	đó	đều	nở	thành	con,	nhưng	nó	ấp	
không	đúng	cách.	Thứ	nhất	là	nó	nằm	ấp	không	đúng	cách,	rồi	nó	ấp	nóng	cũng	
không	đúng	đắn,	tức	là	nó	nằm	ấp	sai,	ví	dụ	nó	không	ấp	lên	trứng,	mà	nằm	một	
bên.	Hay	là	ấp	nóng	không	đúng	cách,	tức	là	nó	ấp	nóng	không	đủ	thời	gian,	nó	đi	
suốt.	Rồi	ấp	dưỡng	không	đúng	cách.	Như	vậy	cuối	cùng	là	trứng	bị	hư	thôi,	không	
nở	ra	con	được.	Mặc	dù	nó	muốn	nở	ra	con	thì	cũng	vậy	thôi,	không	được! 

Cũng	vậy,	này	các	Tỷ-kheo,	Tỷ-kheo	không	chú	tâm	trong	sự	tu	tập,	dầu	
cho	có	khởi	lên	ý	muốn:	"Mong	rằng	tâm	ta	được	giải	thoát	khỏi	các	Lậu	
hoặc	không	có	chấp	thủ";	tuy	vậy,	tâm	vị	ấy	cũng	không	giải	thoát	khỏi	các	
Lậu	hoặc,	không	có	chấp	thủ.	Vì	cớ	sao?	Phải	nói	rằng	vì	vị	ấy	không	có	tu	
tập.	Không	có	tu	tập	điều	gì?	Không	có	tu	tập	Bốn	niệm	xứ...	không	có	tu	tập	
Thánh	đạo	tám	ngành.	

(Kinh	(7.71)	Tu	Tập:	Bhāvanā	–	Kinh	Tăng	Chi). 

Quý	vị	thấy	rõ	ràng	37	Phẩm	trợ	đạo	cực	kỳ	quan	trọng.	Pháp	môn	nào	tu	
mà	rời	bỏ,	không	chịu	tu	pháp	này,	mà	chỉ	nói	lý	thuyết,	nói	cho	cố	hoặc	là	nói	
không	đúng,	mà	tu,	thì	điều	đó	không	thể	giải	thoát.	Đó	là	lý	do	tại	sao	quý	vị	thấy	
đời	nay	người	tu	chứng	rất	ít,	người	tu	tập	hiệu	quả	rất	ít.	 

Có	đồng	tu	nói:	“Tại	sao	con	không	có	nghiệp	như	ngài	la	Angulimala,	đâu	
có	giết	người	nhiều	như	vậy	đâu,	sao	con	tu	tập	hoài	mà	đầu	óc	con	đờ	đẫn,	thế	
này	thế	kia,	tu	không	thấy	hiệu	quả?”	Thiện	Trang	nói	có	ba	lý	do:	Thứ	nhất	là	
thiện	căn	của	mình	không	bằng	ngài	Angulimala	(tướng	cướp	Vô	Não.)	Thứ	hai	
là	mình	không	được	hướng	dẫn	bởi	Phật,	đức	Phật	hướng	dẫn	là	chính	xác.	Thứ	
ba	nữa	là	mình	tu	không	đúng	cách. 



 
 

34 

		 Quý	vị	thấy	bây	giờ	mình	tu	có	đúng	đâu,	đức	Phật	nhấn	mạnh	37	Phẩm	trợ	
đạo	quan	trọng	như	vậy,	mà	mình	thì	bỏ	hết,	hỏi	thì	mơ	mơ	màng	màng,	thậm	chí	
là	không	biết	gì,	chỉ	có	tu	một	pháp	nào	đó.	Đức	Phật	dạy	là	phải	tu	Giới,	Định,	
Tuệ,	bây	giờ	mấy	ai	tu	đủ	Giới,	Định,	Tuệ?	Rất	ít!	Có!	Nhưng	không	nhiều!	Trào	
lưu	là	như	vậy,	bởi	vì	chúng	sanh	thời	nay	lười	hơn,	lười	biếng	học,	lười	biếng	
thực	hành.	Pháp	gì	dễ,	nhanh	gọn	là	nhào	vô	thôi,	và	tin	một	cách	sái	cổ,	người	ta	
nói	cũng	rất	hay	cho	nên	mình	tin.	Và	chính	vì	vậy	mà	càng	ngày	mình	đi	càng	xa	
với	giáo	pháp	của	đức	Thế	Tôn.	Cho	nên	dù	tu	bất	cứ	Pháp	môn	nào	mà	không	có	
những	nền	tảng	này,	thì	không	thể	thành	tựu.	Nên	tu	một	hồi	chả	thấy	ai	thành	
tựu,	rồi	sanh	nghi.	Nghi	cả	Phật,	nghi	cả	Pháp,	nghi	tất	cả	mọi	thứ,	như	vậy	dần	
dần	Phật	pháp	mạt	là	vậy.	Giáo	pháp	của	đức	Phật	không	mạt,	vẫn	còn	nguyên	
đấy,	nhưng	không	có	người	thực	hành. 

Ví	dụ	như	tu	Thiền	chỉ	thật	ra	rất	dễ	thôi,	nhưng	quý	vị	thấy,	bây	giờ	tìm	mỏi	
con	mắt	mới	có	người	chỉ	cho	mình	tu	Thiền	chỉ.	Thiện	Trang	nói	tu	Thiền	chỉ	đâu	
có	khó	đâu,	mình	phải	đọc	hết	kinh,	đọc	kinh	rồi	mình	phải	thực	hành.	Trên	lý	
thuyết,	trên	giấy	là	như	vậy,	nhưng	khi	thực	hành	mới	phát	sinh	nhiều	vấn	đề	
lắm.	Quý	vị	thực	hành	tới,	thực	hành	lui	một	hồi	mới	có	kinh	nghiệm.	Mình	có	
kinh	nghiệm,	rồi	mình	điều	chỉnh	thì	mới	thành	công.	Phải	có	bao	nhiêu	thời	gian	
chứ,	có	phải	vô	một	cái	là	đúng	liền	đâu.	Ví	dụ	cho	10	người	vô	cho	thực	hành,	thì	
có	người	thực	hành	may	ra	đúng	liền,	có	người	thực	hành	trật.	Rồi	mình	mới	điều	
chỉnh	mỗi	giai	đoạn,	từng	giai	đoạn	một	tu	Thiền	chỉ.	Đó	là	mới	có	Thiền	chỉ,	còn	
Thiền	quán	nữa. 

Giống	như	lúc	nãy	Thiện	Trang	đưa	ra	ví	dụ,	bây	giờ	mình	nói	quán	tâm,	ai	
cũng	nói	quán	tâm,	tâm	tham	là	phải	biết	tâm	tham,	tâm	sân	là	biết	sân,	rồi	tâm	
thế	nào	đó	v.v…	tâm	phải	tương	ưng	với	tâm	bậc	Thánh,	tức	tâm	mình	phải	là	tâm	
của	Bồ-tát.	Vậy	 thì	 tâm	nào	 là	 tâm	Bồ-tát,	 tâm	nào	 là	bậc	Thánh	đâu?	Có	biết	
không?	Không	biết!	Làm	sao	mà	biết	được!	 

Giống	như	Thiện	Trang	đưa	ra	ví	dụ	hồi	nãy.	Một	Phật	tử	tại	gia,	ở	nhà,	đang	
lúc	muốn	giết	một	con	cá,	làm	thịt	cho	[cả]	nhà	ăn,	nhưng	vì	mình	là	Phật	tử,	mình	
học,	mình	biết	giáo	lý	nhân	quả,	biết	là	việc	này	là	sát	sanh,	việc	này	là	không	tốt,	
nhưng	vẫn	phải	làm.	Như	vậy	khi	họ	làm	với	tâm	đó,	thì	tâm	đó	là	tâm	thiện	hay	



 
 

35 

tâm	bất	thiện? 

Rồi	mai	mốt	chúng	ta	học	vô,	thì	chúng	ta	mới	biết	tâm	Siêu	thế.	Tâm	Siêu	
thế	là	gì?	Tâm	của	bậc	A-la-hán	thế	nào?	Tâm	của	bậc	Tu-đà-hoàn	thế	nào?	Tại	
sao	A-la-hán	người	ta	không	có	tái	sanh	nữa,	mà	Tu-đà-hoàn	vẫn	bị	tái	sanh?	Khác	
nhau	ở	chỗ	nào,	mình	có	biết	không?	Rồi	thế	nào	là	tâm	Thiền?	Thế	nào	là	tâm	
Dục	giới?	Tại	sao	là	tâm	Vô	nhân?	Tại	sao	là	tâm	Nhị	nhân,	tâm	Tam	nhân?	Tại	
sao	người	ta	tu	đắc	Thiền,	còn	mình	tu	không	đắc	Thiền?	Mình	phải	học	thì	mình	
mới	hiểu	được,	chứ	không	học	mà	mình	nói. 

Bây	giờ	mình	đã	học	mấy	Tâm	sở	rồi.	Học	Tâm	sở	rồi	mới	học	mấy	tâm	kia	
được.	Người	 ta	 vô	mà	dạy	mấy	 tâm	kia	 trước,	 thì	 cũng	không	giảng	 rõ	được.	
Nhưng	nếu	mình	học	Tâm	sở	rồi,	học	vô	mình	xét	từng	trường	hợp,	xét	một	hồi,	
nói	thật	với	quý	vị	là	rớt	sạch.	Đa	số	là	tâm	Bất	thiện	không	[thôi],	tâm	Thiện	khó	
lắm	quý	vị,	mình	học	tâm	Thiện	[thì	biết].	 

Quý	vị	thấy	trong	các	Tâm	sở	mà	chúng	ta	học	qua,	52	món	Tâm	sở	của	Vi	
Diệu	Pháp	(A	Tỳ	Đàm),	mình	thấy	Tâm	sở	nào	nhiều	hơn?	Quý	vị	thấy	25	Tâm	sở	
Tịnh	hảo	nhiều	hơn	Tâm	sở	Bất	thiện,	Tâm	sở	Bất	thiện	ít	hơn.	Nhưng	tại	sao	
mình	nghĩ	toàn	là	bất	thiện	không?	Vì	sao?	Vì	có	quá	nhiều	điều	kiện,	25	Tâm	sở	
Tịnh	hảo	phải	có	đến	19	Tâm	sở	Tịnh	hảo	Biến	hành,	phải	có	đủ	19	[Tâm	sở]	đó	
thì	mới	thiện.	Còn	bất	thiện	thì	chỉ	có	4	Tâm	sở	thôi	là	đã	bất	thiện	rồi.	Quý	vị	hiểu	
không?	Điều	kiện	để	rơi	vào	Tâm	sở	Thiện	khó	hơn	điều	kiện	để	rơi	vào	Tâm	sở	
Bất	thiện.	Bất	thiện	thì	chỉ	có	4	Tâm	sở	thôi	là	vô	bất	thiện	rồi.	Còn	[Tâm	sở	Thiện]	
thì	cần	tới	19	Tâm	sở	mới	là	thiện	được.	Cho	nên	nhiều	hơn	có	nghĩa	là	điều	kiện	
khó	hơn,	chứ	không	phải	nhiều	hơn	là	ngon	hơn	đâu,	khác	lắm	đó! 

			 [Giống	như]	điều	kiện	nhập	vô	trường	Đại	học	là	gì?	Một	trời	điều	kiện	đúng	
không?	Trường	đó	là	phải	đủ	bằng	tốt	nghiệp	Trung	học	Phổ	thông,	các	môn	
đều	phải	trên	tám	chấm.	Rồi	vào	ngành	Y,	làm	Bác	sĩ	thì	lấy	điểm	môn	Sinh	học	
phải	từ	9,5	trở	lên,	ba	môn	phải	27	điểm	rưỡi	trở	lên	v.v...	Khó	quá!	Càng	nhiều	
điều	kiện	thì	càng	khó. 

			 Còn	môn	ngành	kia	chỉ	cần	điều	kiện	đơn	giản,	ví	dụ	môn	thể	dục,	chỉ	cần	
có	giải	quốc	gia	về	Thể	dục	Thể	thao,	rồi	tốt	nghiệp	Trung	học	Phổ	thông	là	được	



 
 

36 

rồi,	chẳng	hạn	[vậy].	Có	hai	điều	kiện,	ba	điều	kiện,	bốn	điều	kiện	gì	đó,	dễ!	Còn	
ngành	kia	thì	có	một	trời	điều	kiện,	khó	hơn! 

Cho	nên	hằng	ngày	nghĩ	gì?	Nghĩ	toàn	ác,	không	phải	nghĩ	thiện.	Chưa	nói	
nghĩ	Thánh,	chưa	nói	nghĩ	Thiền	nữa.	Học	hết	các	Tâm	sở	này,	vô	tới	tâm	đó	thì	
quý	vị	mới	thấy	choáng,	mới	biết	là	mình	đang	ở	bất	thiện	rất	nhiều,	mà	tưởng	
mình	tu	hành.	Đâu	phải	đâu!	Cho	nên	chưa	học	nên	không	biết,	tưởng	mình	tu	
ngon	lắm,	học	rồi	choáng	cả	người.	Từ	từ,	Thiện	Trang	đang	kéo	cho	hết	phần	
Tâm	sở	nhanh,	là	vào	phần	tâm,	vào	phần	tâm	hấp	dẫn	lắm	quý	vị.	Và	học	từ	đó	
mới	bắt	đầu	tu	tâm,	thật	sự	tu	tâm	là	từ	đó.	Cho	nên	hãy	từ	từ! 

			 Rồi	bắt	đầu	mình	học	lộ	trình	tâm,	học	lộ	trình	tử	nữa.	Tử	là	khi	chết	[tâm]	
như	thế	nào,	thì	chúng	ta	mới	biết,	còn	bây	giờ	sợ	chết	gần	chết.	Tại	sao	sợ?	Vì	
chưa	rõ.	Cho	nên	học	thì	mới	biết,	chứ	không	học	thì	làm	sao	biết	được.	Còn	đây	
là	những	kiến	thức	căn	bản.	Cho	nên	từ	từ,	học	đi	rồi	biết.	Từ	từ	rồi	chúng	ta	sẽ	
biết,	đừng	vội,	Thiện	Trang	tranh	thủ	đắp	cho	quý	vị	nền	tảng	này	cho	đỡ	choáng	
đã,	rồi	vừa	tu	tập	vừa	học	tiếp.	

			 Như	vậy	đó	là	tin	kinh	nha.	Chúng	ta	thấy	tầm	quan	trọng	của	37	Phẩm	trợ	
đạo	rồi	đó.	Bữa	nay	Thiện	Trang	xin	giới	thiệu	một	chút	về	các	địa	vị	Hiền	Thánh	
nữa	rồi	học	Tâm	sở.	Đây	là	bảng	tổng	kết	tạm	thời	về	các	địa	vị	Hiền	Thánh,	tạm	
thời	thôi.	

Tổng	Kết	Về	Các	Địa	Vị	Hiền	Thánh	Đã	Học	(Tạm	Thời)	

TT	 Địa	vị	 Nhân	đoạn	 Hiệu	quả	 		

1	 Noãn	 		 Chắc	chắn	chứng	Niết-Bàn	 Tứ	gia	hạnh	

2	 Đảnh	 		 Không	đoạn	thiện	căn	



 
 

37 

3	 Nhẫn	 		 Không	đọa	đường	 ác,	 không	
rơi	 vào	 loài	 noãn	 sinh,	 thấp	
sinh,	 huỳnh	 môn,	 trời	 Vô	
tưởng,	Bắc	Câu	Lô	Châu…	

4	 Thế	Đệ	Nhất	 		 Nhập	Chánh	tánh	Ly	sanh	

5	 Tùy	tín	hành	 Xem	bài	24	 Không	 đọa	 đường	 ác,	 nửa	
chừng	không	 chết	 thì	 chứng	
Tu-đà-hoàn	 trong	 đời	 hiện	
tại.	

Tu-đà-hoàn	&	
Hướng	Tu-
đà-hoàn	

6	 Tùy	pháp	hành	 Không	 đọa	 đường	 ác,	 nửa	
chừng	không	 chết	 thì	 chứng	
Tu-đà-hoàn	 trong	 đời	 hiện	
tại.	

7	 Hướng	 Tu-đà-
hoàn	

		 		

8	 Đắc	Tu-đà-hoàn	 Thân	 kiến,	
Giới	 cấm	
thủ,	 nghi	
hoặc	 Niềm	
tin	 bất	 hoại	
với	 Phật,	
Pháp,	 Tăng	
và	 thành	

		

9	 Thân	chứng	 		



 
 

38 

tựu	 Thánh	
giới.	

10	 Gia	gia	 		 phải	 thọ	 sanh	 từ	 nhân	 gian	
lên	thiên	thượng	hay	từ	thiên	
thượng	 xuống	 nhân	 gian,	
trước	khi	chứng	đắc	Niết-bàn.	

11	 Nhất	chủng	 		 chỉ	tái	sanh	một	lần	trước	khi	
đắc	Niết-bàn.	

12	 Tín	giải	thoát	 		 		

13	 Kiến	đáo	 		 		

14	 Hướng	 Tư-đà-
hàm	

		 		 		

15	 Đắc	Tư-đà-hàm	 Thân	 kiến,	
Giới	 cấm	
thủ,	Nghi	và	
giảm:	
Tham,	 Sân,	
Vô	minh	

		 Nhị	quả	

16	 Hướng	 A-na-
hàm	

		 		 Tam	quả	
hướng	



 
 

39 

17	 Đắc	A-na-hàm	 Thân	 kiến,	
Giới	 cấm	
thủ,	 Nghi,	
Tham,	Sân	

		 Tam	quả	

A-na-hàm	
18	 Trung	 Bát-niết-

bàn	
nhập	 Niết-bàn	 ngay	 sau	 khi	
vừa	 thác	 sanh	 lên	 Tịnh	 cư	
thiên	(theo	Luận	Đại	Tỳ	Bà	Sa	
của	 Nhất	 Thiết	 Hữu	 Bộ	 là	
thành	 tựu	 trong	 Trung	 hữu	
thân).	

19	 Sanh	 Bát-niết-
bàn	

thác	 sanh	 Tịnh	 cư	 thiên	một	
thời	gian	mới	nhập	Niết-bàn.	

20	 Hành	 Bát-niết-
bàn	

thác	 sanh	 thượng	 giới,	 tinh	
tấn	tu	tập	mới	nhập	Niết-bàn.	

21	 Vô	 hành	 Bát-
niết-bàn	

không	cần	tinh	tấn	tu	tập	nữa	
cũng	nhập	Niết-bàn.	

22	 Thượng	 lưu	 Sắc	
cứu	Cánh	

lần	lượt	tái	sinh	qua	các	cõi	từ	
Sơ	 thiền,	 cho	 đến	 tầng	 cao	
nhất	của	Sắc	giới,	nhập	Niết-
bàn	tại	đó.	

23	 Hướng	A-la-hán	 		 		 		



 
 

40 

24	 Tư	pháp	 		 mong	cầu	Vô	dư	Niết-bàn	cấp	
thời	vì	sợ	thoái	thất.	

Tứ	quả	

A-la-hán	

25	 Thăng	tấn	pháp	 		 có	khả	năng	tiến	tới	bất	động	
tánh.	

26	 Bất	động	pháp	 		 căn	cơ	mãnh	lợi,	không	bị	chi	
phối	bởi	bất	cứ	duyên	gì.	

27	 Thoái	pháp	 		 gặp	nghịch	duyên	bị	sụt	xuống	
các	bậc	Thánh	thấp	hơn.	

28	 Bất	thoái	pháp	 		 		

29	 Hộ	pháp	 		 do	 thủ	hộ	mà	không	bị	 thoái	
thất.	

30	 Hộ	 tắc	Bất	 thoái	
Bất	hộ	Tắc	thoái		

		 		

31	 Thật	trụ	pháp	 		 không	 bị	 chi	 phối	 nghịch	
duyên	 để	 thoái	 thất,	 nhưng	
không	tiến	tới.	

32	 Tâm	giải	thoát	 		 		



 
 

41 

33	 Tuệ	giải	thoát	 		 		

34	 Câu	giải	thoát	 		 		

		

			 Ở	đây	chúng	ta	đã	biết	rồi,	gồm	có	Tứ	gia	hạnh	(đây	là	theo	Luận	Câu	Xá),	
Luận	Câu	Xá	có	Tứ	gia	hạnh,	gồm:	Noãn,	Đảnh,	Nhẫn,	Thế	đệ	nhất.	Nếu	tới	Noãn	
vị	thì	chắc	chắn	chứng	Niết-Bàn	rồi;	Đảnh	vị	thì	không	đoạn	thiện	căn;	Nhẫn	vị	
thì	không	đọa	đường	ác	nữa;	Thế	đệ	Nhất	vị	thì	nhập	Chánh	tánh	Ly	sanh.	

			 Rồi	Tùy	tín	hành	thì	tất	nhiên	không	đọa	đường	ác,	nửa	chừng	không	chết	
thì	chứng	Tu-đà-hoàn	trong	đời	hiện	tại.	Đó	là	theo	bên	Kinh	A	Hàm.	Theo	Kinh	
Nikaya	thì	chỗ	này	 là	chắc	chắn	không	bao	giờ	chết	mà	không	chứng	Tu-đà-
hoàn.	Không	biết	bên	nào	nói	đúng	nữa,	nhưng	tạm	thời	mình	cứ	tin	theo	tiêu	
chuẩn	thấp	hơn,	tức	là	nếu	nửa	chừng	không	chết	thì	chứng	Tu-đà-hoàn.	Mình	
theo	tiêu	chuẩn	thấp	hơn,	không	theo	cái	cao.	Tùy	pháp	hành	cũng	tương	tự	như	
vậy.	

			 Rồi	 Hướng	 Tu-đà-hoàn;	 có	 khi	 [Tùy	 tín	 hành,	 Tùy	 pháp	 hành]	 gộp	 vào	
Hướng	Tu-đà-hoàn,	có	khi	lại	nói	riêng,	thì	mình	cứ	tạm	tách	ra.	Đắc	Tu-đà-hoàn	
thì	phá	được	Thân	kiến,	Giới	cấm	thủ	và	Nghi,	hoặc	là	niềm	tin	bất	hoại	đối	với	
Phật,	 Pháp,	Tăng	 và	 thành	 tựu	Thánh	giới.	Rồi	Gia	 gia;	Nhất	 chủng;	Tín	 giải	
thoát;	Kiến	đáo,	hình	như	chúng	ta	đã	học	hết	rồi.	Hướng	Tư-đà-hàm;	Đắc	Tư-
đà-hàm	thì	hết	Thân	kiến,	Giới	cấm	thủ,	Nghi	và	giảm:	Tham,	Sân,	Si	(Vô	minh).	
Rồi	Hướng	A-na-hàm;	Đắc	A-na-hàm.	Hôm	nay	giới	thiệu	thiệu	cho	quý	vị	tới	
quả	vị	thứ	ba	này. 

			 Đắc	A-na-hàm	gồm	có	năm	địa	vị:	Trung	Bát-niết-bàn.	Bữa	nào	sẽ	nói	rõ	
hơn	về	Trung	Bát-niết-bàn.	Ở	đây	nói	đơn	giản,	Đắc	A-na-hàm	nói	chung	là	hết	
được	Thân	kiến,	Giới	cấm	thủ,	Nghi,	Tham	và	Sân,	tức	là	hết	được	Năm	Hạ	phần	
Kiết	sử.	Và	Trung	Bát-niết-bàn	này	thì	nhập	Niết-Bàn	ngay	sau	khi	vừa	thác	sanh	
lên	trời	Tịnh	Cư	thiên,	đây	là	theo	Nam	truyền.	Còn	theo	Luận	Đại	Tỳ	Bà	Sa	của	



 
 

42 

Thuyết	Nhất	Thiết	Hữu	Bộ,	thì	người	ta	nói	là	thành	tựu	trong	thân	Trung	hữu	
(tức	là	Thân	trung	ấm). 

			 Tức	là	khi	quý	vị	đắc	được	Tam	quả	A-na-hàm,	mà	căn	tánh	tốt,	thì	khi	vừa	
mới	chết,	trong	khi	chuẩn	bị	tái	sanh	vào	trời	Ngũ	Tịnh	Cư	thì	người	ta	đắc	A-
la-hán,	nhập	Niết-Bàn	luôn.	Đó	là	vì	sao?	Bữa	nào	sẽ	giới	thiệu	cho	quý	vị	từ	bộ	
Luận	Đại	Tỳ	Bà	Sa.	Còn	theo	bên	Nam	truyền	thì	nói	là	sanh	Tịnh	Cư	thiên	trong	
một	tích	tắc	thôi,	không	lâu	lắm,	thì	cũng	chứng	được	A-la-hán	nhập	Niết-Bàn.	
Cho	nên	Trung	Bát-niết-bàn	là	ngon,	Đắc	A-na-hàm	này	cũng	gần	như	đắc	A-la-
hán	rồi. 

Sanh	Bát-niết-bàn	thì	thác	sanh	lên	Tịnh	Cư	thiên	một	thời	gian	mới	nhập	
Niết-Bàn.	Năm	tầng	trời	Tịnh	Cư.	Hành	Bát-niết-bàn	là	sanh	lên	đó,	rồi	tu	tập	
tinh	tấn	thì	mới	nhập	được	Niết-Bàn,	mới	chứng	được	A-la-hán.	Vô	hành	Bát-
niết-bàn	thì	lên	đó	không	cần	tu	tập	nữa	cũng	nhập	được	Niết-Bàn.	Còn	Thượng	
lưu	Sắc	cứu	Cánh	thì	lần	lượt	tái	sinh	qua	các	cõi	từ	Sơ	thiền,	cho	đến	tầng	cao	
nhất	của	Sắc	Cứu	Cánh,	nhập	Niết-Bàn	tại	đó. 

			 Rồi	Hướng	A-la-hán	ở	đây	có	mấy	địa	vị:	Tư	pháp,	Thăng	tấn	pháp,	Bất	động	
pháp,	Thoái	pháp,	Bất	thoái	pháp,	Hộ	pháp,	Hộ	tắc	Bất	thoái	Bất	hộ	Tắc	thoái,	
Thật	trụ	pháp,	Tâm	giải	thoát.	Chúng	ta	để	thêm	Tuệ	giải	thoát	và	Câu	giải	thoát	
thì	thành	34.	

		 Hôm	nay	giới	thiệu	cho	quý	vị	địa	vị	Thượng	lưu	Sắc	cứu	cánh	thuộc	Tam	
quả	A-na-hàm.	Và	địa	vị	này	thì	Thiện	Trang	xin	giới	thiệu	trích	từ	bộ	Luận	Đại	
Tỳ	Bà	Sa.	Luận	Đại	Tỳ	Bà	Sa	tên	đầy	đủ	là	A	Tỳ	Đạt	Ma	Đại	Tỳ	Bà	Sa	Luận	của	
Tôn	giả	Thế	Hữu	và	500	vị	đại	A-la-hán	làm.	Ở	Việt	Nam	có	bản	dịch	đó,	quý	vị	
tìm	bản	dịch	đó,	tám	quyển	dày	cỡ	này.	Bộ	này	thì	Thiện	Trang	cũng	đọc	qua	
rồi,	đọc	qua	thôi,	có	nhiều	khi	không	nhớ	hết,	vì	dài	quá,	200	quyển	chữ	Hán,	8	
quyển	của	Việt	Nam.	

Thượng	Lưu	Sắc	Cứu	Cánh	Thuộc	Tam	Quả	A-Na-Hàm	

		 Có	năm	 loại	Bất	 hoàn,	 đó	 là	Trung	Bát-niết-bàn,	 Sinh	Bát-niết-bàn,	
Hữu	hành	Bát-niết-bàn,	Vô	hành	Bát-niết-bàn	và	Thượng	lưu	Vãng	sắc	Cứu	
cánh	(tất	nhiên	là	có	chữ	Niết-Bàn	nữa).	Ở	đây	có	thêm	chữ	vãng,	vãng	là	đi	lên,	



 
 

43 

vãng	là	đến	hay	đi. 

		 Thế	nào	là	Thượng	lưu	vãng	Sắc	Cứu	Cánh?	Đó	là	có	Bồ-đặc-già-la	(chữ	
Bồ-đặc-già-la	dịch	là	Hữu	tình,	chúng	Hữu	tình	đó.	Cách	dịch	của	Đại	sư	Huyền	
Trang	toàn	 là	Bồ-đặc-già-la	(hay	Bổ-đặc-già-la).	Đại	sư	Huyền	Trang	thời	nhà	
Đường,	ngài	không	dịch	là	Hữu	tình,	mà	dịch	là	Bồ-đặc-già-la	(hay	Bổ-đặc-già-
la)),	trong	đời	trước	đã	đoạn-diệt	khắp	đối	với	Năm	Kiết	sử	Hạ	phần	dưới	
(Ngũ	hạ	phần	Kiết	sử)	(đây	là	do	dịch	giả	Việt	Nam	người	ta	dịch	dài	như	thế	
này,	Thiện	Trang	mở	ngoặc	là	Ngũ	hạ	phần	Kiết	sử	cho	ngắn),	chưa	đoạn-diệt	
biết	khắp	đối	với	kiết	sử	thuộc	phần	trên	(Ngũ	thượng	phần	Kiết	sử)	(tức	
là	đối	với	Ngũ	Thượng	phần	Kiết	sử	thì	chưa	diệt	được),	đạt	được	bốn	Tĩnh	lự	
thế	tục	(bốn	Tĩnh	lự	thế	tục	là	gì	quý	vị	biết	không?	Tức	là	Tứ	thiền,	bốn	tầng	
Thiền	của	Sắc	giới.	Tức	là	người	này	có	thể	đạt	được,	tại	vì	với	công	phu	cỡ	đó	
thì	đạt	được	bốn	Tĩnh	lự,	tức	là	tới	Tứ	thiền	Sắc	giới).	Lúc	sắp	mạng	chung	thì	
lui	sụt	ba	Tĩnh	lự	trên,	trú	vào	Tĩnh	lự	thứ	nhất	(tức	là	lúc	sắp	chết	thì	mất	
hết	ba	tầng	Thiền	trên;	Nhị	thiền,	Tam	thiền	và	Tứ	thiền	không	có,	đó	là	nói	theo	
bình	thường.	Còn	nếu	nói	theo	Vi	Diệu	Pháp	thì	mất	hết	ba	tầng	Thiền	trên,	còn	
hai	tầng	Thiền	dưới.	Như	vậy	thì	người	ta	chỉ	trụ	vào	tầng	Thiền	thứ	nhất	thôi). 

		 Bởi	vì	dựa	vào	ái	của	địa	ấy	và	địa	ấy	(cho	nên	có	sự	ham	thích),	tạo	tác	
tăng	trưởng	thuận	theo	Khởi	hữu	mà	thọ	nghiệp,	thuận	theo	Sinh	hữu	mà	
thọ	nghiệp,	từ	đó	mạng	chung	khởi	lên	Trung	hữu	(Trung	hữu	tức	là	Thân	
trung	ấm.	Tại	vì	bộ	này	của	nhóm	Thuyết	Nhất	Thiết	Hữu	Bộ,	cho	nên	là	có	Thân	
trung	ấm.	Còn	bên	Nam	truyền	thì	người	 ta	không	công	nhận	thân	trung	ấm.	
Nhưng	chúng	ta	học	ở	đây	thì	chúng	ta	cứ	học	đi)	của	cõi	Sắc	(tức	là	từ	đó	sanh	
lên	Thân	trung	ấm	của	cõi	Sắc),	sinh	vào	cõi	trời	Phạm	Chúng.	

		 Do	rớt	mất	mấy	tầng	Thiền	trên,	hoặc	có	chỗ	nói	là	do	không	đắc	các	tầng	
Thiền	trên,	một	người	Tam	quả	A-na-hàm	mà	không	đắc	các	tầng	Thiền,	là	do	
không	có	ai	dạy	cho	tu	Thiền	đó	quý	vị,	không	ai	dạy	cho	tu	Thiền	chỉ,	cho	nên	
với	định	tâm	của	diệt	trừ	được	Năm	Hạ	phần	Kiết	sử	thì	tự	nhiên	đắc	được	Sơ	
thiền.	Chính	vì	vậy	cho	nên	khi	chết,	ở	đây	nói	là	khởi	lên	thân	trung	hữu	(tức	là	
Thân	trung	ấm)	của	cõi	Sắc,	và	sanh	vào	cõi	trời	Phạm	Chúng. 



 
 

44 

		 Tức	là	Sơ	thiền	thì	có	một	tầng	trời	mà	chia	ba,	gồm:	trời	Phạm	Chúng,	trời	
Phạm	Phụ	và	trời	Đại	Phạm.	Tất	nhiên	sanh	vào	trời	Phạm	Chúng	thì	làm	dân	
thường,	chứ	không	làm	quan,	không	làm	vua.	Làm	quan	thì	gọi	là	trời	Phạm	Phụ,	
còn	làm	vua	thì	gọi	là	trời	Đại	Phạm.	Cho	nên	chỉ	sanh	vào	làm	dân	thường	thôi,	
là	trời	Phạm	Chúng.	

		 Sinh	rồi	lại	có	thể	tiến	vào	Tĩnh	lự	thứ	hai	thuộc	thế	tục,	bởi	vì	dựa	
vào	ái	của	địa	ấy	và	địa	ấy,	tạo	tác	tăng	trưởng	thuận	theo	Khởi	hữu	mà	thọ	
nghiệp,	thuận	theo	Sinh	hữu	mà	thọ	nghiệp,	từ	đó	mạng	chung	sinh	vào	cõi	
trời	Cực	Quang	Tịnh.	

		 Tức	là	sinh	ra	ở	trên	đó	rồi	lại	tiếp	tục	tu.	Cho	nên	tiến	lên	thêm	một	tầng	
Thiền	nữa,	là	tầng	Thiền	thứ	hai.	Tầng	Thiền	thứ	hai,	chúng	ta	biết	là	Nhị	thiền	
gồm	có	ba	tầng	trời:	là	trời	Thiểu	Quang,	trời	Vô	Lượng	Quang	và	trời	Quang	Âm.	
Trời	Quang	Âm	còn	gọi	là	trời	Cực	Quang,	ở	đây	gọi	là	Cực	Quang	Tịnh.	Thật	ra	
ba	tầng	trời	đó	là	một	thôi,	mà	tuổi	thọ	khác	nhau,	phước	báo	khác	nhau,	cho	
nên	chia	ra	ba	tầng	trời.	Chứ	thực	tế	có	khi	nói	một	tầng	trời,	và	cũng	có	kinh	thì	
chia	ra	bốn	luôn.	Các	cách	chia	ra	đó	thì	không	có	khác	biệt,	cũng	chỉ	là	một	tầng	
trời,	nói	chung	là	Nhị	thiền.	Chúng	ta	hiểu	là	người	đó	sanh	lên	Nhị	thiền. 

		 Sinh	rồi	lại	có	thể	tiến	vào	Tĩnh	lự	thứ	ba	thuộc	thế	tục,	bởi	vì	dựa	vào	
ái	của	địa	ấy,	cho	đến	từ	đó	mạng	chung	sinh	vào	cõi	Trời	Biến	Tịnh.	Như	
vậy	Tam	thiền	có	ba	tầng	trời,	nhưng	thật	ra	là	một,	đó	là:	Trời	Thiểu	Tịnh,	trời	
Biến	Tịnh,	và	trời	Vô	Lượng	Tịnh.	Đây	là	sanh	lên	tầng	trời	Biến	Tịnh. 

	 	Sinh	rồi	lại	có	thể	tiến	vào	Tĩnh	lự	thứ	tư	thuộc	thế	tục,	bởi	vì	dựa	vào	
ái	của	địa	ấy,	cho	đến	từ	đó	mạng	chung	sinh	vào	cõi	Trời	Quảng	Quả.	Tức	
là	sinh	vào	Tứ	thiền.	Tứ	thiền	Sắc	giới	thì	có	9	tầng	trời,	trừ	5	tầng	trời	Bất	Hoàn,	
chúng	ta	kể	4	tầng	trời	còn	lại:	là	trời	Phước	Sanh,	trời	Phước	Ái,	trời	Quảng	Quả	
và	trời	Vô	Tưởng.	Như	vậy	trời	Quảng	Quả	này	vẫn	có	Tam	quả	A-na-hàm.	Chứ	
không	phải	là	Tam	quả	A-na-hàm	có	thể	sẽ	sanh	bên	kia,	chưa	tới,	chưa	sanh	vào	
Ngũ	Bất	Hoàn	Thiên,	mà	sinh	vào	trời	Quảng	Quả. 

		 Cho	nên	Thiện	Trang	xin	đính	chính,	hồi	xưa	Thiện	Trang	có	nói	là	mấy	tầng	
trời	đó	là	tầng	trời	ngoại	đạo.	Không	phải!	Chúng	ta	thấy	điều	đó	không	đúng,	đó	



 
 

45 

là	do	hồi	xưa	mình	học	không	đúng,	nên	là	phải	nói	lại,	có	Tam	quả	A-na-hàm	
sanh	vào	trời	Quảng	Quả	luôn.	Trời	Quảng	Quả	có	chỗ	nói	là	trời	Vô	Vân.	

		 Sinh	rồi	lại	có	thể	khởi	lên	phẩm	Hạ	tu	xen	lẫn	Tĩnh	lự	thứ	tư	thuộc	
thế	tục,	bởi	vì	dựa	vào	ái	của	địa	ấy,	cho	đến	từ	đó	mạng	chung	sinh	vào	cõi	
trời	Vô	Phiền.	Như	vậy	cho	đến	lần	lượt	khởi	lên	tất	cả	bốn	phẩm	còn	lại,	
tu	xen	lẫn	ở	Tĩnh	lự	thứ	tư	thuộc	thế	tục,	lần	lượt	sinh	đến	ở	tất	cả	bốn	cõi	
Trời	còn	lại.	Đó	gọi	là	Thượng	lưu	Vãng	sắc	Cứu	cánh”.	

		 Như	vậy	ở	đây	giải	thích	quá	đầy	đủ	rồi	đúng	không	quý	vị?	Tức	là	lên	tới	
Tứ	thiền	(lên	trời	Quảng	Quả	là	coi	như	Tứ	thiền	rồi),	tiếp	tục	lên	sanh	lên	trời	
Vô	Phiền,	rồi	lại	sanh	lên	trời	Vô	Nhiệt,	trời	Thiện	Hiện,	trời	Thiện	Kiến	và	cuối	
cùng	mới	lên	trời	Sắc	Cứu	Cánh.	Cho	nên	đi	hơi	lâu.	Mà	đi	theo	như	vậy,	gọi	là	
Thượng	lưu	Vãng	sắc	Cứu	cánh	hay	Thượng	lưu	Sắc	cứu	cánh	Niết-Bàn.	Cho	nên	
rõ	ràng	đúng	không	quý	vị?	Trong	Kinh	luận	có	hết	mà	không	chịu	học,	không	
chịu	học	nên	nói	càn	thôi.	Chứ	còn	mình	học	rồi	thì	rất	rõ	ràng	v.v...	Đoạn	trích	
này	Thiện	Trang	[đã]	bỏ	bớt	một	đoạn,	quý	vị	[muốn]	coi	đủ	thì	quý	vị	tìm	để	
coi. 

			 Lại	nữa,	Thượng	lưu	có	hai	loại:	

1.	Hiện	hành	ở	cõi	Sắc.	

2.	Hiện	hành	ở	cõi	Vô	sắc.	Có	thể	lên	cõi	Vô	sắc	nữa,	ở	đây	mới	có	cõi	Sắc	
thôi.	

Hiện	hành	ở	cõi	Sắc	là	cho	đến	cõi	trời	Sắc	Cứu	Cánh.	Hiện	hành	ở	cõi	
Vô	sắc	là	cho	đến	cõi	trời	Phi	Tưởng	Phi	Phi	Tưởng.	(Nghĩa	là	có	thể	lên	tầng	
Trời	Phi	Tưởng	hay	là	Không	Vô	Biến	Xứ,	Thức	Vô	Biên	Xứ,	Vô	Sở	Hữu	Xứ).	Và	
lại,	hiện	hành	ở	cõi	Sắc	thì	có	tu	xen	lẫn	Tĩnh	lự,	hiện	hành	ở	cõi	Vô	sắc	thì	
không	có	tu	xen	lẫn	Tĩnh	lự.	

		 Lại	nữa,	Thượng	lưu	có	ba	loại: 

	 1.	Vượt	qua	toàn	bộ. 

	 2.	Vượt	qua	một	nửa. 



 
 

46 

	 3.	Chết	ở	tất	cả	mọi	nơi. 

Cho	nên	một	[địa	vị]	Tam	quả	A-na-hàm	Thượng	lưu	Sắc	cứu	Cánh	thôi,	mà	
chia	ra	nhiều	vậy	đó.	Chúng	ta	cứ	học	cho	biết	nha. 

Vượt	qua	toàn	bộ,	đó	là	ở	cõi	Dục	chết	đi	sinh	đến	cõi	trời	Phạm	Chúng,	
ở	cõi	trời	Phạm	Chúng	chết	đi,	sinh	đến	cõi	trời	Sắc	Cứu	Cánh,	hoặc	là	sinh	
đến	Phi	Tưởng	Phi	Phi	Tưởng	Xứ,	mà	nhập	Niết-bàn.	 

Tuy	là	nói	Thượng	lưu,	nhưng	cũng	có	hàng	tuyệt	vời,	tuyệt	vời	là	gì?	Là	họ	
đắc	Tam	quả	A-na-hàm	rồi,	chết	ở	cõi	Dục	rồi	sinh	lên	trời	Phạm	Chúng,	[rồi]	một	
phát	lên	trời	Sắc	Cứu	Cánh	luôn,	không	đi	qua	mấy	tầng	trời	kia	nữa.	Quý	vị	thấy	
không?	Không	vô	mấy	tầng	trời	như	trời	Quang	Âm	hay	là	trời	Quảng	Quả,	v.v...	
mà	đi	một	phát	lên	luôn	tới	trời	Sắc	Cứu	Cánh	luôn.	Hoặc	là	từ	đó	lên	một	phát	
tới	trời	Phi	Phi	Tưởng,	rồi	nhập	Niết-Bàn	luôn.	Cho	nên	gọi	là	vượt	qua	toàn	bộ. 

Cho	nên	cũng	không	nhất	định	là	phải	đi	như	vậy.	[Quý	vị]	đừng	có	lo,	nhiều	
người	cứ	lo	là	nếu	con	lên	hạng	này	thì	con	đi	lâu.	Không	có!	Tùy	người.	Cho	nên	
có	rất	nhiều	trường	hợp. 

	Vượt	qua	một	nửa,	đó	 là	ở	 cõi	Dục	 chết	đi	 sinh	đến	 cõi	 trời	Phạm	
Chúng,	ở	cõi	trời	Phạm	Chúng	chết	đi,	đối	với	tất	cả	các	cõi	trời	phía	trên	
hoặc	là	sinh	trở	lại	một	nơi,	hoặc	hai,	hoặc	ba,	hoặc	bốn,	hoặc	năm,	cho	đến	
hoặc	là	chỉ	vượt	qua	một	nơi,	sinh	đến	khắp	mọi	nơi	khác,	sau	đó	mới	sinh	
đến	cõi	trời	Sắc	Cứu	Cánh,	hoặc	là	sinh	đến	Phi	tưởng	Phi	phi	Tưởng	xứ,	mà	
nhập	Niết-Bàn. 

Đây	là	trường	hợp	thứ	hai,	vượt	qua	một	nửa,	ở	đây	xếp	vô,	ví	dụ	như	tới	
trời	Sơ	thiền	rồi,	chết	một	cái	thì	không	sanh	lên	Nhị	thiền,	[mà]	sanh	lên	Tam	
thiền,	hoặc	là	lên	Tứ	thiền	luôn,	ví	dụ	trời	Quảng	Quả	chẳng	hạn,	thì	có	thể	vượt	
qua	1,2,3	tầng	[trời]	gì	đó,	hay	vượt	qua	nhiều	tầng.	Điều	đó	cũng	gọi	là	vượt	qua	
một	nửa.	Hoặc	là	sinh	lên	mấy	trời	nào	đó	rồi	mới	sinh	tới	trời	Phi	Phi	tưởng,	thì	
gọi	là	vượt	qua	một	nửa.	 

Còn	hàng	thứ	ba	thì	tệ,	là	chết	ở	tất	cả	mọi	nơi. 

	Chết	ở	tất	cả	mọi	nơi,	đó	là	ở	cõi	Dục	chết	đi	sinh	đến	cõi	trời	Phạm	



 
 

47 

Chúng,	ở	cõi	trời	Phạm	Chúng	chết	đi	sinh	đến	cõi	trời	Phạm	Quang	Hành	
(trời	Thiểu	Quang,	trời	Vô	Lượng	Quang,	trời	Quang	Âm)	chỗ	này	gọi	là	trời	Phạm	
Quang	Hành),	cho	đến	lần	lượt	sinh	đến	các	cõi	trên,	cho	đến	sinh	vào	cõi	
trời	Quảng	Quả,	từ	đó	trở	lên	có	hai	hướng: 

		 1.	Tiến	vào	Tịnh	Cư.	

2.	Tiến	vào	Vô	sắc.	

	Có	thể	lúc	đó	mới	tiến	vào	trời	Vô	Phiền.	Rồi	từ	Vô	Phiền	lên	Vô	Nhiệt,	rồi	
trời	Thiện	Hiện	gì	đó.	Còn	không	thì	lên	trời	Vô	sắc,	từ	Vô	sắc	có	thể	vào	Không	
Vô	Biên	Xứ,	Thức	Vô	Biên	Xứ,	Vô	Sở	Hữu	Xứ	hoặc	là	Phi	Tưởng	Phi	Phi	Tưởng	Xứ	
gì	đó.	Tóm	lại	là	tiến	vào	Vô	sắc	thì	chắc	là	lên	[trời]	Không	Vô	Biên	Xứ.	Ở	đây	chia	
ra	nữa. 

	Tiến	vào	Tịnh	Cư,	là	ở	cõi	trời	Quảng	Quả	chết	đi	sinh	đến	cõi	trời	Vô	
Phiền,	lần	lượt	cho	đến	sinh	vào	cõi	trời	Sắc	Cứu	Cánh	mà	nhập	Niết-Bàn.	
(Tức	là	đi	hết	5	tầng	trời	Bất	Hoàn	luôn). 

	Tiến	vào	Vô	sắc,	 là	ở	cõi	trời	Quảng	Quả	chết	đi	sinh	đến	Không	Vô	
Biên	Xứ,	lần	lượt	cho	đến	sinh	vào	Phi	Tưởng	Phi	Phi	Tưởng	Xứ,	mà	nhập	
Niết-Bàn.	Như	chết	ở	tất	cả	mọi	nơi	có	hai	con	đường	riêng	biệt,	nên	biết	
vượt	qua	toàn	bộ	và	vượt	qua	một	nửa	cũng	như	vậy. 

Quý	vị	thấy	không	ạ?	Học	mỗi	[địa	vị]	Tam	quả	A-na-hàm	Thượng	lưu	Sắc	
cứu	Cánh	thôi	mà	cũng	nhiều	trường	hợp	như	vậy.	Chúng	ta	cứ	học	cho	biết. 

	Hỏi:	Những	gì	là	Thượng	lưu	tiến	vào	Tịnh	Cư,	những	gì	là	Thượng	
lưu	tiến	vào	Vô	sắc?	

Đáp:	Có	hai	loại	Thượng	lưu,	đó	là	hành	Tỳ-bát-xá-na	và	hành	Xa-ma-
tha.	Hành	Tỳ-bát-xá-na	thì	tiến	vào	Tịnh	Cư,	hành	Xa-ma-tha	thì	tiến	vào	Vô	
sắc. 

			 Quý	vị	thấy	nói	quá	chi	tiết.	Tại	sao	lại	vô	năm	tầng	trời	Bất	Hoàn	hoặc	tại	
sao	lại	vào	bốn	tầng	trời	Vô	sắc?	Đó	là	ai	tu	Tỳ-bát-xá-na	(chính	là	tu	Thiền	quán,	
bên	Nam	truyền	người	ta	gọi	là	Vipassana),	thì	người	ta	sẽ	đi	vào	năm	tầng	trời	



 
 

48 

Bất	Hoàn.	Còn	nếu	hành	Xa-ma-tha	(tức	là	tu	Thiền	chỉ)	thì	lại	tiến	vào	trời	Vô	
sắc,	là	Không	Vô	Biên	Xứ,	Thức	Vô	Biên	Xứ,	Vô	Sở	Hữu	Xứ	và	Phi	Tưởng	Phi	Phi	
Tưởng	Xứ. 

(Trích	Từ	Quyển	174	-	Chương	VII:	Định	Uẩn	(Tiếp	Theo)	-	Phẩm	Thứ	Tư:	
Luận	Về	Bất	Hoàn	–	A	Tỳ	Đạt	Ma	Đại	Tỳ	Bà	Sa	Luận). 

		 Quý	vị	có	thể	tìm	quyển	này	để	đọc	thêm,	quyển	đó	rất	dày.	Mình	học	sơ	sơ,	
Thiện	Trang	đã	cắt	bớt	một	khúc	rồi	đó,	những	khúc	mà	thấy	không	quan	trọng	
là	cắt	rồi.	Quý	vị	thấy	học	mỗi	Tam	quả	A-na-hàm,	một	trong	những	phần	nhỏ	
thôi,	đằng	sau	có	chia	ra	Thượng	lưu	Sắc	cứu	Cánh	có	bao	nhiêu.	Chia	ra	như	vậy	
thì	quả	Bất	hoàn	(tức	là	Tam	quả	A-na-hàm)	có	thể	chia	ra	bao	nhiêu	loại.	Chia	
một	trời	loại,	tùy	theo	cách	chia. 

		 Cho	nên	quý	vị	thấy	kiến	thức	Phật	pháp	thì	mênh	mông	mà	chúng	ta	chưa	
[học]	tới	được.	Nên	thôi!	Chúng	ta	cứ	học	cho	biết	vậy.	Nhưng	Thiện	Trang	muốn	
giới	thiệu	cho	quý	vị	là	Phật	pháp	mênh	mông.	Và	nếu	ai	chưa	học	mà	nói	lan	man	
luyên	thuyên,	thì	nói	một	hồi	sẽ	nói	sai.	Tại	vì	A-la-hán	là	nhìn	giáo	pháp	Tứ	đế	
và	12	Nhân	duyên	giống	như	trái	am-la	ở	trong	lòng	bàn	tay,	thì	không	có	lý	nào	
các	ngài	nói	sai	được.	Cho	nên	những	người	nói	sai	điều	đó	là	chưa	chứng	A-la-
hán.	 Chưa	 chứng	A-la-hán	 thì	 không	 thể	 nào	 gọi	 là	 Bồ-tát	 tái	 lai,	 Phật	 tái	 lai.	
Không	có	chuyện	đó!	Quý	vị	nên	nhớ	như	vậy!	Dùng	giáo	pháp	của	Phật	để	mà	
suy	xét,	chứ	không	thời	nay	cứ	tuyên	bố	thầy	mình	nào	là	Phật	Thích	Ca	Mâu	Ni	
tái	lai,	nào	là	Phật	A	Di	Đà	tái	lai,	Bồ-tát	nào	đó	tái	lai	v.v….	Toàn	là	A-la-hán	không	
à.	Nguy	hiểm	lắm!	Thời	nay	làm	điều	đó	là	tội	vọng	ngữ.	Tội	đó	cũng	là	tội	đại	
vọng	ngữ	đó	nha!	Tuyên	bố	thầy	mình	[là	Phật,	Bồ-tát	tái	lai]	cũng	là	đại	vọng	
ngữ. 

		 Thời	xưa,	đức	Phật	có	một	nhóm	Tỳ-kheo,	nhóm	Tỳ-kheo	ở	thành	đó	bị	khổ	
nạn	hạn	hán,	cho	nên	khất	thực	khó	khăn.	[Vì	vậy]	họ	nghĩ	ra	một	cách,	người	này	
giới	thiệu	người	kia	là	người	bậc	chứng	quả	này,	quả	kia.	Cứ	giới	thiệu	như	vậy!	
Tức	là	họ	không	tự	nói	ra	họ,	nhưng	họ	cứ	giới	thiệu	người	khác,	giới	thiệu	cho	
dân	chúng	biết	vị	đó	là	chứng	quả	A-la-hán,	vị	đó	chứng	quả	gì	đó,	cứ	giới	thiệu	
vòng	vòng,	dân	trong	vùng	tin	sái	cổ.	Nên	ba	tháng	an	cư	kiết	hạ	đó	[họ]	cúng	



 
 

49 

dường	quá	trời. 

Hết	mùa	hạ	đó,	đức	Phật	về	hỏi:	“Ủa	sao	các	vị	Tỳ-kheo	nơi	khác	năm	nay	gặp	
hạn	hán	đói	kém,	người	nào	cũng	ốm	o,	mà	sao	500	vị	này	ở	vùng	đó	sao	mà	mập	
mạp,	khỏe	mạnh	vậy?	Có	bí	quyết	nào	không?”	Thực	ra	là	đức	Phật	biết	nhưng	Ngài	
vẫn	hỏi.	Họ	nói	là	do	tụi	con	có	bí	quyết	đó	đó.	Tức	là	người	này	đi	vô	trong	làng,	
nói	với	dân	chúng	trong	làng	vị	đó	là	chứng	A-la-hán	rồi,	vị	kia	chứng	Tam	quả	
rồi.	Tụi	con	cứ	nói	vòng	vòng	vậy	đó,	nên	dân	cúng	dường	nhiều. 

Đức	Phật	nói	là	500	người	đó	đều	phạm	đại	vọng	ngữ.	500	người	đó	là	nằm	
trong	500	người	được	đức	Phật	độ	trên	bờ	sông	Thắng	Huệ	(câu	chuyện	con	cá	
ma	kiệt	đại	ngư).	Mà	500	người	đó	là	500	người	đánh	cá,	họ	học	không	đủ	giáo	
pháp	nên	họ	mới	làm	vậy.	Đó	cũng	là	một	điều	đáng	tiếc!	Và	từ	đó	đức	Phật	mới	
chế	ra	giới	đại	vọng	ngữ. 

Cho	nên	hãy	cẩn	 thận!	Mình	 là	phàm	phu,	mình	không	biết	Thánh	nhân.	
Đừng	có	nói	ai	là	đại	Bồ-tát,	ai	là	thế	này	thế	kia.	Tuyên	truyền	một	hồi	là	đại	vọng	
ngữ,	mất	công	bị	tội.	Phải	cẩn	thận!	Phàm	phu	không	biết	Thánh	nhân,	nên	nhớ	
như	vậy! 

Đó	là	Thiện	Trang	đã	giới	thiệu	cho	quý	vị	quả	chứng,	lâu	lâu	giới	thiệu	cho	
quý	vị	biết	Phật	pháp	mênh	mông.	Nên	là	yên	tâm!	Quý	vị	học	cả	đời	cũng	không	
hết,	chúng	ta	quan	trọng	học	là	để	tu,	[cho	nên]	cứ	học	từ	từ. 

			 [Chúng	ta]	trở	lại	với	phần	Tâm	sở	trong	52	món	Tâm	sở,	học	cho	hết	luôn.	
Chắc	bữa	nay	không	học	kịp	hết,	học	được	bao	nhiêu	thì	học.	Như	hồi	nãy	Thiện	
Trang	nói,	Tâm	sở	Tịnh	hảo	có	25.	Trong	đó	19	Tâm	sở	Tịnh	hảo	Biến	hành,	thì	
quý	vị	thấy	cũng	không	dễ	dàng	gì,	khó	có	đúng	không	ạ?	Muốn	có	Tịnh	hảo	(tức	
là	tốt)	thì	phải	có	19	[Tâm	sở	Tịnh	hảo	Biến	hành]	này	(chúng	ta	đã	học	hết	rồi),	
cộng	với	ít	nhất	phải	có	7	Tâm	sở	Biến	hành	Tợ	tha	nữa.	Nên	không	dễ	đâu!	Sơ	sơ	
cộng	lại	là	26	[Tâm	sở],	rồi	khi	nào	có	những	[Tâm	sở	Tịnh	hảo	Giới	phần,	Tâm	
sở	Tịnh	hảo	Vô	lượng	phần,	Tâm	sở	Tịnh	hảo	Trí	quyền]	này,	thì	chúng	ta	sẽ	học	
hết. 

Rồi	khi	nào	có	6	Tâm	sở	Tợ	tha	Biệt	cảnh,	có	Tầm	Tứ	hay	không?	Ví	dụ	như	
khi	quý	vị	đắc	tâm	Sơ	thiền,	Sơ	thiền	thuộc	tâm	tốt,	cho	nên	sẽ	có	Tầm,	Tứ.	Nhưng	



 
 

50 

nếu	đắc	Nhị	thiền	trong	Vi	Diệu	pháp	thì	không	Tầm,	có	Tứ.	Nếu	Tam	thiền	trong	
Vi	Diệu	pháp	thì	mới	không	Tầm,	không	Tứ.	Đó	là	tùy!	Rồi	có	Hỷ,	hay	những	Tâm	
sở	nào	là	do	tầng	Thiền	nào	kéo	vô.	Rồi	A-la-hán	dùng	tâm	nào	v.v…. 

	 Còn	Bất	thiện	thì	quý	vị	thấy	chỉ	cần	có	bốn	[Tâm	sở]	Bất	thiện	Biến	hành:	
Si,	Vô	tàm,	Vô	úy	và	Trạo	cử,	là	bất	thiện	có	mặt	rồi.	Nên	dễ	bất	thiện	lắm,	chứ	
không	phải	khó	bất	thiện	đâu.	Rất	dễ	bị	rớt	vô	bất	thiện.	Còn	muốn	vô	thiện,	thì	
ít	nhất	phải	có	19	[Tâm	sở	Tịnh	hảo	Biến	hành].	Khó	quá!	Còn	7	[Tâm	sở	Tợ	tha	
Biến	hành]	này	thì	lúc	nào	cũng	có	rồi,	Biến	hành	là	có	hết.	Nên	từ	đó	mình	mới	
hiểu	tại	sao	lại	dễ	rơi	vào	bất	thiện,	và	tại	sao	khó	có	được	tâm	thiện,	nên	đọa	lạc	
nhiều	là	vậy. 

Hôm	nay	chúng	ta	sẽ	học	tới	ba	Tâm	sở	Tịnh	hảo	Giới	phần,	thuộc	về	6	Tâm	
sở	Tịnh	hảo	Biệt	cảnh.	Chúng	ta	học	hết	19	Tâm	sở	Tịnh	hảo	Biến	hành	rồi.	Nếu	
có	thời	gian	thì	học	[Tâm	sở	Tịnh	hảo	Vô	lượng	phần	và	Tâm	sở	Tịnh	hảo	Trí	
quyền]	nữa,	còn	không	thì	để	bữa	sau.	Vì	Tâm	sở	Trí	quyền	(Trí	tuệ)	này	rộng,	
nhiều	hơn.	6	Tâm	sở	Tịnh	hảo	Biệt	cảnh	gồm	có:	3	Tâm	sở	Tịnh	hảo	Giới	phần:	
20.	Chánh	ngữ,	21.	Chánh	nghiệp,	và	22.	Chánh	mạng.	Còn	2	Tâm	sở	Tịnh	hảo	Vô	
lượng	phần:	là	Bi	và	Tùy	Hỷ	(Từ,	Bi,	Hỷ,	Xả).	Và	một	Tâm	sở	Tịnh	hảo	Trí	quyền	
(là	trí	tuệ,	hay	có	khi	là	tuệ	thôi).	Ở	đây	chúng	ta	sẽ	học	từng	phần. 

Thứ	nhất	là	về	tên,	thì	Tâm	sở	Tịnh	hảo	Giới	phần	có	khi	cũng	gọi	là	Tâm	sở	
Ngăn	trừ.	Ngăn	trừ	có	nghĩa	là	nó	ngăn	trừ	được	những	thứ	xấu,	nên	gọi	là	Giới. 

20.	Tâm	sở	Chánh	ngữ: 

Chánh	ngữ	là	gì?	Định	nghĩa:	là	sự	ngăn	trừ	khẩu	ác	hạnh,	tức	là	sự	ngăn	
trừ	hạnh	ác	của	miệng,	thì	gọi	là	Chánh	ngữ.	Trong	đó	có	bốn	phần:	Thứ	
nhất	là	ngăn	trừ	khỏi	nói	dối	hay	còn	gọi	là	vọng	ngữ.	Thứ	hai	là	ngăn	trừ	
nói	lời	đâm	thọc,	nói	lời	hai	lưỡi,	nói	phỉ	báng.	Thứ	ba	là	ngăn	trừ	lời	nói	
ác	độc,	ác	ngữ.	Thứ	tư	là	ngăn	trừ	lời	nói	nhảm	nhí,	nói	vô	ích,	nói	tạp	uế.	
Nếu	được	như	vậy	thì	gọi	là	Chánh	ngữ. 

Như	vậy	Chánh	ngữ	cũng	đơn	giản	thôi.	Không	nói	dối,	không	nói	lời	đâm	
thọc,	không	nói	lưỡi	đôi	chiều,	không	nói	lời	phỉ	báng,	không	nói	lời	ác	độc,	không	
nói	ác	ngữ,	không	nói	nhảm	nhí,	không	nói	vô	ích,	không	nói	tạp	uế.	Đó	là	Chánh	



 
 

51 

ngữ.	 

Chữ	‘phỉ	báng’,	ở	đây	nhiều	người	xài	không	đúng,	#phỉ	tức	là	chuyện	A	mà	
mình	bịa	đặt,	sửa	thành	B,	gọi	là	phỉ.	Rồi	mình	căn	cứ	vào	điều	sai,	điều	không	có	
đó,	để	mình	chê	trách	người	khác	thì	đó	 là	phỉ	báng.	Còn	nói	đúng	sự	thật	thì	
không	phải	phỉ	báng.	Đức	Phật	nói	rất	rõ	ràng:	Nếu	như	chê	điều	đáng	chê	thì	
cũng	có	vô	lượng	công	đức,	và	khen	điều	đáng	khen	thì	cũng	có	vô	lượng	công	
đức. 

Quý	vị	 có	nhớ	bài	 kệ:	 “Con	người	 sanh	ở	đời;	Búa	 sinh	 từ	 trong	miệng”	
không?	Bài	kệ	về	Tỳ-kheo	Cù	Ca	Lê	phỉ	báng	ngài	Xá	Lợi	Phất	và	Mục	Kiền	Liên	
đó.	Ngài	Xá	Lợi	Phất	và	Mục	Kiền	Liên	đâu	có	tính	sân	gì	đâu,	mà	ổng	bịa	đặt	ra	
ổng	nói,	thì	đó	là	phỉ	báng.	Vì	vậy	có	bài	kệ: 

“Con	người	sanh	ở	đời,	 
Búa	sinh	từ	trong	miệng,	 
Đáng	chê	mà	lại	khen,	 
Đáng	khen	mà	lại	chê”.	 

Tức	là	đáng	chê	thì	sao	không	chê	mà	lại	khen;	rồi	đáng	khen	mà	lại	chê,	thì	
đó	là	do	nghiệp	của	mình.	Chứ	không	phải	như	người	đời	sau	là	không	cho	nói,	
điều	sai	cũng	không	được	quyền	nói,	đó	là	mình	học	người	đời	sau.	Cho	nên	có	
nhiều	điều	Thiện	Trang	nói,	bây	giờ	Phật	pháp	loạn	là	vậy,	xen	vô	nào	là	‘chân	
nhân	bất	lộ	tướng,	lộ	tướng	bất	chân	nhân’,	toàn	là	trong	phim	ảnh	ra,	lôi	mấy	
câu	nói	ở	đâu	đâu	ra,	một	hồi	chen	vô	[Phật	pháp].	Nhiều	câu	mình	tưởng	ở	trong	
Phật	pháp	nhưng	không	phải	trong	Phật	pháp. 

Đức	Phật	nói	rõ	ràng	điều	nào	đúng	thì	nói	đúng,	điều	nào	sai	thì	nói	sai.	Và	
trong	bài	kinh	chúng	ta	đã	dẫn	rồi,	đức	Phật	nói	6	trường	hợp	mà	trong	đó	có	2	
trường	hợp	[được	quyền	nói],	quý	vị	nhớ	không?	6	trường	hợp	xét	ra:	là	không	
đúng	sự	thật,	người	ta	không	muốn	nghe	và	không	đúng	mục	đích,	thì	tất	nhiên	
không	nói.	Nói	chung	hai	trường	hợp	không	đúng	sự	thật	thì	không	nói.	Trường	
hợp	đúng	sự	thật,	nhưng	người	ta	không	muốn	nghe	và	không	đúng	mục	đích,	
không	đạt	được	mục	đích,	thì	không	nói.	Trường	hợp	đúng	sự	thật	rồi	(nói	phải	



 
 

52 

đúng	sự	thật),	mà	người	ta	không	muốn	nghe,	nhưng	đúng	mục	đích	thì	được	
quyền	nói.	Và	trường	hợp	thứ	hai	được	nói	nữa	là	đúng	sự	thật,	người	ta	muốn	
nghe	và	nói	đúng	mục	đích,	hợp	lý	thì	nói.	Cho	nên	điều	quan	trọng	là	đúng	sự	
thật	và	đúng	mục	đích	thì	nói,	chứ	không	phải	cứ	can,	không	cho	nói. 

Chúng	ta	đã	học	bài	kinh	đó	rồi,	nếu	quý	vị	không	nhớ	thì	bữa	nào	Thiện	
Trang	trích	dẫn	lại,	trong	Kinh	Trung	Bộ,	Thiện	Trang	nhớ	hình	như	Kinh	58,	Kinh	
Vương	Tử	gì	đó,	quý	vị	nhớ	thì	giở	ra	xem	có	đúng	không?	Cho	nên	là	hãy	học	
theo	Phật,	chứ	không,	thời	sau	người	ta	khôn	lắm,	người	ta	cho	mình	câm	miệng	
luôn,	không	cho	nói,	nói	ra	là	nói	lỗi	người,	kiểu	vậy!	Cho	nên	thành	ra	Phật	pháp	
mạt,	bởi	vì	những	sự	thật	sẽ	bị	chôn	vùi,	và	những	điều	xấu	sẽ	lên.	Cho	nên	ở	đây	
cần	phải	nói,	có	bốn	điều. 

Chánh	ngữ	là	trạng	thái	tâm	lý	phải	có	khi	một	người	nói	lời	Chánh	
ngữ,	tức	là	một	lời	nói	không	nhằm	vào	bốn	lỗi:	dối	trá,	đâm	thọc,	ác	ngữ	và	
phiếm	luận.	 

Ở	đây	mình	nói	Tâm	sở	mà,	là	trạng	thái	tâm	lý	phải	có	khi	một	người	nói	
lời	Chánh	ngữ,	tức	là	lời	nói	không	nằm	trong	bốn	lỗi:	dối	trá,	đâm	thọc,	ác	ngữ	
và	phiếm	luận.	 

Chúng	ta	nói	dối	là	sai	rồi,	điều	này	Thiện	Trang	thấy	nhiều	người	học	Phật	
lâu	năm	nhưng	vẫn	nói	dối.	Tức	là	cố	tình,	ví	dụ	như	mình	muốn	nói	việc	đó	theo	
chiều	hướng	của	mình,	nên	mình	bịa	đặt,	mình	cố	bẻ	qua	ngược	lại,	bẻ	cho	bằng	
được,	thì	đó	là	dối,	cho	nên	không	được	[Chánh	ngữ]. 

Thứ	hai	là	nói	đâm	thọc,	đâm	thọc	thì	chúng	ta	biết	rồi,	là	đến	người	A	nói	
cho	người	B,	nói	bà	đó	xấu	lắm,	nói	chị	xấu	lắm	v.v…	rồi	qua	người	B	thì	nói	A.	
Rồi	ác	ngữ	thì	nói	những	lời	thô	ác.	Còn	nói	những	lời	phiếm	luận	là	nói	những	
lời	nhảm	nhí	vô	ích,	nói	tùm	lum,	giống	như	mấy	chuyện	cười,	nhiều	khi	là	thuộc	
nhảm	nhí. 

Khi	chúng	sanh	đối	diện	với	việc	phạm	một	trong	bốn	phần	trên,	và	vị	
ấy	từ	chối	việc	vi	phạm,	vị	ấy	đạt	được	Chánh	ngữ	tức	thì	trong	sự	ngăn	trừ.	
Nhiều	khi	mình	phát	hiện	ra:	À!	Mình	nói	điều	này	như	vậy	là	nói	dối	rồi,	không	
được,	cho	nên	không	nói	nữa.	Hoặc	là	mình	phát	hiện	ra	là	mình	nói	đâm	thọc,	



 
 

53 

nói	lời	phỉ	báng	rồi,	không	được,	đây	là	nói	lời	ác	độc,	ác	ngữ.	Hoặc	là:	À!	Điều	này	
là	nói	lời	nhảm	nhí	vô	ích,	tạp	uế.	Vậy	là	mình	dừng	lại,	thì	đó	là	Chánh	ngữ. 

Chánh	ngữ	trong	khi	có	ra	sao?	Là	sự	chừa	bỏ,	cách	chừa	bỏ,	càng	chừa	
bỏ,	tránh	xa	không	làm,	không	đá	động,	không	hợp	tác,	không	phạm	tới	đến	
bốn	ác	ngữ.	(Nói	chung	là	mình	tránh	ra,	không	làm).	Chánh	ngữ	là	chi	của	đạo,	
trọn	liên	hệ	trong	đạo,	lời	nói	chân	chánh	có	khi	trong	khi	nào,	thì	Chánh	
ngữ	có	khi	ấy.	 

Khi	vào	bậc	Thánh	thì	người	ta	có	được	Chánh	ngữ,	vì	Bát	chánh	đạo	mà,	
nên	Chánh	ngữ	phải	có	trong	đó.	Chứ	bây	giờ	phàm	phu	chưa	có	Chánh	ngữ	là	
bình	thường,	lúc	có	lúc	không,	có	lúc	thì	không	có. 

Đó	là	về	20.	Tâm	sở	Chánh	ngữ,	chúng	ta	đã	học	xong.	Thứ	hai	là	21.	[Tâm	
sở]	Chánh	nghiệp.	Chúng	ta	học	nhanh,	mấy	[Tâm	sở]	này	cũng	dễ,	[chúng	ta]	học	
qua	Bát	chánh	đạo	rồi	giờ	học	lại. 

21.	Tâm	sở	Chánh	nghiệp: 

Chánh	nghiệp	là	gì?	Là	sự	ngăn	trừ	cái	ác	của	thân	gọi	là	Chánh	nghiệp.	
(Ác	của	thân	là	gì?	Như	quý	vị	có	thân,	lúc	nãy	là	miệng	(khẩu),	bây	giờ	là	thân.	
Thân	là	tay,	chân,	là	thân	mình	đó).	Chánh	nghiệp	ở	đây	nghĩa	là	thân	hành	
động	ngăn	ngừa	khỏi:	1.	Sát	(giết)	chúng	sanh;	2.	Trộm	cắp;	3.	Tà	dâm.	 

Chánh	nghiệp	thì	đơn	giản	thôi,	là	ngăn	ngừa	được	ba	hành	động	của	thân	
là:	Sát	hại	 chúng	sanh	(giết	chúng	sanh),	 trộm	cắp	và	 tà	dâm,	 thì	đó	 là	Chánh	
nghiệp.	Nói	đơn	giản	như	vậy! 

Chánh	nghiệp	 là	 trạng	 thái	 tâm	 lý	 cần	có	khi	một	người	hành	động	
bằng	thân,	để	tránh	các	thân	ác	nghiệp.	Điều	này	là	trạng	thái	tâm	lý,	mình	phải	
có	tâm	lý	đó,	trước	khi	làm	mình	thì	mình	nghĩ	không	được	sát	sanh,	không	được	
trộm	cắp	và	không	được	 tà	dâm,	đơn	giản	như	vậy;	đối	với	người	xuất	gia	 là	
không	dâm	dục;	như	vậy	gọi	là	Chánh	nghiệp.	Cũng	đơn	giản	đúng	không? 

Và	nữa,	khi	chúng	sanh	đối	diện	với	việc	phạm	một	trong	ác	hạnh	trên,	
mà	từ	chối	việc	phạm,	vị	ấy	đạt	được	Chánh	nghiệp	tức	thì	trong	sự	ngăn	
ngừa.	 



 
 

54 

Tức	là	khi	mình	đối	diện	với	việc	sắp	giết	một	con	gà,	[hay]	như	câu	chuyện	
hồi	nãy	Thiện	Trang	nói,	là	[khi]	một	người	Cư	sĩ	sắp	giết	một	con	cá	để	làm	thịt	
cho	gia	đình	ăn,	thì	họ	cảm	thấy	là	ngăn	ngừa,	chừa	bỏ,	tránh	xa,	không	làm,	thì	
có	Chánh	nghiệp.	Còn	làm	thì	không	Chánh	nghiệp.	Rồi	thấy	đồ	của	ai	rớt,	mình	
định	lượm	nhưng	nghĩ	lại	thôi	không	trộm	cắp,	không	lấy	của	người	ta,	hoặc	lấy	
tạm	thời	để	trả	lại,	nghĩ	như	thế	thì	ngay	lúc	đó	ngăn	ngừa	lại	không	trộm	cắp.	
Không	tà	dâm	cũng	tương	tự	như	thế. 

Chánh	nghiệp	trong	khi	có	ra	sao?	Là	sự	chừa	bỏ,	cách	chừa	bỏ,	càng	
chừa	bỏ,	tránh	xa	không	làm,	không	đá	động,	không	hợp	tác,	không	phạm	
ba	ác	hạnh	của	thân.	Cũng	giống	như	trên. 

Chánh	nghiệp	là	chi	của	đạo,	trọn	liên	hệ	trong	đạo,	hành	động	chân	
chánh	có	khi	nào	thì	Chánh	nghiệp	có	trong	khi	ấy.	 

[Chánh	nghiệp]	cũng	nằm	trong	Bát	chánh	đạo,	và	khi	nào	trọn	liên	hệ	được,	
tức	là	khi	nào	mà	có	hành	động	chân	chánh	thì	mình	có	Chánh	nghiệp.	Vậy	Chánh	
nghiệp	có	dễ	không	quý	vị?	Học	theo	tiêu	chuẩn	này	thì	dễ	mà.	Còn	học	một	hồi	
nâng	lên	cao,	các	chư	vị	nào	mà	giải	thích	dài	dòng	quá,	là	mình	thấy	làm	không	
được	luôn.	Còn	học	theo	trong	Kinh	tạng	Tiểu	thừa	thì	dễ	hơn,	tiêu	chuẩn	nhẹ	
nhàng. 

[Như	vậy	chúng	ta]	học	sơ	qua	[Tâm	sở	Chánh	nghiệp]	rồi,	bây	giờ	giới	thiệu	
thêm	[Tâm	sở]	nữa	là	Tâm	sở	22.	Chánh	mạng. 

22.	Tâm	sở	Chánh	mạng: 

Chánh	mạng	là	sự	ngăn	trừ	hạnh	ác	để	nuôi	mạng,	gọi	là	Chánh	mạng.	
(Khi	mình	nuôi	mạng,	tức	là	mình	muốn	kiếm	sống,	muốn	sống	thì	phải	làm	việc.	
Việc	đó	không	phải	là	việc	ác	thì	gọi	là	Chánh	mạng).	Chánh	mạng	nghĩa	là	kiêng	
khem,	từ	chối	nghề	mà	mang	lại	sự	tai	hại	cho	chúng	sanh	khác,	như	là	mua	
bán	vũ	khí,	mua	bán	chúng	sanh,	mua	bán	chất	say	và	chất	độc,	cũng	như	sự	
giết	hại,	câu	cá,	nghiệp	binh	đao,	gian	dối	lừa	lọc,	bói	toán,	lừa	đảo,	v.v… 

Tức	là	bây	giờ	làm	những	nghề,	mà	mình	từ	chối,	không	làm	những	nghề	đó,	
nghề	nào	mang	lại	sự	tai	hại	cho	chúng	sanh	khác.	Ở	đây	kể	ra	một	số	nghề,	ví	dụ	



 
 

55 

như:	quý	vị	mua	bán	vũ	khí,	mua	bán	chúng	sanh,	mua	con	này	đem	ra	chợ	bán,	
mua	con	kia	đi	bán,	cho	nên	mấy	nghề	buôn	bán	đó	không	được.	Rồi	buôn	bán	
chất	say,	chất	độc	thì	không	được.	Cũng	như	sự	giết	hại,	[ví	dụ]	như	đi	câu	cá	hay	
nghiệp	binh	đao,	nghiệp	gian	dối	lừa	lọc,	bói	toán,	lừa	đảo	v.v…	những	nghề	đó	là	
không	Chánh	mạng. 

Chánh	mạng	là	trạng	thái	tâm	lý	cần	có	khi	một	người	nghĩ	tới	việc	
mưu	sinh,	nhằm	tránh	các	nghề	tà	mạng	như:	buôn	gian	bán	lận,	hay	trao	
đổi	các	hàng	hoá	độc	hại	như	vũ	khí,	thuốc	nghiện,	nô	lệ,	thú	để	ăn	thịt	hoặc	
kinh	doanh	thân	xác	phụ	nữ.	 

Nghĩa	là	Tâm	sở	Chánh	mạng	là	trạng	thái	tâm	lý	có	khi	mình	nghĩ	tới	làm	
việc	gì	đó	để	kiếm	sống,	mà	mình	tránh	được	những	nghề	như:	buôn	gian	bán	lận,	
hay	trao	đổi	những	hàng	hoá	độc	hại	như	vũ	khí,	thuốc	nghiện,	nô	lệ,	thú	để	ăn	
thịt.	Giống	như	mua	bán	gia	cầm	gia	súc	gì	đó,	hoặc	kinh	doanh	thân	xác	phụ	nữ	
(nghề	môi	giới	mại	dâm	gì	đó)	v.v…	Những	nghề	đó	đều	là	không	có	Chánh	mạng.	
Khi	mình	có	Tâm	sở	Chánh	mạng,	mình	nghĩ	tới	việc	làm	ăn	là	không	có	việc	đó.	 

Giống	như	Chánh	nghiệp	ở	 trên,	khi	mình	nghĩ	đến	việc	 làm	của	 thân,	 là	
mình	tránh	luôn	không	sát	sanh,	không	trộm	cắp,	không	tà	dâm.	Hoặc	trên	nữa	là	
Chánh	ngữ,	tức	là	khi	mình	nói	ra	thì	mình	phải	nghĩ	là	mình	không	được	nói	dối,	
nói	 lưỡi	đôi	chiều,	nói	 lời	hung	ác,	nói	đâm	thọc,	không	được	phỉ	báng,	không	
được	nói	lời	phù	phiếm	vô	ích.	Khi	tâm	mình	luôn	luôn	hiện	bốn	điều	đó	thì	Tâm	
sở	mới	có.	Gọi	 là	Tâm	sở	Chánh	ngữ,	Tâm	sở	Chánh	nghiệp	và	Tâm	sở	Chánh	
mạng,	đơn	giản	vậy	thôi!	Lúc	nào	trong	đầu	có	thì	có	[ba	Tâm	sở]	đó,	còn	không	
có	thì	không	có	[3	Tâm	sở	đó].	 

Cho	nên	muốn	có	Bát	Chánh	đạo,	bậc	Thánh	lúc	nào	cũng	có	được	ba	Tâm	
sở	này.	Quý	vị	thấy	khó	không?	Nhiều	người	thấy	khó	quá,	tại	vì	tu	mấy	điều	dễ	
nhất	là	giới	mà	còn	không	tu	được.	Cho	nên	đây	là	thuộc	về	Giới	đó,	Giới	mà	quý	
vị	không	có	thì	thôi,	tu	gì	nữa.	Cho	nên	Giới,	Định,	Tuệ	là	căn	bản	để	giải	thoát	
sinh	tử.	Giới	là	căn	bản	mà	không	làm	được	thì	đời	sau	khổ,	chứ	đừng	nói	là	giải	
thoát. 

Chánh	mạng	trong	khi	có	ra	sao?	(Chỗ	này	cũng	giống	như	vậy	thôi)	Là	



 
 

56 

sự	chừa	bỏ,	cách	chừa	bỏ,	càng	chừa	bỏ,	tránh	xa	không	làm,	không	đá	động,	
không	hợp	tác,	không	phạm	Tà	mạng.	Chánh	mạng	là	chi	của	đạo,	trọn	liên	
hệ	trong	đạo.	Sự	nuôi	mạng	chân	chánh	có	khi	nào	thì	Chánh	mạng	có	trong	
khi	ấy.	 

Rất	đơn	giản	thôi!	Bây	giờ	mình	tránh	xa,	chừa	bỏ,	mình	không	làm	nghề	đó	
nữa,	không	làm	những	việc	liên	quan	đến	Tà	mạng	thì	được.	 

Ba	Tâm	sở	trên	gọi	chung	 là	Tâm	sở	Giới	phần.	Có	khi	gọi	 là	Tâm	sở		
Ngăn	trừ.	Quý	vị	thấy	cách	gọi	khác	nhau,	có	một	số	tài	liệu	gọi	là	Tâm	sở	Ngăn	
trừ,	nhưng	chúng	ta	nên	gọi	là	Tâm	sở	Giới	phần	thì	dễ	nhớ	hơn. 

Trạng	thái	là	ngăn	trừ	khỏi	làm	thân	khẩu	ác.	(Tức	là	làm	cho	tránh	được	
thân	và	khẩu	của	mình	làm	ác).	Phận	sự	là	thoái	thác	khỏi	việc	ác	của	thân	và	
khẩu.	(Việc	ác	của	thân	và	miệng	của	mình	thì	được	thoái	xuống,	không	làm	ác	
thêm).	Thành	tựu	là	không	đành	làm	ác	về	thân	và	khẩu.	 (Cũng	giống	như	
vậy).	Nhân	gần	là	có	ân	đức,	tài	sản	của	bậc	Hiền	triết,	như	Tín,	Niệm,	Tàm,	
Uý	và	thiểu	dục.	 

Nghĩa	là	quý	vị	phải	có	niềm	tin,	có	khả	năng	ghi	nhớ	(Niệm),	có	khả	năng	
Tàm,	Uý,	và	thiểu	dục.	Những	gia	tài	của	bậc	Thánh	mà	mình	có	được	một	chút	
như	vậy,	thì	mình	mới	làm	được,	còn	nếu	không	có	mấy	điều	đó	là	thôi.	Không	có	
niềm	tin	thì	làm	ác	thoải	mái,	không	có	ghi	nhớ	thì	cũng	làm	ác	thoải	mái,	không	
biết	xấu	hổ,	không	biết	sợ	nhân	quả	thì	cũng	làm	thoải	mái	(tức	là	không	có	Tàm,	
không	có	Uý),	và	tham	quá	lớn	(tức	là	không	có	thiểu	dục),	làm	che	mờ	hết,	thì	
cũng	khó	có	được	ba	[Tâm	sở]	này.	Muốn	có	được	ba	[Tâm	sở]	này	thì	phải	có	
Tín,	Niệm,	Tàm,	Uý	và	thiểu	dục,	năm	điều,	thì	mới	có	được	ba	Tâm	sở	Giới	phần:	
Chánh	ngữ,	Chánh	nghiệp,	Chánh	mạng. 

Tướng	trạng	của	ba	Tâm	sở	này	là	không	vi	phạm	ác	hạnh	của	thân,	
khẩu,	ý.	Tất	nhiên	Tâm	sở	là	trong	tâm	mà,	cho	nên	tự	nhiên	không	vi	phạm	về	
hạnh	ác	trong	thân,	trong	khẩu	và	trong	ý.	

Có	nhiệm	vụ	là	chối	bỏ	ác	hạnh	về	thân,	khẩu,	ý.	Có	biểu	hiện	là	không	
làm	ác	hạnh.	Chúng	ta	biết	các	đức	tính	như:	Tín	(niềm	tin),	Tàm,	Úy,	thiểu	dục	
v.v…	Tâm	sở	này	phối	hợp	với	8	tâm	Đại	thiện,	8	tâm	Đại	tố	và	40	tâm	Siêu	thế.	



 
 

57 

Mình	chưa	học	những	tâm	này,	chưa	học	về	các	loại	tâm,	tâm	Đại	thiện	là	gì,	Đại	
tố	là	gì,	tâm	Siêu	thế	là	gì. 

Ví	dụ	Thiện	Trang	nói	sơ	qua	tâm	Siêu	thế.	Tâm	Siêu	thế	là	gì?	Tâm	Siêu	thế	
là	ra	khỏi	thế	gian	rồi.	Đó	là	tám	bậc:	Sơ	quả	hướng	(Tu-đà-hoàn	hướng),	Tu-đà-
hoàn,	Tư-đà-hàm,	Tư-đà-hàm	hướng,	A-na-hàm,	A-na-hàm	hướng,	A-la-hán,	A-
la-hán	hướng.	Tám	bậc	đó,	trong	Vi	Diệu	Pháp	quý	vị	có	năm	tầng	Thiền,	cho	nên	
8x5	là	40.	Cho	nên	thành	ra	40	tâm	Siêu	thế	là	như	thế.	Có	cách	chia	như	vậy	cho	
quý	vị	hiểu.	Có	5	tầng	Thiền,	chứ	không	phải	4	tầng	Thiền,	ở	trong	Vi	Diệu	Pháp	
(A	Tỳ	Đàm)	chia	như	vậy,	thì	chúng	ta	thấy	thành	ra	40	tâm	Siêu	thế.	Còn	8	tâm	
Đại	thiện	là	gì	v.v…	thế	này	thế	kia,	nói	chung	chúng	ta	hiểu	cách	như	vậy. 

Bây	giờ	chắc	hết	thời	gian	rồi,	như	vậy	chúng	ta	cũng	chỉ	có	thể	giảng	tới	
đây	thôi.	Còn	hai	[Tâm	sở]	kia	thì	chắc	để	bữa	sau.	Chúng	ta	ưu	tiên	giảng	trước	
một	chút	thì	sẽ	hết	luôn.	Hẹn	quý	vị	chúng	ta	sẽ	học	ở	phần	Tâm.	Phần	Tâm	sẽ	
hấp	dẫn	hơn,	bởi	vì	chúng	ta	sẽ	có	ví	dụ	thực	tế,	chúng	ta	kiểm	tra	[được]	tâm.	
Chúng	ta	sẽ	đưa	ra	các	tình	huống	giống	như	tình	huống	lúc	nãy,	quý	vị	coi	xem	
người	đó	là	tâm	thiện	hay	tâm	bất	thiện.	Rồi	đưa	ra	một	trường	hợp	nào	đó,	để	
quý	vị	xác	định	tâm	đó	là	tâm	ở	đâu,	tâm	Dục	giới,	tâm	Đạo	hay	tâm	Siêu	thế,	hoặc	
là	tâm	thiện	hay	tâm	ác	gì	đó	v.v…	Và	lúc	đó	có	bao	nhiêu	Tâm	sở. 

Khi	mình	học	như	vậy,	mình	hiểu	rõ	như	vậy	thì	mình	mới	tu	được.	Chứ	còn	
mình	học	mơ	mơ,	là	chỉ	tu	Tứ	niệm	xứ	cho	vui	thôi,	chứ	tu	sâu	không	được,	bởi	
vì	mình	không	quan	sát	được	vi	tế.	Và	mọi	điều	thiện	ác	ở	thế	gian,	thực	ra	mình	
chỉ	nhìn	thấy	một	cách	tương	đối	thôi,	không	nhìn	được	tuyệt	đối.	Khi	nào	mình	
học	hết	thì	mình	sẽ	nhìn	được	tuyệt	đối.	 

Chẳng	hạn	như	chúng	ta	có	những	tâm	mà	chúng	ta	cũng	không	biết	là	xấu	
hay	tốt.	Ví	dụ	như	một	đứa	con	đi	học	về,	nó	khóc,	nói	với	mẹ	là:	“Con	xin	lỗi	mẹ,	
hôm	nay	con	làm	mẹ	buồn,	vì	cô	giáo	dạy	con	phải	biết	kính	lễ	mẹ	v.v…”	Mình	
thấy	tâm	lúc	đó	thì	tâm	thiện	hay	tâm	bất	thiện?	Và	có	bao	nhiêu	Tâm	sở	nào	phối	
hợp	trong	đó,	thì	mình	phải	đoán	ra.	Không	đoán	được	100%	thì	cũng	phải	phân	
tích	ra	được,	mình	phải	biết	được	chứ.	Nhiều	khi	mình	không	biết	rồi	mình	thấy	
như	vậy.	 



 
 

58 

Chẳng	hạn	như	chúng	ta	học	có	một	tiêu	chuẩn,	là	khóc	khi	nào,	khóc	khi	
vui,	khóc	khi	buồn.	Bây	giờ	khóc	như	vậy	là	tâm	xấu	hay	không	xấu,	có	bất	thiện	
hay	không?	Tất	nhiên	khóc	thường	là	sân	rồi,	hối	hận	là	sân	đó,	thì	rớt	vào	bất	
thiện	rồi.	Nhưng	bất	thiện	nào,	có	trí	hay	không	có	trí	v.v…	đủ	các	kiểu,	chứ	không	
phải	bất	thiện	không	[thôi].	Cho	nên	có	rất	nhiều	điều	hấp	dẫn	mà	chúng	ta	cần	
học. 

Hôm	nay	thời	gian	chúng	ta	tới	đây	hết	rồi,	hẹn	quý	vị	hôm	khác.	Quý	vị	có	
thắc	mắc	gì	về	vấn	đề	chúng	ta	cần	học	và	tu	thì	quý	vị	vào	trong	Zoom	hỏi	trực	
tiếp.	Hoặc	quý	vị	không	hỏi	trực	tiếp	thì	có	thể	bình	luận	vào	bài	giảng	này,	sau	
khi	kết	thúc	bài	giảng	thì	quý	vị	bình	luận,	chứ	đừng	bình	luận	trong	phần	chat	
trực	tiếp.	Hoặc	 là	quý	vị	bình	 luận	ở	trên	Facebook	hoặc	trên	YouTube,	Thiện	
Trang	sẽ	tổng	hợp	lại	để	trao	đổi	trên	đó.	Hôm	nay	thời	gian	đã	hết	rồi,	hẹn	quý	
vị	hôm	khác.	 

A	Mi	đà	Phật!	Mời	quý	vị	chúng	ta	cùng	hồi	hướng.	

“Chúng	sanh	vô	biên	thệ	nguyện	độ	

Phiền	não	vô	tận	thệ	nguyện	đoạn	

Pháp	môn	vô	lượng	thệ	nguyện	học	

Phật	đạo	vô	thượng	thệ	nguyện	thành”.	

“Nguyện	đem	công	đức	này	

Hướng	về	khắp	tất	cả	

Đệ	tử	cùng	chúng	sanh	

Đều	trọn	thành	Phật	đạo”. 

A	Mi	Đà	Phật! 
	 


