
 
 

1 

Giảng	Ký	Câu	Xá	Luận	Và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận	

Buổi	44.	

Giảng	giải:	Thầy	Thích	Thiện	Trang	
Giảng	ngày:	28/05/2025	

Phát	trực	tiếp	trên	Kênh	YouTube	Thích	Thiện	Trang	
https://www.youtube.com/watch?v=oQxUIQFM_ZY	
mạng	xã	hội	Facebook,	Fanpage	Thích	Thiện	Trang:	
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang 

 

Nam	Mô	Bổn	Sư	Thích	Ca	Mâu	Ni	Phật!	
			 Nam	Mô	A	Mi	Đà	Phật!	

		 Kính	chào	toàn	thể	quý	vị	đồng	tu!	Hôm	nay	[là]	thứ	Tư,	chúng	ta	học	về	chủ	
đề	Luận	Câu	Xá	và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận.	Tức	là	học	rất	nhiều	tinh	hoa	từ	nhiều	bộ	
kinh	và	bộ	luận,	trong	đó	chủ	yếu	là	Luận	Câu	Xá,	Vi	Diệu	Pháp,	Kinh	A	Hàm	và	
Kinh	Nikaya.	Đó	là	bốn	nội	dung	trọng	tâm,	ngoài	ra	chúng	ta	sẽ	chèn	thêm	những	
nội	dung	khác	nữa.	

		 Hôm	nay	chúng	ta	sẽ	bắt	đầu,	để	cho	dễ	dàng	thì	Thiện	Trang	xin	giới	thiệu	
cho	quý	vị	một	câu	chuyện	thời	đức	Phật,	để	chúng	 ta	nghe	cho	đỡ	buồn	ngủ.	
Thiện	Trang	coi	trong	Kinh	Trung	Bộ	có	nhắc	đến	một	vị	Tôn	giả	tên	là	Upaka,	
nhân	duyên	thế	này:		

	 Hôm	đó	đức	Phật	ở	tại	thành	Xá	Vệ,	tự	nhiên	có	một	ông	thợ	săn	tuổi	trung	
niên,	hình	dáng	cao	lớn,	râu	ria,	đủ	thứ	kiểu	v.v…	bước	vào	trong	Tịnh	Xá	rồi	cất	
giọng	hỏi	các	vị	Tỳ-kheo:	“Bậc	chiến	thắng	bất	diệt	-	Bạn	của	ta	giờ	ở	đâu?”	Các	
Tỳ-kheo	thấy	như	vậy	nên	vào	trình	với	đức	Phật,	đức	Phật	bảo	[cho]	ổng	vô.	Ổng	
kêu:	“Ôi!	Ta	gặp	lại	bạn	của	ta	rồi”,	thế	này	thế	kia	v.v…	Đức	Phật	bảo	ngài	Xá	Lợi	
Phất	sắm	sửa	y	bát	đưa	cho	ổng,	sau	đó	nhờ	ngài	Xá	Lợi	Phất	truyền	giới	Tỳ-kheo	
cho	ổng.	

Các	Tỳ-kheo	nói	tại	sao	có	người	tới	gặp	đức	Phật	mà	gọi	là	bạn	như	vậy?	

https://www.facebook.com/suthaythichthientrang


 
 

2 

Đức	Phật	nói	là	do	nhân	[duyên]	lúc	trước,	khi	ta	vừa	thành	đạo.	Quý	vị	biết	bài	
kinh	mà	đức	Phật	giảng	lúc	đầu,	trước	khi	giảng	tại	vườn	Nai,	khi	đức	Phật	thành	
đạo	xong	[thì]	Ngài	quán	xem	độ	được	ai.	Ngài	quán	thấy	ông	Uất	Đầu	Lam	Phất	
và	ông	Ka	La	Ma	đi	mất	rồi	nên	không	độ	được,	bây	giờ	độ	người	tiếp	theo	là	năm	
anh	em	Kiều	Trần	Như.	Ngài	mới	quán	sát	là	nên	đi	bộ	hay	dùng	Thần	thông	bay	
tới	vườn	Nai,	thì	Ngài	thấy	có	thể	có	người	được	độ	nếu	như	mình	đi	bộ.	

Trên	đường	đi	bộ	[thì	Ngài]	gặp	một	ông	Sa-môn	của	giáo	phái	ngoại	đạo	
khác.	Ông	đó	cũng	là	một	nhà	tu	khổ	hạnh	trẻ	tuổi,	rất	đẹp	trai,	vô	cùng	đẹp.	Ổng	
thấy	đức	Phật,	ổng	rất	bội	phục	bởi	vì	tướng	mạo	phi	phàm,	rất	đặc	biệt.	Cho	nên	
ổng	mới	hỏi	làm	thế	nào.	Ngài	nói:	“Ta	là	bậc	đã	vượt	lên	hết	tất	cả	rồi”,	nên	ổng	
mới	gọi	là	bậc	chiến	thắng	bất	diệt.	[Sau	khi]	hỏi	thăm	xong	rồi	thì	đường	ai	nấy	
đi.	Đức	Phật	qua	đó	mới	thuyết	pháp	cho	năm	anh	em	Kiều	Trần	Như,	[còn]	ổng	
ở	lại	ông	tu	khổ	hạnh	như	vậy.		

Ở	trong	xóm	đó,	có	một	gia	đình	ông	thợ	săn	nổi	tiếng	vùng	đó.	Ông	thợ	săn	
có	một	cô	con	gái	cực	kỳ	đẹp,	tên	là	Cāpā.	Cô	đó	đẹp	đến	mức	độ	mà	ổng	sợ,	ổng	
giấu	đi,	không	cho	gặp	ai	hết.	Xui	là	ngày	hôm	đó,	nói	chung	nhân	duyên	đến,	ổng	
đi	vắng	nên	để	cô	con	gái	sớt	bát	cho	vị	Sa-môn	kia	(ông	Upaka).	Vị	này	thấy	[cô	
gái]	thì	từ	đó	mê	luôn,	về	tương	tư	luôn.	Ổng	bị	bệnh	bảy	ngày	không	tới	khất	thực	
nữa.	Ông	thợ	săn	tới	thăm	thì	ổng	mới	nói	ra	là	bây	giờ	ổng	tương	tư	con	gái	của	
ông	này,	làm	sao	cứu	ổng.	Cuối	cùng	dẫn	ổng	về	nhà,	sau	đó	gả	con	gái	cho	và	dặn	
là	dù	thế	nào	đi	nữa	thì	cũng	phải	đi	làm.	Cho	nên	ông	Sa-môn	đó	hằng	ngày	đi	
[làm].	Ông	kia	thì	đi	săn,	còn	ông	[Sa-môn]	thì	đi	lượm	thịt	săn	thôi,	với	làm	một	
số	công	việc	nữa	để	kiếm	sống.	

Sống	như	vậy	hơn	mười	năm	thì	họ	có	một	đứa	con	trai	rất	đẹp,	xinh	xắn,	
tuyệt	vời	lắm.	Nhưng	sau	đó	thì	không	ổn,	bữa	đó	bà	vợ	ru	con,	([xin]	nói	thêm	
một	chút	là	trong	quyển	‘Một	Cuộc	Đời,	Một	Vầng	Nhật	Nguyệt’,	bà	vợ	ru	con	là:		

“Ầu	ơ!	Ru	con,	con	ngủ	cho	ngoan,	
Cha	con	Ẩn	sĩ	lượm	thịt	săn	giữa	rừng.		

Ầu	ơ!	Ẩn	sĩ	rớt	bát	giữa	chừng,	
Vì	con,	vì	vợ,	còng	lưng	tháng	ngày”.		



 
 

3 

Đọc	như	vậy,	ổng	nghe	[thấy]	quê	quá,	tại	vì	ổng	nhớ	mình	là	ẩn	sĩ	mà	bây	
giờ	đi	lượm	thịt	săn	giữa	rừng,	rồi	còn	phải	rớt	bát	nửa	chừng,	vì	vợ	vì	con	mà	
còng	lưng	như	vậy.	Ổng	quê,	kêu	là	vợ	chọc	mình,	rồi	hai	người	cãi	nhau.	Ổng	kêu:	
‘Thôi!	Tôi	đi	tu	tiếp’.	Bà	vợ	sợ	ổng	đi	nên	xin	lỗi,	thế	này	thế	kia.	Nhưng	ổng	nhất	
quyết	đi.	Cuối	cùng	bà	thấy	ổng	ý	chí	quá	nên	cho	đi.		

Ổng	nói	là	sẽ	đi	tìm	một	người	bạn	tên	là	bạn	chiến	thắng	bất	diệt.	Tại	vì	lúc	
đó	đức	Phật	nói	là	sau	này	muốn	tìm	được	Ta,	thì	cứ	hỏi	người	chiến	thắng	bất	
diệt	ở	đâu,	thì	người	ta	chỉ	[cho].	Sau	này	tôi	rất	nổi	tiếng.	Đức	Phật	biết	trước	rồi,	
vì	vậy	nên	ổng	mới	tìm	tới.	Sau	đó	ổng	vào	gặp	lại	đức	Phật	và	xin	xuất	gia,	sau	
một	thời	gian	thì	đắc	được	Tam	quả	A-na-hàm.		

Còn	về	bà	vợ	của	ổng,	sau	khi	nghe	chồng	mình	được	xuất	gia	và	đắc	Thánh	
quả,	nên	bà	cũng	gửi	đứa	con	trai	cho	ông	ngoại	(ông	thợ	săn),	rồi	đi	xuất	gia	bên	
Ni.	Sau	đó	bà	cũng	đắc	quả	A-la-hán,	tức	là	bà	vợ	còn	đắc	quả	cao	hơn	ông	chồng	
nữa.	

		 Câu	chuyện	đó	nói	lên	là:	Có	những	nhân	duyên	trong	đời	nhiều	khi	mình	
không	biết,	nhưng	bậc	Thánh	thì	các	ngài	biết.	Đức	Phật	biết	là	nên	độ	ai,	lúc	nào,	
gieo	duyên	thế	nào.	Ngày	đó	nếu	Ngài	dùng	Thần	thông	bay	[thì]	không	gặp	ổng,	
không	gặp	ổng	thì	không	gieo	được	nhân	đó.	Gieo	nhân	để	hơn	mười	năm	sau	mới	
độ	người	ta.	Thiện	Trang	nói	câu	đó	[vì]	nhiều	người	có	tâm	phân	biệt,	nói	rằng	
Phật	không	có	thương	mình,	hay	là	Phật	phân	biệt.	Ví	dụ	người	[tu]	Tịnh	Độ	thì	
nói	tu	Pháp	môn	Tịnh	Độ	mới	được	gia	trì,	mỗi	ngày	tụng	được	một	biến	Kinh	Vô	
Lượng	Thọ	thì	được	chư	Phật	mười	phương	quán	đảnh	một	lần.		

	 Nói	như	vậy	thì	không	công	bằng!	Chư	Phật	Bồ-tát,	các	ngài	luôn	luôn	[dùng]	
tâm	bình	đẳng	với	tất	cả	chúng	sanh.	Chúng	sanh	dù	tu	Pháp	môn	nào,	các	ngài	
cũng	gia	trì	bình	đẳng.	Chứ	nếu	các	ngài	còn	phân	biệt,	tu	kinh	này,	tu	Pháp	môn	
này	ta	mới	gia	trì,	tu	Pháp	môn	kia	thì	ta	không	gia	trì.	Như	vậy	thì	đâu	phải	là	
Phật	Bồ-tát.	

Quý	vị	coi	câu	chuyện	đức	Phật	ra	đời,	mỗi	ngày	đức	Phật	quán	sát	nhân	
duyên,	xem	ai	được	độ	trong	ngày	hôm	đó	để	Ngài	độ,	ai	có	khả	năng	được	độ,	ai	
độ	được	rồi.	Quán	sát	như	vậy	cho	nên	Ngài	độ.	Nên	chúng	ta	yên	tâm,	chúng	ta	



 
 

4 

tu	đi,	đến	khi	nào	đủ	nhân	đủ	duyên	thì	các	ngài	sẽ	giúp	mình.	Đó	là	Thiện	Trang	
muốn	giới	thiệu	câu	chuyện	[như	vậy].	

		 Hồi	đó	đức	Phật	không	độ	liền,	mà	Ngài	chờ	mười	năm	sau	để	ổng	hiểu	được	
đạo	lý	Vô	thường,	Khổ	-	Không,	Vô	ngã	đã.	Ổng	biết	cuộc	đời	trong	nhân	gian	khổ	
quá,	ổng	chán	nên	mới	bỏ	gia	đình,	bỏ	vợ	bỏ	con	mà	đi.	Đi	xuất	gia	thì	mới	đắc	đạo	
Tam	quả	A-na-hàm	được,	còn	bà	vợ	sau	đó	cũng	đắc	A-la-hán	được.		

	 Quý	vị	thấy	đâu	có	dễ	đâu!	Còn	mình	[thì]	mình	nôn	nóng	lắm,	cực	kỳ	nôn	
nóng.	Cho	nên	nhiều	khi	mình	tu	không	thành.	Hãy	cố	gắng,	hãy	hiểu	rằng	mọi	sự	
việc	trên	đời	phải	có	nhân	duyên	đúng	lúc,	lúc	nào	đó	thì	duyên	tới.	Chúng	ta	cứ	
tu	đi,	tu	đến	lúc	nào	đủ	nhân	đủ	duyên	thì	sẽ	thành	tựu.	Đừng	có	lo	lắng,	mà	mình	
phải	ráng	làm	sao	tu	cho	tốt.	

		 Hôm	nay	sẽ	giới	thiệu	cho	quý	vị	phần	nền	tảng	kinh	tạng.	Đầu	tiên	là	đề	mục	
Thiện	Trang	giới	thiệu	theo	lời	hứa:	

Chứng	Được	Sơ	Thiền	Trở	Lên	Thì	Đã	Vượt	Qua	Khỏi	Tầm	Mắt	Của	Ác	Ma	

(Trích	Từ	Kinh	Thánh	Cầu	–	Kinh	Trung	Bộ)	

Câu	chuyện	này	nhắc	đến	ông	Upaka,	nằm	trong	bộ	kinh	này,	Thiện	Trang	
mới	nhớ	đến	câu	chuyện	đó.	Đoạn	này	là	trích	thôi:	

…	(tức	là	đoạn	trích	từ	bài	kinh	rất	dài).	

Cũng	vậy,	này	các	Tỷ-kheo,	một	Tỷ-kheo	ly	dục,	ly	ác	bất	thiện	pháp,	
chứng	và	trú	Thiền	thứ	nhất,	một	trạng	thái	hỷ	lạc,	do	ly	dục	sanh,	có	tầm	có	
tứ.	Này	các	Tỷ-kheo,	Tỷ-kheo	ấy	được	gọi	là	một	vị	đã	làm	Ác	Ma	mù	mắt,	đã	
diệt	trừ	mọi	vết	tích,	đã	vượt	khỏi	tầm	mắt	Ác	ma.	

Quý	vị	thấy	tu	Thiền	lợi	thế	không?	Ly	dục,	ly	các	pháp	ác	bất	thiện	(điều	
này	ai	cũng	biết),	chứng	và	trú	Thiền	thứ	nhất	(Sơ	thiền),	một	trạng	thái	hỷ	lạc	do	
ly	dục	sanh,	có	Tầm	có	Tứ.	Điều	này	chúng	ta	biết	rồi,	nhưng	chúng	ta	chủ	yếu	[để	
ý]	là	chứng	Sơ	thiền	thì	Tỳ-kheo	ấy	(người	tu	đó)	làm	cho	Ác	ma	mù	mắt	rồi,	diệt	
trừ	mọi	vết	tích,	đã	vượt	khỏi	tầm	mắt	của	Ác	ma.	Thiện	Trang	lấy	câu	cuối	cùng	
là	‘đã	vượt	khỏi	tầm	mắt	Ác	ma’.	



 
 

5 

Cho	nên	tu	tới	Sơ	thiền	thôi	là	ngon	rồi	đó	quý	vị.	Ăn	rồi	bị	người	ta	hù	suốt,	
là	tu	Thiền	bị	ma	nhập,	ma	dựa,	v.v…	đủ	các	kiểu.	Thực	tế	ở	bài	tuần	trước,	Thiện	
Trang	giới	 thiệu	 là	đắc	được	tới	Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	hành	(tức	 là	tu	Thiền	
quán)	thì	đã	vượt	qua	dòng	sông	của	Ác	ma.	Hôm	nay	giới	thiệu	là	tu	Thiền	chỉ,	
chứng	Sơ	thiền	trở	lên,	thì	coi	như	làm	cho	Ác	ma	mù	mắt	rồi,	vượt	ra	khỏi	tầm	
mắt	của	Ác	ma	rồi.		

Nên	nhớ	nha!	Đừng	để	người	 ta	hù	hoài.	Người	 ta	không	biết,	 người	 ta	
không	học	giáo	lý,	nên	người	ta	hù	suốt.	Đây	là	lời	trong	Kinh	Thánh	Cầu.	Bộ	Kinh	
này	rất	hay,	nhưng	dài	quá	[nên]	Thiện	Trang	chỉ	giới	thiệu	đoạn	này	thôi.	Bộ	kinh	
nói	lên	những	điều	mình	mong	cầu,	thế	nào	là	Thánh	cầu,	thế	nào	là	phi	Thánh	
cầu.	

Đó	là	Sơ	thiền	thôi	là	được	như	vậy	rồi.	

Này	các	Tỷ-kheo,	lại	nữa	Tỷ-kheo	diệt	tầm	và	tứ,	chứng	và	trú	Thiền	
thứ	hai,	một	trạng	thái	hỷ	lạc	do	định	sanh,	không	tầm	không	tứ,	nội	tĩnh	
nhất	tâm.	Này	các	Tỷ-kheo,	Tỷ-kheo	ấy	được	gọi	là	một	vị	đã	làm	Ác	ma	mù	
mắt,	đã	diệt	trừ	mọi	vết	tích,	đã	vượt	khỏi	tầm	mắt	Ác	ma.	

	Sơ	thiền	là	vượt	khỏi	Ác	ma	rồi,	thì	tất	nhiên	Nhị	thiền	cũng	vượt	khỏi	tầm	
mắt	Ác	ma	thôi.	Tương	tự	như	thế,	ở	đây	cũng	chỉ	nhắc	lại	các	tầng	Thiền.	Tầng	
Thiền	thứ	ba	cũng	vậy,	tầng	Thiền	thứ	tư	cũng	vậy,	tới	Không	Vô	Biên	Xứ,	Thức	
Vô	Biên	Xứ,	Vô	Sở	Hữu	Xứ	(ở	đây	nói	là	‘không	có	vật	gì’	tức	là	Vô	Sở	Hữu	Xứ)	và	
Phi	Tưởng	Phi	Phi	Tưởng	Xứ.	[Tầng	Thiền]	nào	cũng	vượt	qua	tầm	mắt	Ác	ma	hết.	
Sau	đó	nói	là	chứng	và	trú	Diệt	thọ	Tưởng	định.	Đây	là	định	của	A-la-hán,	cũng	
diệt	trừ	mọi	vết	tích,	đã	vượt	khỏi	tầm	mắt	Ác	ma….	

Này	các	Tỷ-kheo,	lại	nữa	Tỷ-kheo	ly	hỷ	trú	xả,	chánh	niệm	tỉnh	giác,	
thân	cảm	sự	lạc	thọ	mà	các	vị	Thánh	gọi	 là	xả	niệm	lạc	trú,	chứng	và	trú	
Thiền	thứ	ba.	Này	các	Tỷ-kheo,	Tỷ-kheo	ấy	được	gọi	là	một	vị	đã	làm	Ác	Ma	
mù	mắt,	đã	diệt	trừ	mọi	vết	tích,	đã	vượt	khỏi	tầm	mắt	Ác	ma.	

Này	các	Tỷ-kheo,	lại	nữa	Tỷ-kheo	xả	lạc,	xả	khổ,	diệt	hỷ	ưu	đã	cảm	thọ	
trước,	chứng	và	trú	Thiền	thứ	tư,	không	khổ,	không	lạc,	xả	niệm	thanh	tịnh.	



 
 

6 

Này	các	Tỷ-kheo,	Tỷ-kheo	ấy	được	gọi	là	một	vị	đã	làm	Ác	Ma	mù	mắt,	đã	
diệt	trừ	mọi	vết	tích,	đã	vượt	khỏi	tầm	mắt	Ác	ma.	

Này	các	Tỷ-kheo,	lại	nữa	Tỷ-kheo	vượt	lên	mọi	sắc	tưởng,	diệt	trừ	mọi	
chướng	ngại	tưởng,	không	tác	ý	đối	với	dị	tưởng,	Tỷ-kheo	nghĩ	rằng:	"Hư	
không	là	vô	biên",	chứng	và	trú	Không	vô	biên	xứ.	Này	các	Tỷ-kheo,	Tỷ-kheo	
ấy	được	gọi	là	một	vị	đã	làm	Ác	Ma	mù	mắt,	đã	diệt	trừ	mọi	vết	tích,	đã	vượt	
khỏi	tầm	mắt	Ác	ma.	

Này	các	Tỷ-kheo,	lại	nữa	Tỷ-kheo	vượt	lên	mọi	Không	vô	biên	xứ,	nghĩ	
rằng:	"Thức	là	vô	biên",	chứng	và	trú	Thức	vô	biên	xứ.	Này	các	Tỷ-kheo,	Tỷ-
kheo	ấy	được	gọi	là	một	vị	đã	làm	Ác	Ma	mù	mắt,	đã	diệt	trừ	mọi	vết	tích,	đã	
vượt	khỏi	tầm	mắt	Ác	ma.	

Này	các	Tỷ-kheo,	lại	nữa	Tỷ-kheo	vượt	lên	mọi	Thức	vô	biên	xứ,	nghĩ	
rằng:	"Không	có	vật	gì",	chứng	và	trú	Vô	sở	hữu	xứ.	Này	các	Tỷ-kheo,	Tỷ-
kheo	ấy	được	gọi	là	một	vị	đã	làm	Ác	Ma	mù	mắt,	đã	diệt	trừ	mọi	vết	tích,	đã	
vượt	khỏi	tầm	mắt	Ác	ma.	

Này	các	Tỷ-kheo,	lại	nữa	Tỷ-kheo	vượt	lên	mọi	Vô	sở	hữu	xứ,	chứng	
và	trú	Phi	tưởng	phi	phi	tưởng	xứ.	Này	các	Tỷ-kheo,	Tỷ-kheo	ấy	được	gọi	là	
một	vị	đã	làm	Ác	Ma	mù	mắt,	đã	diệt	trừ	mọi	vết	tích,	đã	vượt	khỏi	tầm	mắt	
Ác	ma.	

Này	các	Tỷ-kheo,	 lại	nữa	Tỷ-kheo	vượt	 lên	mọi	Phi	Tưởng	Phi	Phi	
Tưởng	Xứ,	chứng	và	trú	Diệt	thọ	tưởng	(định	của	A-la-hán).	Sau	khi	thấy	bằng	
trí	tuệ,	các	lậu	hoặc	được	đoạn	trừ.	Này	các	Tỷ-kheo,	Tỷ-kheo	ấy	được	gọi	là	
một	vị	đã	làm	Ác	ma	mù	mắt,	đã	diệt	trừ	mọi	vết	tích,	đã	vượt	khỏi	tầm	mắt	
Ác	ma.	Vị	ấy	đã	vượt	khỏi	mọi	triền	phược	ở	đời.	An	tâm	vị	ấy	đi,	an	tâm	vị	
ấy	đứng,	an	tâm	vị	ấy	ngồi,	an	tâm	vị	ấy	nằm.	Vì	sao	vậy?	Này	các	Tỷ-kheo,	vì	
vị	ấy	vượt	khỏi	tầm	tay	của	Ác	ma.	

Thế	Tôn	thuyết	giảng	như	vậy.	Các	Tỷ-kheo	hoan	hỷ,	tín	thọ	lời	Thế	
Tôn	dạy.	

(Trích	từ	26.	Kinh	Thánh	Cầu	(Ariyapariyesanasutta)	–	Kinh	Trung	Bộ).	



 
 

7 

Ai	muốn	đọc	kỹ	thì	đọc	đoạn	trên	nhưng	nội	dung	lặp	đi	lặp	lại	vậy	thôi.	

Vậy	chúng	ta	yên	tâm	chưa?	Ai	chưa	tu	được	Thiền	chỉ	thì	ráng	tu.	Ở	đây	
xin	nhắc	lại	một	chút	tu	Thiền	chỉ,	có	một	số	người	không	biết	tu	hay	tu	không	
đúng	cách.	Thiện	Trang	xin	chia	sẻ,	ví	dụ	chúng	ta	tu	các	đề	mục	Biến	xứ	(đề	mục	
màu,	dùng	các	bóng	đèn	để	tu),	nếu	như	quý	vị	ngồi	nhìn	hoài	mà	không	thấy	xuất	
hiện,	 không	 chuyển	 trạng	 thái,	 chỉ	 chuyển	 trạng	 thái	 đổi	một	 chút	 thôi.	 Vì	 Tợ	
tướng	có	thể	xuất	hiện	rất	nhiều	cách,	nhiều	kiểu.	Có	lúc	thì	một	bóng	đèn	giống	
như	viên	ngọc,	biến	thành	nhiều	viên,	có	thể	to	ra,	có	thể	biến	thành	cái	khác.	Như	
có	bữa	Thiện	Trang	thấy	biến	thành	giống	như	một	hình	nón,	một	cái	phễu	chụp	
vậy	đó,	mà	toàn	màu	đó	thôi.	Những	lúc	như	vậy,	nếu	quý	vị	thấy	Tợ	tướng	đó	
xuất	hiện,	quý	vị	đợi	nữa	mà	không	được	[gì],	theo	kinh	nghiệm	của	Thiện	Trang	
thì	quý	vị	nên	nhắm	mắt	lại	để	coi	thấy	được	Trì	tướng	không?	Vào	Trì	tướng	thì	
vẫn	tiếp	tục	thấy.	Còn	nếu	không	thấy	thì	rơi	vào	trạng	thái	tương	đối	an	lạc,	thấy	
dường	như	chả	có	gì	hết	và	mình	cũng	thấy	an	lạc	được.	Nhưng	định	đó	không	sâu	
bằng	định	nếu	mà	chuyển	tiếp,	từ	đó	mình	nhắm	mắt	thì	chuyển	sang	Trì	tướng.	
Trì	tướng	là	tướng	đó	vẫn	còn,	rồi	chuyển	tiếp	vô	trạng	thái	không	có	gì	thì	sẽ	an	
lạc	hơn	rất	nhiều.	Như	vậy	quý	vị	coi	như	cũng	có	an	lạc,	tu	như	vậy	cũng	sẽ	dễ	
dàng	hơn.	

Nếu	như	mình	tu	các	đề	mục,	trong	các	đề	mục	Biến	xứ	dùng	Biến	xứ	màu	
thì	Thiện	Trang	thấy	đỡ	buồn	ngủ	hơn	là	đề	mục	hơi	thở.	Đề	mục	hơi	thở	dễ	ngủ	
lắm,	niệm	hơi	thở,	cứ	hơi	thở	ra	hơi	thở	vào	thì	dễ	buồn	ngủ	hơn.	Sẵn	nói	về	đề	
mục	hơi	thở,	quý	vị	phải	để	ý	cho	kỹ,	đừng	để	đếm	số	[của]	mình	mạnh	quá.	Tức	
là	mình	hít	vô,	mình	phải	để	ý	hơi	thở,	mình	đếm	số	chỉ	là	phụ	thôi.	Nhiều	khi	
mình	đếm	1-1;	2-2;	3-3;	4-4;	…	mình	đếm	như	vậy	thì	mạnh	quá,	lấn	át	hơi	thở	
mất.	Như	vậy	là	không	thành	công!		

Quý	vị	muốn	tu	Thiền,	muốn	nhập	Thiền	thì	quý	vị	phải	để	ý	hơi	thở,	chứ	
không	phải	để	ý	đếm	số.	Vì	số	chỉ	là	phụ,	mình	phải	làm	sao	để	số	nhẹ	hơn,	một	
hồi	mình	phải	thả	luôn	số.	Cho	nên	tu	hành	phải	biết	đúng	cách.	

Đó	là	Thiện	Trang	chia	sẻ	lại	một	lần	nữa	các	phương	pháp	tu.	Nếu	như	
không	đúng	rồi,	bị	loãng	tâm	hay	bị	gì,	thì	tốt	nhất	là	thực	hành	lại	từ	đầu.	Hãy	đề	



 
 

8 

khởi	lại	đề	mục	bằng	cách	quán	Khổ,	Không,	Vô	thường,	Vô	ngã.	Vì	khổ	quá,	vì	
muốn	giải	thoát	sanh	tử	cho	nên	ta	phải	tu	môn	này.	Rồi	các	bậc	đức	Như	Lai	trong	
ba	đời,	các	vị	A-la-hán,	các	vị	đi	trước,	tu	đã	thành	đạt	được	môn	này.	Ta	nay	cũng	
đạt	được	môn	này,	yên	tâm.	Tâm	thoải	mái	như	vậy	thì	mới	vào	tu.	Cứ	đề	khởi	lại	
như	vậy.	

Khi	đề	mục	đó	ngán	rồi	thì	đừng	có	cố,	ngán	rồi	thì	hãy	chuyển	đề	mục	khác,	
ví	dụ	Biến	xứ	màu	xanh	ngán	rồi	 thì	chuyển	qua	màu	đỏ,	màu	đỏ	ngán	rồi	 thì	
chuyển	màu	vàng,	vàng	ngán	rồi	thì	chuyển	màu	khác,	hoặc	Biến	xứ	nước,	Biến	
xứ	lửa,	hơi	thở.	Quý	vị	cứ	dùng	liên	tục	để	cho	không	chán,	vì	chán	là	sẽ	sanh	ra	
tâm	sân,	tâm	sân	là	rớt	mất	chi	thiền	(Sân	là	[một	trong]	năm	Triền	cái),	thì	không	
vào	Thiền.	Tu,	nếu	mình	ngồi	một	hồi	rồi	mà	không	vô,	thì	mình	đi	tu	Thiền	quán	
(nghe	pháp)	thì	lúc	đó	đầu	óc	mình	cũng	sáng	hơn,	mình	nghe	pháp,	v.v…	thỏa	
mái!	Chứ	quý	vị	không	nhất	định	phải	cố,	lúc	nào	tâm	rảnh	rang	thì	vô	tiếp	tục.	Cứ	
như	vậy	mà	tu,	chứ	đừng	có	ép	buộc,	vì	ép	buộc	sẽ	không	vào,	mà	tâm	trạng	mình	
phải	thoải	mái,	nhẹ	nhàng,	mình	buông	xả	thì	mới	vô.	

Nhiều	người	tu	căng	quá	thì	sẽ	không	vào,	hoặc	suy	nghĩ	nhiều	quá,	lung	
tung	quá,	buồn	quá,	hay	gì	đó,	cũng	không	vào.	Nên	nhớ	vậy!	Tại	vì	suy	nghĩ	nhiều	
là	phóng	dật,	là	trạo	cử,	thì	sẽ	không	vào.	Tâm	mình	phải	thả	bình	thường.	Và	buồn	
ngủ,	tức	là	Thụy	miên	thì	cũng	không	được.	Vì	năm	Triền	cái	là:	Hôn	trầm	(Thụy	
miên);	Nghi	 (tu	 không	vào	 rồi	 nghi	 chắc	mình	 tu	 không	đúng,	 thì	 cũng	không	
được);	 Trạo	 hối	 (là	 tâm	mình	 lăng	 xăng,	 lăng	 xăng);	 Tham	 (mình	 tham,	mình	
muốn	vào	thì	cũng	không	được);	Sân	(mình	đang	tức	chuyện	gì	đó	thì	cũng	không	
được).	Phải	tu	từ	từ!	

Những	đề	mục	đó	không	được	nữa	thì	mình	dùng	các	đề	mục	khác	ví	dụ	
như	mình	có	thể	tu	đề	mục	Tùy	niệm	Phật,	Tùy	niệm	Pháp,	miễn	làm	sao	linh	hoạt.	
Quý	vị	dùng	đi,	thì	một	hồi	sẽ	có	lúc	vào	được.	Còn	không	vào	được	thì	cũng	được	
an	lạc,	cũng	rất	dễ	chịu	rồi,	cũng	tốt	rồi.	Đó	là	Thiện	Trang	chia	sẻ	[cách	tu	Thiền	
chỉ].	

Hôm	nay	Thiện	Trang	xin	giới	thiệu	mục	quan	trọng	thứ	hai.	Tất	nhiên	ai	
cũng	mong	chết	làm	sao	được	an	lành,	mạng	chung	được	an	lành.	Đây	là	một	câu	



 
 

9 

hỏi	rất	quan	trọng.	

Làm	Sao	Để	Chết	An	Lành,	Mạng	Chung	An	Lành?	

(Trích	từ	kinh	Trung	A	Hàm)	

Trong	kinh	có	luôn.	Ai	cũng	muốn	mình	ra	đi	được	tốt	lành	đúng	không	quý	
vị?	Bây	giờ	chúng	ta	sẽ	giới	thiệu	trong	Kinh	Trung	A	Hàm:	

Tôi	nghe	như	vầy:	Một	thời	đức	Phật	trú	tại	nước	Xá	Vệ,	trong	rừng	
Thắng	Lâm,	vườn	Cấp	Cô	Độc.	

Bấy	giờ	các	Tỳ-kheo	vào	lúc	xế	trưa	từ	tĩnh	tọa	dậy,	đi	đến	chỗ	Tôn	giả	
A	Na	Luật	Đà,	cúi	đầu	đảnh	lễ	sát	chân,	rồi	ngồi	sang	một	bên,	bạch	rằng:	
“Chúng	tôi	có	điều	muốn	hỏi,	mong	ngài	nghe	cho	mới	dám	trình	bày”.	

Đây	là	nói	về	thời	đức	Phật,	bây	giờ	là	xế	trưa	(tức	là	qua	buổi	chiều),	buổi	
trưa	các	Tỳ-kheo	khất	thực	xong,	về	thì	thường	tĩnh	tọa.	Ai	ngủ	thì	ngủ,	ai	tĩnh	tọa	
thì	tĩnh	tọa.	Quý	vị	thấy	cách	như	vậy	đó.	Bây	giờ	các	Tỳ-kheo	mới	hỏi	ngài	Tôn	
giả	A	Na	Luật	Đà.	

Tôn	giả	A	Na	Luật	Đà	nói:	“Chư	Hiền,	muốn	hỏi	xin	cứ	hỏi.	Tôi	nghe	xong	
sẽ	suy	nghĩ”.	

Khi	ấy	các	Tỳ-kheo	bèn	bạch	rằng:	“Làm	thế	nào	một	Tỳ-kheo	chết	an	
lành,	mạng	chung	an	lành?”	

Chúng	ta	cũng	rất	thích	điều	này.	Ai	cũng	muốn	chết	an	lành,	mạng	chung	an	
lành	thì	làm	sao?	Trong	kinh	có	hết	rồi,	có	những	đáp	án	cho	chúng	ta,	chúng	ta	
cứ	học	đúng	là	được.	

Tôn	giả	A	Na	Luật	Đà	đáp:	“Chư	Hiền,	Tỳ-kheo	ly	dục,	 ly	ác	bất	thiện	
pháp,	cho	đến	chứng	đắc	Tứ	thiền;	Tỳ-kheo	ấy	chết	an	lành,	mạng	chung	an	
lành”.	

Ở	đây	dòng	chữ	màu	đỏ	[quan	trọng],	rất	tiếc	là	nói	hơi	tắt,	nên	không	biết	
rõ	thế	nào.	Tỳ-kheo,	hay	chúng	ta	nói	[là]	người	tu,	mà	ly	dục,	ly	ác	bất	thiện	pháp,	
cho	đến	chứng	đắc	Tứ	thiền	[thì	chết	an	lành,	mạng	chung	an	lành].		



 
 

10 

Như	vậy	ở	đây,	nếu	nói	Sơ	thiền	thì	liệu	có	được	không?	Mình	không	biết!	
Nếu	chứng	Sơ	thiền	thì	ok,	nhưng	ở	đây	nói	‘cho	đến	chứng	đắc	Tứ	thiền’,	thì	Tỳ-
kheo	ấy	chết	an	lành,	mạng	chung	an	lành.	Nếu	đoạn	này	ghi	đầy	đủ	cho	mình	là:	
‘Hoặc	chứng	Sơ	thiền,	hoặc	Nhị	thiền,	hoặc	Tam	thiền,	cho	đến	Tứ	thiền’	thì	ok,	
mình	thấy	[chứng]	Sơ	thiền	cũng	chắc	chắn	chết	an	lành.	Nhưng	ở	đây	nói	‘cho	
đến	chứng	đắc	Tứ	thiền’	nên	mình	không	biết	rõ	thế	nào.	Tóm	lại	chắc	chắn	nhất	
là	chứng	đắc	Tứ	thiền	thì	chết	an	lành,	mạng	chung	an	lành.		

Vậy	chúng	ta	tu	Thiền	chỉ	có	quan	trọng	không	quý	vị?	Cực	kỳ	quan	trọng!	
Mà	đời	nay	không	thèm	tu	Thiền	chỉ,	người	tu	Tịnh	Độ	thì	không	thèm	tu	Thiền	
chỉ	rồi,	người	tu	Thiền	tông	cũng	không	biết	tu	Thiền	chỉ	luôn,	cứ	toàn	tu	Thiền	
quán.	Cho	nên	muốn	chết	an	lành,	mạng	chung	an	lành	không	được.	Đó	là	một	sai	
lầm	do	chúng	ta	không	học	kinh.	Trong	kinh,	đức	Phật	dạy	rất	rõ	ràng.	

Các	Tỳ-kheo	lại	hỏi:	“Tỳ-kheo	cùng	cực	như	vậy	là	chết	an	lành,	mạng	
chung	an	lành	chăng?”	Tức	là	đạt	như	vậy	là	[đến]	cùng	cực	chưa?	

Tôn	giả	A	Na	Luật	Đà	đáp:	“Chư	Hiền,	Tỳ-kheo	không	phải	chỉ	cùng	cực	
như	vậy	là	chết	an	lành	mạng	chung	an	lành.	Lại	nữa,	này	chư	Hiền,	Tỳ-kheo	
chứng	đắc	như	ý	túc	về	Thiên	nhĩ,	Tha	tâm	trí,	Túc	mạng	trí,	Sanh	tử	trí,	Lậu	
tận	trí,	Lậu	tận,	chứng	đắc	Vô	lậu,	Tâm	giải	thoát,	Tuệ	giải	thoát,	ngay	trong	
đời	này	mà	tự	tri,	tự	giác,	tự	tác	chứng,	thành	tựu	an	trụ,	biết	như	thật	rằng	
‘sự	sanh	đã	dứt,	phạm	hạnh	đã	vững,	việc	cần	làm	đã	làm	xong,	không	còn	tái	
sanh	nữa.’	Đó	là	Tỳ-kheo	chết	an	lành,	mạng	chung	an	lành”.	

Tức	là	ở	trên	thì	nêu	điều	kiện	tối	thiểu,	còn	dưới	này	là	nếu	quý	vị	tu	thêm	
Tứ	như	Ý	túc	nữa,	chứng	được	các	Thần	thông	như	Thiên	nhãn	thông,	Tha	tâm	
thông,	Túc	mạng	 thông,	Sanh	 tử	 thông;	 rồi	 chứng	đắc	Tâm	giải	 thoát,	Tuệ	giải	
thoát.	Nói	chung	là	thành	A-la-hán	như	vậy	thì	yên	tâm,	là	chết	an	lành.	A-la-hán	
có	nhiều	bậc,	phải	là	A-la-hán	cỡ	này	thì	mới	được	chết	an	lành.		

Như	vậy	đây	là	tiêu	chuẩn	cao	hơn.	Nhưng	tiêu	chuẩn	đơn	giản	là	ở	trên,	
chứng	Tứ	thiền	là	chắc	chắn.	Tất	nhiên	có	người	hỏi	vậy	dưới	Tứ	thiền	thì	sao?	
Chúng	ta	từ	từ	coi	tiếp.	

Các	Tỳ-kheo	lại	hỏi:	“Tỳ-kheo	cùng	cực	như	vậy	là	chết	an	lành,	mạng	



 
 

11 

chung	an	lành	chăng?”	(Tức	là	hỏi	đó	là	tột	cùng	chưa?) 

Tôn	giả	A	Na	Luật	Đà	đáp:	“Chư	Hiền,	Tỳ-kheo	cùng	cực	như	vậy	là	chết	
được	an	lành,	mạng	chung	được	an	lành”.	

Lúc	bấy	giờ	các	Tỳ-kheo	nghe	những	điều	Tôn	giả	A	Na	Luật	Đà	nói	
khéo	ghi	nhớ	và	thuộc	kỹ	xong,	rời	chỗ	ngồi	đứng	dậy,	cúi	đầu	lạy	sát	chân	
Tôn	giả	A	Na	Luật	Đà,	đi	quanh	ba	vòng	rồi	lui	ra.	

Tôn	giả	A	Na	Luật	Đà	thuyết	như	vậy.	Các	Tỳ-kheo	sau	khi	nghe	Tôn	
giả	A	Na	Luật	Đà	thuyết,	hoan	hỷ	phụng	hành.	

(218.	Kinh	A-Na-Luật-Đà	(I)	–	Kinh	Trung	A	Hàm).	

Trung	A	Hàm	có	222	kinh	(ba	con	số	hai),	quý	vị	coi	Kinh	218,	Kinh	này	rất	
ngắn,	không	dài.		

Như	vậy	là	rõ	ràng	chưa	quý	vị?	Bây	giờ	mình	học	tới	đây,	mình	thấy	rõ	
chưa?	Những	người	nào	mà	tuyên	bố	hay	tuyên	truyền	là	Phật	Bồ-tát	tái	lai,	thì	
công	phu	phải	cao	hơn	mấy	mức	đó,	phải	hơn	A-la-hán	chứ,	phải	hơn	Tứ	thiền	
chứ!	Sao	cuối	cùng	chết	không	an	lành,	mạng	chung	không	an	lành?	

Từ	đó	mình	thấy	rõ	ràng	là	chúng	sanh	dễ	bị	lừa	lắm.	Hôm	nay	thêm	một	
tiêu	chuẩn	nữa,	là	ai	chứng	đắc	Tứ	thiền	trở	lên	thì	chết	an	lành,	mạng	chung	an	
lành.	Chứng	A-la-hán	với	Lục	thông	đầy	đủ,	tức	là	phải	Tứ	thiền	trở	lên.	Chứng	A-
la-hán	rồi,	phải	tu	Thiền	chỉ	được	Tứ	thiền	trở	lên	thì	mạng	chung	an	lành.	Còn	A-
la-hán	mà	không	có	Tứ	thiền	thì	chưa	chắc.	Quý	vị	hiểu	A-la-hán	có	chín	bậc	A-la-
hán,	chúng	ta	đã	học	rồi,	chúng	ta	phải	biết	là	[bậc]	A-la-hán	nào.	Bữa	nay	rõ	ràng	
rồi	nha,	nếu	muốn	chắc	chắn	nhất,	 thì	ráng	tu	đến	Tứ	thiền.	Tứ	thiền	 là	mạng	
chung	an	lành,	chưa	chứng	quả	cũng	được.	Đấy	là	chúng	ta	phải	học,	chúng	ta	phải	
hiểu.	

Ở	đây	cũng	sẵn	nói	thêm	một	chút	nữa.	Ví	dụ	như	có	người	share	cho	Thiện	
Trang,	nói	có	vị	Sư	Toại	Khanh	nói	về	Tịnh	độ	chẳng	hạn.	Ngài	đấy	nói	Tịnh	độ	
theo	Nam	truyền	chính	là	Ngũ	Bất	Hoàn	Thiên.	Theo	Thiện	Trang,	Thiện	Trang	
xin	nói	rõ	thêm.	Theo	quan	điểm	của	Bắc	truyền,	thì	có	nhiều	cõi	Tịnh	độ.	Ví	dụ	
như	Tịnh	Độ	phương	khác	gồm	có	Tây	Phương	Cực	Lạc	của	đức	Phật	A	Mi	Đà,	
Đông	Phương	[của]	Dược	Sư	Lưu	Ly	Quang	Vương	Phật,	rồi	Tịnh	độ	của	đức	Phật	



 
 

12 

A	Súc	Bệ	v.v…	và	một	số	cõi	nước	Tịnh	độ	khác.		

Đó	là	một	số	cõi	Tịnh	độ.	Ai	mà	sanh	về	đó	thì	thế	giới	đó	đảm	bảo	cho	điều	
kiện	là	không	có	thoái	chuyển,	vì	thọ	mạng	lâu	dài,	 tu	chứng	quả	được	thì	giải	
thoát	luôn,	cho	nên	gọi	là	Tịnh	độ.	Nhưng	ngoài	ra,	ở	Thế	giới	Ta	Bà	này	cũng	có	
thể	có	những	cõi	Tịnh	độ.	Tất	nhiên,	Tịnh	độ	thứ	nhất	 là	Ngũ	Bất	Hoàn	Thiên,	
[chứng]	Tam	quả	A-na-hàm	[về	đó]	là	ok.		

Nhưng	chưa	hẳn!	Chúng	ta	nên	mở	rộng	hơn.	Tam	quả	A-na-hàm	lên	Ngũ	
Bất	Hoàn	Thiên	thì	được	rồi,	nhưng	Tam	quả	A-na-hàm	ở	trời	Sơ	thiền	thì	có	được	
không?	Bậc	Thượng	Lưu	Sắc	Cứu	Cánh	đó	quý	vị.	Trong	năm	hạng	A-na-hàm,	có	
hạng	A-na-hàm	bèo	bọt	nhất	là	Thượng	Lưu	Sắc	Cứu	Cánh,	chỉ	sanh	về	trời	Sơ	
thiền,	tại	vì	không	đắc	Tứ	thiền,	thoái	các	tầng	thiền	đó,	thì	[có]	được	gọi	là	Tịnh	
độ	hay	không?	Bây	giờ	quý	vị	nghĩ	có	được	gọi	là	Tịnh	độ	hay	không?	Thiện	Trang	
xin	trả	lời	đó	cũng	là	Tịnh	độ.	Bởi	vì	sao?	Bởi	vì	quý	vị	lên	đó	có	một	đời	thôi,	lên	
Sơ	thiền	rồi	lên	tiếp	lên	tiếp,	rồi	thành	A-la-hán	nhập	Niết-Bàn.	[Như	vậy]	thì	mắc	
mớ	gì	không	phải	là	Tịnh	độ,	đúng	không?	Như	vậy	Tam	quả	A-na-hàm	là	Tịnh	độ.	

Bây	giờ	mình	hạ	cấp	xuống,	Nhị	quả	Tư-đà-hàm	có	phải	là	Tịnh	độ	ở	thế	
giới	này	không?	Tất	nhiên	là	có,	mà	cũng	không.	Ai	có,	ai	không?	Nhị	quả	Tư-đà-
hàm	thì	còn	một	đời	nữa	ở	trong	cõi	Dục.	Cho	nên	nếu	như	đời	đó	sanh	về	cõi	Trời	
là	ok,	tại	vì	sanh	vào	cõi	Trời	là	hết	khổ	rồi.	Còn	mình	ở	thế	gian	này	mới	khổ,	chứ	
lên	cõi	Trời	thì	sướng	rồi.	Mà	lên	cõi	Trời	rồi	sau	đó	lên	nữa	là	ok,	xong!	Cho	nên	
lên	trên	trời	Dục	giới	cũng	được.	Ai	chứng	được	Nhị	quả	và	sanh	lên	trời	là	ok,	
cũng	là	Tịnh	độ.	Mở	rộng	Tịnh	độ	hơn	một	chút,	để	chúng	ta	có	nhiều	pháp	tu,	để	
thấy	đời	phơi	phới,	vì	chúng	ta	có	nhiều	con	đường	để	giải	thoát.		

Còn	một	hạng	Tịnh	độ	nữa,	dành	cho	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn.	Đó	là	Sơ	quả	Tu-
đà-hoàn	với	ước	nguyện	không	trở	lại	nhân	gian	này	nữa,	chỉ	ở	trên	trời	thôi.	Ai	
đủ	phước	và	nguyện	như	vậy	thì	cho	dù	tối	đa	bảy	lần	trong	cõi	Người,	cõi	Trời,	
nhưng	mình	không	xuống	cõi	Người	nữa,	mình	ở	trên	cõi	Trời	luôn	là	hết,	tối	đa	
bảy	lần	đều	ở	cõi	Trời.	

Quý	vị	thấy	câu	chuyện	của	ông	vua	A	Xà	Thế,	hay	là	Đề	Bà	Đạt	Đa,	[ổng]	
lên	cõi	Trời,	hết	trời	Tứ	thiên	Vương,	trời	Đao	lợi,	trời	Tu	Diệm	Ma,	cứ	đi	vòng	
vòng	ở	trên	đó.	Mấy	ổng	là	chưa	đắc	quả	đó	nha.	Còn	quý	vị	đắc	quả	Tu-đà-hoàn,	



 
 

13 

giả	sử	quý	vị	 lên	trời	Đao	Lợi,	trời	Dạ	Ma,	trời	Đâu	Suất,	quý	vị	đi	mấy	đời	rồi	
chứng	Niết-Bàn,	thì	cũng	là	Tịnh	độ.	Nên	có	nhiều	cách	để	mình	nói	gọi	là	Tịnh	độ.	
Và	tất	nhiên	ai	tin	được	Tịnh	Độ	Tây	Phương	nữa	thì	tốt	quá,	mình	học,	có	nhiều	
con	đường.		

Cho	nên	đường	giải	thoát	thênh	thang!	Hãy	học	đúng	giáo	pháp	của	đức	
Thế	Tôn,	để	có	nhiều	con	đường	giải	thoát,	chứ	đừng	đặt	cược	vô	một	ván	bài	mà	
ván	bài	đó	mình	không	chắc.	Hãy	mở	rộng	ra	thì	mình	tu	thoải	mái.	Và	mình	tu,	
quý	vị	mà	đắc	Sơ	thiền,	đắc	Thiền	rồi	đó,	đời	này	nếu	quý	vị	không	có	gì,	quý	vị	
giữ	được,	thì	cuối	cùng	quý	vị	cũng	sanh	lên	[trời]	Phạm	thiên	[là]	ok.	Cho	nên	
tránh	được	nạn,	chứ	ở	nhân	gian	khổ	lắm.		

Đó	là	Thiện	Trang	giới	thiệu	thêm	cho	quý	vị,	hôm	nay	biết	thêm	rồi	nha.	
Hãy	vui	vẻ!	Cho	nên	học	Phật	pháp	càng	sáng	tỏ	bao	nhiêu	thì	mình	tu	hành	càng	
dễ	bấy	nhiêu.	Còn	mơ	mơ	màng	màng,	cứ	sợ	rồi	nói	cõi	Trời	không	có	Phật	pháp.	
Đó	là	một	sai	lầm	lớn!	

Quý	vị	nên	nhớ,	ở	trong	kinh,	ví	dụ	quý	vị	mở	Kinh	Đại	Bát	Niết	Bàn	ở	bên	
Kinh	Trường	Bộ.	Lúc	đức	Thế	Tôn	sắp	nhập	Niết-Bàn,	có	một	vị	Tôn	giả	gì	Thiện	
Trang	quên	tên	rồi,	đứng	trước	mặt	Thế	Tôn,	đức	Phật	Thích	Ca	bảo	ngài	tránh	
ra.	Tôn	giả	đó	(hình	như	là	ngài	A	Nậu	Lâu	Đà),	mới	nói:	“Tại	sao	đức	Thế	Tôn	mọi	
ngày	không	bảo	mọi	người	tránh	ra,	mà	bữa	nay	bảo	con	tránh	ra?”	Đức	Phật	nói:	
Tại	vì	đứng	trước	ông,	kéo	dài	từ	đây	đến	đâu	đó	rất	xa,	trên	một	chỗ	nhỏ	như	đầu	
cây	kim,	có	vô	số	chư	Thiên	đang	ở	đó.	Xếp	dài	từ	đây	tuốt	ra	xa	như	vậy	đó,	mình	
tưởng	tượng	mấy	cây	số.		

Bởi	vì	đó	là	lúc	cuối	cùng	đức	Thế	Tôn	nhập	Niết-Bàn,	cho	nên	chư	Thiên	
xuống	hết,	không	ai	đi	chơi	nữa.	Nói	chung,	tại	vì	lúc	cuối	cùng	rồi,	họ	xuống	để	
nghe	lời	dạy	cuối	cùng.	Lúc	trước,	đức	Thế	Tôn	thành	đạo	thì	[họ]	truyền	là	ở	
nhân	gian	có	đức	Phật	ra	đời,	họ	còn	vui	chơi	chút.	Ngài	chuyển	Pháp	luân	rồi	đó,	
nhưng	 vẫn	 chưa	 [đi	 xuống]!	 Nhưng	 khi	 Ngài	 sắp	 nhập	Niết-Bàn	 rồi	 thì	 lo	mà	
xuống,	bỏ	hết	cuộc	chơi.	

Ở	 trên	cõi	Trời	 còn	có	Thiện	Pháp	Đường,	ở	 trời	Đao	Lợi	nửa	 tháng	có	
thuyết	pháp	một	lần,	vua	trời	Đao	Lợi	vô	[đó]	giảng	pháp.	Cho	nên	ở	cõi	Trời	vẫn	
có	thể	tu	được,	vấn	đề	là	mình	đừng	ham	phước	báu	cõi	Trời	thôi.	Để	Thiện	Trang	



 
 

14 

nói	cho	quý	vị	rõ	ràng,	chứ	không	suốt	ngày	mình	học,	nhưng	không	rõ	các	pháp	
tướng,	không	coi	kinh,	mình	hoang	mang,	sợ	hãi	đủ	các	điều.		

Cho	nên	quý	vị	thấy	trong	kinh,	đức	Phật	đâu	có	khuyên	đừng	có	lên	trời	
đâu.	Đâu	có	khuyên	vậy	đâu!	Đức	Phật	vẫn	khuyên	là	người	nào	giải	thoát	được	
là	tốt	nhất,	còn	không	thì	lên	cõi	Trời	đợi	đi,	đúng	không?	Lên	trời	rồi	tu	tiếp	cũng	
được,	hoặc	lên	trời	rồi	thế	này	thế	kia.	Và	có	những	câu	chuyện	lên	cõi	Trời	vẫn	
tu	được.	Ở	trên	trời	có	những	pháp	hội,	[khi]	giảng	xong,	cõi	Người	chứng	ít	hơn	
cõi	Trời,	nên	nhớ	vậy!	Cõi	Trời	chứng	còn	nhiều	hơn	nữa,	nhiều	khi	vậy	đó.	Cho	
nên	là	hãy	kiểm	cho	kỹ.	

Và	ở	đây	sẵn	Thiện	Trang	nói	thêm	một	chút	về	tu	chứng.	Bây	giờ	Thiện	
Trang	đặt	ra	một	vấn	đề:	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	có	đắc	được	ở	cõi	Trời	hay	không?	
Tất	nhiên	coi	trong	kinh	thì	nói	có	đúng	không	quý	vị?	[Chư	Thiên]	cõi	Trời	đắc	
Tu-đà-hoàn	nhiều	lắm.	Nhưng	có	những	cõi	Trời	không	thể	đắc	Tu-đà-hoàn	nếu	
như	quý	vị	về	đó,	điển	hình	là	trời	Phi	Tưởng	Phi	Phi	Tưởng	Xứ.	Nếu	một	người	
sanh	về	trời	Phi	Tưởng	Phi	Phi	Tưởng	Xứ,	thì	do	ở	đó	không	đủ	duyên	để	thấy	
được	các	pháp	Khổ	-	Không,	Vô	thường,	Vô	ngã,	cho	nên	không	thể	đắc	Tu-đà-
hoàn.	

Nhưng	ở	trong	A	Tỳ	Đàm	cũng	nói,	nếu	một	người	đã	đắc	Tu-đà-hoàn	thì	
họ	cũng	có	thể	sanh	về	trời	đó.	Tại	vì	đắc	Tu-đà-hoàn	trước	rồi,	thì	sanh	về	Phi	
Tưởng	Phi	Phi	Tưởng	Xứ	vô	tư.	Nhưng	nếu	chưa	đắc	mà	sanh	về	đó	thì	không	
chứng,	vì	không	thấy	Khổ	-	Không,	Vô	thường,	Vô	ngã.	Mà	[pháp]	đó	ở	nhân	gian	
dễ	đắc	hơn.	Ở	cõi	chư	Thiên	cũng	đắc	được,	ở	cõi	Trời	thấp	thì	đắc	được,	tại	vì	dễ	
thấy.	Bởi	vì	điều	kiện	để	đắc	được	Tu-đà-hoàn	là	mình	thấy	được	Khổ	đế	hay	Tứ	
đế,	phải	thấy	được	giáo	pháp	Tứ	đế.	

Như	vậy	hôm	nay	đã	biết	thêm	được	hai	thông	tin:	Một	là	chứng	Sơ	thiền	
trở	đi	là	vượt	qua	lưới	ma;	Hai	là	tầm	quan	trọng	của	tu	Thiền	chỉ	rất	quan	trọng,	
chứng	đắc	Tứ	thiền	thì	chết	an	lành,	mạng	chung	an	lành.	Nếu	trên	nữa	thì	chứng	
những	quả	như	thế	này	cũng	ngon	lành.	Bữa	nay	mình	biết	rồi.	

Hôm	nay	giới	thiệu	cho	quý	vị	thêm:	

Chứng	Được	Nhị	Thiền	Thì	Có	Thần	Thông	Thế	Nào?	



 
 

15 

(Trích	Từ	Kinh	Tạp	A	Hàm)	

Tôi	nghe	như	vầy:	Một	thời,	đức	Phật	ở	trong	rừng	Am-la	tại	làng	Am-
la,	cùng	các	vị	Tỳ-kheo	Thượng	tọa.	Bấy	giờ	có	Ni-kiền	Nhã-đề	Tử	cùng	với	
năm	trăm	quyến	thuộc	đi	đến	rừng	Am-la,	muốn	dụ	Trưởng	giả	Chất	Đa	La	
làm	đệ	tử.	Trưởng	giả	Chất	Đa	La	nghe	tin	Ni-kiền	Nhã-đề	Tử	cùng	với	năm	
trăm	quyến	thuộc	đến	rừng	Am-la,	muốn	dụ	mình	làm	đệ	tử.	Sau	khi	nghe	
như	vậy	rồi,	ông	liền	đi	đến	chỗ	Ni-kiền	Nhã-đề	Tử.	Hai	bên	cùng	nhau	chào	
hỏi,	rồi	mỗi	người	ngồi	xuống	một	bên.	Bấy	giờ	Ni-kiền	Nhã-đề	Tử	nói	với	
Trưởng	giả	Chất	Đa	La:	

“Ông	 có	 tin	 Sa-môn	 Cù	 Đàm	 được	 Tam-muội	 không	 tầm	 không	 tứ	
chăng?”	

Giới	thiệu	một	chút,	ở	đây	có	một	vị	Cư	sĩ	nổi	tiếng	thời	đức	Phật,	đó	là	ông	
Trưởng	giả	Chất	Đa	La.	Đây	là	một	vị	nổi	tiếng	cũng	hay	xuất	hiện	trong	kinh.	Vị	
này	cũng	rất	tuyệt	vời,	ông	chỉ	là	một	người	Cư	sĩ	thôi.	Bây	giờ	có	nhóm	Ni-kiền	
Nhã-đề	Tử	muốn	dụ	ổng	làm	đệ	tử,	cho	nên	tới	hỏi.	Vị	Trưởng	giả	này	tự	tìm	đến	
luôn,	chứ	khỏi	cần	[nhóm	kia]	đi	tìm.	Nhóm	đó	hỏi:	“Ông	có	tin	Sa-môn	Cù	Đàm	
(tức	là	đức	Phật	Thích	Ca)	có	được	Tam-muội	(tức	là	Thiền	định),	không	tầm	không	
tứ	chăng?”	Không	tầm	không	tứ	là	gì	quý	vị	biết	không	ạ?	Là	Nhị	thiền	theo	Kinh	
tạng,	[là]	Tam	thiền	theo	Vi	Diệu	Pháp.	

Trưởng	giả	Chất	Đa	La	đáp:	“Tôi	không	vì	tín	mà	đến	đây”.	(Tức	là	tôi	
không	tin	lắm	nên	đến	đây.	Ngài	nói	là	tôi	vì	không	tin	mà	đến	đây,	nói	ngược	vậy	
đó).	

A	Kì	Tì	Ca	nói:	“Này	Trưởng	giả,	ông	không	quanh	co,	không	dối	trá,	
chất	thực,	bản	chất	chất	trực.	Này	Trưởng	giả,	nếu	người	có	thể	dứt	được	
hữu	tầm	hữu	tứ,	cũng	có	thể	dùng	dây	buộc	gió.	Hoặc	người	dứt	hữu	tầm	
hữu	tứ,	cũng	có	thể	lấy	một	nắm	đất	ngăn	được	dòng	nước	sông	Hằng.	Tôi	
trong	lúc	đi,	đứng,	nằm,	ngồi,	thường	sinh	tri	kiến”.	

Đây	 là	một	điều	khẳng	định	về	khả	năng	Thần	thông	của	Nhị	 thiền.	Một	
người	dứt	được	hữu	tầm	hữu	tứ,	tức	là	chứng	được	Nhị	thiền	(Nhị	thiền	theo	Kinh	
tạng),	cũng	có	thể	dùng	dây	buộc	gió.	Ghê	không	quý	vị!	Hoặc	người	dứt	được	hữu	



 
 

16 

tầm	hữu	tứ,	cũng	có	thể	lấy	một	nắm	đất	ngăn	được	dòng	nước	của	sông	Hằng.		

Ông	này	khoe	là	ổng	tu	tới	mức	độ	đó	rồi,	‘đi,	đứng,	nằm,	ngồi,	thường	sinh	
tri	kiến’.	Cho	nên	là	Thần	thông	của	người	Nhị	thiền	cũng	đã	ghê	rồi	đó.	Nhưng	
quý	vị	thấy,	Sơ	thiền	thì	không	thấy	nói	Thần	thông,	nhưng	Nhị	Thiền	là	dứt	tầm	
dứt	tứ	(hết	tầm	hết	tứ)	thì	dùng	dây	buộc	được	gió	và	dùng	một	nắm	đất	ngăn	
dòng	chảy	nước	của	sông	Hằng.	

Quý	vị	thấy	năng	lực	cũng	ghê	lắm	rồi!	Nhưng	chưa!	Quý	vị	phải	cần	có	dây,	
cần	có	đất.	Còn	nếu	tu	đến	Tứ	thiền	là	khỏi	cần	luôn,	quý	vị	tác	tâm	là	nhập	định	
là	có	luôn,	chứ	khỏi	cần	[dùng	dây,	nắm	đất].	Đó	là	mạnh	hơn	nữa!	Cho	nên	muốn	
có	Thần	thông	ghê	gớm	thì	phải	tu	đến	Tứ	thiền,	còn	ở	đây	mới	Nhị	thiền.	Nhị	
thiền	cũng	ghê	lắm	rồi.		

Quý	vị	thấy	bây	giờ	chúng	ta	tu	có	đề	mục	Thiền	chỉ,	quý	vị	tu	cũng	dễ	đúng	
không?	Có	người	nhập	được	Sơ	thiền	rồi,	ráng	chút	nữa,	hết	tầm	hết	tứ,	lên	Nhị	
thiền	 là	bắt	đầu	có	một	chút	Thần	thông.	Tất	nhiên	chúng	ta	không	ham	Thần	
thông,	nhưng	quý	vị	thấy	năng	lực	ghê	lắm,	vượt	qua	khỏi	mắt	của	Ác	ma	nữa	là	
quá	tuyệt	vời.	Cho	nên	tu	Thiền	quan	trọng	vậy	mà!	Chúng	ta	tiếp	tục	nghe.	

Trưởng	giả	Chất	Đa	La	hỏi	Ni-kiền	Nhã-đề	Tử:	“Tín	được	đặt	trước	hay	
trí	được	đặt	trước?	Tín	và	trí	cái	nào	trước,	cái	nào	hơn?”	

Ni-kiền	Nhã-đề	Tử	đáp:	“Tín	nên	đặt	trước,	sau	đó	có	trí.	Tín	và	trí	so	
sánh	nhau	thì	trí	là	hơn”.	

Trưởng	giả	Chất	Đa	La	nói	với	Ni-kiền-nhã-đề	tử:	“Tôi	đã	cầu	được	
dứt	hữu	tầm	hữu	tứ,	nội	tịnh,	nhất	tâm,	không	tầm	không	tứ,	có	hỷ	lạc	do	
Tam-muội	sinh,	chứng	và	an	trụ	đệ	nhị	thiền.	Ban	ngày	tôi	cũng	ở	trong	Tam-
muội	này.	Ban	đêm	tôi	cũng	ở	trong	Tam-muội	này.	Có	trí	như	vậy	thì	cần	gì	
tín,	thưa	Đại	đức!”		

Tức	là	ông	kia	khoe	như	vậy,	nhưng	ai	ngờ	Trưởng	giả	Chất	Đa	La	ghê	hơn.	
Ổng	không	nói	ổng	chứng	tới	đâu,	nhưng	ổng	nói	là	tôi	cũng	được	tới	đó	rồi,	được	
tới	Nhị	thiền,	dứt	hữu	tầm	hữu	tứ	(không	tầm	không	tứ),	nội	tịnh	nhất	tâm	rồi,	và	
tôi	được	niềm	vui	hỷ	lạc	do	định	sanh	rồi,	do	Tam-muội	sanh	(định	là	Tam-muội),	
chứng	và	an	trú	Nhị	thiền	rồi,	ổng	nói	vậy	đó.	Và	ban	ngày	cũng	ở	trong	đó,	mà	



 
 

17 

ban	đêm	cũng	ở	trong	đó.	Ổng	chứng	ghê	lắm,	chứ	đâu	phải	đơn	giản	đâu!	Ổng	nói	
vậy	là	ổng	chứng	được	rồi,	còn	ông	kia	quê	cho	coi.		

Ni-kiền	Nhã-đề	Tử	nói:	“Ngươi	quanh	co,	dối	trá,	không	chất	trực,	bản	
chất	không	chất	trực”.	

Ở	trên	thì	nói	là	‘vì	không	tin	mà	tôi	đến	đây’,	mà	bây	giờ	ông	này	chứng	
được	rồi	thì	tại	sao	lại	không	tin,	ý	nói	vậy	đó.	

Trưởng	giả	Chất	Đa	La	nói:	“Lúc	nãy	ông	đã	nói	là	tôi	không	quanh	co,	
không	dối	trá,	chất	thực,	bản	chất	chất	trực,	vì	sao	bây	giờ	lại	nói	là	tôi	quanh	
co,	dối	trá,	không	chất	thực,	bản	chất	không	chất	trực?	Nếu	như	lời	trước	của	
ông	là	thật,	lời	sau	là	dối	trá;	hoặc	lời	sau	thật	thì	lời	trước	dối	trá!	Trước	
ông	đã	nói:	Ta	trong	khi	đi,	đứng,	nằm,	ngồi	thường	sinh	tri	kiến.	Nhưng	đối	
với	trước	sau,	việc	nhỏ	như	vậy	mà	còn	không	rõ,	thì	làm	sao	biết	được	pháp	
siêu	quá	người	thường,	hoặc	tri	kiến,	hoặc	việc	trụ	an	lạc?”	

Tức	là	Trưởng	giả	Chất	Đa	La	cố	tình	hỏi	vặn	lại,	nếu	ông	nói	là	thường	sanh	
tri	kiến,	tức	là	trí	tuệ	lắm,	mà	sao	bây	giờ	việc	đơn	giản	là	tu	chứng	được	tới	cỡ	đó	
mà	không	biết,	ý	nói	vậy	đó.	Cho	nên	là	ông	kia	thua.	

Trưởng	giả	lại	hỏi	Ni-kiền	Nhã-đề	Tử:	“Có	người	hỏi	một	liền	đáp	một,	
cho	đến	hỏi	mười	đáp	mười,	ông	có	như	vậy	không?	Nếu	không	hỏi	một	đáp	
một,	hỏi	mười	đáp	mười,	mà	đến	rừng	Am-la	này	hòng	mong	dụ	dỗ	tôi	sao?”	

Ngay	lúc	ấy	Ni-kiền	Nhã-đề	Tử	nghẹn	thở,	lắc	đầu,	chấp	tay	chào	và	đi	
thẳng	không	nhìn	lại.	

(Kinh	573.	Ni-Kiền	-	Kinh	Tạp	A	Hàm).	

Quý	vị	thấy	không	ạ?	Tu	cỡ	đó	đó!	Tu	cỡ	Trưởng	giả	Chất	Đa	La	thì	ok.	Và	
Thiện	Trang	xin	giới	thiệu	thêm,	vì	câu	chuyện	này	còn	tiếp	tục	nữa,	nhưng	ở	bộ	
kinh	khác.	Sau	khi	vị	Trưởng	giả	Chất	Đa	La	tu	30	năm,	vị	Ni-kiền	Nhã-đề	Tử	cũng	
tu	30	năm	mới	nói:	“Tôi	tu	30	năm,	tôi	không	được	gì.	Còn	ngài	nói	là	ngài	được”.	
Vị	Trưởng	giả	Chất	Đa	La	đắc	đến	Tam	quả	A-na-hàm,	còn	vị	Ni-kiền	Nhã-đề	Tử	
không	đắc	gì	hết,	tu	theo	Pháp	môn	bên	đạo	Ni	Kiền	Tử	đó,	cho	nên	không	được	
gì	hết.	Ổng	rất	buồn,	tại	vì	thấy	mình	tu	suốt	30	năm	mà	không	được	gì,	còn	ông	
kia	nói	tu	30	năm	thì	ổng	đã	được	tới	đó	rồi.	Cho	nên	lúc	đó	ổng	buồn,	[vì]	ổng	



 
 

18 

xuất	gia,	còn	người	ta	là	Cư	sĩ	tại	gia,	người	ta	là	Trưởng	giả,	bận	bịu	mà	người	ta	
được	như	vậy.		

Rồi	sau	đó	ổng	kêu:	“Vậy	tu	làm	sao	đây?”	Lúc	đó	Trưởng	giả	Chất	Đa	La	nói	
là:	“Bây	giờ	ông	vô	đi,	tôi	sẽ	giới	thiệu	ông	đi	xuất	gia”.	Và	sau	đó	là	Trưởng	giả	giới	
thiệu,	dẫn	ổng	tới	đức	Phật	xuất	gia,	và	hứa	là:	“Ông	đi	xuất	gia	thì	cả	đời	tôi	sẽ	
cung	cấp	cơm	áo	cho,	ông	khỏi	lo!”	Sau	đó	ông	Ni-kiền	Nhã-đề	Tử	cũng	đi	xuất	gia	
trong	giáo	pháp	đức	Phật	và	chứng	đắc	quả	A-la-hán.	

Cho	nên	bao	giờ	mà	tu	được	cỡ	đó	là	quý	vị	ngon	lành,	ráng	nha!	Làm	Cư	sĩ	
tại	gia,	muốn	độ	sanh	thì	phải	có	năng	lực	cỡ	đó,	chứng	Tam	quả	A-na-hàm,	và	độ	
được	luôn	cả	người	mình	muốn	độ.	Đợt	này	chưa	độ,	đợt	sau,	từ	từ	đợi	ông	kia	
quay	lại	rồi	độ.	Thường	qua	lại	mà,	qua	lại	suốt	30	năm,	[ông	này	hỏi]:	 ‘Nói	ra	
được	pháp	siêu	quá	người	thường	hay	không?’	[Ông	Trưởng	giả]	nói	có.	Còn	ông	
kia	không	có	gì	hết,	ổng	kia	chỉ	được	mỗi	tướng	không	[thôi].	Quý	vị	tu	phải	thành	
tựu	thì	mới	độ	được	chúng	sanh.		

	 Sẵn	 đây	 Thiện	 Trang	 xin	 giới	 thiệu	 việc	mạng	 chung,	 lúc	 qua	 đời	 của	 vị	
Trưởng	giả	Chất	Đa	La	trong	một	bài	kinh	khác,	để	quý	vị	thấy	năng	lực	của	một	
người	tu	tự	tại	ra	đi	thế	nào.	Chúng	ta	rất	thích	tự	tại	ra	đi,	thì	bây	giờ	giới	thiệu	
Trưởng	giả	Chất	Đa	La	tự	tại	[ra	đi]	luôn.	

Trưởng	Giả	Chất	Đa	La	Lâm	Chung	Tự	Tại	

(Kinh	Tạp	A	Hàm)	

Tôi	nghe	như	vầy:	Một	thời,	đức	Phật	ở	trong	rừng	Am-la	tại	làng	Am-
la,	cùng	số	đông	các	vị	Tỳ-kheo	Thượng	tọa.	Bấy	giờ	Trưởng	giả	Chất	Đa	La	
bị	bệnh	khổ,	các	thân	thuộc	vây	quanh,	và	có	nhiều	vị	trời	đến	chỗ	Trưởng	
giả	Chất	Đa	La	bảo	rằng:	“Này	Trưởng	giả,	ông	nên	phát	nguyện	làm	Chuyển	
luân	vương”.	

Lúc	này	là	cuối	đời,	ông	Trưởng	giả	Chất	Đa	La	bị	bệnh.	Vẫn	bị	bệnh	khổ	
thôi,	 tại	vì	 thân	 thể	vô	 thường.	Và	 lúc	đó	 thì	có	nhiều	quyến	thuộc	vây	quanh,	
nhiều	vị	trời	cũng	xuống	vây	quanh,	nói	là	nên	phát	nguyện	thành	Chuyển	luân	
Thánh	vương.	Quý	vị	thấy	hay	không?	Trên	trời	cũng	xuống	luôn	đó,	tại	vì	sao?	
Chúng	ta	học	ở	bài	kinh	tuần	trước	rồi,	ai	mà	chứng	Tu-đà-hoàn,	thành	tựu	được	



 
 

19 

bốn	Dự	lưu	phần,	thì	người	đó	được	chư	Thiên	coi	là	bạn,	thường	đến	chơi.	Cho	
nên	mình	là	Tu-đà-hoàn	thôi	là	ghê	gớm	lắm	rồi,	chứ	đâu	phải	bình	thường.	Còn	
mình	tu	kiểu	gì	mà	mình	thường	quá,	cho	nên	học	trong	kinh	thì	thấy	khoảng	cách	
giữa	mình	với	trong	kinh	xa	quá.	Tại	do	không	học	kinh	điển,	nên	mình	tưởng	
mình	ngon,	thực	tế	thì	chẳng	có	gì	hết.	

Trưởng	giả	Chất	Đa	La	nói	với	các	chư	thiên:	“Nếu	làm	Chuyển	luân	
vương;	kia	cũng	Vô	thường,	Khổ,	Không,	Vô	ngã”.	(Ổng	hiểu	được	đạo	lý	Vô	
thường,	Khổ	-	Không,	Vô	ngã,	nên	không	nguyện	làm	Chuyển	luân	Thánh	vương).	

Rồi,	các	thân	thuộc	của	Trưởng	giả	bảo	Trưởng	giả:	“Ông	nên	buộc	
niệm	lại!	Ông	nên	buộc	niệm	lại!”	

Trưởng	giả	Chất	Đa	La	nói	với	thân	thuộc:	“Vì	sao	các	ông	dạy	tôi	phải	
buộc	niệm	lại?”	

Tức	là	gia	đình	thấy	không	ổn,	thấy	tự	nhiên	lúc	đó	ổng	nói	lung	tung	(nói	
với	chư	Thiên	thì	mấy	người	kia	đâu	biết	đâu),	cho	nên	[họ]	nói	buộc	niệm	lại,	lo	
mà	giữ	niệm	đi,	chứ	sắp	lâm	chung	rồi,	đau	bệnh	mà	còn	vậy!	Bây	giờ	Trưởng	giả	
Chất	Đa	La	mới	hỏi	tại	sao:	“Tại	sao	mấy	người	bảo	tôi	buộc	niệm	lại?”	

Những	người	thân	nói	rằng:	“Ông	đã	nói	‘Vô	thường,	Khổ,	Không,	Vô	
ngã’.	Vì	vậy	nên	chúng	tôi	bảo	ông	nên	buộc	niệm	lại,	buộc	niệm	lại!”	

Trưởng	giả	nói	với	các	quyến	thuộc:	“Có	chư	Thiên	đến	chỗ	tôi,	nói	
với	tôi:	Ông	nên	phát	nguyện	được	làm	Chuyển	luân	Thánh	vương,	sẽ	tùy	
nguyện	đắc	quả.	Tôi	liền	đáp:	Chuyển	luân	Thánh	vương	lại	cũng	Vô	thường,	
Khổ,	Không,	Vô	ngã”.	(Tức	là	ổng	giải	thích,	[vì]	mấy	người	kia	không	thấy).	

Các	quyến	thuộc	hỏi	Trưởng	giả	Chất	Đa	La:	“Chuyển	luân	vương	có	gì	
mà	chư	thiên	bảo	ông	mong	cầu?”	

Trưởng	giả	đáp:	 “Chuyển	 luân	vương	đem	Chánh	pháp	cai	 trị,	giáo	
hóa.	Vì	chư	Thiên	thấy	phước	lợi	như	vậy	nên	dạy	tôi	phát	nguyện	mong	
cầu”.	(Tức	là	chư	Thiên	cũng	thấy	được	rằng	với	năng	lực	của	ổng,	phước	báu	của	
ổng	thì	có	thể	cầu	được	địa	vị	Chuyển	luân	vương.	Quý	vị	thấy	ghê	vậy	đó!) 

Các	quyến	thuộc	hỏi:	“Nay	ông	dụng	tâm	thế	nào?”	



 
 

20 

Trưởng	giả	đáp:	“Này	các	thân	quyến,	ngày	nay	tâm	tôi	nguyện	rằng	
chỉ	không	còn	 thọ	sinh	vào	bào	 thai	nữa,	không	 thêm	mồ	mã,	không	 thọ	
nhận	huyết	khí.	Như	Thế	Tôn	nói:	Năm	Hạ	phần	Kiết	sử,	tôi	không	thấy	có,	
không	tự	thấy	một	kiết	nào	mà	không	đoạn.	Nếu	kiết	không	đoạn	thì	còn	
sinh	lại	đời	này”.	

Tức	là	ổng	xác	chứng	là	đã	đoạn	được	năm	Hạ	phần	Kiết	sử,	Thân	kiến,	Giới	
cấm	thủ,	Nghi,	Tham	và	Sân:	ổng	đã	đoạn	hết	rồi,	tức	là	Tam	quả	A-na-hàm.	Ông	
cũng	nguyện	không	sinh	vào	bào	thai	nữa,	tức	là	ổng	không	có	xuống	nhân	gian	
nữa,	nguyện	không	ở	nhân	gian	[mà]	lên	cõi	Trời	thôi,	tức	là	chưa	làm	được	A-la-
hán,	cho	nên	không	có	thêm	mồ	mã	nữa.	Quý	vị	nhớ	cho	kỹ!	Ổng	nguyện	rằng	
không	còn	thọ	sinh	vào	bào	thai	nữa.	Mình	cũng	nguyện	vậy	là	tốt	đó,	lên	cõi	Trời	
đi,	đừng	có	vào	bào	thai	nữa.		

Cho	nên	Thiện	Trang	nói,	ít	nhất	là	Tu-đà-hoàn	mà	nguyện	không	trở	lại	
nhân	gian	nữa,	phước	lực	đủ	thì	cũng	không	vào	bào	thai	nữa,	cũng	không	có	thêm	
mồ	mã	nữa	đâu,	không	thọ	nhận	huyết	khí,	huyết	khí	của	cha	mẹ	không	cần	nữa,	
tại	vì	hóa	sinh	rồi.	

Ngay	lúc	ấy	Trưởng	giả	ngay	từ	giường	nằm,	ngồi	kiết	già,	chánh	niệm	
và	nói	kệ	(Trưởng	giả	đang	bệnh	nhưng	ngồi	kiết	già	ngay	trên	giường	luôn.	Ngồi	
kiết	già,	chánh	niệm	và	nói	kệ):	

Chứa	thức	ăn	đã	chứa,	

Rộng	độ	các	hoạn	nạn;	

Bố	thí	tăng	ruộng	phước,	

Vun	trồng	năm	thứ	lực.	

Vì	mong	mục	đích	ấy,	

Người	tục	sống	tại	nhà.	

Ta	đã	được	lợi	này,	

Đã	khỏi	các	thứ	nạn.	

Điều	thế	gian	nghe	quen,	



 
 

21 

Xa	lìa	các	nạn	sự;	

Sinh	vui,	biết	hơi	khó,	

Tùy	thuận	Đẳng	Chánh	Giác.	

Cúng	dường	người	trì	giới,	

Khéo	tu	các	Phạm	hạnh,	

Lậu	tận	A-la-hán,	

Và	ẩn	sĩ	Thanh	văn.	

Kiến	siêu	việt	như	vậy,	

Trên	các	cõi	thù	thắng;	

Ở	đây	Thiện	Trang	giải	thích	một	chút,	tức	là	ổng	đang	kể	lại	cuộc	đời	của	
ổng.	Ổng	đã	rộng	trồng	bố	thí,	rồi	tùy	thuận	theo	Đẳng	Chánh	Giác	là	theo	Phật;	
cúng	dường	người	trì	giới;	khéo	tu	các	Phạm	hạnh	(ổng	cũng	tu	dữ	lắm);	và	cúng	
dường	cho	những	bậc	Lậu	tận	A-la-hán	và	ẩn	sĩ	Thanh	văn.	

Thường	làm	người	bố	thí,	

Cuối	cùng	được	quả	lớn.	

Tức	là	ông	thường	làm	người	bố	thí,	cuối	cùng	được	quả	lớn.	

Tập	hành	bố	thí	nhiều,	
Cho	các	ruộng	phước	tốt;	
Nơi	đời	này	mạng	chung,	
Hóa	sinh	về	cõi	Trời.	

Tức	là	ổng	nói	luôn	là	đời	này	ổng	hết	rồi	đó,	đời	này	ổng	mạng	chung	thì	
sanh	về	cõi	Trời.		

Quý	vị	thấy	không	ạ?	Một	vị	chứng	Tam	quả	A-na-ham	biết	mình	đi	về	đâu	
mà,	[nên]	khỏi	lo.	Cho	nên	ráng	tu	đi,	tu	đi	để	chứng	là	biết	mình	đi	về	đâu,	nên	
khỏi	lo.	Còn	mình	chưa	biết	[nên]	mình	mới	sợ.	Hãy	học	Trưởng	giả	này,	người	
Cư	sĩ	tại	gia	thôi	đó.	Chứ	không,	nói	toàn	người	Tỳ-kheo	xuất	gia,	hôm	nay	Thiện	



 
 

22 

Trang	giới	thiệu	cho	quý	vị	gương	tu	hành	thời	đức	Phật	[là]	Cư	sĩ	tại	gia.	Trưởng	
giả	là	giàu	có,	là	nhiều	việc,	nhưng	ổng	làm	được,	ổng	tu	được	là	hay	đó.	Bây	giờ	
ổng	nói	là	hóa	sinh	về	cõi	Trời.	

Năm	dục	được	đầy	đủ,	
Tâm	vô	lượng	hoan	hỷ;	
Được	báo	vi	diệu	này,	
Vì	không	tâm	keo	bẩn;	

	 Nhớ	là	không	có	tâm	keo	bẩn.	

Thọ	sinh	ở	nơi	nào,	
Điều	luôn	được	vui	vẻ.	

Trưởng	giả	Chất	Đa	La	nói	kệ	này	xong,	liền	mạng	chung,	sinh	vào	cõi	
Vô	Phiền	thiên	(trời	Vô	Phiền).		

Quý	vị	biết	trời	Vô	Phiền	ở	đâu	không?	Thứ	nhất	chúng	ta	nói	lại	một	chút	
về	Trưởng	giả	này	ra	đi	như	thế	nào?	Ngài	[ra	đi]	quá	tự	tại,	trước	khi	đi	thì	nói	
bài	kệ,	ngồi	kiết	già,	nói	thoải	mái.	Người	ta	bảo	làm	Chuyển	luân	Thánh	vương,	
[ổng]	không	thèm.	Thật	ra	chư	Thiên	nói	vậy	thôi,	[chứ]	ổng	không	cần.	Ông	tu	tới	
Tam	quả	A-na-hàm	rồi	thì	cần	gì	nữa,	ổng	sanh	vào	trời	Vô	Phiền.	

Trời	Vô	Phiền	là	trong	Ngũ	Tịnh	Cư	Thiên,	năm	tầng	trời	Bất	Hoàn	là:	Trời	
Vô	Phiền,	trời	Vô	Nhiệt,	trời	Thiện	Hiện,	trời	Thiện	Kiến,	trời	Sắc	Cứu	Cánh.	Như	
vậy	ông	tu	vừa	đủ	tiêu	chuẩn	để	vào	trời	thấp	nhất.	Vậy	cũng	được	rồi!	Tức	là	tu	
như	vậy	là	cũng	giỏi	lắm	rồi	đó.	Quý	vị	nhớ	lúc	nãy	là	ổng	ngồi	kiết	già	trên	giường,	
nói	xong	bài	kệ	thì	liền	mạng	chung,	sinh	vào	trời	Vô	Phiền.	Đấy	là	tấm	gương	mà	
chúng	ta	nên	học.	Chưa	hết,	chúng	ta	nghe	tiếp:	

Bấy	giờ	Thiên	tử	Chất	Đa	La	nghĩ	rằng	(bây	giờ	đổi	thành	Thiên	tử,	vì	lên	
cõi	Trời	rồi,	nên	gọi	là	Thiên	tử):	“Ta	không	nên	dừng	lại	ở	đây,	mà	nên	đến	
Diêm-phù-đề	lễ	bái	các	Tỳ-kheo	Thượng	tọa”.		

Quý	vị	thấy	không?	Lên	cõi	Trời	là	nhớ	liền.	Quý	vị	yên	tâm	đi,	lên	cõi	Trời,	
cho	dù	là	trời	Dục	giới,	trời	Đao	Lợi,	trời	Tứ	Thiên	Vương	thì	có	luật,	trong	Kinh	



 
 

23 

Trường	A	Hàm	nói	có	luật	là:	Khi	quý	vị	lên	đó,	việc	đầu	tiên	là	chư	Thiên	sẽ	nhắc	
quý	vị	hãy	quán	sát	coi	nguyên	nhân	từ	đâu	sanh	đến?	Tức	là	mình	làm	hạnh	gì,	
tu	gì.	Người	đó	sẽ	quán	sát	lại,	biết	mình	là	người	ở	cõi	Nam	Diêm	Phù	Đề,	ở	Thế	
giới	này	(tức	là	Thế	giới	Ta	Bà,	ở	Nam	Diêm	Phù	Đề),	vào	năm	hai	ngàn	không	
trăm	bao	nhiêu	đó,	do	nghe	pháp,	tu	tập	bao	nhiêu	năm,	cũng	giữ	Bát	quan	Trai	
giới,	tu	gì	đó	v.v…	mà	tu	chưa	giỏi	lắm,	chưa	chứng	quả	gì	hết,	cho	nên	bữa	nay	
sanh	về	trời	Đao	Lợi.		

Bây	giờ	biết	như	vậy	rồi	thì	quý	vị	có	tu	tiếp	không?	Biết	như	vậy	thì	lo	tu	
chứ.	Ở	trời	Đao	Lợi	có	một	nạn	là	khi	gặp	sắc	dục	nam	nữ,	thì	trong	Kinh	Trường	
A	Hàm	nói	là	chư	Thiên	ở	cõi	Trời	đó	quên	mất	quá	khứ,	quên	mất	đời	[trước]	
mình	đến	từ	đâu.	Cho	nên	đừng	dính	vô	đó	thì	còn	nhớ,	chứ	quên	thì	dễ	ăn	chơi	
sa	đọa	lắm,	ăn	chơi	rồi	sau	này	hết	phước	là	rớt	đó.		

Cho	nên	ai	tu	mà	giữ	năm	giới	thôi,	ở	trong	Kinh	Trường	A	Hàm	nói	rõ	ràng:	
Giữ	được	năm	giới	trọn	vẹn	là	sanh	trời	Đao	Lợi	rồi.	Còn	trời	Tứ	Thiên	Vương	là	
quý	vị	làm	việc	lành,	làm	nhiều	việc	lành	thì	sanh	vào	trời	Tứ	Thiên	Vương	rồi.	
Hôm	bữa	trích	trong	Kinh	Tiểu	Bộ	có	câu	chuyện	là	ông	đó	làm	quán	nước	bên	
đường	thôi,	ai	qua	ổng	cũng	cho	nước	uống,	làm	như	vậy	cả	đời,	ổng	được	sanh	
về	trời	Tứ	Thiên	Vương.	

Cho	nên	mình	tu	tốt	thì	mình	đừng	có	sợ,	tu	đi,	đừng	có	sợ	hãi	quá,	đừng	
hoang	mang	quá.	Gì	đâu	mà	không	có	vãng	sanh	là	đọa	Địa	ngục,	sợ	quá	đi!	Do	
không	có	Chánh	kiến	nên	mình	sợ,	còn	mình	có	Chánh	kiến	thì	không	sợ.	Không	
thành	tựu	môn	này,	không	đi	con	đường	này	thì	mình	đi	con	đường	khác,	mình	có	
nhiều	con	đường	đi	mà.	Chưa	tới	Thành	phố	Hồ	Chí	Minh	được	thì	ta	ghé	đỡ	Đồng	
Nai,	ta	nghỉ	rồi	đi	tiếp.	Lỡ	lạc	lên	Đắk	Lắk	thì	ta	cũng	đi	xuống	Thành	phố	Hồ	Chính	
Minh	được.	Đi	từ	Hà	Nội	vô	Thành	phố	Hồ	Chí	Minh,	mà	lỡ	lạc	vô	tỉnh	nào	thì	mình	
nghỉ	chút	rồi	mình	kiếm	xe	đi	tiếp,	chưa	thành	tựu	thì	ta	đi	tiếp.	Mình	học	để	mình	
hiểu	như	vậy,	khi	giáo	pháp	nằm	rõ	trong	tay	thì	mình	sanh	về	đâu,	mình	cũng	
không	sợ.	Sợ	nhất	là	sanh	cõi	Người,	còn	rớt	xuống	dưới	thì	khỏi	nói.	Cõi	Người	
mê	[nên]	mình	không	biết,	chứ	còn	lên	cõi	Trời	thì	ok.	

Cho	nên	Thiện	Trang	khuyên:	Nếu	không	thể	giải	thoát	ngay	trong	đời	này,	



 
 

24 

thì	cũng	nguyện	sanh	lên	cõi	Trời	đi	cho	đỡ	[khổ].	Rồi	lên	cõi	Trời	tu	tiếp,	nhớ	là	
lên	cõi	Trời	phải	niệm	niệm	tu	tiếp,	đừng	để	không	tu	[là]	rớt,	nếu	chưa	chứng	
quả	là	rớt	nữa.	Cho	nên	hãy	học	điều	đó.		

Ông	Trường	giả	Chất	Đa	La	không	dừng	lại	ở	đây,	mà	đến	Diêm	Phù	Đề	để	
lễ	bái	các	Tỳ-kheo	Thượng	tọa,	ông	cảm	ơn	các	Tỳ-kheo	Thượng	tọa	đó.	

Trong	khoảnh	khắc	nhanh	như	người	lực	sĩ	co	duỗi	cánh	tay,	bằng	
sức	thiên	thần,	ông	hiện	đến	rừng	Am-la,	phóng	ánh	sáng	từ	thân	trời,	chiếu	
sáng	khắp	rừng	Am-la.		

[Quý	vị	thấy]	đã	không?	Lúc	trước	thì	đau	đớn	một	chút,	đang	đau	đớn	mà	
ra	đi	một	cái	[là]	lên	làm	chư	Thiên	rồi.	Thần	lực	chư	Thiên	như	lực	sĩ	mạnh	lắm,	
co	duỗi	cánh	tay	nhanh	cực	kỳ,	vèo	một	cái	 là	xong,	tới	rừng	Am-la	chiếu	sáng	
bằng	thần	lực	[của]	chư	Thiên.	Bây	giờ	là	thiên	thần	rồi	đó. 

Quý	vị	nhớ	trước	khi	chết,	quý	vị	cứ	bình	tĩnh,	điềm	tĩnh,	ta	nhớ	là	trong	
đời	ta	đã	tu	được	những	gì,	nhớ	giùm!	Với	sức	tu	đó,	với	niềm	tin	đó,	với	những	
gì	ta	gieo	trồng	trong	đời,	ta	tin	tưởng	là	ta	sẽ	đi	vào	đường	lành,	thậm	chí	ta	tin	
tưởng	 là	ta	 lên	cõi	Trời,	và	hoan	hỷ	ra	đi.	Thân	thể	này	có	tan	rã	thì	cho	 luôn,	
không	sao	hết,	ta	sắp	được	thân	mới	rồi.		

Quý	vị	phải	vui	vẻ	như	vậy,	thì	dù	quý	vị	không	tu	Tây	Phương	Tịnh	Độ,	
nhiều	người	niệm	Phật	Tây	Phương	Tịnh	Độ	mà	chỉ	có	một	con	đường	thôi	đó,	
niệm	niệm	lúc	đó	đau	quá	mà	không	thấy	Phật	đâu	thì	bắt	đầu	sinh	nghi,	không	
thấy	Phật	đâu	là	bắt	đầu	hoang	mang.	Đi	bằng	tâm	hoài	nghi,	hoang	mang	[là]	đọa	
đó.	Còn	nếu	chúng	ta	có	cả	con	đường	phụ	này,	gọi	là	con	đường	dự	phòng	này,	
lúc	đó	quý	vị	không	thấy	Phật	thì	cũng	không	sao,	mình	nhớ	là	mình	tu	cả	đời	như	
vậy,	mình	học	như	vậy,	thì	mình	được	lên	cõi	Trời	rồi,	cho	nên	vui	vẻ	thôi,	chết	
lúc	nào	cũng	được,	không	sao,	tiếp	tục	vui	vẻ,	là	ok.	

Cho	nên	giá	trị	học	giáo	pháp	Như	Lai	là	ở	chỗ	đó,	còn	không	học	thì	chỉ	có	
một	con	đường	thôi,	đâm	đầu	vào	quốc	lộ	1A,	lỡ	lạc	con	đường	Quốc	lộ	1A	rồi	thì	
thôi,	chết	rồi,	con	đi	lạc	rồi,	không	biết	đường	nào	vô	Thành	phố	Hồ	Chí	Minh	nữa.	
Trong	khi	đó	người	ta	mà	lạc	Quốc	lộ	1A	thì	đi	con	đường	khác,	rồi	rẽ	ra	lại	chứ	



 
 

25 

có	gì	đâu.	Lên	đường	Quốc	lộ	trên	Trường	Sơn	cũng	được	mà,	cũng	tới	Thành	phố	
Hồ	Chí	Minh	thôi.	Mình	cũng	vậy,	mình	học	rõ	giáo	pháp	thì	mới	an	lạc	tự	tại	và	
mới	tu	được,	còn	không	thì	hoang	mang	lắm,	nhiều	người	chỉ	ôm	một	chỗ	là	hoang	
mang.	Mình	biết	được	bản	đồ	[thì]	mình	đi	rất	nhẹ	nhàng.	

Mình	tiếp	tục	coi	ông	Trưởng	giả	này,	bây	giờ	ổng	thành	Thiên	tử	rồi	đó.	

Bấy	giờ,	có	Tỳ-kheo	nọ,	ra	khỏi	phòng	ban	đêm	đi	kinh	hành	nơi	đất	
trống,	trông	thấy	ánh	sáng	kỳ	diệu,	chiếu	khắp	rừng	cây,	liền	nói	kệ:	

Sắc	trời	nào	vi	diệu,	
Trụ	ở	giữa	hư	không;	
Giống	như	núi	vàng	rực,	
Ánh	sáng	Diêm-phù-đàn?	

Quý	vị	 thấy	không?	Thiện	Trang	không	biết	 tại	 sao	 trong	kinh	chư	Thiên	
[thường]	xuống	vào	ban	đêm,	ở	đây	cũng	là	xuống	[vào]	ban	đêm.	Ban	ngày	cũng	
có,	nhưng	hay	xuống	vào	ban	đêm	hơn.	

Thiên	tử	Chất	Đa	La	nói	kệ	đáp:	

Tôi	là	vua	Trời-Người,	
Là	đệ	tử	Cù	Đàm; 

Trong	rừng	Am-la	này,	
Trưởng	giả	Chất	Đa	La.	
Nhờ	tịnh	giới	đầy	đủ,	
Hệ	niệm	tự	tịch	tịnh;	
Thân	giải	thoát	đầy	đủ,	
Thân	trí	tuệ	cũng	thế.	
Tôi	biết	pháp	nên	đến,	
Nhơn	giả	cần	nên	biết;	

Quý	vị	thấy	ổng	xưng	là	vua	của	Trời	Người	rồi,	tức	là	ổng	lên	đó	ổng	làm	
vua	luôn	đó,	chứ	không	phải	bình	thường.	Là	Đệ	tử	của	đức	Phật,	trong	rừng	Am-



 
 

26 

la,	ổng	là	Trưởng	giả	Chất	Đa	La,	nhờ	tịnh	giới	đầy	đủ	(nhớ	giữ	giới),	hệ	niệm	tự	
tịch	tịnh	(đây	là	tu	Thiền),	thân	giải	thoát	đầy	đủ,	thân	trí	tuệ	cũng	thế.	Tôi	biết	
pháp	nên	đến,	Nhơn	giả	cần	nên	biết.	

Nên	nơi	Niết-Bàn	kia,	
Pháp	tùy	pháp	như	vậy.	

Thiên	tử	Chất	Đa	La	nói	kệ	xong,	liền	biến	mất.	Tức	là	ổng	chỉ	tới	làm	
cho	[có]	niềm	tin	thôi,	rồi	ổng	biến	mất.	

(Kinh	574.	Bịnh	Tướng	-	Kinh	Tạp	A	Hàm). 

Đây	là	tấm	gương	mà	Thiện	Trang	rất	nhớ,	ông	Trưởng	giả	Chất	Đa	La	là	một	
trong	những	người	Cư	sĩ	tu	rất	tuyệt	vời.	Thiện	Trang	rất	mong	chúng	ta	cũng	nên	
làm	như	vậy.	Cho	nên	thời	đức	Phật	tu	như	vậy,	có	khó	gì	đâu	quý	vị,	từ	từ	chúng	
ta	dẫn	những	tấm	gương	như	vậy.	Bởi	vì	người	Cư	sĩ,	chúng	ta	thường	hay	có	bệnh	
tự	ti,	nhưng	quý	vị	thấy	ông	Trưởng	giả	Chất	Đa	La	này	có	tự	ti	không?	Ổng	tu	rất	
tốt,	đúng	không?	Cho	nên	mình	cứ	học,	quan	trọng	là	phải	học	giáo	pháp,	thì	sẽ	rõ	
ràng.	

Quý	vị	thấy,	căn	cứ	vào	đây,	không	biết	ổng	tu	như	thế	nào,	nhưng	rõ	ràng	
chắc	ổng	đắc	đến	Tứ	thiền	[thì]	mới	sanh	về	trời	Tứ	thiền,	tại	vì	ông	đắc	Tam	quả	
A-na-hàm	mà.	Cho	nên	Tam	quả	A-na-hàm	tự	tại	ra	đi	đúng	không?	[Quý	vị]	thấy	
chưa?	[Cho	nên]	có	điều	kiện	thì	ráng	tu	đến	Tứ	thiền	là	chắc	ăn	nhất.	Sơ	thiền	
cũng	đỡ	đau	rồi,	Nhị	thiền	cũng	đỡ	đau,	Tam	thiền	thì	đỡ	đau	hơn	nữa,	cứ	theo	
tầng	Thiền	mà	bớt	đau.	Nhưng	để	tự	tại	mà	chắc	ăn	nhất,	nếu	theo	kinh	này.	Chúng	
ta	thấy	bài	kinh	lúc	nãy	là	Tứ	thiền	nha,	cho	nên	ráng	tu	đi.	Thiền	chỉ	cũng	quan	
trọng	lắm	đó,	ai	cũng	muốn	tự	tại	ra	đi,	nhẹ	nhàng	chứ.	Bữa	nào	Thiện	Trang	giới	
thiệu	cho	câu	chuyện	ông	Trưởng	giả	Cấp	Cô	Độc,	ổng	không	có	tu	Thiền	gì	hết,	
cho	nên	 [lúc]	 ra	đi	ổng	đau	quá,	mặc	dù	chứng	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn,	để	 [từ	 từ]	
chúng	ta	sẽ	nghe. 

Phần	tiếp	theo	cũng	là	một	kiến	thức	pháp	giải	nữa,	 là	 làm	sao	biết	được	
những	vị	đang	đi	trên	con	đường	hướng	đến	đạo	quả	A-la-hán?	Đây	là	câu	hỏi	rất	
quan	trọng,	bởi	vì	chúng	ta	thường	đồn	người	này	là	A-la-hán,	người	kia	[là	A-la-



 
 

27 

hán]	thì	chúng	ta	coi	thử	vấn	đề	này	được	giải	quyết	như	thế	nào?	Mời	quý	vị	theo	
dõi:	

Làm	Sao	Biết	Được	Những	Vị	Đang	Đi	Trên	Con	Đường	Hướng	Đến	
Đạo	Quả	A-La-Hán?	

(Trích	từ	Kinh	Tương	Ưng)	

Một	thời	Thế	Tôn	ở	Sāvatthī,	tại	Ðông	Viên,	lâu	đài	mẹ	của	Migāra.	

Lúc	bấy	giờ,	Thế	Tôn	vào	buổi	chiều,	từ	chỗ	Thiền	tịnh	độc	cư	đứng	
dậy,	và	đến	ngồi	tại	mái	hiên	phía	cửa	ngoài.	Rồi	vua	Pasenadi	nước	Kosala	
đi	đến	Thế	Tôn,	sau	khi	đến,	đảnh	lễ	Thế	Tôn	và	ngồi	xuống	một	bên.	

	 Vua	Pasenadi	tức	là	vua	Ba	Tư	Nặc,	Bình	Xa	Vương.	Ông	này	rất	nổi	tiếng,	
cho	nên	chúng	ta	có	thể	biết	được,	một	người	hay	được	nhắc	trong	kinh,	ông	cũng	
hỏi	Phật	nhiều	lắm.	

Lúc	bấy	giờ,	bảy	vị	bện	tóc,	bảy	vị	Nigaṇṭha,	bảy	vị	lõa	thể,	bảy	vị	mặc	
một	y	và	bảy	vị	du	sĩ	với	thân	đầy	lông,	với	móng	tay	dài,	lớn	như	cây	lau,	
mang	các	dụng	cụ	khất	sĩ	đang	đi	ngang	qua,	cách	Thế	Tôn	không	xa	bao	
nhiêu.	

Rồi	vua	Pasenadi	nước	Kosala,	từ	chỗ	ngồi	đứng	dậy,	đắp	y	vào	phía	
một	bên	vai,	quỳ	xuống	trên	đầu	gối	tay	mặt,	chấp	tay	hướng	về	bảy	vị	bện	
tóc,	bảy	vị	Nigaṇṭha,	bảy	vị	lõa	thể,	bảy	vị	mặc	một	y	và	bảy	vị	du	sĩ	ấy	và	nói	
lên	ba	lần	tên	của	mình:	"Thưa	chư	Tôn,	con	là	vua	Pasenadi	nước	Kosala".	

Ở	đây	chúng	ta	cũng	hiểu	được	chút,	là	lúc	đó	có	nhóm	ngoại	đạo,	mỗi	bên	
mình	nói	7	cho	tiện,	7	người	tu	theo	đạo	bện	tóc,	7	người	Nigaṇṭha	(Nigaṇṭha	là	
kiểu	Ni	Kiền	Tử,	cũng	giống	giống	vậy,	phái	Ni	Kiền	Tử),	7	vị	lõa	thể	(tại	vì	Ấn	Độ	
có	tới	95,	96	giáo	phái	ngoại	đạo),	rồi	7	vị	mặc	một	y,	7	vị	du	sĩ	đi	ngang	qua.	Lúc	
đó	vua	Pasenadi	(là	vua	Ba	Tư	Nặc)	nói	tên	của	mình,	ông	cũng	thành	kính	đối	với	
các	Tôn	giáo	lắm,	cho	nên	ông	mới	xưng	như	vậy.	

Rồi	vua	Pasenadi	nước	Kosala,	khi	bảy	vị	bện	tóc,	bảy	vị	Nigaṇṭha,	bảy	
vị	lõa	thể,	bảy	vị	mặc	một	y	và	bảy	vị	du	sĩ	ấy	đã	đi	qua	không	lâu	liền	đi	đến	



 
 

28 

Thế	Tôn,	đảnh	lễ	Ngài	và	ngồi	xuống	một	bên.	(Tức	là	ông	ấy	cung	kính	với	
ngoại	đạo,	bây	giờ	ông	ấy	hỏi	đức	Phật	thôi).	

Ngồi	xuống	một	bên,	vua	Pasenadi	nước	Kosala	bạch	Thế	Tôn:	(Đây	là	
ngôn	ngữ	của	Kinh	Pāli,	và	Kinh	A	Hàm,	cứ	lặp	đi	lặp	lại,	thực	ra	chỉ	cần	nói	‘vua	
ấy’	là	được	rồi,	cứ	nhắc	vua	Pasenadi	nước	Kosala,	nhắc	tên	mấy	vị	đó,	nhắc	đi	
nhắc	lại,	nên	dài.	Thực	ra	nội	dung	Kinh	thì	không	dài	lắm	đâu,	mà	do	lặp	đi	lặp	
lại	thôi).	

-	Bạch	Thế	Tôn,	có	phải	những	Tôn	giả	ấy	là	những	vị	A-la-hán	trên	
đời	này,	hay	là	những	vị	đang	đi	trên	con	đường	hướng	đến	đạo	quả	A-la-
hán?	

Câu	hỏi	cho	chúng	ta,	câu	hỏi	mà	chúng	ta	rất	là	quan	tâm,	đây	là	câu	hỏi	
mà	vua	Ba	Tư	Nặc	hỏi	giùm	cho	chúng	ta,	 là	những	vị	đó	có	phải	A-la-hán	hay	
không?	Hay	là	những	người	đang	đi	đến	con	đường	đạo	quả	A-la-hán?	Vậy	bây	
giờ	làm	sao	biết	được,	đức	Phật	sẽ	trả	lời	như	thế	nào?	

-	Thưa	Ðại	vương,	khi	Ðại	vương	còn	là	Cư	sĩ,	trong	khi	còn	sống	thọ	
hưởng	các	dục,	bị	con	cái	trói	buộc,	quen	dùng	các	loại	chiên	đàn	ở	xứ	Kāsi,	
trang	sức	với	vòng	hoa,	hương	thơm,	dầu	sáp,	sử	dụng	vàng	và	bạc,	thời	Ðại	
vương	thật	khó	biết	được	các	vị	ấy	là	bậc	A-la-hán	hay	là	bậc	đang	đi	con	
đường	hướng	đến	A-la-hán	quả.	

Tức	là	đức	Phật	trả	lời	rõ	ràng,	nếu	Đại	vương	còn	là	người	Cư	sĩ,	Đại	vương	
sống	thọ	hưởng	các	dục,	bị	con	cái	trói	buộc,	rồi	quen	toàn	xài	đồ	sang	như	chiên	
đàn	thơm,	rồi	các	vòng	hoa	hương	thơm,	rồi	sáp,	sử	dụng	vàng	bạc.	Thì	Đại	vương	
làm	sao	biết	được	đó	là	A-la-hán,	hay	là	đang	đi	con	đường	hướng	đến	A-la-hán	
quả	hay	không.	

Cũng	vậy,	nếu	chúng	ta	sống	ở	thế	gian,	chúng	ta	thấy	như	vậy	thì	làm	sao	
biết	được.	Bài	kinh	này	hay	lắm,	để	xác	định	được	ai	thế	nào,	thì	chúng	ta	học	bài	
kinh	này	để	nhận	định.	Đức	Phật	không	trả	lời	trực	tiếp,	mà	đức	Phật	nói	như	vậy.	

Thưa	Ðại	vương,	chính	phải	cộng	trú	mới	biết	được	giới	đức	của	một	
người,	và	phải	trong	một	thời	gian	dài	không	thể	khác	được,	phải	có	tác	ý,	



 
 

29 

không	phải	không	có	tác	ý,	phải	có	trí	tuệ,	không	phải	với	ác	tuệ.	

Đức	Phật	nói	là	phải	ở	chung	với	họ,	cộng	trú	tức	là	ở	chung	với	họ,	thì	mới	
biết	được	giới	đức	của	một	người.	Chứ	mình	cứ	nghe	nói,	giống	như	mình	coi	trên	
mạng	không	[thôi],	thời	nay	giống	như	mình	nghe	ai	đó	thần	tượng,	rồi	Đệ	tử	họ	
tung	hô	ghê	gớm,	nhưng	mình	có	gặp	người	ta	đâu,	thì	làm	sao	biết	được,	không	
biết	giới	đức	của	họ.	Rồi	phải	 trong	một	 thời	gian	dài	 theo	dõi	mới	được,	chứ	
không	biết,	cho	nên	nhiều	khi	bây	giờ	bị	lừa	là	vậy.		

Quý	vị	thấy	mấy	năm	nay,	Phật	giáo	mình	bị	khui	ra	nhiều	rồi,	chứ	không,	
hồi	xưa	mình	không	biết,	toàn	coi	là	Thánh	tăng,	thế	này	thế	kia.	Nhưng	thật	sự	
có	phải	như	vậy	không?	Chúng	ta	phải	có	điều	kiện,	đó	là	cộng	trú,	tức	là	phải	sống	
chung	với	họ	thì	mới	biết	được.	Và	phải	sống	trong	một	thời	gian	dài	không	thể	
khác	được,	tức	là	phải	thời	gian	dài.	Rồi	phải	có	tác	ý,	không	phải	không	có	tác	ý.	
Phải	 có	 trí	 tuệ,	 chứ	không	phải	với	ác	 tuệ	 là	không	được,	phải	 có	 trí	 tuệ	đàng	
hoàng,	không	có	trí	tuệ	mà	ác	tuệ	là	không	được.	

Thưa	Ðại	vương,	chính	phải	có	liên	hệ	mới	biết	được	sự	thanh	tịnh	của	
một	người,	và	như	vậy	phải	trong	một	thời	gian	dài,	không	thể	ít	ngày	được,	
phải	có	tác	ý,	không	phải	không	có	tác	ý,	phải	có	trí	tuệ,	không	phải	với	ác	
tuệ.	

Phải	có	liên	hệ	với	họ	thì	mới	biết	được	sự	thanh	tịnh	của	một	người.	Giống	
như	bây	giờ	mình	vô	chùa,	mình	đảnh	lễ,	thì	vị	Sư	lúc	nào	chẳng	thanh	tịnh,	lúc	
nào	cũng	ở	trên	cao,	như	như	bất	động,	ngồi	cầm	xâu	chuỗi	lăn	lăn	lăn,	hoặc	ngồi	
thiền	ghê	gớm.	Nhưng	khi	mình	gặp	chuyện,	vô	sống	chung,	hoặc	là	mình	liên	hệ	
có	việc	gì	thì	mới	biết	người	ta	sân	si,	lúc	đấy	mới	biết	được.	Đức	Phật	nói	quá	chí	
lý,	cho	nên	phải	có	sự	liên	hệ	thì	mới	biết	được.	Chứ	còn	không,	người	ta	ở	trên	
cao	thì	làm	sao	mình	biết	được.	

Thưa	Ðại	 vương,	 chính	 trong	 thời	gian	bất	hạnh	mới	biết	được	 sự	
trung	kiên	của	một	người,	và	như	vậy	phải	trong	một	thời	gian	dài,	không	
thể	ít	ngày	được,	phải	có	tác	ý,	không	phải	không	tác	ý,	phải	có	trí	tuệ,	không	
phải	với	ác	tuệ.	

Quý	vị	nhớ	giùm	cho	những	đầu	mục	đầu	tiên.	Ví	dụ	như	ở	đây,	chính	là	



 
 

30 

phải	có	liên	hệ	mới	biết	sự	thanh	tịnh	của	một	người,	chứ	không	phải	tự	nhiên	
mình	biết	được	đâu.	Rồi	phải	trong	thời	gian	bất	hạnh,	mới	biết	được	sự	trung	
kiên	của	một	người.	Bây	giờ	từ	từ	lòi	ra	hết,	[quý	vị]	thấy	chưa?	Tới	khi	bất	hạnh	
rồi	mới	biết	được	rõ,	đức	Phật	dạy	kỹ	lắm.	

Đây	không	phải	nói	để	so	sánh	người	ta	là	A-la-hán,	mà	so	sánh	bạn	bè.	Đây	
cũng	là	cách	để	mình	chọn	đồng	tu,	bạn	bè,	người	thân.	Nhiều	khi	bắt	đầu	khó	
khăn,	thì	không	có	trung	kiên	nữa,	phản	bội,	đúng	không	quý	vị?	Rõ	ràng	là	như	
vậy,	đức	Phật	dạy	hay	lắm.	

Thưa	Ðại	vương,	chính	phải	đàm	luận	biết	được	trí	tuệ	của	một	người,	
và	như	vậy	phải	trong	một	thời	gian	dài,	không	thể	ít	ngày	được,	phải	có	tác	
ý,	không	phải	không	tác	ý,	phải	có	trí	tuệ,	không	phải	với	ác	tuệ.	

Nói	tóm	lại	giống	như	trên,	nhưng	phải	đàm	luận	thì	mới	biết	được	trí	tuệ	
của	một	người.	Và	nhớ	là	trong	thời	gian	dài.	Cho	nên	không	phải	vô,	nghe	giới	
thiệu	ầm	ầm	rồi	tin.	Và	quý	vị	thấy	Thiện	Trang	luôn	luôn	công	khai	những	vấn	đề	
này,	Thiện	Trang	cũng	không	có	ngại	cung	cấp	cho	quý	vị,	để	quý	vị	có	một	trí	tuệ,	
để	quý	vị	phân	biệt	được	ai	như	thế	nào.	

Chứ	không	suốt	ngày	thời	đại	nay,	nhiều	khi	mình	bị	lừa	oan	uổng	tội	lắm.	
Chúng	ta	bị	lừa	thì	cũng	rất	là	oan	uổng,	nên	Thiện	Trang	cung	cấp	cho	quý	vị,	để	
quý	vị	không	bị	lừa,	thì	tốt	hơn.	Thiện	Trang	cũng	khỏi	bị	lừa	luôn.	Cho	nên	không	
có	bí	quyết	nào	giấu	hết,	có	bí	quyết	đưa	ra	cho	quý	vị.	

Tóm	lại	là	quý	vị	nhớ	mấy	điều:	(1)	Là	mình	phải	cộng	trú	thì	mới	biết	giới	
đức	của	một	người;	(2)	Phải	liên	hệ	mới	biết	sự	thanh	tịnh	của	một	người;	(3)	Rồi	
phải	có	trong	thời	gian	bất	hạnh	thì	mới	biết	sự	trung	kiên	của	một	người;	(4)	Và	
chính	phải	đàm	luận	thì	mới	biết	trí	tuệ	của	một	người.	Nhớ	giùm	bốn	dòng	này,	
và	phải	thời	gian	dài.	

-	Thật	là	hy	hữu,	bạch	Thế	Tôn!	Thật	là	kỳ	diệu,	bạch	Thế	Tôn,	khi	Thế	
Tôn	đã	khéo	nói	như	sau:	 "Thưa	Ðại	vương,	khi	Ðại	vương	còn	 là	Cư	sĩ,	
trong	khi	còn	sống	với	gia	đình,	thọ	hưởng	dục	lạc,	bị	vợ	con	trói	buộc,	quen	
dùng	các	loại	chiên	đàn	ở	xứ	Kāsi,	trang	sức	với	vòng	hoa,	hương	thơm,	dầu	
sáp,	thọ	hưởng	vàng	và	bạc,	thời	Ðại	vương	thật	khó	biết	được	các	vị	ấy	là	



 
 

31 

bậc	A-la-hán	hay	là	bậc	đang	đi	trên	con	đường	hướng	đến	A-la-hán	quả.	
Thưa	Ðại	vương,	chính	phải	cộng	trú	mới	biết	được	giới	đức	của	một	người,	
và	như	vậy	phải	trong	một	thời	gian	dài,	không	thể	ít	ngày	được,	phải	có	tác	
ý,	không	phải	không	tác	ý,	phải	có	trí	tuệ,	không	phải	với	ác	tuệ.	Thưa	Ðại	
vương,	chính	phải	có	liên	hệ	mới	biết	được	sự	thanh	tịnh	của	một	người,	và	
như	vậy	phải	trong	một	thời	gian	dài,	không	thể	ít	ngày	được,	phải	có	tác	ý,	
không	phải	không	có	tác	ý,	phải	có	trí	tuệ,	không	phải	với	ác	tuệ.	Thưa	Ðại	
vương,	chính	trong	thời	gian	bất	hạnh	mới	biết	được	sự	trung	kiên	của	một	
người,	và	như	vậy	phải	trong	một	thời	gian	dài,	không	thể	ít	ngày	được,	phải	
có	tác	ý,	không	phải	không	tác	ý,	phải	có	trí	tuệ,	không	phải	với	ác	tuệ.	Thưa	
Ðại	vương,	chính	phải	đàm	luận	biết	được	trí	tuệ	của	một	người,	và	như	vậy	
phải	trong	một	thời	gian	dài,	không	thể	ít	ngày	được,	phải	có	tác	ý,	không	
phải	không	tác	ý,	phải	có	trí	tuệ,	không	phải	với	ác	tuệ". 

Tóm	lại	đoạn	này	lặp	lại	y	chang	như	vậy.	Mấy	đoạn	kinh	này	chúng	ta	cứ	
đọc	lướt	qua,	những	nội	dung	đó	mình	đã	đọc	kỹ	ở	trên	rồi,	thì	đây	mình	biết	lặp	
lại	thôi.	

Bạch	Thế	Tôn,	có	những	người	trinh	thám	này	của	con,	những	người	
trinh	sát,	sau	khi	đi	trinh	sát	một	nước,	họ	đến	con.	Trước	hết	họ	báo	cáo	
rồi	con	mới	đúc	kết.	(Tức	là	ông	vua	thì	có	trinh	thám,	trinh	sát).	

Bạch	Thế	Tôn,	ở	đây	những	người	ấy	sau	khi	tẩy	sạch	bụi	và	nhớp,	sau	
khi	tắm	rửa	và	xoa	dầu,	sau	khi	chải	sạch	râu	tóc,	mặc	áo	vải	trắng,	họ	được	
hầu	hạ	săn	sóc	và	cho	thọ	hưởng	năm	dục	công	đức.	

Rồi	Thế	Tôn,	sau	khi	hiểu	rõ	ý	nghĩa	này,	ngay	trong	lúc	ấy	mới	nói	lên	
bài	kệ:	(Bài	kệ	này	hay	lắm,	quý	vị	nghe	nha)	

Không	phải	do	sắc	tướng,	
	Biết	rõ	được	con	người,	

	Không	phải	nhìn	thoáng	qua,	
	Ðặt	được	lòng	tin	cậy,	
	Dưới	bộ	áo	đạo	đức,	
	Với	hình	tướng	tự	chế,	



 
 

32 

	Những	kẻ	sống	buông	thả,	
	Sống	phây	phây	đời	này,	
	Như	bông	tai	bằng	đất,	
	Giả	dạng	bông	tai	thật,	

Như	nửa	tiền	bằng	đồng,	
	Ðược	sơn	phết	lớp	vàng,	
	Một	số	sống	che	đậy,	
	Ẩn	kín	dưới	bề	ngoài,	
	Nội	thân	thật	bất	tịnh,	
	Mặt	ngoài	giả	mỹ	diệu.	

(Kinh	(3.11)	Bện	Tóc:	Sattajaṭila	(SA	1148,	SA2	71)	-	Tương	ưng	Kosala	–	
Kinh	Tương	Ưng	Bộ).	

		 Chúng	ta	xem	lại	bài	kệ	này,	không	phải	do	sắc	tướng	mà	biết	rõ	được	con	
người;	không	phải	nhìn	thoáng	qua	mà	đặt	được	lòng	tin	cậy.	Nhớ	nha!	Bây	giờ	
tìm	thầy,	thấy	tướng	tốt,	tướng	đẹp	v.v…	tướng	đẹp	trai	như	[người]	mẫu	thì	mới	
vô.	Đức	Phật	nói	không	phải	do	sắc	tướng	mà	biết	rõ	một	con	người,	vì	sao	quý	
vị?	Vì	nếu	quý	vị	học	rõ	về	giáo	pháp	đức	Phật,	tướng	mạo	tùy	vào	nghiệp,	nhiều	
khi	nghiệp	đời	này	khiến	trổ	một	quả	nào	đó,	nên	sẽ	xấu,	hoặc	là	trổ	quả	nào	đó	
nên	đẹp.	Cho	nên	không	hẳn	là	do	nghiệp.	Người	có	khi	xấu	hoắc	nhưng	trí	tuệ	
người	ta	thâm	sâu,	người	có	khi	đẹp	nhưng	trí	tuệ	dở,	hoặc	là	những	vấn	đề	khác	
nữa.	Rồi	không	phải	nhìn	thoáng	qua	mà	đặt	được	lòng	tin	cậy,	nhớ	nha!	

‘Dưới	bộ	áo	đạo	đức,	với	hình	tướng	tự	chế;	Những	kẻ	sống	buông	thả,	sống	
phây	phây	đời	này’.	Điều	này	thời	nay	cũng	có	đúng	không?	Nhiều	khi	nổi	tiếng	
ghê	gớm,	xây	dựng	hình	tượng	ghê	gớm	lắm.	

‘Như	bông	tai	bằng	đất,	giả	dạng	bông	tai	thật,	như	nửa	tiền	bằng	đồng,	được	
sơn	phết	lớp	vàng’.	Tiền	bằng	đồng	thôi	mà	phết	lớp	vàng,	nói	chung	là	vàng	giả.	

‘Một	số	sống	che	đậy,	ẩn	kín	dưới	bề	ngoài,	nội	thân	thật	bất	tịnh,	mặt	ngoài	
giả	mỹ	diệu’.	Cho	nên	đức	Phật	cũng	nói	là	không	tin.	Chưa!	Phải	có	bốn	tiêu	chuẩn	
trên,	nhớ	nha!		



 
 

33 

Cho	nên	càng	học	kinh	điển,	quý	vị	thấy	kinh	điển,	Kinh	Nikaya	quan	trọng	
không?	Quan	trọng	vô	cùng!	Vậy	mà	không	học	thì	uổng	phí	đúng	không?	Quý	vị	
không	học	nên	mới	dễ	bị	lừa.	Cho	nên	Sư	Toại	Khanh	mới	nói	là:	“Phật	tử	mà	dốt	
giáo	lý	bao	nhiêu,	là	còn	nô	lệ	cho	quý	thầy,	quý	cô	càng	nhiều”.	Cho	nên	chúng	ta	
mà	học	sáng	suốt	rồi,	rõ	ràng	hết,	thì	không	ai	dụ	ai	lừa	được	hết.	Trí	tuệ	của	Phật	
đầy	đủ	hết.	Cho	nên	những	bộ	kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya	cực	kỳ	hay,	hay	hơn	rất	
nhiều.		

Còn	quý	vị	đem	đạo	Nho	ra,	họ	nhồi	vô,	là	cứ	toàn	ở	dưới	thờ	trên,	thờ	một	
cách	máy	móc,	thờ	một	cách	chết	luôn.	Đạo	Gia	cũng	vậy.	Còn	Phật	giáo	hay	lắm,	
đức	Phật	luôn	luôn	nói	sự	thật,	luôn	luôn	nói	ra	những	điều	để	dạy	cho	mình,	[làm]	
ai	cũng	khôn	lên,	ai	cũng	trí	tuệ	lên,	ai	cũng	tự	mình	có	thể	sống	được	giữa	đời,	ai	
cũng	có	thể	tự	cất	bước	mà	đi,	chứ	không	phụ	thuộc	vào	bất	cứ	điều	gì	cả,	đó	mới	
là	đạo	giải	thoát.	Còn	mình	toàn	là	dựa	[vào	người	khác].		

Trong	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya,	sau	khi	đức	Phật	nhập	Niết-Bàn,	có	vị	Bà-
la-môn	ngoại	đạo	tới	hỏi	ngài	A	Nan:	Đức	Thế	Tôn	giao	phó	các	ngài	nương	tựa	
cho	ai?	[Ngài	A	Nan	trả	lời]:	‘Không	nương	tựa	A-Nan,	không	nương	tựa	Ca	Diếp,	
không	nương	tựa	ai	hết’.	[Ông	Bà-la-môn	hỏi]:	‘Ủa!	Chứ	các	ngài	nương	tựa	vào	
đâu	mà	các	ngài	có	thể	duy	trì	được	Đạo	pháp?’	Nương	tựa	vào	gì	quý	vị	?	Đức	Thế	
Tôn	nói	nương	tựa	vào	hai	điều,	đó	là	nương	tựa	vào	Giới	và	nương	tựa	vào	
Kinh.	Những	gì	đức	Thế	Tôn	dạy,	 cứ	 làm	 theo	như	vậy	 là	ok.	Ngài	không	bảo	
nương	tựa	vào	một	người	nào	khác,	‘chỉ	có	Giới	và	Pháp	của	Ta	là	nơi	nương	tựa	
che	chở	cho	các	ngươi	đó’.	Đức	Phật	nói	rõ	ràng	vậy	rồi,	cho	nên	hay	lắm!	

Chắc	người	ta	không	dám	nói	Pháp,	người	ta	nói	Khổ	cho	trật	ra,	chứ	không,	
nói	Pháp	là	bị	lòi	ra	đúng	không?	Cho	nên	đôi	khi	mình	phải	học	kinh,	học	kinh	rồi	
thì	mình	mới	biết	được	rõ	ràng.		

Hôm	nay	Thiên	Trang	xin	giới	thiệu	những	nội	dung	mà	hồi	bữa	Thiện	Trang	
chưa	chia	sẻ	về	Tứ	chánh	cần	và	Tứ	như	Ý	túc,	thì	hôm	nay	giới	thiệu	luôn	cho	quý	
vị	cho	đủ	37	Phẩm	trợ	đạo	.	

Tứ	Chánh	Cần	–	Tứ	Như	Ý	Túc	

(Trích	từ	Kinh	Tăng	Chi	Bộ)	



 
 

34 

Ðể	thắng	tri	tham,	này	các	Tỷ-kheo,	bốn	pháp	cần	phải	tu	tập.	Thế	nào	
là	bốn?	(#Thắng	tri:	thắng	là	vượt	qua,	tri	là	biết.	Vượt	qua	và	biết	về	tham,	thì	
quý	vị	phải	tu	tập	bốn	điều.	Thế	nào	là	bốn?) 

Ở	đây,	này	các	Tỷ-kheo,	Tỷ-kheo	(1)	đối	với	các	pháp	ác	bất	thiện	chưa	
sanh,	khởi	lên	ý	muốn	cố	gắng;	tinh	tấn,	sách	tâm,	trì	tâm	không	cho	sanh	
khởi.	

Tức	là	đối	với	những	pháp	ác,	bất	thiện	chưa	sanh,	thì	mình	hãy	khởi	lên	ý	
muốn	cố	gắng,	tinh	tấn	tức	là	mình	siêng	năng,	phải	nhắc	tâm	mình	và	giữ	tâm	
mình,	không	cho	sanh	khởi.	Mình	chưa	làm	việc	ác	đó,	ví	dụ	chúng	ta	chưa	phạm	
giới	tà	dâm,	tà	dâm	là	pháp	ác	bất	thiện,	mình	chưa	phạm	nhưng	mình	phải	cố	
gắng	tinh	tấn	và	phải	nhắc	nhở	tâm	mình,	giữ	cho	tâm	mình	đừng	để	sanh	khởi.	
Đó	là	điều	thứ	nhất.	Tức	là	đối	với	pháp	ác	chưa	sanh,	thì	hãy	cố	gắng	đừng	để	
sanh	trong	tâm	luôn.	

(2)	Đối	với	các	pháp	ác	bất	thiện	đã	sanh,	khởi	lên	ý	muốn	cố	gắng;	tinh	
tấn,	sách	tâm,	trì	tâm	khiến	chúng	đoạn	tận.	(Nghĩa	là	đối	với	những	pháp	ác	
bất	thiện	mà	đã	sanh	rồi,	tức	là	mình	đã	làm	rồi.	Ví	dụ	như	bây	giờ	mình	biết	là	
mình	đang	trốn	thuế,	thì	hãy	cố	gắng	dừng	việc	đó,	hãy	khai	thuế	cho	đàng	hoàng,	
không	trốn	thuế	nữa.	Biết	mình	đang	sát	sanh	thì	dừng	việc	sát	sanh	lại.	Tức	là	
những	việc	ác	đã	làm	thì	cứ	cố	gắng	dừng	lại,	đừng	làm	nữa.	Đó	là	hai	điều	đối	với	
ác).	

(3)	Đối	với	các	pháp	thiện	chưa	sanh,	khởi	lên	ý	muốn	cố	gắng;	tinh	
tấn,	sách	tâm,	trì	tâm	khiến	cho	sanh	khởi.	(Pháp	thiện	mình	chưa	làm,	chưa	
sanh	tức	là	chưa	làm,	thì	hãy	cố	gắng	để	cho	sanh	khởi.	Ví	dụ	mình	chưa	tu	Bát	
quan	Trai	giới,	thì	bây	giờ	ráng	tu	Bát	quan	Trai	giới,	nhắc	nhở	tâm	mình	cố	gắng	
lên	để	tu.	Còn	tu	mới	được	có	ít	ngày	quá	thì	tiếp	tục	tu).	

(4)	Đối	với	các	pháp	thiện	đã	sanh,	khởi	lên	ý	muốn	cố	gắng;	tinh	tấn,	
sách	 tâm,	 trì	 tâm	khiến	 chúng	được	duy	 trì,	 không	 có	 lu	mờ,	 được	 tăng	
trưởng,	được	quảng	đại,	được	tu	tập,	được	thỏa	mãn.	Này	các	Tỷ-kheo,	để	
thắng	tri	tham,	bốn	pháp	này	cần	phải	tu	tập.	

	 Đối	với	các	pháp	thiện	đã	sanh	rồi,	tức	là	đã	làm	rồi,	nhưng	mình	phải	cố	



 
 

35 

gắng	để	duy	trì	được,	và	không	có	lu	mờ	tức	là	đừng	để	yếu	đi,	mà	phải	giúp	cho	
tăng	thêm,	mở	rộng	thêm;	rồi	được	tu	tập	được	thỏa	mãn.	

Ví	dụ	như	mình	thọ	Bát	quan	trai,	bây	giờ	mình	thọ	ít,	một	tháng	thọ	có	hai	
ngày,	 thì	bây	giờ	ráng	thọ	một	tháng	lên	bốn	ngày,	tiêu	chuẩn	của	Phật	 là	một	
tháng	sáu	ngày.	Mình	thọ	thì	mình	giữ,	nhưng	giữ	chưa	nghiêm	thì	mình	ráng	[giữ]	
nghiêm	hơn.	Có	một	số	đồng	tu	nói:	“Con	tu	Thiền	không	vào	được	Định”.	Bí	quyết	
là	quý	vị	hãy	cố	gắng	giữ	giới	Bát	quan	trai.	Có	một	bí	quyết	mà	quý	vị	nên	nhớ,	
giữ	giới	Bát	quan	trai	cho	tốt	thì	tu	Thiền	định	mới	được,	đừng	có	tùy	tiện	quá,	
ngày	nào	mà	tu	tốt	thì	ngày	đó	dễ	vô	Thiền	hơn,	có	đà	rồi	thì	sau	này	quý	vị	tu	dễ.	

Trong	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya	có	ba	[pháp]	Bát	quan	trai:	Một	là	Ngưu	trai;	
Ngưu	trai	nói	theo	nghĩa	bóng	là	giống	như	quý	vị	chăn	bò,	chăn	bò	thì	đếm	coi	
đủ	số	bò	về	là	được,	cứ	thả	ra	đồng	rồi	[khi	lùa	về]	thì	đếm.	Giống	như	thọ	Bát	
quan	trai	mà	đếm	giới,	tám	giới,	thật	ra	là	chín	giới,	tính	giới	không	ăn	phi	thời	
nữa.	Ráng	giữ,	đếm,	bữa	nay	giữ	được	giới	không	sát	sanh,	không	trộm	cắp,	không	
có	dâm	dục,	không	nói	dối,	không	uống	rượu,	không	đeo	tràng	hoa	thơm,	nước	
hoa	v.v…	không	đi	xem	nghe	múa	hát,	không	ăn	phi	thời.	Mình	thấy	mình	giữ	được	
hết	rồi,	mình	đếm:	Ô!	Bữa	nay	mình	giữ	được	rồi.	Đó	gọi	là	Ngưu	kiền	trai.	Ngưu	
trai	tức	là	tu	kiểu	đó,	đếm	số	thôi,	đếm	số	bò	đó,	lùa	ra	ngoài	đồng,	khi	về	đếm	
thấy	đủ	số	bò,	đó	là	như	vậy.	Mình	tu	như	vậy	thì	chưa	được.	

Thứ	hai	gọi	là	Ni	kiền	trai,	Ni	kiền	trai	là	tu	nhưng	mong	cầu.	Hôm	nay	tu	Bát	
quan	trai	nửa	ngày,	một	ngày	chắc	được	phước	báo	[lớn	lắm].	Nghe	trong	kinh	
thầy	Thiện	Trang	có	chia	sẻ,	trong	Kinh	Tiểu	Bộ	có	ông	đó	thọ	nửa	ngày	mà	được	
tòa	lâu	đài	với	các	cung	nữ	hầu.	Dù	ổng	làm	ác	cả	đời,	nhưng	ổng	vô	đường	Ngạ	
quỷ	ổng	được	thành	thần.	Mình	tu	vậy	thì	chắc	mình	được	lên	trời	Đao	Lợi	v.v…	
thế	này	thế	kia.	Mình	nghe	như	vậy,	mình	tu	kiểu	đó	gọi	là	Ni	kiền	trai.	Ở	trên	là	
Ngưu	trai,	ngưu	trai	là	trai	của	bò,	giới	của	bò.	Đó	là	phước	báo	Hữu	lậu.	

Còn	quý	vị	tu	Thánh	trai,	là	trai	của	bậc	Thánh,	thì	quý	vị	phải	trì	tâm	như	
Chân	nhân	một	ngày	một	đêm.	Một	ngày	một	đêm	luôn	luôn	nhớ,	ngày	tu	Bát	quan	
trai	xong	là	niệm	Phật,	niệm	Pháp,	niệm	Tăng,	niệm	Giới,	niệm	Thí,	niệm	Thiên.	
Bữa	nào	Thiện	Trang	dẫn	Kinh	Tăng	Chi	(hình	như	trong	Kinh	Tăng	Chi	Bộ)	nói	
rõ	hơn,	tức	là	quý	vị	phải	giữ	được	lúc	nào	cũng	niệm	Phật,	niệm	Pháp,	niệm	Tăng,	



 
 

36 

không	có	phóng	dật,	không	để	chạy	lung	tung.	Ngày	hôm	đó	quý	vị	tu	kiểu	đó	thì	
quý	vị	được	vô	gần	như	Thánh	quả	Tu-đà-hoàn,	hướng	đến	đắc	Tu-đà-hoàn,	đó	
mới	là	Thánh	trai.	Mà	ngày	hôm	đó	phải	tu	Thiền	nữa	để	vào	Sơ	thiền	v.v...	Tu	như	
vậy	mới	là	Thánh	trai.		

Cho	nên	mình	tu	thế	nào?	Mình	muốn	vô	Sơ	thiền	được	thì	mình	phải	giữ	
giới	Bát	quan	trai,	còn	quý	vị	giữ	Ngũ	giới	[không	thôi]	thì	tu	sẽ	không	dễ	vô	Sơ	
thiền	đâu.	Tức	là	riêng	ngày	hôm	đó,	quý	vị	muốn	tu	vô	được	Thiền	là	phải	như	
vậy.	Còn	nếu	ngày	bình	thường,	quý	vị	giữ	năm	giới	thôi,	vẫn	có	chuyện	vợ	chồng,	
thì	quý	vị	không	vào	được	Sơ	thiền	đâu.	Đó	là	lý	do.	

Có	nhiều	người	nói	tại	sao	không	vô?	Tại	vì	thiếu	giữ	giới	Bát	quan	trai.	Bởi	
vì	Sơ	thiền	là	phải	ly	dục,	ly	các	pháp	ác	bất	thiện,	một	trạng	thái	hỷ	lạc	do	ly	dục	
sanh,	không	có	mong	muốn	điều	gì.	Phải	như	vậy!	Ngày	đó	tu	là	tâm	mình	phải	
buông	xuống.	Tu	lâu	lâu	đắc	Thiền	cũng	được,	đắc	một	thời	gian	là	mạnh	lắm,	thì	
tu	dễ,	sau	đó	tu	bất	cứ	đề	mục	nào	hay	tu	[pháp]	gì	cũng	mạnh.	Quý	vị	biết	là	quý	
vị	giữ	tốt.	Cứ	tu	đi,	hưởng	sự	an	lạc	sướng	lắm,	đã	lắm,	rồi	tự	nhiên	quý	vị	thích,	
quý	vị	chẳng	thích	gì	ở	thế	gian	nữa,	cho	nên	lúc	đó	là	quý	vị	tu	tốt.	Cho	nên	cố	
gắng	tu	như	vậy.	

			 Ở	đây	là	nói	Tứ	chánh	cần.	Tứ	chánh	thì	dễ	thôi,	tóm	lại	là	các	pháp	ác	bất	
thiện	chưa	sanh	thì	mình	đừng	cho	sanh,	các	pháp	ác	bất	thiện	đã	sanh	thì	diệt	đi,	
các	pháp	thiện	chưa	sanh	thì	cho	sanh,	các	pháp	thiện	đã	sanh	thì	tăng	thêm.	Vậy	
là	đơn	giản!	Nói	như	vậy	là	Tứ	chánh	cần.	Chánh	là	chân	chánh,	cần	là	siêng	năng.	
Bốn	điều	cần	siêng	năng.	

	 Ðể	liễu	tri,	này	các	Tỷ-kheo,	để	đoạn	diệt,	đoạn	tận,	trừ	diệt,	tiêu	diệt,	
ly	tham,	đoạn	diệt,	từ	bỏ,	xả	bỏ	tham,	bốn	pháp	này	cần	phải	tu	tập.	(Điều	
này	là	cao	hơn.	Thắng	tri	là	vượt	qua	và	biết	về	tham,	còn	điều	này	là	đoạn	trừ,	
tiêu	diệt	hết	luôn,	nói	chung	là	hết	tham,	thì	phải	tu	bốn	pháp,	đó	là	Tứ	như	Ý	túc).	

Ðể	liễu	tri,	đoạn	diệt,	đoạn	tận,	trừ	diệt,	tiêu	diệt,	ly	tham,	đoạn	diệt,	
từ	bỏ,	xả	bỏ	sân...	si...	phẫn	nộ...	hiềm	hận...	gièm	pha...	nhiệt	não...	tật	đố...	
xan	tham...	man	trá...	xảo	trá...	ngoan	cố	(có	nhiều	người	khó	dạy,	đó	là	ngoan	
cố)...	bồng	bột...	mạn...	quá	mạn...	say	mê...	phóng	dật,	bốn	pháp	này	cần	phải	



 
 

37 

tu	tập.	 

Có	nghĩa	là	[pháp]	này	cao	hơn	nữa,	quý	vị	nếu	tu	được	bốn	pháp	này,	thì	
quý	vị	được	một	trời	thứ	luôn:	là	xả	bỏ	tham,	rồi	sân,	si,	phẫn	nộ,	hiềm	hận,	gièm	
pha,	tật	đố,	xan	tham,	ma	trá,	xáo	trá,	ngoan	cố,	bồng	bột,	mạn,	quá	mạn,	say	mê,	
phóng	dật,	thì	phải	tu	bốn	pháp.	

-	Này	các	Tỷ-kheo,	có	bốn	chánh	cần	này.	Thế	nào	là	bốn?	Ở	đây,	này	
các	Tỷ-kheo,	vị	Tỷ-kheo	(1)	với	mục	đích	khiến	cho	các	ác,	bất	thiện	pháp	từ	
trước	chưa	sanh	không	được	sanh	khởi,	khởi	lên	ý	muốn,	cố	gắng,	tinh	tấn,	
sách	tấn,	trì	tâm.	(Vẫn	là	tu	bốn	chánh	cần	thôi,	nhưng	được	như	vậy	đó	quý	vị).	

(2)	Với	mục	đích	khiến	cho	các	ác,	bất	thiện	pháp	đã	sanh	ra	được	diệt	
trừ,	khởi	lên	ý	muốn,	cố	gắng,	tinh	tấn,	sách	tâm,	trì	tâm.	(Giống	như	trên). 

	(3)	Với	mục	đích	khiến	cho	các	thiện	pháp	từ	trước	chưa	sanh	được	
sanh	khởi,	khởi	lên	ý	muốn,	cố	gắng,	tinh	tấn,	sách	tấn,	trì	tâm;	

(4)	Với	mục	đích	khiến	cho	các	thiện	pháp	đã	được	sanh	có	thể	duy	
trì,	không	có	mù	mờ,	được	tăng	trưởng,	được	quảng	đại,	được	tu	tập,	được	
viên	mãn,	khởi	lên	ý	muốn,	cố	gắng,	tinh	tấn,	sách	tấn,	trì	tâm;	này	các	Tỷ-
kheo,	đây	là	bốn	chánh	cần.	(Đức	Phật	nói	bài	kệ):	

Với	các	pháp	chánh	cần	
	Chúng	chinh	phục	Ma	giới	
	Không	dính	chúng	vượt	qua	

	Sợ	hãi	về	sanh	tử	
	Hoan	hỷ	ly	dục	vọng	

	Chúng	thắng	Ma,	Ma	quân	
	Mọi	lực	namuci	

	Chúng	thoát	ly,	an	lạc.		

	 Đoạn	này	là	do	Thiện	Trang	cắt	đoạn	giữa	ra	rồi,	đoạn	giữa	có	Tứ	như	Ý	túc,	
mà	đã	cắt	ra	rồi.	Cho	nên	ở	đây	không	có	Tứ	như	Ý	túc.	

			 Ở	đây	đức	Phật	nói	là	với	Bốn	chánh	cần	thì	chinh	phục	được	Ma	giới;	Không	



 
 

38 

dính	chúng	vượt	qua	tức	là	không	có	dính	Ma	mà	vượt	qua;	Sợ	hãi	về	sanh	tử	tức	
là	vượt	qua;	Hoan	hỉ	ly	dục	vọng;	Chúng	thắng	Ma,	Ma	quân;	Mọi	lực	namuci	(chữ	
namuci	 này	 là	 tiếng	 Pali,	 Hòa	 thượng	Minh	 Châu	 không	 dịch,	 ngài	 để	 luôn	 là	
namuci.	Thiện	Trang	có	tra	chữ	namuci	này	tương	đương	với	chữ	mara,	tức	là	
Ma)	tức	là	thắng	mọi	lực	của	Ma,	chỉ	đơn	giản	vậy	thôi;	Chúng	thoát	ly,	an	lạc.		

			 Tứ	chánh	cần	nói	vòng	vòng	vậy	thôi,	thật	ra	tóm	tắt	đơn	giản	là	quý	vị	chỉ	
cần	nhớ:	Đối	với	thiện	chưa	sanh	thì	mình	khiến	cho	sanh,	thiện	nào	đã	sanh	rồi	
thì	mình	duy	trì	và	tăng	thêm.	Còn	điều	ác	nào	chưa	sanh	thì	ngăn	lại,	đừng	cho	
sanh.	Điều	ác	nào	đã	sanh	rồi	thì	diệt	trừ	đi.	Bốn	điều	đó	gọi	là	Tứ	chánh	cần.	Mình	
siêng	năng	tinh	tấn,	mình	giữ	những	điều	đó	thì	gọi	là	Bốn	chánh	cần.	

			 (Kinh	 (4.13)	Chánh	Cần:	Padhāna	 (SA	875–876,	AN	4.69,	AN	4.275*	 -	
Kinh	Tăng	Chi	Bộ)).	

			 Quý	vị	nhớ	Kinh	Tăng	Chi	Bộ	có	bài	kinh	này,	thì	chúng	ta	sẽ	dễ	nhớ	thôi.	
Tứ	chánh	cần	là	một	điều	rất	dễ	nhớ,	không	khó,	đơn	giản	vậy	thôi.	

			 Ở	đây	nói	về	Tứ	như	Ý	túc	luôn	cho	hết.	

Tứ	Như	Ý	Túc	

			 Ðể	thắng	tri	tham,	này	các	Tỷ-kheo,	bốn	pháp	cần	phải	tu	tập.	Thế	nào	
là	bốn?	(#Thắng	tri	là	vượt	qua	được	và	biết	được	tham,	thì	chúng	ta	phải	tu	
bốn	pháp).	

Ở	đây,	này	các	Tỷ-kheo,	Tỷ-kheo	(1)	tu	tập	như	ý	túc,	thành	tựu	với	
Dục	thiền	định	Tinh	cần	hành:	đầu	tiên	là	phải	tu	Dục	như	Ý	túc.	Ở	đây	gọi	tắt	
là	Dục	như	Ý	túc.	Mình	phải	tu	như	thế	nào?	Mình	phải	tu	Thiền	định	Tinh	cần	
hành.	Tu	với	sự	mong	muốn,	rồi	mình	phải	tu	Thiền	định,	và	tinh	cần	hành	tức	là	
siêng	năng	thực	hành.	Cho	nên	Tứ	như	Ý	túc	là	phải	tu	Thiền,	chứ	không	phải	là	
tu	bình	thường.		

(2)	Tu	tập	như	ý	túc,	thành	tựu	với	Tinh	tấn	Thiền	định	Tinh	cần	hành:	
điều	đầu	tiên	là	dục,	tức	là	mong	muốn	thôi,	mình	mong	muốn	Thiền	định.	Cho	
nên	nhiều	đồng	tu	bây	giờ	không	có	tu	Thiền	định,	không	có	mong,	thì	đó	là	mình	



 
 

39 

mình	thiếu	Tứ	như	Ý	túc	này.	Và	đây	là	Tinh	tấn	Thiền	định	Tinh	cần	hành	là	phải	
tu	tinh	tấn,	tu	Thiền	định. 

(3)	Tu	tập	như	ý	túc,	thành	tựu	với	Tâm	thiền	định	Tinh	Cần	hành:	có	
nghĩa	là	mình	phải	tu	tâm	Thiền.	Tâm	mình	phải	là	tâm	Thiền	chứ	không	phải	bình	
thường	đâu.	Tâm	Thiền	thì	mai	mốt	học	Vi	Diệu	Pháp,	chúng	ta	học	tới	phần	sau	
thì	sẽ	học	tâm	Thiền	là	thế	nào.	

(4)	Tu	tập	như	ý	túc,	thành	tựu	với	Tư	duy	Thiền	định	Tinh	cần	hành:	
cũng	vậy,	mình	phải	tu	làm	sao	để	luôn	luôn	tư	duy	trong	thiền	định,	chứ	không	
phải	bây	giờ	mình	tu,	mình	coi	thường,	nào	nói	ngồi	thiền	chấp	tướng	v.v...	 thì	
thôi,	thua!	Đó	là	nói	ngược	với	Phật	hết.	

Ðể	thắng	tri	tham,	này	các	Tỷ-kheo,	bốn	pháp	cần	phải	tu	tập.	(Bây	giờ	
mình	muốn	thành	tựu	được	thắng	(tức	là	vượt	qua)	và	biết	được	tham,	thì	mình	
phải	tu	bốn	pháp	này).	

((4.276)	Như	Ý	Túc:	Iddhipāda	-(4.13)	Chánh	Cần:	Padhāna	
(SA	875–876,	AN	4.69,	AN	4.275*	-	Kinh	Tăng	Chi	Bộ).	

Thật	ra	đơn	giản	thôi,	quý	vị	nhớ	là	người	ta	viết	tắt	là	Dục	như	Ý	túc,	Tinh	
tấn	Như	ý	túc,	Tâm	như	Ý	túc,	và	Tư	duy	Như	ý	túc	thì	điều	nào	cũng	là	tu	Thiền	
hết.	Bốn	điều	này	đều	là	tu	Thiền	hết.	Cho	nên	không	tu	Thiền	thì	thua,	không	có	
[Tứ	như	Ý	túc].		

Vậy	thì	đơn	giản	thôi,	quý	vị	chỉ	cần	nhớ	bốn	điều	này,	người	ta	sẽ	nói	tắt	
là	Dục	như	Ý	túc,	Tinh	tấn	Như	ý	túc,	Tâm	như	Ý	túc,	và	Tư	duy	Như	ý	túc.	Nhưng	
nếu	đầy	đủ	thì	phải	nói	như	vầy:	[‘Dục	thiền	định	Tinh	cần	hành...	cho	đến	Tư	duy	
Thiền	định	Tinh	cần	hành],	mấy	điều	này	cộng	thêm	đuôi	 ‘như	ý	 túc’	nữa.	Nói	
chung	là	tu	pháp	nào	cũng	là	Thiền	định	Tinh	cần	hành,	giống	nhau	mà,	mình	chỉ	
cần	nhớ	mấy	chữ	đầu	thôi,	ghép	vô.	

	 Đó	là	một	bài	kinh.	Còn	một	bài	kinh	về	Bốn	như	Ý	túc	bên	Trung	A	Hàm	nữa,	
để	trích	luôn.	

Bốn	Như	Ý	Túc	



 
 

40 

(Trích	từ	Kinh	Trung	A	Hàm)	

“A-nan,	trước	kia	Ta	đã	nói	cho	ông	nghe	về	bốn	Như	ý	túc	(cũng	nói	là	
bốn	thần	túc	đó),	Tỳ-kheo	thành	tựu	Dục	định,	thiêu	đốt	các	hành,	tu	tập	như	
ý	túc,	y	vô	dục,	y	viễn	ly,	y	diệt,	nguyện	đến	phi	phẩm.	

		 Đầu	tiên	là	Dục	định	(hay	là	Dục	như	Ý	túc	định,	nhưng	mình	có	thể	gọi	là	
Dục	định)	tức	là	mình	phải	có	mong	muốn	ở	trong	Thiền	định,	chứ	không	phải	
mình	tu,	mình	không	có	mong	muốn	Thiền	định	gì	hết.	

		 Giống	như	bây	giờ	nhiều	người	lười	lắm,	lười	tu	Thiền	lắm,	kêu	thôi	niệm	
Phật	cho	dễ,	Thiền	định	gì	mệt	lắm!	Kiểu	như	vậy!	Thời	nay	nói	chung	chúng	sanh	
lười	 lắm,	cho	nên	không	muốn	học	điều	gì	cao	siêu,	muốn	toàn	những	điều	dễ	
không	[thôi].	Trong	khi	đó	pháp	Phật	là	phải	tu.	

		 Quý	vị	nên	nhớ	là	nếu	có	pháp	dễ	thì	Phật	dạy	cho	mọi	người	hết	rồi.	Pháp	
nào	mà	nói	dễ	là	toàn	đời	sau	nói,	còn	đời	trước,	thời	đức	Phật,	quý	vị	coi	trong	
kinh	đi,	dù	kinh	nào	chăng	nữa,	kinh	Tịnh	Độ	[chẳng	hạn],	thì	quý	vị	coi	kinh	nào	
nói	 ‘vạn	người	tu,	vạn	người	đi’?	Nếu	mà	như	vậy	 là	vô	 lý	đúng	không	quý	vị?	
Không	có	chuyện	đó!	Đức	Phật	nói	là	có	những	chúng	sanh	căn	cơ	chín	mùi,	thì	ta	
giúp	cho	họ	được	độ.	Có	những	chúng	sanh	căn	cơ	chưa	chín	mùi,	thì	ta	giúp	cho	
họ	căn	cơ	chín	mùi.	Có	những	chúng	sanh	chưa	có	căn	cơ,	 tức	 là	chưa	có	gieo	
duyên,	thì	ta	giúp	cho	họ	trồng	thiện	căn,	chưa	có	thiện	căn	thì	ta	giúp	cho	thiện	
căn.	Có	những	chúng	sanh	vì	nghiệp	quá	nặng,	không	tiếp	nhận	được	thiện	căn,	
không	tiếp	nhận	được	giáo	của	Phật,	thì	ta	chờ	đợi	lúc	khác.	

Cho	nên	không	phải	ai	cũng	độ	được	đâu,	làm	gì	có	chuyện	đó.	Nếu	mà	nói	
vậy	thì	mình	nói	trái	Phật	rồi,	đúng	không?	Điều	đó	là	nói	ngay	trong	Kinh	Địa	
Tạng	đó,	kinh	nào	cũng	vậy	thôi,	kinh	Đại	thừa	hay	Tiểu	thừa	gì	cũng	vậy.	Trong	
Kinh	Địa	Tạng,	có	bốn	hạng	chúng	sanh,	ở	Phẩm	thứ	hai	đức	Phật	nói	với	ngài	Bồ-
tát	Địa	Tạng:	‘Trong	chúng	sanh	có	những	người	căn	tánh	sáng	lẹ,	nghe	giáo	pháp	
của	Ta	thời	liền	tin	nhận’.	Đó	tức	là	căn	tánh	ngon	lành	rồi,	độ	được	rồi	đó.	Rồi	có	
người	căn	tánh	không	tốt	lắm,	cho	nên	phải	ân	cần	khuyên	bảo,	một	hồi	rồi	mới	
thành	tựu	được	thiện	quả.	Có	người	thì	chưa	có	duyên,	cho	nên	Ta	giúp	cho	họ	có	
duyên.	Và	người	hạng	cuối	cùng	là	những	người	bị	nghiệp	chướng	quá	nặng,	cho	



 
 

41 

nên	chẳng	đem	lòng	kính	tin	ngưỡng	mộ.	

		 Trong	bản	dịch	của	ngài	Trí	Tịnh	thiếu	một	hạng,	ngài	gom	bốn	hạng	thành	
ba	hạng,	thiếu	một	dòng,	thiếu	hạng	là	người	mà	chưa	có	[thiện	căn]	thì	cũng	có	
thể	giúp	cho	có.	Còn	người	mà	nghiệp	quá	nặng	là	thôi,	thua!	Cho	nên	là	có	bốn	
hạng.	

		 Cho	nên	trong	Kinh	A	Hàm	hay	Kinh	Nikaya,	hay	kinh	nào	cũng	vậy,	đức	Phật	
luôn	chia	bốn	hạng	người.	Và	chỉ	bốn	hạng	người	như	vậy,	thì	rõ	ràng	đâu	phải	ai	
cũng	được	độ	đâu.	Chỉ	có	hai	hạng	người	được	độ,	là	những	người	đã	căn	tánh	
sáng	lẹ,	tức	là	người	đã	thành	thục	được	thiện	căn.	Thiện	căn	là	vô	tham,	vô	sân,	
vô	si.	Và	người	ta	đã	sắp	chín	rồi,	cho	nên	là	vô	điểm	phát	chín	luôn.	Duyên	đã	đầy	
đủ,	nhân	đã	đầy	đủ,	cho	nên	vô	điểm	một	phát	là	xong.	Còn	người	chưa	điểm	thì	
sao?	Thì	Ta	dạy	cho	giáo	pháp	thời	này	qua	thời	nọ,	bao	nhiêu	năm	nghe	trong	
kinh,	tu	theo	Phật,	bao	nhiêu	năm	cuối	cùng	đắc	đạo.	Vất	vả	như	vậy	đó!	Đó	là	[căn	
tánh]	chưa	chín	mùi,	bây	giờ	phải	giúp	cho	chín	mùi,	chín	mùi	rồi	thì	mới	giúp	cho	
đắc	được.	

		 Còn	hạng	người	thứ	ba	thì	cũng	có	tin	tin	một	chút,	vô	trồng	thiện	căn,	trồng	
căn	lành.	Rồi	hạng	người	thứ	tư	thì	thôi	khỏi	luôn,	có	vô	đó	cũng	không	nghe	được	
Phật	chút	gì	hết,	thôi	thua!	

		 Quý	vị	nhớ	trong	Tích	Truyện	Pháp	Cú	có	câu	chuyện,	đức	Phật	giảng	quá	
trời,	sau	đó	ngài	A	Nan	mới	nói:	Bạch	đức	Thế	Tôn,	con	thấy	đức	Thế	Tôn	giảng	
hay	như	thế,	mà	tại	sao	có	năm	vị	đó	nghe,	người	thì	nhìn	lên	trên	trời,	người	thì	
nhìn	xung	quanh,	người	thì	gục	xuống	đất...?	Nói	chung	năm	người	mà	chỉ	có	một	
người	là	lắng	nghe	thôi.	Ngài	A	Nan	hỏi	như	vậy	đó.	

		 Đức	Phật	nói:	Người	mà	ăn	rồi	nhìn	lên	trời,	là	vì	ổng	nhiều	đời	coi	sao	bói	
quẻ,	coi	thiên	văn.	Cho	nên	bây	giờ	quen	rồi,	vô	nghe	pháp	không	nổi,	nhìn	trên	
trời	coi	ngôi	sao	quen	rồi.	Còn	người	mà	ngủ	gục,	thì	ông	đó	nhiều	đời	làm	gì	đó	
nên	ngủ	quen	rồi.	Còn	người	mà	cứ	bốc	đất	rồi	quay	qua	quay	lại	thì	[nhiều	đời]	
làm	khỉ.	Nói	chung	trong	năm	người	thì	chỉ	có	một	người	là	chú	ý	lắng	thôi	nghe,	
ông	đó	là	ổng	tu	theo	đạo	Bà-la-môn,	ổng	đọc	kinh	điển	Vệ-đà	quen	rồi,	cho	nên	
vô	cúi	nghe	được.	Đấy!	Năm	người	mà	chỉ	có	một	người	nghe	được,	mà	nghe	thôi	
chứ	cũng	chưa	hiểu	nữa.	Mà	đức	Phật	dạy	hay	lắm,	ngài	A	Nan	nói	đức	Thế	Tôn	



 
 

42 

dạy	hay	quá.	

		 Quý	vị	thấy	không	ạ?	Đâu	có	đơn	giản	đâu!	Dễ	gì!	Pháp	Phật	phải	trải	qua	
Hằng	hà	sa	số	kiếp	nhiều	như	vi	trần,	trong	kinh	nói	như	vậy,	thì	mới	được	độ.	
Cho	nên	là	mình	nói	phương	tiện	thôi,	chư	Tổ	nói	phương	tiện	đó.	Nói	phương	
tiện	để	trồng	căn	lành,	chứ	không	phải	là	độ	được	đâu.	Nếu	độ	được	thì	Phật	đã	
độ	hết	rồi,	vì	Phật	vô	cùng	từ	bi.	

		 Quý	vị	nhớ	trong	Kinh	Đại	Phương	Đẳng	Đại	Tập,	Thiện	Trang	đã	trích	câu	
chuyện	đó	rồi.	Có	đức	Phật	là	Chiên	Đàn	Hương	Quật,	ở	trong	quá	khứ,	còn	một	
người	chưa	được	độ,	cho	nên	trước	khi	nhập	Niết-Bàn	Ngài	đã	ẩn	mình,	đợi	người	
đó	ở	trời	Phi	Tưởng	Phi	Phi	Tưởng	Xứ,	đợi	đến	khi	người	đó	hết	thọ	mạng	sanh	
xuống	nhân	gian,	hình	như	đến	năm	70	tuổi	hay	bao	nhiêu	tuổi	đó,	tại	vì	thời	đó	
thọ	mạng	của	chúng	sanh	dài	lắm.	Đức	Phật	đó	mới	hiện	thân	ra	trước	mặt	người	
đó,	giảng	cho	một	bài	kinh,	thuyết	pháp	cho	người	đó	đắc	đạo	xong	thì	đức	Phật	
mới	nhập	Niết-Bàn.	Cùng	lúc	đó	vô	lượng	chư	Thiên,	bao	nhiêu	ngàn	chư	Thiên	
đã	nghe	pháp	đó	cũng	thành	tựu	được,	rồi	Ngài	mới	thật	sự	nhập	Niết-Bàn.	Khi	
còn	một	chúng	sanh	được	độ	thì	Ngài	vẫn	còn	chờ.	

		 Quý	vị	thấy	không	ạ?	Ngài	từ	bi	như	vậy	mà.	Cho	nên	trong	Kinh	Đại	Bát	Niết	
Bàn,	quý	vị	thấy	có	cô	Tỳ-kheo-ni	đó	nói:	‘Đức	Như	Lai	từ	bi,	thương	xót	độ	chúng	
sanh,	mà	sao	Ngài	không	độ	con?	Con	tu	hành	theo	giáo	pháp	của	đức	Phật	bao	
lâu	rồi,	mà	không	độ	con?’	Cổ	mới	khởi	ý	tưởng	đó	thôi,	mà	đức	Phật	xuất	hiện	
dạy	cho	cổ	một	bài,	cổ	đắc	đạo	A-la-hán	nhập	Niết-Bàn	trước	đức	Phật	luôn.	Quý	
vị	thấy	không	ạ?	Cỡ	đó	đó!	[Cổ	là]	A-la-hán	Tam	minh	chứ	không	phải	là	A-la-hán	
thường.	

		 Cho	nên	là	khi	duyên	đến	[thì	được	độ].	Mà	duyên	là	gì?	Là	tâm	mình	khẩn	
cầu	tha	thiết,	thật	sự	mình	đủ,	đến	lúc	nào	đó	đức	Phật	thấy	đủ	là	đức	Phật	sẽ	giúp.	
Còn	bây	giờ	mình	tu	chưa	đủ	thì	chịu	thôi.	Mình	tu	mà	mình	còn	Tà	kiến	quá	thì	
có	cách	nào	đâu.	Bảo:	“Tu	đi	con!”	Không!	Con	thích	[pháp]	nào	dễ,	nghe	cái	nào	
dễ	thì	con	tu	thôi,	chứ	còn	[pháp]	này	khó	quá,	cao	siêu	quá.	Vậy	thì	chấp	nhận	
mình	luân	hồi	tiếp	tục	thôi.	Tại	sao?	Phật	pháp	nan	văn	mà,	nan	văn	nên	nghe	
những	điều	dễ,	nghe	dụ	thôi.	Thời	nay	chúng	sanh	thích	nghe	dụ,	không	thích	nghe	
khuyên.	Thích	nghe	gạt,	chứ	không	thích	nghe	sự	thật,	[nên]	rất	khó!	



 
 

43 

		 Mà	trong	kinh	điển	đức	Phật	dạy	rất	đơn	giản,	cũng	không	có	gì	cao	siêu,	cứ	
tu	đi	con,	tu	đi	rồi	con	sẽ	thành	tựu.	Đức	Phật	nói	người	chưa	được	giải	thoát,	thì	
có	thể	tu	giải	thoát	được	một	phần.	Một	phần	là	gì?	Là	những	người	nào	tu	đến	Sơ	
quả	hướng	(Sơ	quả	hướng	là	Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	hành)	hoặc	thấp	hơn	nữa	là	
những	người	có	một	phần	Thánh	quả.	Như	trong	Kinh	Địa	Tạng	nói	là	người	đáng	
lẽ	sanh	vào	cõi	Trời,	cõi	Người,	có	nghĩa	là	tới	Nhẫn	vị,	Thế	đệ	Nhất	vị.	Nhẫn	vị	
trong	Tứ	gia	hạnh	đó.	Còn	người	nào	chưa	có	căn	lành	thì	trồng	căn	lành,	đó	là	
Noãn	vị,	Đảnh	vị.	

		 Cho	nên	chúng	ta	học	rồi,	kết	nối	các	kinh	lại	là	chúng	ta	thấy	đức	Phật	luôn	
luôn	nói	có	một	con	đường,	một	kiểu	thôi,	một	lối	thôi.	Còn	sau	này,	người	đời	sau	
bắt	đầu	dẫn	ra	đủ	các	kiểu,	làm	như	mình	hơn	Phật,	tưởng	là	hơn	Phật.	Chúng	
sanh	ảo	tưởng	sức	mạnh,	chứ	thực	tế	là	không	có.	Pháp	môn	nào	đức	Phật	cũng	
gia	trì	bình	đẳng.	Quý	vị	tu	Thiền	thì	không	được	gia	trì	sao?	Được	gia	trì	chứ!	Sư	
Minh	Tuệ	cũng	nói	vậy	mà	đúng	không?	Quý	vị	thấy	không	có	pháp	nào	mà	không	
có	gia	trì	hết.	Pháp	nào	cũng	tu,	mà	tu	rồi	mình	thấy	đúng	Chánh	pháp	thì	càng	
được	gia	trì	nữa.	Thật	ra	là	tu	đúng	thì	có	hiệu	quả	rõ	ràng.	

		 Cho	nên	mình	ráng	tu,	ráng	học.	Trừ	khi	đời	này	mình	không	có	tu	học	nữa,	
thì	cũng	ráng	nguyện	là	cho	con	đời	đời	được	gặp	Chánh	pháp.	Lỡ	có	sa	đọa	thì	
cũng	ngóc	lên	cho	nhanh	để	mà	tu	tiếp.	Quý	vị	nguyện	như	vậy	thì	thành	tựu,	chứ	
còn	bây	giờ	khó	lắm,	thời	càng	về	sau	này	ít	người	giảng	Chánh	pháp	thì	còn	khó	
[được	nghe]	hơn.	

		 Như	vậy	ở	đây	đức	Phật	nói	là:	Tỳ-kheo	thành	tựu	Dục	định,	thiêu	đốt	các	
hành	(ở	đây	có	Chú	Giải	của	ngài	Tuệ	Sỹ:	#Tinh	cần	hành	tức	tác	ý	hay	nỗ	lực	tinh	
cần,	tinh	cần	tức	là	tinh	tấn	đó),	tu	tập	như	ý	túc,	y	vô	dục	(y	vô	dục	tức	là	mình	
nương	vào	sự	không	có	ham	muốn),	y	viễn	ly	(tức	là	mình	xa	rời),	y	diệt,	nguyện	
đến	phi	phẩm	(nguyện	đến	phi	phẩm	thì	có	coi	trong	kinh	này,	thật	ra	đơn	giản	
là	viễn	ly,	y	ly	dục,	y	diệt	tận,	hướng	đến	xả	ly).	Tinh	tấn	định,	Tâm	định	(đây	
[là]	nói	tắt)	cũng	như	vậy	(cũng	giống	vậy).	Thành	tựu	Tư	duy	định	(ở	đây	ngôn	
ngữ	khác,	lúc	nãy	là	Dục,	Tinh	tấn,	Tâm	và	Tư	duy.	Còn	chữ	‘như	ý	túc’	thì	lúc	nào	
cũng	đi	kèm	cùng.	Dục	định	Như	ý	Túc,	Tinh	tấn	Định	như	Ý	túc,	Tâm	định	Như	ý	
Túc,	Tư	duy	Định	như	Ý	túc,	cũng	giống	vậy),	thiêu	đốt	các	hành	tu	tập	như	ý	



 
 

44 

túc	nương	vào	vô	dục,	nương	vào	viễn	ly,	nương	vào	diệt	nguyện	đến	phi	
phẩm.	Này	A-nan,	bốn	như	ý	túc	này,	ông	hãy	nói	để	dạy	cho	các	Tỳ-kheo	
niên	thiếu.	Nếu	ông	nói	và	dạy	cho	các	Tỳ-kheo	niên	thiếu	về	bốn	như	ý	túc	
này,	họ	sẽ	được	an	ổn,	được	sức	lực,	được	an	lạc,	 thân	tâm	không	phiền	
nhiệt,	trọn	đời	tu	hành	Phạm	hạnh.	

(Trích	từ	Kinh	86-	Kinh	Thuyết	Xứ	-	Trung	A	Hàm).	

Tóm	lại	là	bốn	cái	tên	thôi,	nói	chung	là	quý	vị	hãy	cố	gắng	mong	muốn,	rồi	
tinh	tấn	trong	tu	Thiền	định,	tâm	định	trong	tu	Thiền	định	(tâm	Thiền)	và	tư	duy	
trong	Thiền	định.	Cứ	cố	gắng	tu	như	thế	gọi	là	Tứ	như	Ý	túc.	Tứ	như	Ý	túc	sẽ	phát	
sinh	Thần	thông	nếu	như	tu	thành	tựu.	Nếu	quý	vị	tu	tới	Tứ	thiền	mà	thành	tựu	
được	Tứ	như	ý	túc	như	vậy,	thì	quý	vị	có	thể	sống	đến	một	kiếp,	bữa	trước	chúng	
ta	đã	trích	rồi.	Thành	tựu	được	Tứ	như	ý	túc	thì	người	đó	có	thể	kéo	dài	tuổi	thọ	
sống	đến	một	kiếp,	nên	đã	lắm!	

Hôm	nay	Thiện	Trang	xin	giới	 thiệu	Tâm	sở	cuối	cùng	trong	các	Tâm	sở.	
Chúng	ta	học	52	món	Tâm	sở,	trong	đó	có	13	Tâm	sở	tợ	tha,	14	Tâm	sở	Bất	thiện.	
Nhóm	bất	thiện	thì	dễ	nhớ	lắm,	quý	vị	cứ	nhớ	4	Tâm	sở	Bất	thiện	Biến	hành:	Si,	
Vô	tàm,	Vô	úy	và	Trạo	cử	mà	có	mặt,	là	mình	biết	tâm	của	mình	bất	thiện	rồi	đó.		

Cho	nên	đồng	tu	nào	mà	cứ	nhắn	tin	hay	là	nói	gì	đó	hay	là	than	thở,	đang	
trạo	cử,	lo	lắng	tùm	lum,	thì	mình	biết	là	mình	đang	rơi	vào	bất	thiện,	trạo	cử	rồi	
đó.	Có	mặt	[những	Tâm	sở]	này	chắc	chắn	là	bất	thiện	rồi,	[không]	chạy	đâu	hết.	

Tại	sao	lại	bất	thiện?	Vì	lúc	đó	quý	vị	đang	si,	quý	vị	không	có	chánh	pháp	
trong	tâm,	cho	nên	quý	vị	lo	lắng	và	suy	nghĩ.	Rồi	lúc	đó	quý	vị	cũng	vô	tàm,	vô	uý.	
Nhiều	người	nói:	“Ủa!	Lúc	đó	con	vô	tàm	vô	úy	lúc	nào	thầy?	Con	nhắn	tin,	con	
than	thở	vậy,	đâu	có	chỗ	nào	là	vô	tàm	vô	uý?”	Có!	Vô	tàm,	vô	uý	ở	chỗ	nào?	Vô	
tàm	là	không	biết	xấu	hổ.	Mình	học	pháp	bao	lâu	rồi	mà	không	biết	ứng	dụng;	Vô	
úy	là	không	biết	sợ	nhân	quả.	Mình	tu	rồi,	mình	học	rồi	mà	còn	sợ	điều	này,	sợ	
điều	kia,	nghĩ	lung	tung	lang	tang.	Đó	là	Vô	tàm,	Vô	uý.		

Cho	nên	[Tâm	sở]	Bất	thiện	Biến	hành	chắc	chắn	có	rồi,	thì	lúc	đó	mình	coi	
mình	rớt	vào	hoặc	là	Tà	kiến,	hoặc	là	Tham,	hoặc	là	mình	đang	Ngã	mạn	(so	sánh)	
đó,	hoặc	là	mình	đang	sân,	hoặc	là	mình	đang	ghen	ghét	gì	đó,	hoặc	là	đang	trạo	
hối	(là	hối	hận,	ân	hận),	hoặc	là	tâm	mình	đang	bị	hôn	trầm,	thụy	miên,	nghi	ngờ	



 
 

45 

gì	đó,	nói	chung	là	rớt,	thì	chắc	chắn	là	bất	thiện.	Quý	vị	cứ	nhìn	có	một	trong	bốn	
thằng	này	[Si,	Vô	tàm,	Vô	úy,	Trạo	cử]	thì	chắc	chắn	[có]	dấu	hiệu	bất	thiện	rồi	đó.	
Nhớ	nha!	Tâm	nhiều	nhất	là	Trạo	cử,	si	thì	không	thấy,	nhưng	Trạo	cử	là	rõ	ràng	
nhất,	tâm	mà	lăng	xăng	lăng	xăng	là	bất	thiện	rồi	đó.	

Còn	muốn	thiện	thì	[phải	có]	một	trời	thứ	này	[19	Tâm	sở	Tịnh	hảo	Biến	
hành],	nên	khó	vô	cùng!	Nào	là	phải	có	niềm	tin,	 là	Tâm	sở	Tín;	nào	là	phải	có	
[Tâm	sở]	Niệm	là	ghi	nhớ	được	cảnh,	ghi	nhớ	quá	khứ;	nào	phải	có	Tàm;	có	Úy;	
Vô	tham;	Vô	sân;	Tâm	[sở]	Trung	hòa	thì	vừa	vừa	thôi;	Tịnh	tâm,	Tịnh	thân;	Nhu	
tâm,	Nhu	thân;	Thích	tâm,	Thích	thân;	Thuần	tâm,	Thuần	thân;	rồi	Chánh	tâm,	
Chánh	thân.	Có	được	một	trời	[Tâm	sở]	đó,	thì	mới	biết	là	mình	có	tâm	thiện.	Rồi	
từ	đó	mình	coi	thử	mình	đang	có	những	[Tâm	sở]	nào	có	thể	chạy	vô,	như	[Tâm	
sở]	Chánh	ngữ,	Chánh	nghiệp,	Chánh	mạng,	hoặc	là	Bi	và	Tùy	hỷ.		

[Tâm	sở]	Tùy	hỷ	này	khó	lắm,	mình	tùy	hỷ	trên	nhân	thì	được	nhưng	tùy	hỷ	
trên	quả	thì	khó.	Có	nhiều	người	thấy	người	ta	làm	thiện,	ví	dụ	phóng	sanh	thì	ok,	
vui.	Nhưng	tới	khi	có	quả	tới,	nhà	đó	được	quả	báo	gì	đó,	nhà	giàu	giàu	chút,	hoặc	
là	người	ta	mua	được	cái	nhà	mới	hay	gì	đó,	là	mình	ghen,	hết	tùy	hỷ	nổi.	[Quý	vị]	
thấy	chưa?	Rồi	người	ta	học	pháp	cũng	vậy.	Học	pháp	với	thầy	đó,	không	phải	là	
thầy	của	mình,	cho	nên	mình	ghét,	đâu	có	tùy	hỷ	được	đâu.	Mặc	dù	biết	thầy	đó	là	
chân	tu,	nhưng	mình	không	có	tùy	hỷ.	Nói	chung	là	phải	dùng	tâm	Xả,	nếu	không	
dùng	Tùy	hỷ	được	thì	phải	dùng	tâm	Xả.	Đó	chỉ	là	[Tâm	sở]	Biệt	cảnh	thôi.	 

	 Hôm	nay	chúng	ta	học	1	Tâm	sở	Tịnh	hảo	Trí	Quyền,	đó	là	Tâm	sở	Trí	tuệ.	
Điều	này	chúng	ta	đã	học	rồi,	quý	vị	nhớ	Trí	tuệ	này	cũng	gọi	là	Thẩm	như	Ý	túc	
trong	Tứ	như	Ý	túc	(Thẩm	như	Ý	túc,	thẩm	là	thẩm	định,	là	điều	nào	trong	mấy	
điều	như	ý	túc	trên?	Chính	là	Tinh	tấn	Như	ý	túc),	rồi	Trạch	pháp	trong	Thất	giác	
tri,	và	Chánh	kiến	trong	Bát	chánh	đạo.	

Quý	vị	nhớ	ứng	dụng	pháp	Thất	giác	chi	này	rõ	ràng	nha.	Khi	nào	tâm	mình	
có	dấu	hiệu	trạo	cử,	lăng	xăng	lăng	xăng,	thì	quý	vị	nên	tu	pháp	nào?	Bình	thường	
quý	vị	phải	tu	Bốn	giác	chi,	lúc	nào	cũng	có	Niệm	[giác	chi]	rồi,	nên	mình	chỉ	nhớ	
lúc	đó	nên	tu	Thiền	chỉ.	Vì	tâm	mình	đang	lăng	xăng	lăng	xăng,	nghĩ	nhiều	quá,	thì	
tu	Thiền	chỉ.	Lúc	đó	mình	phải	tu	Xả	giác	chi,	Khinh	an	Giác	chi,	và	Hỷ	giác	chi.	

Còn	nếu	tâm	mình	đang	yếu	đuối,	có	nghĩa	là	mơ	mơ	màng	màng,	buồn	ngủ,	



 
 

46 

rũ	rượi	quá,	thì	mình	hãy	tu	Tinh	tấn	Giác	chi,	Trạch	pháp	Giác	chi,	phải	kéo	tâm	
mình	lên.	Ở	trên	là	mình	tu	Định	giác	chi,	còn	bây	giờ	mình	phải	tu	pháp	ngược	
lại,	lúc	đó	mình	hãy	tu	Thiền	quán,	và	mình	thay	đổi	tư	thế	v.v…	

Mình	chỉ	cần	nhớ,	tại	vì	bây	giờ	mình	tu	hai	thứ	là	Thiền	chỉ	và	Thiền	quán	
thôi.	Lúc	nào	tâm	mình	trạo	cử	nhiều,	đang	lăng	xăng,	đang	nghĩ	nhiều,	căng	thẳng,	
thì	hãy	tu	Thiền	chỉ.	Lúc	nào	tâm	mình	đang	yếu	đuối	hay	gì	đó,	buồn	ngủ,	đơ	đơ,	
thì	hãy	tu	Thiền	quán.	Nhớ	vậy	cho	đơn	giản!	Chỉ	cần	nhớ	vậy	là	được.	Chứ	còn	
không,	nhiều	khi	tinh	tấn	quá	thì	sẽ	sanh	ra	trạo	cử.	Toàn	nghe	pháp	không	[thôi],	
nghe	pháp	một	hồi	tâm	đơ	đơ	luôn,	đó	là	tâm	đang	trạo	cử	nặng	quá,	thì	hãy	đi	tu	
Thiền	chỉ.	Chúng	ta	có	hai	pháp	rõ	ràng.	

Thiện	Trang	chia	sẻ	về	Tâm	sở	Trí	tuệ	hay	gọi	là	Tuệ	quyền.	Trí	là	gì?	Trí	có	
nghĩa	là	sáng	suốt,	và	chữ	tuệ	trong	Tuệ	quyền,	cũng	là	điều	hành,	có	quyền	điều	
hành.	

Tâm	sở	Tịnh	hảo	Trí	quyền	

Trí	tuệ	hay	Tâm	sở	Tuệ	quyền	cai	quản	trong	phần	hiểu	biết	thấu	đáo	
tức	là	phần	sáng	suốt	của	tâm,	hoặc	gọi	là	trí,	hoặc	gọi	là	tuệ.		

Tâm	sở	này	cai	quản,	tức	là	quản	lý	được	phần	hiểu	biết	một	cách	thấu	đáo,	
và	phần	sáng	suốt	của	tâm.	Có	nghĩa	là	nếu	mình	không	có	[Tâm	sở]	này,	là	mình	
không	có	hiểu	biết	thấu	đáo,	không	có	sáng	suốt	được.	Cho	nên	Tâm	sở	Trí	tuệ	
này	cực	kỳ	quan	trọng.		

Tuệ	quyền	hay	Tâm	sở	trí	tuệ	thì	có	quyền	trong	sự	hiểu	biết	thực	tính	
của	các	pháp,	như	chúng	đang	là,	tức	là	thấy	về	Khổ,	về	Không,	về	Vô	thường,	
Vô	ngã.	(Tức	là	mình	phải	thấy	thực	tính	của	các	pháp	là	Khổ	-	Không,	Vô	thường,	
Vô	ngã.	Mình	thấy	mấy	điều	đó	thì	mới	gọi	là	có	trí	tuệ).	 

Khó	không	quý	vị?	Khó	chứ	gì	nữa!	Giờ	mình	thấy	đời	vẫn	thường	mà,	đâu	
có	thấy	Vô	thường	đâu.	Mình	có	thấy	Vô	ngã	đâu,	mình	có	thấy	khổ	đâu,	mình	thấy	
đang	sướng	mà.	Như	vậy	là	không	có	trí	tuệ.	Trí	tuệ	này	là	Tuệ	quyền,	là	trí	tuệ	
giải	thoát,	chứ	không	phải	trí	tuệ	bình	thường.	Trí	tuệ	bình	thường,	tất	nhiên	mình	
thấy	biết	thấu	đáo	là	được	rồi.	Nhưng	trí	tuệ	này	là	trí	tuệ	giải	thoát,	thì	phải	thấy	



 
 

47 

được	thực	tính	của	các	pháp,	tức	là	bên	ngôn	ngữ	Đại	thừa	gọi	là	Thật	tướng	của	
các	pháp,	là	Khổ,	Không,	Vô	thường,	Vô	ngã,	hay	là	Khổ,	Vô	thường,	Vô	ngã.	Chữ	
‘Không’	đôi	khi	thêm	vô	cho	rõ	thôi,	chứ	không	cần	‘Không’	cũng	được,	Khổ,	Vô	
thường,	Vô	ngã.	

Bởi	vì	trí	tuệ	khắc	chế	Vô	minh,	nên	cũng	gọi	là	Vô	si,	tức	là	không	mê	
mờ	về	trí	tuệ.	 

Khi	nào	mình	có	trí	tuệ,	thì	tất	nhiên	sẽ	ngược	lại	với	Vô	minh.	Khi	nào	mình	
biết	mình	Vô	minh?	Tức	là	nhìn	thấy	đời	mà	mình	không	thấy	vô	thường,	mình	
thấy	đời	sống	dài	quá,	gia	đình	mình	là	thật,	con	là	thật,	chồng	là	thật,	 là	mình	
không	thấy	Vô	thường,	không	thấy	Vô	ngã	rồi	đó.	Nhớ	nha!	Cái	điện	thoại	bị	rớt	
bể,	mình	kêu:	“Ôi!	Tiếc	quá!	Mất	tiền	rồi	v.v…”	Đó	là	mình	đang	mê,	mình	không	
có	trí	tuệ.	Trí	tuệ	là	[mình	thấy	được]	Khổ,	Không,	Vô	thường,	Vô	ngã.	Chuyện	đã	
qua	rồi,	đằng	nào	cũng	bể	rồi,	không	bao	giờ	trở	lại,	tốn	tiền	thay	mặt	kính	thôi,	
chứ	bây	giờ	có	cách	nào	khác	đâu.	Đúng	chưa?	

Ví	dụ	một	người	bị	bệnh	chết	rồi,	chết	rồi	thì	quý	vị	làm	gì	được	nữa?	Không	
có	cách	gì	đâu,	chỉ	có	chấp	nhận,	đó	là	Khổ,	Không,	Vô	thường,	Vô	ngã.	Nhớ	như	
vậy,	mình	sống	như	thế	thì	mình	có	trí	tuệ.	Còn	mình	không	chấp	nhận	điều	đó,	
mình	thấy:	Ôi!	Sao	đời	tôi	thế	này,	đời	tôi	khổ	thế	kia	v.v…	thì	quý	vị	đang	bị	Vô	
minh	che	lấp,	hay	chính	xác	là	mình	không	có	trí	tuệ.	Cho	nên	phải	cẩn	thận	nha!	

Trí	có	thể	dỡ	bỏ	màn	che	của	Si	khỏi	sự	vẩn	đục	Pháp	nhãn	của	chúng	
sanh,	và	loại	bỏ	sự	chìm	đắm	trong	bóng	tối	do	Si	hay	là	Vô	minh.	Cho	nên	
được	gọi	là	Minh.	 

Điều	này	cũng	dễ	thôi!	Khi	nào	mình	có	trí	hay	là	trí	tuệ,	thì	Tâm	sở	này	giúp	
cho	mình	không	vẩn	đục,	tức	là	sáng	suốt,	mình	chặn	được	bóng	tối	Vô	minh,	đơn	
giản	là	vậy	thôi. 

Trí	tuệ	là	khả	năng	hiểu	biết	thấu	suốt,	không	phải	sự	biết	trực	nhận	
của	Thức,	hay	sự	biết	kinh	nghiệm	của	Tưởng.	 

Nghe	cho	kỹ	nha!	Sự	biết	này	là	biết	thấu	suốt,	chứ	không	phải	trực	nhận	của	
Thức,	hay	là	kinh	nghiệm	của	Tưởng.	Trực	nhận	của	Thức	là	thấy	cái	gì	đó	thì	



 
 

48 

mình	thấy	thôi;	rồi	Tưởng	là	thấy,	đem	so	sánh	với	kinh	nghiệm,	kiến	thức	lúc	
trước	mình	biết	những	điều	gì	đó	v.v… 

Ví	dụ	như	nhìn	vào	[bóng	đèn	này],	quý	vị	biết	cái	này	là	gì	không?	Đầu	tiên	
mình	nhìn,	mình	thấy	sáng	sáng	thôi,	thì	đó	là	sự	biết	của	Thức.	Rồi	mình	nói	là:	
“À!	Cái	này	là	cái	bóng	đèn	tròn,	thầy	Thiện	Trang	để	bóng	đèn	tròn	ở	đây”,	cho	
nên	mình	biết	đây	là	bóng	đèn	tròn.	Sự	biết	đó	là	biết	của	Tưởng,	chứ	không	phải	
trí	tuệ.	

Còn	trí	tuệ	là	hiểu	biết	thấu	suốt,	là	mình	hiểu	sâu	hơn,	cái	đèn	này	là	để	tu	
Thiền	chỉ,	giúp	mình	thế	này	thế	kia	v.v….	Đó	mới	là	trí	tuệ,	đèn	tròn	giúp	cho	
mình	có	định.	Cho	nên	quý	vị	để	nhiều	đèn	tròn	ở	trong	nhà	mình	thì	có	định.	
Đừng	xài	đèn	tam	giác,	đèn	gì	ghê	gớm,	càng	nhọn	bao	nhiêu	càng	mất	định	bấy	
nhiêu.	

Sẵn	đây	Thiện	Trang	nói	luôn	về	việc	thờ	tự.	Quý	vị	hiểu	Vi	Diệu	Pháp	và	học	
tới	đây	rồi,	thì	thờ	bàn	thờ,	cố	gắng	thờ	đơn	giản,	đừng	bày	trí	nhiều	thứ	trên	đó.	
Có	nhiều	người	để	nào	là	tấm	khăn	trải	bàn,	bông	hoa	lá	cành	đủ	các	kiểu,	[rồi	
hình]	nhọn	nhọn,	mình	nhìn	vào	đó	là	mất	định.	Rồi	lá	cây,	lá	bồ	đề,	tùm	lum…	đủ	
các	kiểu	trên	đó,	là	bị	loạn.	Người	học	hiểu	Vi	Diệu	Pháp,	hiểu	Thiền	thì	hãy	thờ	
tự	đơn	giản.	Phật	Bồ-tát,	Phật	nào,	Bồ-tát	nào,	nước	thế	nào,	đèn	nên	xài	đèn	tròn,	
hoặc	ít	nhất	là	hình	trụ	cũng	có	tròn	[nên]	có	định.	Còn	quý	vị	xài	hình	tam	giác,	
hình	nhọn	nhọn	nhiều,	nhìn	vô	là	mất	định.	Rồi	ly	nước	cũng	vậy...	

	Quý	vị	cố	gắng	để	ít	thôi,	dừng	có	để	lung	tung	lên	ở	đó,	thì	mình	nhìn	vào	
bàn	thờ,	mình	có	định.	Rồi	nhà	cũng	vậy,	mình	xài	làm	sao	đừng	có	để	quá	nhiều	
thứ	lung	tung	linh	tinh	chắn	hết.	Mà	mình	nên	làm	sao	cho	đơn	giản,	trừ	khi	nhà	
chật	quá.	Giống	như	Thiện	Trang,	Thiện	Trang	ở	thất	chật	quá,	không	có	cách	nào	
giấu	đi	đâu	được,	chứ	không,	Thiện	Trang	giấu	sạch.	Giấu	sạch	đi	cho	gọn,	là	tự	
nhiên	mình	vô	trong	thất,	vô	trong	nhà	mình	có	định.		

Cho	nên	đó	là	cách	để	duy	trì	định.	Mình	học	rồi,	mình	hiểu.	Những	hình	nào	
tròn	là	có	định,	còn	những	hình	nào	nhọn	nhọn	là	mất	định.	Cho	nên	nhớ,	đừng	
để	những	gì	có	hình	nhọn	nhọn	lên,	hãy	dùng	những	hình	nào	tròn,	tròn	không	
được	thì	hình	vuông,	vuông	cũng	đỡ,	chứ	còn	để	nhiều	là	mất	định	lắm.	Nhiều	



 
 

49 

người	thờ	tự	không	biết,	màu	mè	đủ	các	kiểu	nữa,	thì	thôi,	mất	định	lắm.	Rồi	thờ	
bánh	trái	gì	đó	v.v…	mình	cứ	thờ	lên	vừa	vừa	thôi,	rồi	để	xuống.	Phật	không	ăn	
uống	gì	đâu,	nhưng	mình	để	 làm	sao	cho	gọn,	đẹp.	Đèn	thờ	v.v...	mình	hãy	 lựa	
những	cái	đèn	phù	hợp.	Quý	vị	cứ	thay	đổi	từ	từ	rồi	quý	vị	sẽ	thấy,	mình	tu,	vô	
trong	nhà	mình	là	có	định,	thấy	khác	ngay.	

Đối	với	hành	giả	Tuệ	quán	hay	Thánh	nhân	thì	đây	là	sự	biết	tự	thân,	
không	qua	việc	nghe	hay	đọc	của	người	khác	về	Tam	tướng	hay	duyên	khởi	
của	Danh	sắc,	Ngũ	uẩn.		

Đoạn	này	quan	trọng:	‘Đối	với	hành	giả	Tuệ	quán	hay	Thánh	nhân	(chúng	ta	
chắc	chưa	là	Thánh	nhân	thì	cứ	nhận	mình	là	hành	giả	Tuệ	quán	đi),	thì	đây	là	sự	
biết	tự	thân	(là	tự	mình	biết),	không	qua	việc	nghe	hay	đọc	của	người	khác	về	Tam	
tướng	(chính	là	Khổ	-	Không,	Vô	thường,	Vô	ngã,	mình	phải	biết	những	điều	đó)	
hay	duyên	khởi	của	Danh	sắc,	Ngũ	uẩn.		

Tức	 là	vòng	12	nhân	duyên,	do	Vô	minh	duyên	Hành,	Hành	duyên	Thức,	
Thức	duyên	Danh	sắc,	Danh	sắc	duyên	Lục	nhập,	Lục	nhập	duyên	Xúc,	Xúc	duyên	
Thọ,	Thọ	duyên	Ái,	Ái	duyên	Thủ,	Thủ	duyên	Hữu,	Hữu	duyên	Sanh,	Sanh	duyên	
lão,	tử,	sầu,	bi,	khổ,	ưu,	não	v.v…	Bao	giờ	mình	có	trí	tuệ	đó,	thì	sự	biết	đó	mới	gọi	
là	trí	tuệ.	

Tâm	sở	này	khó	vậy	đó!	Cho	nên	người	thường	không	có	Tâm	sở	này	là	bình	
thường.	Bao	giờ	biết	Khổ	-	Không,	Vô	thường,	Vô	ngã,	Tam	tướng,	và	biết	về	Ngũ	
uẩn	nữa.	Sắc,	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức	không	phải	 là	mình,	 là	Khổ	-	Không,	Vô	
thường,	Vô	ngã,	cứ	nhớ	vậy!	Lúc	nào	nhớ	như	vậy	thì	lúc	đó	có	Tâm	sở	này.	

	Thông	thường	Tâm	sở	Trí	tuệ	này	trong	Vô	Tỷ	Pháp	thì	gọi	Trí	hay	gọi	
là	Tuệ,	có	khi	gọi	là	Vô	si.	(Những	tên	này	đơn	giản	thôi,	là	một	trong	ba	thiện	
căn.	Quý	vị	nhớ	ba	thiện	căn,	đó	là	Vô	tham,	Vô	sân,	Vô	si.	Ở	đây	Vô	si	là	trí	tuệ).		

Sau	khi	đã	thành	tựu	thanh	tịnh	giới	rồi,	liền	tiến	hành	tu	tập	pháp	Chỉ	
đạt	đến	thanh	tịnh	tâm.	Thì	trí	đảm	trách	vai	trò	quyền	lực,	hay	là	trí	siêu	
phàm.	Khi	đã	phát	triển	cao	độ	thì	trí	trở	thành	một	giác	chi,	gọi	là	Trạch	
pháp	Giác	chi.	Cũng	là	một	chi	trong	Tám	thánh	đạo	hay	gọi	là	Chánh	kiến,	
và	tột	đỉnh	của	trí	là	Trí	toàn	tri	của	đức	Phật.		



 
 

50 

Có	nghĩa	là	mình	tu	phải	từ	thanh	tịnh	giới	rồi	mình	tiến	lên	tu	tập	pháp	để	
đạt	đến	được	tâm	thanh	tịnh.	Khi	đó	phát	triển	lên	cao	độ,	thì	Tâm	sở	trí	này	trở	
thành	Trạch	pháp	Giác	chi	trong	Thất	giác	chi,	và	trở	thành	Chánh	kiến	trong	Bát	
chánh	đạo.	Nhớ	như	vậy!	Lúc	nãy	Thiện	Trang	có	để:	Trí	tuệ	trở	thành	Trạch	pháp	
Giác	chi	(trong	Thất	giác	chi),	thành	Chánh	kiến	(trong	Bát	chánh	đạo),	và	Thẩm	
như	Ý	túc	(trong	Tứ	như	Ý	túc).	Cho	nên	Tâm	sở	này	quan	trọng	lắm,	mình	tu	thì	
mới	có	được	những	điều	này.	Thẩm	như	Ý	túc	là	Tinh	tấn	Như	ý	túc.		

		 Tuệ	quyền	hay	Tâm	sở	Trí	trong	khi	có	thì	sẽ	như	thế	nào?	Khi	nào	có	
tuệ	sáng	suốt,	khôn	khéo,	nhận	rõ,	hiểu	thấu	lương	tri,	trạch	pháp,	lựa	chọn,	
nghiên	cứu,	hiểu	biết	rõ	đặc	tính,	thấu	vi	tế,	cách	tri	thức,	cách	hiểu	rành,	sự	
suy	nghĩ,	sự	nghĩ	ngợi,	sự	xét	rõ,	gạn	xét,	quán	xét,	lương	tri,	tuệ	như	ngọc,	
tuệ	như	đèn,	tuệ	như	ánh	sáng,	tuệ	như	gương,	tuệ	như	vũ	khí,	tuệ	như	đại	
địa,	tuệ	như	kẻ	dẫn	đường	v.v…	(Nói	chung	khi	mình	có	trí	này	thì	đương	nhiên	
mình	sáng	suốt	rất	nhiều	thứ,	nói	đơn	giản	là	vậy).				 							

	 	Bốn	ý	nghĩa	của	Tâm	sở	Trí:	

1.	Trạng	thái	là	thấu	hiểu	rõ	đúng	đắn:	Khi	mình	có	Tâm	sở	này	thì	mình	
sẽ	hiểu	rõ	đúng	đắn	lắm.	

2.	Phận	sự	là	làm	cho	cảnh	rõ	rệt:	thứ	hai	là	làm	cho	cảnh	sẽ	rõ.	

Ví	dụ	mình	nhìn	bức	tranh	đằng	sau,	mình	thấy	mờ	mờ,	không	rõ,	nhưng	khi	
mình	có	trí	tuệ	thì	nhìn	thấy	cảnh	sẽ	rõ	hơn.	Điều	này,	quý	vị	tu	Thiền	thì	biết.	Ví	
dụ	bình	thường	mình	nhìn	cái	gì	đó	cũng	vậy	thôi,	nhưng	bữa	đó	tu	Thiền	xong	
mình	thấy	an	lạc,	có	định,	mình	ra,	mình	nhìn	bức	tranh	đó,	nhìn	cảnh	đó,	tự	nhiên	
mình	hiểu	ra	nhiều	vấn	đề,	mình	thấy	các	pháp	là	Khổ	-	Không,	Vô	thường,	Vô	ngã.	
Ví	dụ	mình	nhìn	bông	hoa,	bình	thường	thấy	hoa	đẹp,	mấy	người	thích	hoa	đẹp	
thì	toàn	nhìn	thấy	hoa	đẹp	thôi.	Nhưng	người	khi	có	Tâm	sở	[Trí]	này,	lúc	đó	sẽ	
thấy	rằng	hoa	là	vô	thường,	hoa	nở	thì	sẽ	tàn,	hoa	này	cũng	mong	manh,	sáng	nở	
chiều	tàn	vậy	thôi.	Đời	người	cũng	thế,	đó	là	nhờ	cảnh	mà	xuất	hiện	Khổ	-	Không,	
Vô	thường.	Và	mình	thấy	[bông]	hoa	này	cũng	do	duyên	mà	sanh,	cũng	do	duyên	
mà	diệt,	do	có	ai	đó	trồng	cây	đó	nên	mới	có	hoa	này.	Mà	hoa	này	từ	cây	đó,	cây	
đó	từ	hạt,	mà	hạt	từ	đâu	v.v...	Mình	liên	hệ	dòng	đời	luân	hồi,	một	chuỗi	dòng	suy	



 
 

51 

nghĩ.	Chứ	người	ta	không	mê	[bông]	hoa	đẹp	nữa,	mà	người	ta	thấy	[bông]	hoa	là	
sinh	diệt,	là	Vô	thường,	là	Vô	ngã,	là	Khổ.	Nỗi	khổ	của	người	trồng	hoa,	nỗi	khổ	
của	người	bán	hoa,	v.v…	bây	giờ	mới	có	hoa	cho	mình	ngắm.		

Quý	vị	thấy	những	điều	đó	thì	quý	vị	sẽ	không	bị	dính	tướng	vào	thế	gian,	
thì	mình	mới	xuất	thế	gian	được.	Mình	có	những	điều	đó	thì	dần	dần	tự	nhiên	
mình	nhàm	chán,	tự	nhiên	mình	không	thấy	cảnh	đẹp	nữa.	Ngày	xưa	mình	thấy	
cảnh	đó	đẹp,	thấy	bức	tranh	đó	đẹp,	nhưng	bây	giờ	mình	toàn	thấy	Khổ	-	Không,	
Vô	thường.	Bức	tranh	đó	rồi	bao	giờ	hư	đây?	Ngày	nó	hư	thì	chắc	ông	họa	sĩ	đó	
cũng	chết	rồi.	Đó	là	mình	nhìn	theo	trí	xuất	thế	gian.		

Cho	nên	khi	có	trí	đó	thì	quý	vị	tu	dễ	lắm.	Còn	mình	không	có	trí	đó	thì	mình	
dính	vào	cảnh:	Ừ!	Hoa	đẹp!	Hoa	màu	hồng,	màu	xanh,	màu	đỏ...	rồi	bức	tranh	này	
[đẹp],	bức	tranh	kia	[đẹp]	v.v…	chứ	mình	không	thấy	được	thật	tướng	(hay	thực	
tính)	của	các	Pháp.	Mình	nói	vậy	cho	dễ.	

3.	Thành	tựu	là	không	mê	với	cảnh:	Rõ	ràng	là	như	vậy!	Bởi	vì	khi	đó	quý	
vị	sáng	suốt	với	cảnh	lắm,	thì	làm	sao	mà	mê	được,	cảnh	không	kéo	mình	được.	

4.	Nhân	gần	là	tác	ý	khéo	(hay	khéo	tác	ý),	hoặc	nhân	gần	là	Pháp	quyền	
đầy	đủ,	hoặc	nhân	gần	là	xa	lìa	Phiền	não,	hoặc	nhân	gần	là	tái	tục	(tái	sanh)	
bằng	tâm	Tam	nhân.	

Ở	trong	Vi	Diệu	Pháp	nói	là	người	tái	sanh	bằng	tâm	Tam	nhân	thì	họ	có	sẵn	
trí	giác	này,	nên	họ	dễ	đắc	Thiền	và	đắc	Đạo.	 [Người]	có	tâm	Tam	nhân	thì	 tự	
nhiên	nhìn	đời	thấy	vô	thường,	lớn	lên	tự	nhiên	nhìn	xung	quanh,	người	ta	thì	có	
người	yêu,	chuẩn	bị	lập	gia	đình,	còn	họ	nhìn	xung	quanh	thấy	[lập]	gia	đình	thì	
có	gì	đâu,	thấy	khổ	quá,	mai	mốt	nuôi	con,	sáng	chạy	đón	đưa	đi	học,	ốm	thì	tranh	
thủ	chạy	đi	bác	sĩ,	mua	quần	áo,	mua	sách	vở	cho	con,	suốt	ngày	con,	con,	con…	
một	mớ	khổ.	Rồi	[họ]	thấy	[bông]	hoa	cũng	chả	có	gì	sướng,	hoa	nở	hoa	tàn,	trồng	
mệt	gần	chết.	Rồi	thấy	cái	nhà	xây	thiệt	bự,	phải	đi	làm	bao	nhiêu	năm	để	trả	nợ	
cho	cái	nhà…	[Họ]	toàn	nghĩ	là	Khổ	-	Không,	Vô	thường	Vô	ngã	thôi.	Đó	là	do	đầu	
thai	bằng	tâm	Tam	nhân	nên	có	trí	đó.	

Quý	vị	thấy	không	ạ?	Tại	sao	chúng	sanh	mê	quá?	Vì	không	có	trí	đó.	Mà	họ	
lại	không	có	nhân	là	gần	các	vấn	đề	để	người	ta	huân	tập	thêm,	mà	toàn	gặp	chúng	



 
 

52 

sanh	dụ	cho	thêm	đi	vào	chỗ	mê	thêm	nữa,	cho	nên	không	có	hiểu	biết	đúng	đắn	
được.		

Rồi	có	tướng	trạng	là	sự	hiểu	biết	đúng	đắn,	có	nhiệm	vụ	là	làm	cho	đối	
tượng	sáng	tỏ,	có	biểu	hiện	là	không	suy	ám.	(Điều	này	thì	rõ	ràng,	mình	nhắc	
lại	thôi).	

Tâm	sở	Trí	tuệ	khi	phát	triển	chung	với	Định	ở	mức	cao	thì	sẽ	thành	ra	
Thắng	 trí,	 để	 biết	 những	 chuyện	 nằm	 ngoài	 khả	 năng	 nghe	 nhìn	 thông	
thường	của	chúng	sinh,	dù	vẫn	là	cảnh	Tục	đế.		

Điều	này	ghê	lắm!	Thắng	trí	là	Thần	thông	đó	quý	vị.	Tức	là	Tâm	sở	Trí	tuệ	
này	phải	đi	chung	với	Định	ở	mức	cao,	tức	là	mình	phải	tu	Thiền,	thì	sẽ	sinh	ra	
Thắng	trí.	Và	lúc	đó	mình	có	khả	năng	biết	những	chuyện	ngoài	khả	năng	nghe	
nhìn	thông	thường	của	chúng	sanh,	dù	cảnh	đó	là	bình	thường	thôi,	là	cảnh	tục	
đế,	mình	vẫn	đang	sống	trong	đây.		

Khi	trí	tuệ	phát	triển	cùng	với	Chánh	niệm	ở	mức	rốt	ráo	nhất	thì	sẽ	
dẫn	đến	Thánh	trí.	Tức	là	Thánh	Đạo,	Thánh	quả	và	Trí	phản	kháng;	#phản	tức	
là	nhìn	lại.	Nhìn	lại	cái	gì?	Khi	mình	chứng	đạo	rồi	mới	nhìn	lại	được	thôi,	chứ	
không	chứng	đạo	thì	không	nhìn	được	điều	này.	 

Thứ	nhất	là	nhìn	lại	Phiền	não	đã	trừ.	Thứ	hai	nhìn	lại	Phiền	não	dư	
sót	(tức	là	lúc	đó	mình	tự	biết	là	mình	đã	trừ	được	bao	nhiêu	Phiền	não	rồi,	và	
còn	bao	nhiêu	Phiền	não	nữa).	Thứ	ba	là	nhìn	lại	Thánh	Đạo	đã	chứng	(lúc	đó	
mình	sẽ	tự	biết	mình	chứng	quả	gì).	Thứ	tư	là	nhìn	Thánh	quả	đã	chứng	(tức	
là	Thánh	Đạo	và	Thánh	quả.	Đạo	là	hướng	tới,	ví	dụ	như	mới	Tư-đà-hàm	hướng	
thôi,	còn	Thánh	quả	là	Tư-đà-hàm	rồi).	Thứ	năm	là	nhìn	lại	Niết-Bàn	đã	thấy	
bằng	Thánh	đạo.	Điều	này	thì	phải	chứng	được	A-la-hán	mới	có.		

Năm	Trí	phản	kháng	(tức	là	nhìn	lại	đó)	đem	nhân	với	bốn	tầng	Thánh	
trí,	trừ	đi	một	(tức	là	trừ	vị	A-la-hán	là	không	còn	gì	để	nhìn	nữa,	phản	kháng	
hay	sót	Phiền	não	gì	nữa),	thành	ra	là	có	5	trí	đó	nhân	với	4	tầng	Thánh	là	thành	
20,	trừ	A-la-hán	không	có	trí	mà	nhìn	lại	Phiền	não	còn	dư	sót,	thì	còn	19	trí	về	
phản	kháng	này.	



 
 

53 

Tâm	sở	Trí	tuệ	thì	có	mặt	trong	79	Tâm	sở	Tịnh	hảo,	là	12	tâm	Dục	giới	
Tương	ưng	trí	(tức	là	Tâm	Dục	giới	thì	có	nhiều,	nhưng	có	12	tâm	Tương	ưng	trí	
thôi),	27	tâm	Đáo	đại	và	40	tâm	Siêu	thế.	Những	điều	này	thì	mình	chưa	học,	
bữa	sau	mình	sẽ	học	về	tâm	Dục	giới,	tâm	Đáo	đại,	tâm	Siêu	thế	là	gì.	Tâm	Siêu	thế	
là	tâm	của	bậc	Thánh.	Từ	Tu-đà-hoàn	hướng	tới	A-la-hán	thì	có	8	bậc,	mỗi	[bậc]	
có	5	tầng	Thiền,	8	x	5	=40,	thành	ra	có	40	tâm	Siêu	thế.	

Trí	và	Tuệ	tuy	tên	khác	nhau	nhưng	là	một	pháp	thật	tính	thôi.	Tức	là	
trạng	thái	sáng	suốt,	trạng	thái	rõ	biết	cùng	sanh	với	tâm.	(Cho	nên	có	khi	gọi	
là	Trí,	có	khi	gọi	là	Tuệ,	thì	cũng	không	quan	trọng).	

[Tâm	sở]	Trí	Tuệ	tóm	lại	là	có	ba:	

1.	Một	là	Trí	văn,	là	do	nghe,	học	mới	biết	được	thấu	đáo	những	nghĩa	
lý	sâu	sắc,	cao	siêu	như	Pháp,	Lý	bậc	cao	của	nhà	Phật,	hoặc	Triết	học	hay	
Toán	học,	hay	những	tài	nghề	khó	khăn	(là	nghề	khó).	

Tức	là	bây	giờ	có	3	loại	trí:	Trí	văn,	Trí	tư	và	Trí	tu.	Trí	văn	là	phải	do	nghe,	
học	thì	mới	biết.	Giống	như	học	Phật	Pháp,	có	nhiều	điều	mình	phải	nghe	thì	mình	
mới	biết,	chứ	không	nghe	thì	làm	sao	biết.	Không	nghe	thì	làm	sao	biết	Sơ	quả	Tu-
đà-hoàn,	Nhị	quả	Tư-	đà-hàm,	v.v…	Rồi	như	Triết	học	hay	Toán	học	cũng	vậy,	cũng	
phải	học	thôi.	Hay	là	một	số	ngành	nghề	khó	quá,	thì	mình	cũng	phải	học	thì	mới	
biết	được,	còn	không	học	thì	không	biết	được.	Đó	gọi	là	Trí	văn.	

2.	Hai	là	Trí	tư,	là	chính	tâm	sáng	suốt	(tức	là	tâm	mình	tự	sáng	suốt),	
nghiên	cứu	tìm	tòi	để	được	trải	nghiệm,	hiểu	biết	những	điều	nằm	ngoài	
kiến	thức	sách	vở.	Người	thế	gian	thường	nói	đó	là	Thiên	tư,	chứ	kỳ	thật	là	
do	duyên,	nghiệp	đã	tạo	ra	trước	kia.	

Tức	là	bây	giờ	Trí	tư	cũng	hay	hơn.	Mình	nghe	là	nghe	vậy	thôi,	nhưng	do	
mình	suy	tư	tìm	hiểu	v.v…	nên	tự	nhiên	biết	những	kiến	thức	ngoài	sách	vở.	Người	
thế	gian	gọi	là	Thiên	tư,	còn	trong	Phật	Pháp	thì	nói	là	người	có	giải	ngộ	ghê	gớm	
lắm,	nhưng	thực	tế	là	do	Trí	tư	này	ra.	

Ví	 dụ	 như	mình	 học,	 đức	 Phật	 chỉ	 nói	 trong	 kinh	 có	 bao	 nhiêu	 đấy	 thôi,	
nhưng	tự	nhiên	mình	kết	nối	được.	Ví	dụ	đơn	giản	như	thế	này:	Mình	học,	mình	



 
 

54 

chưa	biết	là	Sơ	thiền	có	thể	vượt	lưới	ma,	nhưng	nếu	mình	tu	mà	đắc	được	Sơ	
thiền,	[thì]	tự	nhiên	mình	thấy	tâm	mình	dừng	lại	hết,	không	có	nghĩ	gì	hết,	như	
vậy	thì	ma	cảnh	đâu	có	đâu.	Cảnh	không	có	thì	ma	không	có,	tâm	lúc	nào	cũng	
đang	an	lạc	trong	đó,	chìm	trong	đó,	định	trong	đó,	mình	đâu	có	suy	nghĩ	gì	đâu,	
đâu	có	ham	muốn	gì	đâu	mà	[có]	lưới	ma.	Nên	mình	biết	Sơ	thiền	là	vượt	qua	lưới	
ma.	Mặc	dù	mình	chưa	học	đến	là	Sơ	thiền	vượt	qua	lưới	ma,	nhưng	mình	có	thể	
biết	được	như	vậy,	đó	là	Trí	tư.	Mình	biết	Sơ	thiền	là	trạng	thái	đó,	là	tự	mình	suy	
nghĩ	ra.	

3.	Thứ	ba	là	Trí	tu,	là	những	tuệ	phát	sanh	do	tu	hành	tỏ	ngộ,	đắc	chứng	
khi	hành	Tứ	niệm	xứ	hoặc	Tuệ	sanh	chung	với	tâm	Thiền.	

Quan	trọng	là	Trí	tu.	Trí	tu	là	trí	tuệ	phát	sanh	do	tu	hành	tỏ	ngộ	khi	hành	
Tứ	niệm	xứ	hoặc	tuệ	[sanh]	chung	với	tâm	Thiền.	Tức	là	có	hai	trường	hợp:	Một	
là	mình	tu	Thiền	quán	(Tứ	niệm	xứ)	[thì	trí]	sanh	ra.	Hai	là	mình	tu	Thiền	chỉ.	Khi	
mình	đắc	Thiền	chỉ,	mình	có	tâm	Thiền	thì	tự	nhiên	tỏ	ra,	ngộ	ra	được	nhiều	thứ	
lắm.	Trí	tuệ	phát	sinh	ra	được	như	vậy,	đó	là	Trí	tu.	Cho	nên	muốn	có	Trí	tu	là	phải	
tu	Thiền	quán	và	Thiền	chỉ,	và	khi	ngộ	ra	nhiều	thứ	thì	gọi	là	Trí	tu.	

Còn	Trí	tư	là	do	mình	suy	nghĩ	tìm	tòi,	có	nhiều	thứ	nằm	ngoài	sách	vở,	ngoài	
kinh	sách	mà	mình	hiểu	ra	được,	sự	hiểu	ra	được	đó	gọi	là	Trí	tư.	Nhưng	nhiều	
lúc	chưa	chắc	đã	đúng	đâu,	mặc	dù	đa	số	là	đúng.	Còn	Trí	tu	thì	đúng,	vì	đó	là	do	
đắc	chứng,	mình	tu	mình	chứng,	mình	biết,	nên	tự	nhiên	là	biết	được	thôi.	

Bốn	nhân	để	trợ	sanh	bất	tương	ưng	trí	(Bốn	điều	khiến	mình	không	
sinh	được	trí):	(Điều	này	quan	trọng).	

1.	Nghiệp	trước	không	quen	nếp	trí,	là	đời	quá	khứ	ta	không	thường	
dùng	trí	nên	bây	giờ	rất	khó	phát	sanh:	nghĩa	là	do	lâu	rồi,	quen	tính	lười	rồi,	
đời	nào	cũng	không	chịu	suy	nghĩ,	suy	nghĩ	mệt	quá,	học	Phật	pháp	thầy	Thiện	
Trang	giảng	gì	đâu	đâu,	Thánh	quả	này	nọ,	dẫn	hết	cái	này	đến	cái	kia,	nghe	Thiền	
đau	cả	đầu,	thôi	tôi	không	học.	Làm	biếng	quá,	nghe	nói	niệm	một	câu	Phật	hiệu	
đủ	rồi,	vãng	sanh	được	rồi,	học	chi	nhiều.	Những	người	như	thế	là	không	quen	
dùng	trí.	Như	vậy	cũng	không	tốt,	đời	này	như	vậy,	thì	đời	sau	cũng	lười	vậy	thôi.	
Điều	đó	khiến	trí	của	mình	không	sanh	được.	



 
 

55 

2.	Sanh	nhầm	cõi	đa	sân,	nhất	là	cõi	Nam	Thiệm	Bộ	Châu	trong	thời	kỳ	
tuổi	thọ	ít,	sự	ác	tăng	nhiều,	việc	quá	đa	đoan,	làm	cho	tâm	người	khó	yên	
tịnh,	thiếu	nhân	cận	của	trí.	Như	câu:	“Thủy	thái	thanh	tắc	vô	ngư,	nhân	thái	
khẩn	tắc	vô	trí”.	(Tức	là	nước	trong	quá	thì	không	có	cá,	người	quá	gấp,	quá	cẩn	
thận	thì	không	có	trí). 

Ở	đây	nói	mình	sanh	ở	cõi	đa	sân	thì	thiếu	trí	tuệ.	Cõi	đa	sân	chính	là	cõi	
chúng	ta	thời	kỳ	này,	tuổi	thọ	ít,	sự	việc	ác	tăng	nhiều,	việc	đa	đoan	nhiều	quá,	nên	
tâm	mình	không	có	yên	tịnh	được,	thì	làm	sao	mà	có	trí.	Cho	nên	muốn	có	trí	là	
phải	bớt	việc,	bớt	lo	lắng	đi,	[phải]	có	chút	rảnh	rỗi.	Cõi	Nam	Thiệm	Bộ	Châu	này	
là	cõi	đa	sân,	nhiều	sân	lắm.	Cho	nên	mình	sanh	vào,	ở	gần	những	người	đa	sân,	
sân	suốt	ngày	làm	thiếu	trí,	mà	mình	sân	mình	cũng	mất	trí.	Cho	nên	muốn	có	trí	
tuệ	là	phải	bớt	đi,	đừng	có	sân.	Mà	muốn	không	sân	thì	đừng	tham,	vì	tham	không	
được	thì	sân.	Tham	danh,	tham	lợi,	tham	tiền…	đủ	các	thứ	tham.	Vì	có	mong	cầu,	
mong	cầu	nhiều	mà	không	được,	không	hài	lòng,	bất	như	ý,	là	sân.	

3.	Không	tránh	được	Phiền	não,	hay	bị	Phiền	não	phát	sanh,	thường	bị	
cuốn	theo	Phiền	não. 

Điều	này	rõ	ràng!	Cho	nên	mấy	người	hay	bị	Phiền	não	nhiều	thì	tránh	duyên	
bớt	đi,	biết	mình	yếu	thì	thôi,	đừng	ra	gió.	Biết	người	đó	ăn	rồi	gặp	mình	là	có	
chuyện,	thì	mình	tránh	đi.	Còn	không	tránh	được	thì	quán	trước,	là	‘thôi	kệ	nó,	bỏ	
đi’,	thì	mình	tránh	được	Phiền	não.	Hoặc	mình	hay	bị	cuốn	theo	những	điều	gì,	
mình	biết	là	mình	mê	cái	đó	thì	né	đi.	Còn	không	né	được	thì	ráng	quán	là	‘không	
có	gì	hết,	đừng	ham	cái	đó’,	đừng	thế	này	thế	kia	v.v…	Mình	tránh	được	Phiền	não	
thì	mới	có	trí	được.	Còn	quý	vị	có	Phiền	não	nhiều	thì	không	có	trí.	

4.	Khi	Ngũ	quyền	không	đủ	mạnh,	là	thời	kỳ	đức	tin,	Tinh	tấn,	Chánh	
niệm,	Chánh	tịnh	và	Trí	tuệ	chưa	đủ,	còn	yếu	kém,	vì	thiện	duyên	hay	căn	
lành	các	đời	trước	đã	tu	tập,	nhất	là	Ba-la-mật	hay	là	Pháp	độ	chưa	đầy	đủ	
nên	Trí	tuệ	khó	phát	sanh.	

Điều	 thứ	 tư	 là	Ngũ	quyền	(Tín,	Tấn,	Niệm,	Định,	Huệ),	năm	điều	này	của	
mình	còn	yếu	kém.	Niềm	tin	của	mình	yếu,	sự	tinh	tấn	của	mình	yếu	(tức	là	mình	
lười),	Chánh	niệm	yếu,	Định	yếu,	Tuệ	cũng	yếu	nữa.	Vì	do	căn	lành	về	tu	tập,	nhất	



 
 

56 

là	về	Ba-la-mật	của	mình	chưa	đủ,	nên	trí	tuệ	không	sanh.	Còn	người	Ba-la-mật	
mạnh	quá	rồi,	người	ta	tu	tập	nhiều	đời	rồi,	niềm	tin	của	họ	vững	mạnh,	họ	tinh	
tấn,	rồi	họ	có	Niệm,	Định,	Tuệ	mạnh,	thì	người	ta	dễ	sanh	được	trí	tuệ.		

Quý	vị	thấy	không	ạ?	Chúng	ta	học	những	điều	này	thấy	rõ	ràng	lắm,	rõ	như	
ban	ngày.	Sẵn	đây	Thiện	Trang	nói	về	10	Ba-la-mật	luôn	đó	là:	(1)	Bố	thí,	(2)	Trì	
giới,	(3)	Xuất	gia,	(4)	Trí	tuệ,	(5)	Tinh	tấn,	(6)	Nhẫn	nại,	(7)	Chân	thật,	(8)	Quyết	
định,	(9)	Tâm	từ,	(10)	Tâm	xả.	Đó	là	10	Ba-la-mật	theo	Nam	truyền.	

Ở	đây	còn	40	Nguyên	nhân	giúp	sanh	Trí	tuệ	(thành	trí)	nữa,	[40	nguyên	
nhân]	này	cực	kỳ	quan	trọng,	nhưng	bây	giờ	hết	giờ	rồi,	nói	40	nguyên	nhân	nữa	
thì	bao	giờ	mới	xong,	thôi	hẹn	quý	vị	bữa	khác	giới	thiệu	sau.	

Hôm	nay	thời	gian	hết	rồi,	chúc	quý	vị	an	lạc,	hoan	hỉ.	Mời	quý	vị	chúng	ta	
cùng	hồi	hướng.	

“Chúng	sanh	vô	biên	thệ	nguyện	độ	

Phiền	não	vô	tận	thệ	nguyện	đoạn	

Pháp	môn	vô	lượng	thệ	nguyện	học	

Phật	đạo	vô	thượng	thệ	nguyện	thành”.	

“Nguyện	đem	công	đức	này	

Hướng	về	khắp	tất	cả	

Đệ	tử	cùng	chúng	sanh	

Đều	trọn	thành	Phật	đạo”.	

Nam	Mô	A	Mi	Đà	Phật!	

		

 


