
 
 

1 

Giảng	Ký	Câu	Xá	Luận	Và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận 
Bài	45	

Giảng	giải:	Thầy	Thích	Thiện	Trang	
Giảng	ngày:	04.06.2025	

Phát	trực	tiếp	trên	Kênh	YouTube	Thích	Thiện	Trang	
https://www.youtube.com/watch?v=psYF_cdF3eI	
mạng	xã	hội	Facebook,	Fanpage	Thích	Thiện	Trang:	
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang 

https://dieuphap.net/luancauxa/ 

		

Nam	Mô	Bổn	Sư	Thích	Ca	Mâu	Ni	Phật!	
Nam	Mô	A	Mi	Đà	Phật!	

Kính	 chào	 toàn	 thể	quý	vị	 đồng	 tu!	Hôm	nay	 [là]	 thứ	Tư,	 chúng	 ta	học	
chuyên	đề	về	Câu	Xá	Luận	và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận.	Tức	là	bộ	này	chúng	ta	học	
về	bộ	Luận	Câu	Xá	cùng	với	những	tinh	hoa	trong	nhiều	kinh	điển	[như]	Kinh	A	
Hàm,	Kinh	Nikaya,	các	kinh	điển	khác,	và	một	số	bộ	luận	khác.	Trong	đó	lấy	bộ	
Vi	Diệu	Pháp	là	bộ	quan	trọng	nhất	[để]	chúng	ta	căn	cứ.	Thời	gian	này	chúng	ta	
đang	học	về	phần	Vi	Diệu	Pháp	với	phần	Kinh	tạng,	còn	phần	Luận	Câu	Xá	thì	
mình	tạm	dừng	lại.	Mình	học	để	mình	có	nền	tảng	chắc	chắn	để	tu	tập.	 

Do	bài	hôm	trước	khá	nặng	nề	về	kiến	thức,	cho	nên	hôm	nay	chúng	ta	sẽ	
giảm	tải	bằng	cách	sẽ	học	một	vấn	đề	nhẹ	nhàng	hơn,	đó	là	cho	một	câu	chuyện	
dài	dài.	Chúng	ta	sẽ	học	vào	phần	Kinh	tạng.	Mời	quý	vị	theo	dõi,	hôm	nay	Thiện	
Trang	xin	giới	thiệu: 

	Câu	Chuyện	Dòng	Họ	Thích	Bị	Vua	Tỳ	Lưu	Ly	Sát	Hại 

(Trích	từ	Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm)	

Tôi	nghe	như	vầy:	Một	thời,	đức	Phật	trú	tại	vườn	Lộc	Uyển,	trú	xứ	
Tiên	nhân,	tại	Ba-La-Nại.	

https://www.facebook.com/suthaythichthientrang
https://dieuphap.net/luancauxa/


 
 

2 

Bấy	giờ,	Như	Lai	thành	đạo	chưa	lâu,	người	đời	gọi	Ngài	là	Đại	Sa-
môn.	Lúc	ấy,	vua	Ba	Tư	Nặc	mới	nối	ngôi	vua.	Vua	Ba	Tư	Nặc	nghĩ	thầm:	
“Nay	ta	mới	nối	ngôi	vua,	trước	phải	cưới	con	gái	dòng	họ	Thích.	Nếu	họ	gả	
cho	ta	mới	vừa	lòng	ta.	Nếu	không	nhận	cho,	ta	sẽ	dùng	sức	đến	cưỡng	bức”.	 

Vào	thời	đức	Phật,	vua	Ba	Tư	Nặc	cùng	tuổi	với	đức	Phật	Thích	Ca,	đức	
Phật	thành	đạo	chưa	lâu,	lúc	đó	ổng	mới	lên	ngôi	vua.	Lúc	đấy	ông	mới	nghĩ	đến	
việc	cưới	vợ,	muốn	kiếm	một	người	con	gái	dòng	họ	Thích	(dòng	họ	Sakya	-	
dòng	họ	Thích	Ca).	Ổng	nghĩ	là	nếu	bên	đó	gả	cho	thì	ổng	vừa	lòng,	mà	không	gả	
thì	ổng	dùng	sức,	đem	quân	tới	đánh. 

Rồi	vua	Ba	Tư	Nặc	liền	bảo	một	đại	thần:	“Ông	hãy	đến	vương	cung	
họ	Thích,	thành	Ca-Tỳ-La-Vệ,	nhân	danh	ta	báo	với	dòng	họ	Thích	kia	rằng:	
“Vua	Ba	Tư	Nặc	gởi	lời	thăm	hỏi	các	ngài,	sống	nhẹ	nhàng	thuận	lợi	mãi	
mãi	chăng.	Và	nói	rằng,	ta	muốn	lấy	con	gái	dòng	họ	Thích.	Nếu	thuận	cho	
ta	sẽ	biết	ơn	mãi	mãi.	Còn	nếu	làm	trái	lại,	ta	sẽ	dùng	sức	mạnh	cưỡng	bức”.	 

Vua	Ba	Tư	Nặc	lúc	này	muốn	cưới	một	người	con	gái	dòng	họ	Thích,	ông	
ra	lệnh	truyền	đại	thần	đến	[đưa]	tin	tức	như	thế.	Để	coi	bên	dòng	họ	Thích	làm	
như	thế	nào? 

Đại	thần	nhận	lệnh	của	vua,	đến	nước	Ca-Tỳ-La-Vệ.	Lúc	ấy,	năm	trăm	
người	dòng	họ	Thích	ở	Ca-Tỳ-La-Vệ	đang	tập	họp	tại	một	chỗ.	Đại	thần	đến	
chỗ	năm	trăm	người	dòng	họ	Thích,	xưng	danh	hiệu	vua	Ba	Tư	Nặc,	gởi	lời	
thăm	hỏi	mong	cuộc	sống	nhẹ	nhàng	thuận	lợi	mãi	mãi.	Vua	bảo	rằng	‘ta	
muốn	lấy	con	gái	dòng	họ	Thích.	Nếu	thuận	cho,	ta	sẽ	biết	ơn	mãi	mãi.	Còn	
nếu	làm	trái	lại,	ta	sẽ	dùng	sức	mạnh	cưỡng	bức’.	 

Nghĩa	là	ông	cũng	lịch	sự,	tới	gửi	lời	hỏi	thăm,	nhưng	sau	đó	ông	gửi	cho	
một	tin	sét	đánh	ngang	tai,	để	coi	mọi	người	phải	quyết	định	như	thế	nào?	Dòng	
họ	Thích	Ca	lúc	đó	là	nước	Ca	Tỳ	La	Vệ,	cũng	là	một	đất	nước	rất	hùng	mạnh. 

Sau	khi	nghe	những	lời	này,	những	người	dòng	họ	Thích	hết	sức	tức	
giận:	“Chúng	ta	là	dòng	họ	cao	quý	vì	sao	phải	kết	thân	gia	với	con	của	tỳ	
nữ?”	



 
 

3 

Đoạn	này	giải	thích	thêm	một	chút.	Lịch	sử	của	vua	Ba	Tư	Nặc,	tuy	ông	là	
vua	nhưng	là	con	của	tỳ	nữ,	vì	mẹ	của	ổng	không	phải	xuất	phát	từ	một	gia	đình	
danh	giá.	Hồi	xưa	Ấn	Độ,	họ	chia	giai	cấp	dữ	lắm.	Trong	đó	giai	cấp	Bà-la-môn	
(giai	cấp	về	Tôn	giáo)	đứng	đầu,	giai	cấp	thứ	hai	là	giai	cấp	Sát-đế-lợi	(giai	cấp	
vua	chúa),	giai	cấp	thứ	ba	là	giai	cấp	Thương	buôn	(còn	gọi	là	Da	xá	hay	Vệ	xá),	
giai	cấp	tệ	nhất	là	giai	cấp	Nô	lệ	(Thủ-đà-la	hay	Chiên-đà-la),	có	khi	thì	chia	ra	
năm	giai	cấp.	Bên	đây	người	ta	cũng	có	phân	biệt	rất	lớn,	nghĩ	là	vua	Ba	Tư	Nặc	
tuy	là	vua,	nhưng	là	con	của	Tỳ	nữ	cho	nên	[họ]	không	thích. 

Trong	số	ấy,	có	người	nói	nên	gả,	có	người	nói	không	nên	gả.	Bấy	giờ,	
trong	số	người	tập	họp	kia,	có	người	tên	Ma	Ha	Nam,	nói	với	mọi	người	
rằng:	“Các	Hiền	giả,	chớ	có	tức	giận.	Vì	sao	vậy?	Vua	Ba	Tư	Nặc	là	kẻ	bạo	ác.	
Nếu	chống	cự,	vua	Ba	Tư	Nặc	đến	tàn	phá	nước	ta.	Nay	tôi	đích	thân	đảm	
đương	đến	gặp	vua	Ba	Tư	Nặc	nói	về	việc	này”.	(Ông	Ma	Ha	Nam	xuất	hiện	
trong	kinh	rất	nhiều.	Thích	Ma	Ha	Nam	tức	là	Ma	Ha	Nam	dòng	họ	Thích,	ổng	
rất	nổi	tiếng	nên	cũng	được	xuất	hiện	rất	nhiều	trong	kinh). 

Bấy	giờ,	trong	nhà	Ma	Ha	Nam	có	tỳ	nữ	sanh	một	con	gái	dung	nhan	
xinh	đẹp	hiếm	có	trên	đời.	Ma	Ha	Nam	bảo	tắm	gội	cô	này,	cho	mặc	xiêm	y	
đẹp	đẽ,	lên	xe	gắn	lông	chim	đưa	đến	cho	vua	Ba	Tư	Nặc	và	nói	với	vua:	
“Đây	là	con	gái	tôi.	Ngài	có	thể	thành	thân	cùng	nó”.	 

Ông	Thích	Ma	Ha	Nam	lúc	này	nghĩ	ra	một	cách	là	đưa	một	người	con	gái	
xinh	đẹp	[của]	một	cô	tỳ	nữ	(một	cô	người	hầu	ở	trong	nhà)	cho	mặc	trang	sức,	
cho	lên	xe	gắn	lông	chim	báu	(toàn	là	chim	rồng,	chim	phượng,	chim	quý)	đưa	
tới	vua	Ba	Tư	Nặc.	Đó	là	lừa	ông	vua	Ba	Tư	Nặc. 

Khi	vua	Ba	Tư	Nặc	được	cô	này,	hết	sức	vui	mừng,	liền	lập	cô	này	
làm	đệ	nhất	phu	nhân.	Qua	chưa	được	vài	ngày,	cô	đã	mang	thai,	lại	trải	
qua	tám	-	chín	tháng	sinh	một	nam	nhi	xinh	đẹp	vô	song,	đặc	biệt	trên	đời.	
Vua	Ba	Tư	Nặc	tập	họp	các	thầy	tướng	để	đặt	tên	cho	thái	tử.	Sau	khi	các	
thầy	tướng	nghe	vua	nói	xong,	liền	tâu	vua:	“Đại	vương	nên	biết,	khi	cầu	
phu	nhân,	mọi	người	dòng	họ	Thích	cùng	nhau	tranh,	có	người	nói	‘nên	cho’,	
hoặc	có	người	nói	‘không	nên	cho’,	khiến	cho	kia	đây	xa	dòng	(lưu-ly),	nay	



 
 

4 

nên	đặt	tên	là	Tỳ	Lưu	Ly”.	Đặt	tên	xong,	các	thầy	tướng	đều	rời	chỗ	ngồi	
đứng	dậy	mà	đi.	 

Như	vậy	vua	Ba	Tư	Nặc	không	biết,	ổng	cứ	nghĩ	là	bình	thường	thôi,	thấy	
cô	gái	đó	đẹp	nên	lập	thành	Đệ	nhất	phu	nhân	luôn.	Sau	tám,	chín	tháng	thì	sanh	
được	một	đứa	con	trai	cũng	xinh	đẹp,	tướng	tốt,	nên	đặt	tên	là	Tỳ	Lưu	Ly	theo	
sự	tư	vấn	của	những	người	thầy	tướng.	Thời	đó	cũng	nặng	nề	về	tướng	số	lắm,	
cho	nên	quý	vị	thấy	có	những	câu	chuyện	như	vậy. 

Vua	Ba	Tư	Nặc	yêu	thương	Thái	tử	Lưu	Ly,	chưa	từng	rời	khỏi	mắt.	
Khi	Thái	tử	Lưu	Ly	lên	tám	tuổi,	vua	bảo:	“Nay	con	đã	lớn,	hãy	đến	Ca-Tỳ-
La-Vệ	để	học	nghệ	thuật	bắn	tên”.	(Theo	trong	kinh	thì	thời	đó	ở	thành	Ca-Tỳ-
La-Vệ	nổi	tiếng	về	bắn	cung	(bắn	tên),	rất	đặc	biệt.	Cho	nên	[vua]	bảo	Thái	tử	Tỳ	
Lưu	Ly	đi	về	đó	để	học.	Bởi	vì	ở	đó	giống	như	nhà	ngoại	vậy,	nên	đi	về). 

Rồi	vua	Ba	Tư	Nặc	cung	cấp	những	người	hầu	điều	khiển	voi	lớn	đến	
nhà	dòng	họ	Thích,	đến	nhà	Ma	Ha	Nam,	nói	với	Ma	Ha	Nam:	“Vua	Ba	Tư	
Nặc	bảo	con	đến	đây	học	cách	bắn	tên.	Cúi	xin	ông	ngoại	hãy	dạy	bảo	mọi	sự	
cho”.	 

Tại	vì	ông	Thích	Ma	Ha	Nam	nói	dối	với	vua	Ba	Tư	Nặc,	đem	[con	của]	
người	nô	tỳ	gả	cho	vua	Ba	Tư	Nặc	[mà]	nói	là	con	gái	của	ổng.	Nên	Thái	tử	Tỳ	
Lưu	Ly	nhận	ông	Thích	Ma	Ha	Nam	là	ông	ngoại,	nên	xưng	là	ông	ngoại.	Thực	tế	
không	phải	là	ông	ngoại	thật,	mà	chỉ	là	một	đứa	con	của	đứa	nô	tỳ	(người	hầu)	
trong	nhà	thôi. 

Ma	Ha	Nam	bảo:	“Người	muốn	học	nghệ	thuật	 thì	phải	khéo	 luyện	
tập”. 

Ma	Ha	Nam	liền	tập	họp	năm	trăm	thiếu	niên	họ	Thích	lại	cùng	học	
thuật.	Lúc	ấy,	Thái	tử	Tỳ	Lưu	Ly	cùng	học	xạ	thuật	với	năm	trăm	đồng	tử.	

Bấy	giờ,	trong	thành	Ca-Tỳ-La-Vệ	vừa	xây	một	giảng	đường.	Trời,	
nhân	dân,	ma,	hoặc	ma	thiên	không	được	ở	trong	giảng	đường	này.	Lúc	ấy,	
những	người	họ	Thích	nói	với	nhau:	“Nay	giảng	đường	này	vừa	được	xây	
cất	và	trang	trí	xong,	giống	như	thiên	cung	không	khác	tí	nào.	Trước	hết,	



 
 

5 

chúng	ta	nên	thỉnh	Như	Lai	và	chúng	Tăng	cúng	dường	ở	trong	đó,	để	chúng	
ta	được	hưởng	phước	vô	cùng”.	(Lúc	này	họ	mới	xây	được	giảng	đường	nên	
thỉnh	mời	đức	Phật	với	chúng	Tăng	vào	trong	đó). 

Bấy	giờ,	dòng	họ	Thích	ở	trên	giảng	đường	trải	các	loại	tọa	cụ,	treo	
lụa	là,	phướn,	lọng,	rưới	nước	thơm	lên	mặt	đất,	đốt	các	loại	hương	thơm,	
tích	chứa	nước	sạch,	đốt	các	đèn	sáng.	

Thái	tử	Lưu	Ly	dẫn	năm	trăm	đồng	tử	đến	chỗ	giảng	đường,	liền	leo	
lên	tòa	Sư	tử.	(Thái	tử	Lưu	Ly	quen	rồi,	là	Thái	tử	nên	thấy	tòa	Sư	tử	thì	lên	
ngồi	tòa	lớn	nhất	trong	giảng	đường.	Tòa	đó	dành	cho	đức	Phật	thuyết	pháp	
hoặc	tòa	đó	dành	cho	những	người	bình	thường	mà	[là]	chủ	nhà,	 thì	họ	mới	
được	ngồi	ở	đó.	Nhưng	đây	là	Thái	tử	nên	trèo	lên	đó	ngồi.	Đó	cũng	là	nguyên	
nhân	gây	ra	chuyện).	Khi	những	người	họ	Thích	thấy	vậy,	bèn	nổi	giận,	đến	
nắm	tay	lôi	ra	ngoài	cửa.	Mọi	người	đều	mắng:	“Đây	là	con	đứa	tiện	tỳ!	Chư	
Thiên	và	người	đời	chưa	ai	dám	ngồi	trong	đó.	Con	đẻ	của	tiện	tỳ	này	lại	
dám	vào	trong	đó	ngồi”. 

Họ	tác	ý	là	ngay	cả	chư	Thiên	còn	không	dám	ngồi	nữa,	người	đời	cũng	
không	dám	ngồi,	chỗ	đó	là	dành	cho	đức	Phật	ngồi	thôi,	mà	giờ	Thái	tử	Tỳ	Lưu	
Ly	lại	chạy	lên	đó	ngồi.	Mà	họ	thừa	biết	Thái	tử	Tỳ	Lưu	Ly	chỉ	là	con	của	một	cô	
tỳ	nữ	(người	hầu)	ở	trong	nhà	đó	thôi,	đâu	phải	chức	gì	lớn,	cho	nên	họ	khinh	
thường.	Vì	sự	phân	biệt	chủng	tộc	ghê	lắm. 

Quý	vị	mà	qua	Ấn	Độ,	bây	giờ	họ	vẫn	còn	phân	biệt.	Quý	vị	đi	du	 lịch,	
người	ta	xếp	mình	vô	giai	cấp	vua	chúa	(hạng	sang).	Họ	đi	vậy	thôi,	quý	vị	mời	
họ	ăn,	họ	cũng	chẳng	dám	ăn.	Người	lái	xe	là	thợ	thuyền,	là	giai	cấp	thứ	ba	rồi,	
quý	vị	có	mời	thì	họ	cũng	ăn	riêng,	họ	sống	riêng,	họ	chẳng	ăn	chung	với	quý	vị.	
Ở	Việt	Nam	mình	thì	không	có	hiện	tượng	đó,	nhưng	qua	bên	đó	rất	kỳ	lạ.	Quý	
vị	mà	ăn	mặc	dơ	dơ,	mang	đôi	dép	tông	đi,	giống	như	mấy	Thầy,	mấy	Sư	cô	qua	
bên	đó	kể	lại	là	ăn	mặc	đồ	thường	thường,	mang	dép	đi	vô	khách	sạn,	họ	không	
biết	mình	là	giai	cấp	nào,	họ	nhìn	trên	nhìn	dưới	một	hồi	thì	họ	đoán	chắc	là	
mình	giai	cấp	dạng	thường,	họ	đuổi	ra.	Khách	sạn	đó	là	khách	sạn	chỉ	dành	cho	
giai	cấp	Bà-la-môn	với	Sát-đế-lợi	thôi	(vua	chúa,	giai	cấp	lớn),	chứ	còn	mấy	giai	
cấp	nhỏ	không	được	ở,	họ	có	phân	biệt	ghê	lắm.	Vào	thời	nay	còn	vậy,	huống	hồ	



 
 

6 

chi	thời	xưa,	thời	xưa	phân	biệt	ghê	lắm.	Quý	vị	học	trong	kinh,	quý	vị	biết	hồi	
đó	có	sự	phân	biệt	giai	cấp	rất	lớn	ở	Ấn	Độ. 

Rồi	họ	xô	đẩy	Thái	tử	Lưu	Ly	ngã	lăn	ra	đất.	Thái	tử	Lưu	Ly	chống	
đất	đứng	dậy,	thở	dài,	quay	ra	sau.	Khi	ấy,	có	vị	Phạm	chí	tên	là	Hảo	Khổ.	
Thái	tử	Lưu	Ly	nói	với	Phạm	chí	Hảo	Khổ:	“Dòng	họ	Thích	này	đã	hủy	nhục	
ta	đến	như	vậy.	Nếu	sau	này	khi	ta	lên	ngôi	vua,	ngươi	hãy	nhắc	lại	ta	việc	
này”.	

Lúc	ấy,	Phạm	chí	Hảo	Khổ	đáp:	“Như	lời	Thái	tử	dạy”.	

Thái	tử	Tỳ	Lưu	Ly	lúc	này	rất	tức	giận	nên	nhắc	người	hầu,	vị	Phạm	chí	
tức	là	một	vị	con	của	Bà-la-môn	hoặc	một	vị	Bà-la-môn	giống	như	giai	cấp	Bà-
la-môn,	nói	là	sau	này	ta	mà	lên	ngôi	vua	thì	hãy	nhắc	lại	cho	ta	việc	đó.	Ổng	thù	
như	vậy	nên	[kêu	người	hầu]	nhắc. 

Mỗi	ngày	ba	lần,	Bà-la-môn	kia	bạch	với	Thái	tử:	“Hãy	nhớ	nỗi	nhục	
họ	Thích”.	Rồi	nói	kệ	này:	

Tất	cả	sẽ	diệt	tận	

Quả	chín	cũng	sẽ	rơi	

Tập	hợp	ắt	sẽ	tan	

Có	sinh	ắt	có	tử.	

		 Quý	vị	thấy	có	một	nỗi	tức	như	vậy,	mà	mỗi	ngày	vị	kia	cứ	nhắc	đi	nhắc	lại	
ba	lần	thì	làm	sao	quên	được	đúng	không?	Chuyện	đó	đã	tức	rồi,	Thái	tử	mà	bị	
người	ta	đối	xử	như	vậy	nên	rất	là	tức. 

Sau	khi	sống	hết	tuổi	thọ,	bấy	giờ	vua	Ba	Tư	Nặc	băng	hà,	liền	lập	
Thái	tử	Lưu	Ly	làm	vua.	Lúc	ấy,	Bà-la-môn	Hảo	Khổ	đến	chỗ	vua	nói	rằng:	
“Vua	nên	nhớ,	xưa	bị	họ	Thích	hủy	nhục”.	(Bây	giờ	ông	nhắc	lại	thời	xưa	rồi). 

Vua	Lưu	Ly	nói:	“Lành	thay,	lành	thay!	Khéo	nhớ	việc	xưa”. 

Lúc	này,	Vua	Lưu	Ly	nổi	sân	giận,	bảo	các	quần	thần:	“Nay,	ai	là	vua	
của	nhân	dân?” 



 
 

7 

Quần	thần	tâu:	“Hiện	nay,	Đại	vương	thống	lĩnh”.	

Vua	Lưu	Ly	nói:	“Các	ngươi,	hãy	mau	chuẩn	bị	tập	hợp	binh	bốn	bộ,	
ta	muốn	đi	chinh	phạt	họ	Thích”. 

Quần	thần	đáp:	“Thưa	vâng,	Đại	vương!”	

Quần	thần	tuân	lệnh	vua	tập	hợp	binh	bốn	bộ.	Vua	Lưu	Ly	dẫn	binh	
bốn	bộ	đi	đến	Ca-Tỳ-La-Vệ.	(Quý	vị	thấy	ổng	làm	vua,	ổng	nhớ	lại	mối	thù	năm	
xưa	cho	nên	bây	giờ	kéo	quân	đi	đánh	Ca-Tỳ-La-Vệ). 

Khi	các	Tỳ-kheo	nghe	tin	vua	Lưu	Ly	đi	chinh	phạt	họ	Thích,	họ	đến	
chỗ	đức	Thế	Tôn,	đảnh	lễ	sát	chân,	đứng	qua	một	bên,	rồi	đem	việc	ấy	bạch	
đầy	đủ	lên	Thế	Tôn.	Sau	khi	nghe	những	lời	này	xong,	Thế	Tôn	liền	đến	
đón	vua	Lưu	Ly	ở	dưới	gốc	một	cây	khô,	không	có	cành	lá,	ở	trong	tư	thế	
ngồi	kiết	già.	

Vua	Lưu	Ly	từ	xa	thấy	Thế	Tôn	ngồi	dưới	một	gốc	cây,	liền	xuống	xe,	
đến	chỗ	Thế	Tôn	đảnh	lễ	sát	chân,	rồi	đứng	qua	một	bên.	Bấy	giờ,	vua	Lưu	
Ly	bạch	Thế	Tôn:	“Còn	có	cây	tốt,	cành	lá	sum	suê	như	cây	Ni-câu-lưu	chẳng	
hạn,	sao	ngồi	dưới	cây	khô	này?”	

Thế	Tôn	bảo:	“Bóng	mát	của	thân	tộc	hơn	người	ngoài”.	

Quý	vị	thấy	câu	chuyện	này	rất	đầy	đủ,	chi	tiết.	Tất	nhiên	là	đức	Phật	xuất	
thân	từ	dòng	họ	Thích,	cũng	rất	nhiều	người	dòng	họ	Thích	đi	xuất	gia,	xuất	gia	
rồi	thì	không	can	thiệp	chuyện	đó.	Nhưng	nghe	tin	như	vậy,	đức	Phật	cũng	thị	
hiện	cho	chúng	ta	thấy	là	Ngài	cũng	muốn	giúp	cho	dòng	họ	Thích,	giúp	cho	vua	
Tỳ	Lưu	Ly	tránh	được	kiếp	nạn.	Cho	nên	Ngài	mới	ra	chọn	một	gốc	cây	khô,	ngồi	
kiết	già. 

Vua	Tỳ	Lưu	Ly	đi	qua	thấy	Phật,	đức	Phật	hồi	đó	rất	nổi	tiếng,	cho	nên	
ổng	rất	cung	kính.	Ổng	xuống	xe,	không	ở	trên	xe	nữa,	và	đến	đảnh	lễ	đức	Phật	
sát	chân,	đứng	qua	một	bên	rồi	hỏi:	“Tại	sao	có	nhiều	cây	tốt	mà	sao	đức	Thế	
Tôn	không	ngồi?	Ngồi	chỗ	cây	mát	không	chịu	ngồi,	mà	ngồi	[nơi]	cây	không	còn	
cành	lá	và	cây	khô	như	vậy?”	Đức	Phật	nói	là:	“Bóng	mát	của	thân	tộc	hơn	người	
ngoài”.	Bởi	vì	sao?	Ngài	không	nói	thẳng	vấn	đề,	nhưng	Ngài	nói	như	vậy	thì	ổng	



 
 

8 

sẽ	hiểu	ra	là	đức	Thế	Tôn	xuất	phát	từ	dòng	họ	Thích,	cho	nên	đức	Thế	Tôn	còn	
quan	tâm.	Ngài	không	nói	trực	tiếp,	bởi	vì	Ngài	là	đức	Phật	rồi,	Ngài	không	can	
thiệp	những	chuyện	trong	nhân	gian. 

Lúc	ấy,	vua	Lưu	Ly	liền	nghĩ	thầm:	“Hôm	nay,	Thế	Tôn	vẫn	còn	vì	thân	
tộc.	Vậy	hôm	nay	ta	nên	quay	về	bổn	quốc,	không	nên	đến	chinh	phạt	Ca-Tỳ-
La-Vệ”.	(Vua	Lưu	Ly	là	vua	nên	có	khác,	hiểu	liền). 

Vua	Lưu	Ly	liền	cáo	từ	lui	binh.	Bà-la-môn	Hảo	Khổ	lại	tâu	vua:	“Vua	
nên	nhớ,	xưa	kia	đã	bị	họ	Thích	làm	nhục”.	

Sau	khi	nghe	những	lời	này	rồi,	vua	Lưu	Ly	lại	nổi	giận,	bảo	quần	
thần:	“Các	khanh	hãy	mau	chuẩn	bị,	tập	họp	binh	bốn	bộ,	ta	muốn	đi	chinh	
phạt	Ca-Tỳ-La-Vệ”.	

Quần	thần	liền	tập	họp	binh	bốn	bộ,	kéo	ra	khỏi	thành	Xá-Vệ,	đến	
Ca-Tỳ-La-Vệ	chinh	phạt	họ	Thích.	(Đây	là	lần	thứ	hai.	[Lần	trước,]	với	sự	nhiếp	
phục	của	Phật	nên	ông	rút	quân	[về].	Nhưng	sau	lại	bị	Bà-la-môn	Phạm	chí	Hảo	
Khổ	nhắc	lại,	ổng	tức	giận	tiếp,	ổng	kéo	quân	đi	thêm	lần	nữa.	Lần	này	thì	sao?) 

Các	Tỳ-kheo	nghe	như	vậy,	đến	bạch	Thế	Tôn:	“Nay	vua	Lưu	Ly	đang	
hưng	binh	đến	chinh	phạt	họ	Thích”.	

Nghe	những	lời	này,	Thế	Tôn	liền	dùng	Thần	túc	đến	ngồi	dưới	gốc	
cây	cạnh	đường.	Tỳ	Lưu	Ly	từ	xa	trông	thấy	Thế	Tôn	ngồi	dưới	một	gốc	
cây,	liền	xuống	xe	đến	chỗ	Thế	Tôn,	đảnh	lễ	sát	chân,	rồi	đứng	qua	một	
bên.	Bấy	giờ,	vua	Lưu	Ly	bạch	Thế	Tôn:	“Còn	có	cây	tốt,	sao	lại	không	ngồi	
ở	đó,	hôm	nay,	Thế	Tôn	cớ	gì	ngồi	dưới	cây	khô	này?”	

Lúc	ấy,	Thế	Tôn	nói:	“Bóng	mát	của	thân	tộc	hơn	người	ngoài”.	

Lúc	ấy,	Thế	Tôn	liền	nói	kệ	này:	

Bóng	mát	của	thân	tộc	

Họ	Thích	xuất	hiện	Phật	

Đều	là	cành	nhánh	Ta	



 
 

9 

Nên	ngồi	dưới	cây	này.	

Lần	thứ	hai,	đức	Phật	cũng	như	vậy.	Lần	này,	[Ngài]	dùng	Thần	thông	bay	
tới	một	cây	khô	để	ngồi.	Khi	đó	vua	Tỳ	Lưu	Ly	thấy	Phật	cho	nên	xuống	xe	đảnh	
lễ,	rồi	lại	hỏi.	Đức	Phật	vẫn	nói	như	lần	trước,	nói	thêm	bài	kệ	nữa.	Ý	nghĩa	bài	
kệ	đó,	Ngài	muốn	nói	là	Ngài	cũng	xuất	phát	từ	dòng	họ	Thích,	vì	thế	Ngài	còn	
quan	tâm.	Tức	là	vì	cành	nhánh	mà,	cho	nên	Ngài	còn	quan	tâm. 

Lúc	ấy,	vua	Lưu	Ly	liền	nghĩ	thầm:	“Hiện	tại,	Thế	Tôn	xuất	thân	từ	họ	
Thích.	Ta	không	nên	đến	chinh	phạt.	Phải	nên	quay	về	bổn	quốc”.	Rồi,	vua	
Lưu	Ly	liền	trở	về	thành	Xá-Vệ.	(Như	vậy	là	hai	lần	ổng	đi	về.	Đó	là	đức	Phật	
đã	giúp	hai	lần	rồi). 

Bà-la-môn	Hảo	Khổ	lại	tâu	với	vua:	“Vua	nên	nhớ,	xưa	kia	đã	bị	họ	
Thích	làm	nhục!”	

Vua	Lưu	Ly	nghe	những	lời	này	rồi,	lại	tập	hợp	binh	bốn	loại	kéo	ra	
khỏi	thành	Xá-Vệ,	đến	Ca-Tỳ-La-Vệ	(lần	này	là	lần	thứ	ba).	Ngài	Đại	Mục	Kiền	
Liên	khi	nghe	vua	Lưu	Ly	đi	chinh	phạt	dòng	họ	Thích,	liền	đến	chỗ	Thế	
Tôn,	đảnh	lễ	sát	chân,	đứng	qua	một	bên.	Bấy	giờ,	ngài	Mục	Kiền	Liên	bạch	
Thế	Tôn:	“Hôm	nay,	vua	Lưu	Ly	tập	họp	binh	bốn	bộ	đến	tấn	công	họ	Thích.	
Nay	con	có	khả	năng	khiến	cho	vua	Lưu	Ly	cùng	binh	bốn	bộ	bị	ném	sang	
thế	giới	phương	khác”. 

Quý	vị	biết	là	vua	Tỳ	Lưu	Ly	kéo	[quân]	lần	thứ	ba,	lần	này	đức	Phật	không	
cản,	nhưng	ngài	Đại	Mục	Kiền	Liên	thấy	như	vậy	nên	mới	bạch	với	đức	Phật	là	
con	sẽ	dùng	Thần	thông,	tại	vì	ngài	là	Đệ	nhất	Thần	thông.	“Con	sẽ	dùng	Thần	
thông	để	ném	vua	Lưu	Ly	và	binh	bốn	bộ	của	ổng	qua	thế	giới	phương	khác”,	ngài	
bạch	như	vậy	với	Phật. 

Đức	Thế	Tôn	nói:	“Ông	há	có	thể	đem	duyên	đời	trước	của	họ	Thích	
đặt	sang	thế	giới	khác	hay	sao?”	

Ngài	Mục	 Liên	 bạch	 Phật:	 “Con	 thật	 sự	 không	 thể	 đem	 duyên	 đời	
trước	đặt	sang	thế	giới	khác”. 

Bấy	giờ,	Thế	Tôn	bảo	ngài	Mục	Liên:	“Ông	hãy	trở	về	chỗ	ngồi”. 



 
 

10 

Chỗ	này	chúng	ta	nên	để	ý	một	chút.	Tức	là	đức	Phật	nói	năng	lực	đó	thì	
được,	nhưng	duyên	nghiệp	đời	trước	đến	rồi	thì	có	đem	qua	Thế	giới	khác	được	
không?	Ngài	Mục	Kiền	Liên	nói	[là]	không	thể	được.	Ý	đức	Phật	nói	là	không	thể	
dùng	Thần	thông	mà	can	thiệp	được,	cho	nên	là	[ngài	Mục	Kiền	Liên]	về	chỗ	
ngồi. 

Ngài	Mục	Liên	lại	bạch	Phật:	“Nay	con	có	thể	dời	thành	Ca-Tỳ-La-Vệ	
này	đặt	giữa	hư	không”.	

Thế	Tôn	bảo:	“Nay	ông	có	thể	dời	duyên	đời	trước	của	họ	Thích	đặt	
giữa	hư	không	hay	không?”	

Ngài	Mục	Liên	đáp:	“Không,	bạch	Thế	Tôn”.	

Điều	này,	chúng	ta	thấy	rõ	ràng,	đức	Phật	nói	Thần	thông	không	giải	quyết	
được.	Trong	Tích	Truyện	Pháp	Cú	hay	trong	Tiểu	Bộ	Kinh,	có	câu	chuyện	[là]	có	
mấy	người	 (có	chỗ	nói	bốn	người,	 có	chỗ	nói	năm	người),	 tóm	 lại	 là	có	mấy	
người	ngoại	đạo	tu	Thần	thông.	Ông	thì	có	thể	bay	lên	hư	không,	ông	có	thể	lặn	
xuống	nước,	ông	có	thể	độn	thổ,	ông	có	thể	chui	trong	rừng,	chui	vào	trong	hang	
động.	Bốn	ông	đều	biết	sau	này	tới	ngày	đó	là	mình	sẽ	chết,	cho	nên	mới	bàn	với	
nhau.	[Một]	ông	nói:	“Không	sao!	Tới	ngày	đó	anh	sẽ	bay	lên	hư	không	để	trốn	
thần	chết”;	Ông	thì	nói:	“Em	sẽ	lặn	sâu	xuống	biển	để	trốn”;	Ông	kia	nói:	“Em	sẽ	
chui	vô	đất	để	trốn”;	Còn	ông	kia	nói:	“Em	sẽ	chui	vào	hang	động	để	trốn”. 

Đến	ngày	hôm	đó,	mấy	người	đó	triển	khai	Thần	thông,	ông	thì	bay	lên	
hư	không,	nhưng	đứt	Thần	thông,	lúc	đó	nghiệp	hết,	rớt	xuống	chết.	Ông	chui	
xuống	biển,	nhưng	hết	Thần	thông,	bị	cá	ăn	chết.	Ông	chui	xuống	đất	cũng	chết.	
Rồi	ông	chui	vô	hang	động	cũng	chết.	Đức	Phật	mới	nói	là	không	thể	dùng	Thần	
thông	mà	giải	quyết	được	nghiệp	lực.	Ở	đây	nghiệp	lực,	duyên	tới	rồi	thì	[chết],	
trừ	khi	tu	đến	mức	độ	cỡ	nào	[đó]	đúng	không	quý	vị? 

Sẵn	đây,	 trong	[Kinh]	Nikaya	nói	rõ	hơn	về	chuyện	của	ngài	Mục	Kiền	
Liên.	Ngài	Mục	Kiền	Liên	khi	bị	ngoại	đạo	đánh,	họ	biết	là	ngài	Mục	Kiền	Liên	có	
Thần	thông	cho	nên	đánh	xong	rồi	họ	cắt	ra	từng	mảnh,	để	ngài	không	thể	nào	
sống	lại	được.	Nhưng	sau	đó	quý	vị	biết	là	ngài	Mục	Kiền	Liên	dùng	Thần	thông	
để	ghép	thân	mình	lại,	rồi	mới	đi	về	đến	chỗ	Phật	và	bạch	Phật	v.v…	ngài	xin	



 
 

11 

nhập	Niết-Bàn	như	trong	bài	kinh	hôm	bữa	chúng	ta	kể.	Ngài	Mục	Kiền	Liên	
chứng	A-la-hán	rồi,	ngài	có	chứng	Tứ	thần	túc	nữa,	ngài	có	thể	trụ	thế	được.	
Nhưng	đối	với	người	thường	thì	không	được	như	vậy,	nghiệp	của	ai	thì	người	
đó	chịu.	Việc	này	là	đức	Phật	nói	như	vậy. 

Ngài	Mục	Liên	đáp:	“Không,	bạch	Thế	Tôn”.	

Đức	Phật	bảo	ngài	Mục	Liên:	“Vậy	ông	hãy	trở	về	chỗ	của	mình”.	

Lúc	ấy,	ngài	Mục	Liên	lại	bạch	Phật:	“Cúi	xin	cho	phép	dùng	lồng	sắt	
che	bên	trên	thành	Ca-Tỳ-La-Vệ”.	

Thế	Tôn	bảo:	“Thế	nào,	Mục	Liên,	ông	có	thể	dùng	lồng	sắt	che	đậy	
duyên	đời	trước	không?”	

Ngài	Mục	Liên	bạch	Phật:	“Không,	bạch	Thế	Tôn”.	

Đức	Phật	bảo	ngài	Mục	Liên:	“Nay	ông	trở	về	chỗ	của	mình.	Hôm	nay	
duyên	đời	trước	của	họ	Thích	đã	chín,	nay	phải	chịu	báo”.	(Tức	là	họ	làm	
nghiệp	gì	đó,	bây	giờ	quả	báo	tới	rồi).	

Bấy	giờ,	Thế	Tôn	liền	nói	kệ	này:	

Muốn	hư	không	thành	đất	

Đất	lại	thành	hư	không	

Bị	duyên	trước	trói	buộc	

Duyên	này	không	mục	hư.	

Tóm	lại	là	ngài	Mục	Liên	cũng	tác	ý	muốn	thử	phan	duyên,	ba	lần	xin	dùng	
Thần	thông.	Nhưng	đức	Phật	nói	là	không	có	giải	quyết	được	đâu,	duyên	đến	rồi	
thì	nghiệp	báo	tới.	Câu	chuyện	này	nói	như	vậy.	Chúng	ta	coi	diễn	biến	tiếp	theo,	
câu	chuyện	này	rất	dài. 

Bấy	giờ,	vua	Lưu	Ly	đến	Ca-Tỳ-La-Vệ.	Những	người	dòng	họ	Thích	
nghe	vua	Lưu	Ly	dẫn	binh	bốn	bộ	đến	tấn	công.	Họ	liền	tập	trung	chúng	
bốn	bộ	trong	vòng	một	do-tuần	đến	đón	vua	Lưu	Ly.	



 
 

12 

Các	Thích	tử	trong	vòng	một	do-tuần,	từ	xa	bắn	vua	Lưu	Ly,	hoặc	bắn	
lỗ	tai	nhưng	không	tổn	thương	tai	ông,	hoặc	bắn	búi	tóc	nhưng	không	tổn	
thương	đầu	ông,	hoặc	bắn	gãy	cung,	hoặc	bắn	đứt	dây	cung	nhưng	không	
hại	người	ông,	hoặc	bắn	áo	giáp	nhưng	không	hại	người	ông,	hoặc	bắn	
giường	 ghế	nhưng	không	hại	 người	 ông,	 hoặc	bắn	phá	bánh	 xe	nhưng	
không	hại	người	ông,	hoặc	phá	cờ	xí	nhưng	không	hại	người	ông.	Sau	khi	
thấy	sự	việc	như	vậy,	vua	Lưu	Ly	liền	sinh	lòng	sợ	hãi,	bảo	quần	thần:	“Các	
ngươi	xem	những	mũi	tên	này	từ	đâu	đến?”	

Quần	thần	tâu:	“Các	Thích	tử	cách	đây	trong	vòng	một	do-tuần	bắn	
tên	đến!”	

Quý	vị	biết	dòng	họ	Thích	lúc	đó	có	tài	bắn	cung	siêu	lắm,	đến	nỗi	ở	trong	
vòng	một	do	tuần	[mà]	bắn	chính	xác	như	vậy.	Mà	do	lúc	đó	họ	giữ	giới,	cho	nên	
không	bắn	chết	ổng,	chứ	bắn	chết	ổng	thì	bắn	phát	là	chết	thôi.	Nhưng	bây	giờ	
không	bắn	[chết]	mà	bắn	cảnh	cáo,	hù	dọa	thôi.	Cho	nên	không	bắn	thẳng	vào	
người	ổng,	mà	bắn	trúng	áo	giáp,	trúng	giường	ghế,	trúng	cung	trúng	xe,	trúng	
cờ	xí,	khiến	cho	ổng	sợ	thôi. 

Vua	Lưu	Ly	nói:	“Nếu	họ	khởi	tâm	muốn	hại	ta	thì	mọi	người	đã	nhận	
lấy	cái	chết	hết	rồi.	Ngay	tức	khắc	hãy	quay	về	Xá-vệ!” 

Lúc	ấy,	Bà-la-môn	Hảo	Khổ	đến	trước	tâu	vua:	“Đại	vương	chớ	lo!	
Các	Thích	tử	này	đều	giữ	giới,	với	côn	trùng	họ	còn	không	hại	huống	là	hại	
người.	Nay	nên	tiến	lên	trước	ắt	tiêu	diệt	được	họ	Thích”.	(Tức	là	ổng	tính	
kéo	quân	về,	nhưng	Bà-la-môn	Hảo	Khổ	kia	lại	tiếp	tục	châm	dầu	vào	lửa	để	cho	
tấn	công,	và	nói	ra	nguyên	nhân	là	dòng	họ	Thích	đang	giữ	giới,	họ	không	hại	
côn	trùng	nữa	cho	nên	không	hại	người,	họ	không	có	đánh,	nhân	đó	mà	tiến	lên.	
Quý	vị	thấy	[vua]	bị	xúi). 

Vua	Lưu	Ly	 từ	 từ	 tiến	 lên	về	phía	họ	Thích	kia.	Những	người	họ	
Thích	lui	vào	thành.	Vua	Lưu	Ly,	ở	ngoài	thành	bảo	họ	rằng:	“Các	ngươi	
hãy	mau	mở	cửa	thành!	Nếu	không,	ta	sẽ	bắt	các	ngươi	giết	hết”.	

Bấy	giờ,	thành	Ca-Tỳ-La-Vệ	có	Đồng	tử	họ	Thích	mới	mười	lăm	tuổi,	
tên	là	Xa	Ma,	nghe	vua	Lưu	Ly	đang	ở	bên	ngoài	cửa,	liền	mặc	giáp,	cầm	



 
 

13 

gậy	lên	trên	thành	một	mình	chiến	đấu	với	vua	Lưu	Ly.	Lúc	ấy,	Đồng	tử	Xa	
Ma	giết	hại	nhiều	binh	lính	làm	họ	chạy	tán	loạn	và	nói:	“Đây	là	người	nào?	
Là	trời	hay	là	quỷ	thần?	Từ	xa	trông	giống	như	một	cậu	bé!” 

Vua	Lưu	Ly	sinh	lòng	sợ	hãi,	liền	vào	trong	hầm	để	tránh.	

Tức	là	dòng	họ	Thích	cũng	có	rất	nhiều	điều	đặc	biệt.	Một	người	trẻ	tuổi	
tên	Xa	Ma,	15	tuổi	thôi,	có	thể	cầm	gậy	ra	đánh	quân	Tỳ	Lưu	Ly	sợ.	Họ	chạy,	họ	
nói	đó	là	người	hay	quỷ	thần,	nhìn	giống	như	một	câu	bé	thôi.	Còn	vua	Tỳ	Lưu	
Ly	thì	sợ,	trốn. 

Khi	 các	Thích	 tử	nghe	binh	chúng	của	vua	Lưu	Ly	bị	 giết	hại,	 các	
Thích	tử	liền	gọi	Đồng	tử	Xa	Ma	bảo	rằng:	“Ngươi	tuổi	trẻ	ấu	thơ,	sao	cố	ý	
làm	nhục	gia	phong	chúng	ta?	Há	không	biết	các	Thích	tử	tu	hành	pháp	lành	
sao?	Chúng	ta,	đến	côn	trùng	còn	không	thể	hại,	huống	lại	là	mạng	người	
ư?	Chúng	ta	có	thể	phá	tan	quân	lính	này,	một	người	địch	vạn	người,	song	
chúng	ta	lại	nghĩ	thầm:	‘Sát	hại	chúng	sanh	vô	số	kể	như	vậy’.	Thế	Tôn	đã	
từng	dạy:	 ‘Phàm	người	giết	mạng	người,	chết	sẽ	vào	Địa	ngục.	Nếu	sinh	
trong	loài	người,	tuổi	thọ	rất	ngắn’.	Ngươi	hãy	mau	đi	đi,	không	ở	đây	nữa".	
Đồng	tử	Xa	Ma	liền	bỏ	nước	ra	đi,	không	vào	Ca-Tỳ-La-Vệ	nữa. 

Ở	đây,	đoạn	này	nói	lên	một	đạo	lý,	tức	là	dòng	họ	Thích	không	phải	là	họ	
yếu,	mà	họ	rất	mạnh,	một	người	có	thể	đánh	vạn	người	được.	Nhưng	vì	sao	[họ	
không	đánh]?	Vì	họ	giữ	giới!	Đức	Phật	dạy	là:	“Giết	mạng	người,	chết	sẽ	vào	Địa	
ngục.	Nếu	sanh	trong	loài	Người	thì	tuổi	thọ	ngắn”.	[Vì]	quả	[báo]	đó	cho	nên	họ	
giữ	giới.	Vì	 giữ	giới	nên	 [họ]	đuổi	 luôn	vị	đồng	 tử	Xa	Ma	kia	đi.	Quý	vị	 thấy	
không?	Niềm	tin	đối	với	Phật,	đối	với	Tam	Bảo	rất	mạnh,	đối	với	giới	rất	mạnh.	
Dòng	họ	Thích	hồi	đó	có	rất	nhiều	người	đi	xuất	gia,	hồi	xưa	người	ta	giữ	giới	
cỡ	đó,	chứ	không	phải	như	mình	đâu. 

Lúc	ấy,	vua	Lưu	Ly	lại	đến	giữa	cửa	nói	người	kia:	“Hãy	mau	mở	cửa	
thành,	đừng	để	ta	đợi	lâu!”	

Lúc	ấy,	các	Thích	 tử	tự	nói	với	nhau:	“Nên	cho	mở	cửa	thành	hay	
không?”	



 
 

14 

Bấy	giờ,	tệ	ma	Ba	Tuần	giả	hình	làm	một	Thích	tử	ở	trong	chúng	họ	
Thích,	nói	các	Thích	tử:	“Các	vị	hãy	mau	mở	cửa	thành.	Đừng	để	hôm	nay	
chúng	ta	phải	cùng	chịu	khốn	khổ”. 

Lúc	ấy,	các	Thích	tử	liền	cho	mở	cửa	thành.	Bấy	giờ,	vua	Lưu	Ly	liền	
bảo	quần	thần:	“Hiện	nhân	dân	dòng	họ	Thích	này	đông,	đao	kiếm	không	
thể	giết	hết,	hãy	bắt	hết	chôn	xuống	đất,	sau	đó	cho	voi	dữ	dẫm	chết”.	

Quần	thần	vâng	theo	lệnh	của	vua,	cho	voi	dẫm	chết	họ.	Đồng	thời,	
vua	 Lưu	 Ly	 bảo	 quần	 thần:	 “Các	 ngươi	 hãy	mau	 tuyển	 chọn	 năm	 trăm	
người	nữ	họ	Thích,	tay	chân	mặt	mày	xinh	đẹp”.	

Các	đại	thần	vâng	lệnh	vua,	tuyển	chọn	năm	trăm	người	nữ	xinh	đẹp,	
dẫn	đến	chỗ	vua.	

Lúc	bấy	giờ	dòng	họ	Thích	đúng	là	bị	nghiệp,	Ma	vương	Ba	Tuần	giả	làm	
người,	bảo	mở	cửa	thành	cho	nhanh,	cho	nên	họ	mở	cửa.	[Vì	vậy]	vua	Lưu	Ly	vô	
bắt	và	cho	chôn	xuống	đất,	 cho	voi	dẫm	 lên	chết.	Rồi	vua	còn	bắt	 tuyển	500	
người	nữ	đẹp,	dẫn	tới	chỗ	vua. 

Khi	ấy	Thích	tử	Ma	Ha	Nam	đến	chỗ	vua	Lưu	Ly	nói	rằng:	“Hãy	cho	
tôi	một	ước	nguyện”.	

Vua	Lưu	Ly	nói:	“Ông	muốn	có	ước	nguyện	gì?”	

Ma	Ha	Nam	nói:	“Tôi	sẽ	lặn	xuống	đáy	nước,	theo	độ	chậm	nhanh	của	
tôi,	 cho	những	người	họ	Thích	đều	được	 chạy	 trốn.	Nếu	 tôi	 ra	khỏi	mặt	
nước,	thì	tùy	ý	giết	họ”.	

Vua	Lưu	Ly	nói:	“Việc	ấy	thật	tốt!”	

Vua	Lưu	Ly	cho	phép	việc	này,	tại	vì	ổng	nghĩ	thời	gian	lặn	xuống	của	ông	
Thích	Ma	Ha	Nam	chắc	không	được	lâu,	thì	chắc	chắn	mọi	người	cũng	chẳng	
chạy	thoát	được,	cho	nên	ổng	đồng	ý. 

Thích	Ma	Ha	Nam	liền	xuống	đáy	nước,	lấy	đầu	tóc	buộc	vào	rễ	cây	
mà	qua	đời.	Bấy	giờ,	các	Thích	tử	trong	thành	Ca-Tỳ-La-Vệ,	ra	từ	cửa	đông,	
lại	vào	từ	cửa	nam;	ra	từ	cửa	tây,	lại	vào	cửa	bắc.	



 
 

15 

Tức	là	lúc	đó	bị	nghiệp	sao	đó,	cho	thời	gian	để	chạy	[nhưng	không	thoát	
được].	Ông	Thích	Ma	Ha	Nam	lúc	đó	đã	cột	tóc	mình	dưới	rễ	cây	rồi,	cho	nên	
không	nổi	lên	nữa.	[Như	vậy]	thì	thời	gian	rất	lâu,	vì	vậy	dòng	họ	Thích	tha	hồ	
mà	chạy,	nhưng	ra	cửa	đông	thì	lại	vào	cửa	Nam,	ra	cửa	Tây	thì	lại	vào	cửa	Bắc.	
Nghiệp	khiến	vậy	đó,	không	trốn	được!	Quý	vị	thấy	tự	nhiên	chạy	ra	rồi	lại	vào	
làm	gì,	[vậy]	làm	sao	trốn. 

Vua	Lưu	Ly	bảo	quần	thần:	“Ông	ngoại	Ma	Ha	Nam,	vì	cớ	gì	ẩn	ở	dưới	
nước,	đến	giờ	chưa	ra	khỏi?”	(Tức	là	vua	Lưu	Ly	cũng	không	biết,	vẫn	nghĩ	
ông	Ma	Ha	Nam	là	ông	ngoại.	Tại	vì	không	biết	rõ	nguyên	nhân	cho	nên	cứ	nghĩ	
là	ông	ngoại	thôi.	Vì	[là]	ông	ngoại	nên	mới	không	giết	đó	quý	vị). 

Bấy	giờ,	quần	thần	nghe	theo	lệnh	vua,	liền	xuống	dưới	nước	kéo	
Ma	Ha	Nam	lên,	nhưng	ông	đã	chết.	Khi	vua	Lưu	Ly	thấy	Ma	Ha	Nam	đã	
chết,	lúc	này	vua	mới	sanh	tâm	hối	hận:	“Nay	ông	ngoại	ta	đã	chết	đều	do	
thương	thân	tộc,	ta	đã	không	biết	trước,	nên	để	ông	mất.	Nếu	biết	trước,	
dứt	khoát	không	đến	công	phạt	dòng	họ	Thích	này”.	

Quý	vị	thấy	không	ạ?	Thật	ra	là	bị	nghiệp	che,	chứ	lúc	này	vua	Tỳ	Lưu	Ly	
nghĩ	tới	ông	ngoại	mình,	vì	việc	đó	mà	ông	ngoại	chết.	Mặc	dù	đây	không	phải	
ông	ngoại	thật,	nhưng	ổng	nghĩ	vậy.	Và	nếu	biết	trước	như	vậy	thì	ổng	sẽ	không	
chinh	phạt	dòng	họ	Thích,	nhưng	vì	bị	nghiệp	che.	Cho	nên	ở	trên	đời	có	rất	
nhiều	việc,	mà	đôi	khi	mình	xử	lý	theo	hướng	nào	đó,	ngoài	[những	nguyên	nhân	
khác],	còn	do	nghiệp	che.	Cho	nên	nghiệp	tới	là	có	nhiều	hành	động	kỳ	cục.	Bây	
giờ	ổng	mới	hối	hận.	Quý	vị	thấy	ông	cũng	hối	hận	đó. 

Lúc	ấy,	vua	Lưu	Ly	đã	giết	9999	vạn	người,	máu	chảy	thành	sông	và	
thiêu	rụi	thành	Ca-Tỳ-La-Vệ.	Rồi	ông	đi	đến	vườn	Ni-Câu-Lưu.	

Lúc	ấy,	vua	Lưu	Ly	bảo	với	năm	trăm	người	nữ	dòng	họ	Thích	rằng:	
“Các	khanh	yên	tâm,	chớ	sầu	lo.	Ta	là	chồng	các	khanh,	các	khanh	là	vợ	ta,	
cốt	phải	hợp	nhau”.	

Vua	Lưu	Ly	tiện	đưa	tay	nắm	một	người	nữ	họ	Thích	muốn	đùa	chơi.	
Thời	người	nữ	hỏi:	“Đại	vương	định	làm	gì?”	



 
 

16 

Thời	vua	đáp:	“Muốn	giao	tình	cùng	khanh”.	

Cô	đáp	vua:	“Vì	sao	nay	ta	lại	giao	tình	với	loại	nô	tỳ	sinh?”	

Lúc	này,	cô	đó	nhắc,	cô	cũng	hiểu	là	ông	này	do	nô	tỳ	sinh	ra,	là	con	của	
nô	tỳ	thôi.	Nhắc	như	vậy,	thế	là	nhắc	đến	mối	thù	nữa. 

Vua	Lưu	Ly	nổi	cơn	tức	giận,	ra	lệnh	cho	quần	thần:	“Mau	bắt	người	
nữ	này,	chặt	tay	chân	nó,	ném	vào	hầm	sâu”.	

Các	đại	thần	theo	lệnh	vua,	chặt	tay	chân	cô	ném	vào	hầm	sâu.	Năm	
trăm	người	nữ	đều	mắng	nhà	vua	rằng:	“Ai	đem	thân	này	cùng	giao	thông	
với	loại	con	đẻ	của	nô	tỳ!”	

Vua	tức	giận,	bắt	hết	năm	trăm	người	nữ,	chặt	tay	chân	họ	ném	vào	
hầm	sâu.	Vua	Lưu	Ly	sau	khi	hủy	hoại	Ca-Tỳ-La-Vệ	xong,	trở	về	thành	Xá-
Vệ.	

Quý	vị	thấy	tội	của	ổng	giết	rất	nhiều	người,	nói	chung	là	gần	như	tàn	sát	
hết	cả	thành	họ	Thích.	Đây	là	một	nhân	quả	mà	đức	Phật	cũng	không	can	thiệp	
được,	Ngài	nói	với	ngài	Mục	Kiền	Liên	như	vậy	đó.	Chúng	ta	coi	 tiếp	nguyên	
nhân	thế	nào,	kết	quả	ra	sao. 

Bấy	giờ,	Thái	tử	Kỳ	Đà	đang	cùng	các	kỹ	nữ	vui	đùa	trong	thâm	cung.	
Nghe	tiếng	ca	hát,	vua	Lưu	Ly	liền	hỏi:	“Đây	là	âm	thanh	gì	mà	vang	đến	
nơi	đây?”	

Quần	thần	đáp:	“Đó	là	tiếng	đàn	hát	để	tự	vui	chơi	của	vương	tử	Kỳ	
Đà	ở	trong	thâm	cung”.	

Vua	Lưu	Ly	 liền	bảo	người	hầu:	“Khanh	hãy	quay	voi	này	đến	chỗ	
Vương	tử	Kỳ	Đà”. 

Ở	đây	Thiện	Trang	giải	thích	thêm,	Thái	tử	Kỳ	Đà	cũng	là	con	của	vua	Ba	
Tư	Nặc,	con	cùng	cha	khác	mẹ	với	vua	Tỳ	Lưu	Ly,	hai	người	là	anh	em	cùng	cha	
khác	mẹ. 



 
 

17 

Người	giữ	cửa	từ	xa	thấy	vua	đến,	tâu	rằng:	“Xin	vua	thong	thả	một	
chút,	Vương	tử	Kỳ	Đà	hiện	đang	vui	với	năm	thứ	lạc	ở	trong	cung,	đừng	có	
gây	phiền	phức”.	

Vua	Lưu	Ly	liền	rút	kiếm	giết	người	giữ	cửa.	Lúc	ấy,	Vương	tử	Kỳ	Đà	
nghe	vua	Lưu	Ly	đang	đứng	ở	ngoài	cửa,	không	từ	giã	các	kỹ	nữ,	liền	ra	
ngoài	để	gặp	vua:	“Vui	thay,	Đại	vương	đến!	Đại	vương	hãy	vào	nghỉ	ngơi	
một	lát”.	

Quý	vị	thấy	ai	mà	đi	ngăn	cản	vua,	mà	người	hầu	cũng	không	biết,	nói	như	
vậy	thì	ổng	rút	kiếm	giết	luôn.	Và	lúc	ấy	Thái	tử	Kỳ	Đà	đi	ra.	Kỹ	nữ	ở	đây	là	những	
người	nhảy	múa	nhạc,	chứ	không	phải	kỹ	nữ	như	ngôn	ngữ	bây	giờ. 

Vua	Lưu	Ly	nói:	 “Há	ngươi	không	biết	 ta	 với	họ	Thích	đánh	nhau	
sao?”	

Kỳ	Đà	đáp:	“Có	nghe!”	

Vua	Lưu	Ly	nói:	“Nay	vì	sao	ngươi	không	giúp	ta	mà	cùng	với	kỹ	nữ	
đùa	giỡn?”	

Vương	tử	Kỳ	Đà	đáp:	“Ta	không	thể	giết	hại	mạng	chúng	sanh!”	

Quý	vị	thấy	Thái	tử	Kỳ	Đà	cũng	là	một	người	giữ	giới,	cho	nên	không	sát	
hại	chúng	sanh.	Mặc	dù	vẫn	chơi	như	vậy,	nhưng	không	giết	hại,	[vì]	giữ	giới	mà. 

Vua	Lưu	Ly	hết	sức	tức	giận	liền	rút	kiếm	chém	hại	Vương	tử	Kỳ	Đà.	
Sau	khi	mạng	chung,	Vương	tử	Kỳ	Đà	sanh	lên	cõi	Trời	Tam	Thập	Tam,	vui	
đùa	cùng	năm	trăm	thiên	nữ.	

Quý	vị	biết	Thái	tử	Kỳ	Đà	rất	nổi	tiếng,	bởi	vì	cùng	với	ông	Cấp	Cô	Độc	
cúng	dường	vườn	Kỳ	Thọ	Cấp	Cô	Độc	Viên	[cho	Tăng	đoàn	đức	Phật].	Tức	là	
vườn	đó	là	của	ông	Cấp	Cô	Độc	cúng,	nhưng	cây	là	của	Thái	tử	Kỳ	Đà	cúng.	Lúc	
đó	nguyên	khu	rừng	đó	là	của	ổng,	ổng	không	định	bán	đâu,	nhưng	ông	Cấp	Cô	
Độc	nói	là	bán	được	giá	bao	nhiêu,	thì	ổng	mới	thách	ông	Cấp	Cô	Độc	như	vậy.	
Ông	Cấp	Cô	Độc	mới	mang	vàng	rải	hết	đám	vườn	đó.	Theo	Chú	Giải	thời	nay	
dịch	sang,	đám	vườn	đó	sau	khi	rải	thì	hình	như	tổng	cộng	là	24	hecta	vàng,	lót	



 
 

18 

hết	[khu	vườn	đó].	Nhiều	như	vậy!	Nhưng	ông	này	cũng	không	[chịu]	bán	hết,	
cuối	cùng	ổng	bị	kiện,	[ông	Cấp	Cô	Độc]	mua	rồi	thì	phải	bán,	nhưng	ổng	giữ	cây.	
Rồi	ổng	thấy	ông	này	vì	Phật	mà	làm	như	vậy,	nên	ổng	cúng	[dường]	cây	luôn.	
Cho	nên	vườn	đó	gọi	là	Kỳ	Thọ	Cấp	Cô	Độc	Viên.	Kỳ	Thọ	tức	là	cây	của	Thái	tử	
Kỳ	Đà.	Và	công	đức	hộ	trì	Tam	Bảo,	rồi	tu	thiện	lành,	cho	nên	sau	khi	chết	thì	
ổng	sinh	lên	cõi	trời	Tam	Thập	Tam	(trời	Đao	Lợi),	mặc	dù	bị	giết. 

Qua	câu	chuyện	này	quý	vị	cũng	nên	để	ý	một	chút,	là	đừng	lo	sợ	với	cái	
chết,	bởi	vì	sao?	Thái	tử	Kỳ	Đà	sau	khi	chết	xong,	lên	[trời]	cũng	chơi	tiếp.	Quý	
vị	thấy	dưới	nhân	gian	có	mấy	kỹ	nữ	thôi,	mà	lên	đó	500	Thiên	nữ,	[nhiều]	hơn	
nữa.	Cho	nên	người	tu	hành	thiện	nghiệp,	mình	có	thiện	báo,	đừng	lo	sợ.	Bớt	sợ	
hãi	chết	đi!	 

Thật	ra	Thiện	Trang	chọn	kể	câu	chuyện	này	cho	quý	vị	để	 làm	gì?	Để	
nhấn	mạnh	cho	quý	vị	một	điều	là	bớt	sợ	hãi	về	cái	chết.	Bởi	vì	chính	dòng	họ	
Thích	cũng	chết,	mà	còn	chết	thê	thảm	nữa.	Nhưng	quý	vị	thấy,	để	rồi	chúng	ta	
coi	thử	những	điều	gì	[tiếp	theo].	Ở	đây,	Thái	tử	Kỳ	Đà	một	đời	thiện	lành,	cuối	
cùng	bị	vua	Tỳ	Lưu	Ly	chém	chết,	nhưng	cũng	sanh	lên	cõi	trời	Tam	Thập	Tam.	
Cho	nên	đừng	lo	sợ,	đừng	có	sợ	hãi!	Mình	học	trong	Phật	pháp,	là	cái	chết	cũng	
chỉ	đến	một	tích	tắc	thôi,	đến	rồi	nó	qua	là	mình	đến	cảnh	giới	mới.	Nếu	chúng	
ta	tu	tốt	lành	thì	về	cảnh	thiện	lành.	Và	Thái	tử	Kỳ	Đà	cũng	ăn	chơi	chứ	không	tu	
gì	lắm,	nhưng	cũng	sanh	lên	trời	Đao	Lợi. 

Bấy	giờ,	Thế	Tôn	dùng	Thiên	nhãn	quan	sát	thấy	Vương	tử	Kỳ	Đà	
mạng	chung,	đã	sinh	lên	trời	Tam	Thập	Tam,	liền	nói	kệ	này:	

Thọ	phước	trong	trời	người	
Đức	Vương	tử	Kỳ	Đà	

Làm	lành,	sau	hưởng	báo	
Đều	do	hiện	báo	nên.	
Đây	lo,	kia	cũng	lo	
Lưu	Ly	lo	hai	nơi	
Làm	ác	sau	nhận	ác	



 
 

19 

Đều	do	hiện	báo	nên.	
Phải	nương	vào	phước	đức	
Trước	làm	sau	cũng	vậy	
Hoặc	là	làm	một	mình	

Hoặc	làm	người	không	biết.	
Làm	ác,	có	biết	ác	

Trước	làm,	sau	cũng	vậy	
Hoặc	là	làm	một	mình	

Hoặc	làm	người	không	biết.	
Hưởng	phước	trong	trời	người	
Hai	nơi	đều	hưởng	phước	
Làm	lành	sau	hưởng	báo	
Đều	do	hiện	báo	nên.	
Đây	lo,	kia	cũng	lo	
Làm	ác	buồn	hai	nơi	
Làm	ác	sau	nhận	báo	
Đều	do	hiện	báo	nên.	

Bài	kệ	này	nói	lên	điều	gì?	Đó	là	nói	[đến]	hai	người:	Một	là	Thái	tử	Kỳ	Đà,	
hai	là	vua	Tỳ	Lưu	Ly.	Thái	tử	Kỳ	Đà	làm	thiện	lành	cho	nên	vui	trong	cõi	Người,	
rồi	sau	này	chết	sanh	lên	cõi	Trời	[được]	vui	tiếp.	Tu	thiện	làm	lành,	cho	nên	
thiện	báo	như	vậy.	Còn	ông	kia	làm	ác	thì	lo	hai	nơi,	lo	bây	giờ	và	lo	đời	sau.	Bây	
giờ	cũng	lo	sợ	và	tương	lai	cũng	lo	sợ.	Cho	nên	mình	hiểu	được	rồi	đó,	mình	ráng	
tu	thiện,	làm	lành	thôi.	Yên	tâm!	Quả	báo	sẽ	tới,	thiện	có	thiện	báo,	ác	có	ác	báo,	
và	[quả]	sẽ	tới	thôi.	Đấy	là	do	nghiệp	báo,	đức	Phật	nói	như	vậy. 

Lúc	ấy,	năm	trăm	thiếu	nữ	dòng	họ	Thích	hướng	về,	xưng	gào	danh	
hiệu	Như	Lai	và	nói	rằng:	“Như	Lai	sanh	ra	ở	đây	và	cũng	từ	chốn	này	xuất	
gia	học	đạo,	sau	đó	thành	Phật,	vậy	mà	hôm	nay	Phật	hoàn	toàn	không	thấy,	



 
 

20 

không	nghĩ	biết	chúng	ta	đang	gặp	khổ	não	này,	chịu	sự	đau	đớn	này.	Vì	sao	
Thế	Tôn	lại	không	thấy,	không	nghĩ?”	

Quý	vị	nhớ	lại	500	người	nữ	dòng	họ	Thích,	lúc	đó	là	được	tuyển	mộ	ở	lại	
rồi,	nhưng	do	họ	chửi	nên	vua	Tỳ	Lưu	Ly	mới	sai	chặt	tay	chân,	quăng	xuống	
hầm	sâu.	Lúc	đó	thì	họ	mới	nhớ	đến	Phật,	họ	kêu	gào,	xưng	danh	hiệu	Như	Lai	
chính	là	niệm	Phật,	và	họ	trách	móc	rằng	đức	Phật	(Như	Lai)	cũng	sinh	ra	từ	
thành	Ca-Tỳ-La-Vệ,	cũng	từ	chốn	đó	mà	xuất	gia	 thành	Phật.	Vậy	tại	sao	đức	
Phật	không	thấy,	không	nghĩ	tới	họ,	khi	mà	họ	đang	rất	đau	khổ?	Quý	vị	thấy,	là	
phàm	phu	thì	có	trách	móc	đúng	không?	Phật	mà	họ	còn	trách	móc	như	vậy. 

Bấy	giờ,	Thế	Tôn	dùng	Thiên	nhĩ	thông	suốt,	nghe	những	người	nữ	
họ	Thích	oán	trách	hướng	về	Phật.	Thế	Tôn	bảo	các	Tỳ-kheo:	“Các	ngươi	
hãy	đến	hết	đây,	 cùng	đi	quán	sát	Ca-Tỳ-La-Vệ	và	để	 thăm	những	người	
thân	đang	qua	đời”.	

		 Tức	là	đức	Phật	có	Thiên	nhĩ	thông	nên	lúc	đó	Ngài	nghe	được	hết,	ai	nói	
gì	[hay]	nghĩ	tới	Ngài	là	Ngài	biết	liền,	cho	nên	đức	Phật	bảo	các	Tỳ-kheo	đi	đến	
để	thăm	họ. 

Các	Tỳ-kheo	đáp:	“Thưa	vâng,	bạch	Thế	Tôn”.	

Thế	Tôn	dẫn	các	Tỳ-kheo	ra	khỏi	thành	Xá-Vệ,	đi	đến	Ca-Tỳ-La-Vệ.	
Khi	năm	trăm	người	nữ	họ	Thích	từ	xa	thấy	Thế	Tôn	dẫn	các	Tỳ-kheo	đến,	
đều	sinh	lòng	hổ	thẹn.	 

Tất	nhiên	là	hổ	thẹn,	bởi	vì	họ	nghĩ	như	vậy	mà	đức	Phật	tới	thật.	Với	lại	
lúc	này	họ	bị	chặt	tay	chặt	chân	rồi,	người	nữ	thì	rất	mong	đẹp,	nhưng	lúc	đó	
mình	bị	như	vậy	thì	thấy	xấu	cho	nên	sinh	lòng	hổ	thẹn.	Có	thể	là	hai	lý	do	như	
vậy. 

Thích	Đề	Hoàn	Nhân	và	Tỳ	Sa	Môn	Thiên	vương	ở	sau	Thế	Tôn	quạt	
hầu.	Thế	Tôn	quay	lại	bảo	Thích	Đề	Hoàn	Nhân:	“Các	người	nữ	họ	Thích	
đều	sinh	lòng	hổ	thẹn”. 

Thích	Đề	Hoàn	Nhân	đáp:	“Thưa	vâng,	bạch	Thế	Tôn”. 



 
 

21 

Thích	Đề	Hoàn	Nhân	liền	dùng	thiên	y	che	lên	thân	thể	năm	trăm	
người	nữ	này.	 

Quý	vị	thấy	ông	Thích	Đề	Hoàn	Nhân	(vua	trời	Đao	Lợi)	rất	thông	minh,	
[ổng]	đi	theo	Phật,	lúc	đó	đức	Phật	gợi	ý	là	ổng	biết	ngay.	Ổng	biết	500	người	nữ	
này	đang	xấu	hổ	vì	họ	cảm	thấy	bị	cụt	tay	cụt	chân,	nên	Thích	Đề	Hoàn	Nhân	
dùng	thiên	y	(y	phục	cõi	Trời)	che	lên	thân	thể	của	500	người	này.	Quý	vị	thấy	
hay	không?	Mình	thì	không	hiểu,	[còn]	vua	trời	Đao	Lợi	thì	quá	thông	minh.	Và	
Tỳ	Sa	Môn	Thiên	vương	là	vua	tầng	trời	Tứ	Thiên	Vương,	cai	quản	ở	Nam	Diêm	
Phù	Đề	chúng	ta,	nên	hai	người	này	hay	xuất	hiện. 

Bấy	giờ,	Thế	Tôn	bảo	Tỳ	Sa	Môn	Thiên	vương:	“Những	người	nữ	này	
đói	khát	đã	lâu	ngày,	nên	làm	điều	gì	cho	thích	hợp”.	(Đức	Phật	cũng	gợi	ý	
cho	Tỳ	Sa	Môn	Thiên	vương	luôn). 

Tỳ	Sa	Môn	Thiên	vương	bạch	Phật:	“Thưa	vâng,	bạch	Thế	Tôn”. 

Đồng	thời,	Tỳ	Sa	Môn	Thiên	vương	bày	thức	ăn	trời	tự	nhiên	cho	các	
thiếu	nữ	họ	Thích	đều	được	đầy	đủ.	 

Quý	vị	thấy	Phật	vừa	gợi	ý	là	các	cô	này	được	ăn	thức	ăn	cõi	Trời	luôn.	
[Không	biết	là]	Tỳ	Sa	Môn	Thiên	vương	cho	thức	ăn	bằng	cách	nào,	chứ	họ	bị	
cụt	tay	cụt	chân	rồi,	chắc	là	đưa	[thức	ăn]	vào.	Trong	kinh	quý	vị	thấy	có	đoạn	
đức	Phật	Thích	Ca	lúc	Ngài	còn	là	Bồ-tát	đạo,	khi	Ngài	hành	khổ	hạnh,	nhịn	ăn	
lâu	ngày	quá,	thì	lúc	đó	chư	Thiên	nói:	“Không	sao!	Chúng	tôi	sẽ	đưa	thức	ăn	qua	
da”,	giống	như	bây	giờ	tiêm	gì	vô	[cơ	thể]	hoặc	truyền	nước	biển.	Những	cách	
này	chư	Thiên	làm	được	hết,	nên	việc	cho	các	cô	thiếu	nữ	họ	Thích	này	ăn	không	
có	gì	khó.	Ăn	kiểu	gì	thì	chúng	ta	không	biết,	nhưng	ăn	không	khó. 

	Thế	Tôn	tuần	tự	nói	pháp	vi	diệu	cho	các	cô.	Thế	Tôn	dạy	(quý	vị	coi	
đoạn	khai	thị	của	đức	Phật,	chúng	ta	nên	học	đoạn	khai	thị	này):	“Các	pháp	đều	
phải	ly	tan.	Có	hội	ngộ	thì	có	biệt	ly	(đầu	tiên	là	trên	đời	không	có	gì	tồn	tại	
mãi	được	đâu,	có	hội	ngộ	thì	có	biệt	ly,	các	pháp	điều	phải	ly	tan.	Đầu	tiên	là	nói	
đến	sự	Vô	thường).	Các	cô	nên	biết,	năm	Thủ	uẩn	này	đều	phải	chịu	các	não	
khổ	đau	này,	rơi	trong	năm	đường.	Phàm	nhận	thân	năm	uẩn	tất	phải	chịu	
hành	báo	này.	Đã	có	hành	báo,	tất	phải	thọ	thai.	Đã	thọ	thai	phần,	lại	phải	



 
 

22 

chịu	báo	khổ	vui.	Nếu	ai	không	có	năm	Thủ	uẩn,	tất	không	thọ	nhận	hình	hài	
nữa.	Nếu	không	thọ	nhận	hình	hài	thì	không	có	sinh.	Vì	không	có	sinh	nên	
không	 có	già.	 Vì	 không	 có	già	nên	không	 có	bệnh.	Vì	 không	 có	bệnh	nên	
không	có	chết.	Vì	không	có	chết	nên	không	có	khổ	não	của	hội	ngộ,	biệt	ly.	
Cho	nên,	các	cô	phải	nghĩ	đến	sự	biến	đổi	thành	bại	của	năm	uẩn	này.	Vì	sao	
vậy?	Vì	biết	năm	uẩn	là	biết	năm	dục.	Biết	năm	dục	là	biết	pháp	ái,	biết	pháp	
ái	là	biết	pháp	đắm	nhiễm.	Biết	các	việc	này	rồi,	không	còn	thọ	thai.	Vì	không	
thọ	thai,	không	còn	sanh,	già,	bệnh,	chết”. 

Đoạn	này	chính	là	khai	thị	Khổ	-	Không,	Vô	thường,	Vô	ngã.	Đầu	tiên	là	
các	pháp	điều	phải	ly	tan,	là	Vô	thường,	có	hội	ngộ	chắc	chắn	có	biệt	ly,	đó	là	Vô	
thường.	Và	có	thân	năm	uẩn,	tức	là	mình	có	thân	thể	này,	vật	chất	là	Sắc,	có	Thọ	
là	cảm	nhận,	có	Tưởng,	có	Hành,	có	Thức.	Sắc,	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức,	đó	là	
Ngũ	uẩn.	Khi	nào	có	năm	Ngũ	uẩn	đó	thì	chắc	chắn	phải	còn	ở	trong	năm	đường,	
phải	chịu	khổ	đau.	Đức	Phật	nói	12	nhân	duyên,	nhưng	đối	với	các	cô	này	chắc	
không	phải	chuyên	lắm,	đức	Phật	thuyết	đơn	giản	thôi. 

Tóm	lại	có	thân	năm	uẩn	này	thì	có	thọ	thai,	rồi	có	nỗi	khổ	vui,	vì	sao?	Vì	
có	thọ	thai	thì	có	sanh	ra,	rồi	có	lớn	lên,	đều	có	già,	có	bệnh,	có	chết,	cứ	khổ	như	
vậy.	Cho	nên	biết	vậy	thì	thôi,	đừng	có	mong	cầu	nữa.	Nói	chung	[Phật]	thuyết	
một	bài	pháp	về	Tứ	đế	và	12	Nhân	duyên	một	cách	ngắn	gọn.	Bởi	vì	đối	với	
những	người	không	cao	siêu	lắm	thì	đức	Phật	chỉ	giảng	như	vậy	thôi,	không	nói	
phức	tạp. 

Quý	vị	thấy	đức	Phật	luôn	luôn	nói	về	giáo	pháp	Tứ	đế,	lúc	nào	cũng	nói	
để	cho	chúng	sanh	chán	lìa	nỗi	khổ	sanh,	già,	bệnh,	chết	trong	sanh	tử.	Nói	chung	
trong	vòng	Sanh	tử	Luân	hồi	khổ	lắm,	nói	như	vậy	để	người	ta	có	tâm	thoát	ly. 

Bấy	giờ,	Thế	Tôn	lại	tuần	tự	nói	pháp	này	cho	các	nữ	họ	Thích:	Ngài	
luận	về	bố	thí,	luận	về	trì	giới,	luận	về	sinh	thiên;	dục	là	tưởng	bất	tịnh,	
xuất	yếu	là	an	lạc.	Khi	Thế	Tôn	thấy	tâm	ý	các	cô	này	đã	được	khai	mở.	
Như	pháp	mà	chư	Phật	Thế	Tôn	thường	thuyết,	là	Khổ,	Tập,	Tận,	Đạo	(hay	
Khổ,	Tập,	Diệt,	Đạo);	bấy	giờ,	Thế	Tôn	cũng	vì	họ	mà	thuyết.	Bấy	giờ,	những	
người	nữ,	các	trần	cấu	hết	sạch,	được	mắt	pháp	trong	sạch,	mọi	người	từ	
chỗ	họ	mà	qua	đời,	đều	sinh	lên	trời. 



 
 

23 

Tức	là	đức	Phật	vẫn	thuyết	một	pháp	đơn	giản,	đó	là	Tứ	đế.	Quý	vị	thấy	
Tứ	đế	là	pháp	mà	chư	Phật	thường	thuyết,	nên	nhớ	vậy!	Trong	kinh	nói	Tứ	đế:	
Khổ	đế	là	gì?	Tập	đế	là	gì?	Khổ	đế	là	sự	thật	về	khổ,	có	sanh	thì	có	già,	có	khổ;	
sanh	khổ,	già	khổ,	bệnh	[khổ],	tử	khổ,	ái	biệt	ly	mà	khổ,	cầu	không	được	mà	khổ,	
oan	gia	gặp	nhau	hoài	[thì]	khổ,	Ngũ	ấm	xí	thạnh	khổ.	Nói	chung	là	tám	nỗi	khổ,	
ba	nỗi	khổ,	điều	đó	đức	Phật	 lúc	nào	cũng	nói.	Nguyên	nhân	của	khổ	và	con	
đường	diệt	khổ	gọi	là	Tập,	Diệt	đế.	Và	khi	nào	hết	khổ,	được	Niết-Bàn	thì	vui	
như	thế	nào.	Đó	là	Khổ,	Tập,	Diệt,	Đạo,	lúc	nào	đức	Phật	cũng	thuyết	Tứ	đế	hết.	
Và	đức	Phật	thuyết	xong	thì	mấy	người	nữ	này	đắc	được	Pháp	nhãn	tịnh	(mắt	
pháp	trong	sạch)	tức	là	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn,	và	họ	từ	chỗ	họ	mà	qua	đời,	sinh	lên	
cõi	Trời. 

Trong	vòng	sanh	tử,	thật	ra	cũng	là	một	chuyện	nhỏ	thôi,	Thiện	Trang	
mong	là	quý	vị	nghe	câu	chuyện	này	để	mình	hiểu	rõ	hơn.	Tức	là	[ngoài]	500	
người	nữ	dòng	họ	Thích	này,	còn	những	người	kia,	[thì]	có	rất	nhiều	người	đắc	
đạo	rồi,	đắc	đạo	rất	nhiều.	Trong	đó	như	ông	Thích	Ma	Ha	Nam	mà	vua	Lưu	Ly	
xưng	là	ông	ngoại,	có	bài	kinh	nói:	Nếu	tu	tập	như	thế,	thì	cho	dù	gặp	chuyện	gì,	
bị	voi	giày	xé,	bị	ngựa	điên	đá	chết,	v.v…	hay	chết	thế	nào	đó	thì	cũng	đều	sanh	
về	cõi	lành.	Giống	như	cây	đã	nghiêng	về	hướng	nào,	thì	khi	nó	ngã,	nó	sẽ	ngã	về	
hướng	đó	thôi.	Vậy	dòng	họ	Thích	chắc	chắn	đa	số	được	sanh	về	cõi	lành.	 

Ở	đây	chúng	ta	không	thấy	nói	những	người	kia	sanh	về	đâu,	nhưng	500	
người	nữ	được	đức	Phật	thuyết	pháp	độ	cho,	để	họ	chứng	được	Sơ	quả	Tu-đà-
hoàn	thì	sanh	 lên	cõi	Trời.	Như	vậy	đức	Phật	rất	 tuyệt	vời	đúng	không?	Câu	
chuyện	này	mình	phải	nghe	đầy	đủ	như	vậy,	có	đoạn	này	quan	trọng,	đoạn	khai	
thị	về	Vô	thường,	Khổ	-	Không,	Vô	ngã.	Và	cộng	thêm	đức	Phật	giúp	500	người	
dòng	họ	Thích	chứng	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	và	sanh	lên	cõi	Trời. 

Quý	vị	thấy	không?	Nhiều	khi	mình	chỉ	nghe	những	đoạn	trích	dẫn	khác,	
những	câu	chuyện	hoặc	xem	phim	hoạt	hình	thì	mình	không	thấy	có	những	chi	
tiết	này,	thật	là	đáng	tiếc!	[Chi	tiết	này]	để	nói	cho	người	ta	điều	tốt	đẹp.	Cho	nên	
đừng	có	sợ,	học	đoạn	này	cố	gắng	đừng	sợ	chết,	chết	không	phải	là	vấn	đề	quá	
lớn,	mà	quan	trọng	là	chết	đi	về	đâu.	Và	quan	trọng	là	chúng	ta	cố	gắng	chứng	
đạo	như	những	cô	này,	đến	phút	cuối	cùng	rồi,	mặc	dù	bị	chặt	tay	chặt	chân	như	



 
 

24 

vậy,	nhưng	vẫn	chứng	được	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn.	Quan	trọng	 là	pháp	mà	đức	
Phật	thuyết,	chúng	ta	cũng	vậy,	chúng	ta	nghe	hoài	thì	cũng	sẽ	thông. 

Rồi	Thế	Tôn	đến	cửa	thành	Đông,	thấy	trong	thành	lửa	cháy	dữ	dội,	
liền	nói	kệ	này:	

Tất	cả	hành	vô	thường	

Có	sinh	ắt	có	tử	

Không	sinh	thì	không	tử	

Đã	diệt,	tối	an	lạc.	

Đây	là	bài	kệ	mà	lúc	nào	đức	Phật	cũng	nói	hoài:	‘Tất	cả	hành	vô	thường’	
tức	là	tất	cả	những	gì	ở	thế	gian	diễn	biến	thì	chắc	chắn	là	Vô	thường,	không	bao	
giờ	đứng	yên.	Có	sinh	thì	chắc	chắn	có	chết	thôi,	không	tránh	[được]	đường	nào	
hết;	Không	sinh	thì	không	chết.	Mà	muốn	[vậy]	thì	chỉ	có	diệt	hết	đi	Phiền	não,	
đó	là	Diệt	đạo	(trong	Tứ	đế),	thì	lúc	đó	mới	đạt	được	Niết-Bàn	Vô	vi	và	mới	là	
an	lạc	nhất.	Bài	kệ	này	là	hầu	như	kinh	nào	cũng	nói,	quan	trọng	nhất	là	nhắc	
chúng	ta:	Ở	trong	Thế	gian	tất	cả	hành	vô	thường,	có	sinh	tất	có	tử,	có	khổ	trong	
đó	thôi. 

Bấy	giờ,	Thế	Tôn	bảo	các	Tỳ-kheo:	“Các	ông	hãy	đến	hết	trong	vườn	
Ni-Câu-Lưu,	theo	thứ	lớp	mà	ngồi”.	(Tức	là	đức	Phật	muốn	thuyết	thêm	nên	
bảo	các	Tỳ-kheo	như	vậy). 

Thế	Tôn	bảo	các	Tỳ-kheo:	“Đây	là	vườn	Ni-Câu-Lưu.	Xưa	kia	ở	nơi	
này	Ta	vì	các	Tỳ-kheo	rộng	nói	pháp	mầu,	nhưng	nay	trống	rỗng	không	còn	
một	ai.	Ngày	xưa,	hàng	nghìn	vạn	người	đắc	đạo,	đắc	Pháp	nhãn	thanh	tịnh	
ở	đây.	Từ	nay	về	sau,	Như	Lai	không	còn	trở	lại	chốn	này”.	 

Ở	đây	đức	Phật	muốn	nói	 lại	hồi	xưa	Ngài	thuyết	pháp	ở	đó,	rất	nhiều	
người	đắc	đạo,	hàng	nghìn	vạn	người	đắc	đạo,	và	đắc	được	Pháp	nhãn	tịnh	(Sơ	
quả	Tu-đà-hoàn).	Còn	bây	giờ	trống	không,	sau	này	Ngài	không	trở	lại	nữa,	tại	
vì	Ca-Tỳ-La-Vệ	coi	như	diệt	rồi,	đất	nước	của	Ngài	hầu	như	diệt. 



 
 

25 

Ở	đây	Thiện	Trang	cũng	xin	nói	thêm,	về	việc	đắc	đạo	thì	đọc	trên	mạng	
thấy	có	người	tóm	lại	trong	Kinh	Nikaya,	họ	ghi	nhận	theo	trong	Kinh	Trường	
Bộ,	là	có	kể	đức	Phật	thời	quá	khứ	từ	đức	Phật	Tỳ	Bà	Thi,	đức	Phật	Thi	Khí,	đức	
Phật	Tỳ	Xá	Phù,	đức	Phật	Câu	Lưu	Tôn,	Phật	Ca	Na	Hàm	Mâu	Ni,	Phật	Ca	Diếp	và	
Phật	Thích	Ca,	tổng	cộng	[có]	bao	nhiêu	người	đắc	đạo	A-la-hán?	Họ	cộng	những	
số	được	kể	ra	thời	đó,	có	bao	nhiêu	người	đắc	đạo	A-la-hán	v.v…	Trong	bảy	vị	
Phật	 ra	 đời	 thì	 quý	 vị	 có	 biết	 bao	 nhiêu	 người	 đắc	 đạo	 A-la-hán	 theo	 Kinh	
Nikaya?	Xin	nói	với	quý	vị	con	số	là	hơn	7	triệu	300	[nghìn].	Thế	giới	này	cộng	
lại	gần	8	tỷ	người,	một	phần	quá	nhỏ	(1/1000).	Đó	là	đắc	đạo	A-la-hán,	những	
người	khác	không	[tính]. 

Thật	ra	người	đó	thống	kê	chưa	đầy	đủ,	bởi	vì	ngoài	[số	người	đắc	A-la-
hán	trong	thời]	bảy	vị	Phật	giáo	hóa	ra,	còn	số	người	đắc	Tu-đà-hoàn	chưa	tính,	
quả	vị	nhỏ	hơn	chưa	tính.	Còn	số	người	không	gặp	Phật	mà	đắc	Bích-chi-phật	
cũng	chưa	tính.	Cho	nên	con	số	đó	nhiều	hơn,	chúng	ta	đừng	có	bi	quan.	Nhưng	
ít	nhất	con	số	đắc	A-la-hán	mà	[trong]	bảy	vị	Phật	ra	đời	là	hơn	7	triệu	A-la-hán,	
là	cũng	nhiều	rồi	đó.	Còn	những	người	không	gặp	Phật	cũng	đắc	A-la-hán	được	
mà,	thời	đó	gặp	Phật	là	đắc	A-la-hán	thôi.	Bây	giờ	chúng	ta	coi	đức	Phật	nói	tiếp	
theo	thế	nào. 

Thế	Tôn	 vì	 các	 Tỳ-kheo	 thuyết	 pháp	 xong,	mọi	 người	 từ	 chỗ	 ngồi	
đứng	dậy	mà	đi,	về	đến	vườn	Cấp	Cô	Độc,	rừng	cây	Kỳ	Đà.	

Bấy	giờ,	Thế	Tôn	bảo	các	Tỳ-kheo:	“Nay	vua	Lưu	Ly	và	các	binh	chúng	
ở	đời	sẽ	không	còn	bao	lâu.	Sau	bảy	ngày	nữa	họ	sẽ	bị	tiêu	diệt	hết”.	

Lúc	ấy,	vua	Lưu	Ly	nghe	Thế	Tôn	báo	hiệu,	vua	Lưu	Ly	và	binh	chúng	
sau	bảy	ngày	nữa	sẽ	bị	tiêu	diệt	hết.	

Nghe	vậy,	vua	lo	sợ	bảo	quần	thần:	“Nay	Như	Lai	đã	báo	hiệu,	sau	bảy	
ngày	nữa	vua	Lưu	Ly	và	binh	chúng	sẽ	bị	tiêu	diệt	hết.	Các	ngươi	xem,	ngoài	
biên	giới	có	giặc	cướp,	tai	biến	nước	lửa,	đến	xâm	phạm	nước	chăng?	Bởi	
vì	sao?	Vì	chư	Phật	Như	Lai	không	có	hai	lời.	Lời	nói	quyết	không	đổi	khác”.	

	Quý	vị	nhớ	giùm	đoạn	này,	đức	Như	Lai	không	nói	hai	lời.	Quý	vị	thấy	vua	
Lưu	Ly	cũng	có	niềm	tin,	là	đức	Như	Lai	báo	hiệu,	nói	không	bao	giờ	đổi	lời,	đổi	



 
 

26 

khác.	Cho	nên	quý	vị	nhớ	chi	tiết	này:	‘Vì	chư	Phật	Như	Lai	không	có	hai	lời.	Lời	
nói	quyết	không	đổi	khác’. 

Ngày	nay	chúng	ta	hay	nói	đức	Phật	nói	thế	này,	nói	thế	kia.	Thực	ra	toàn	
là	người	đời	sau	nói	thôi.	Còn	quý	vị	coi	kinh,	đức	Phật	nói	thống	nhất	có	một	
kiểu,	nên	nhớ	[Ngài]	không	có	hai	lời,	đức	Phật	nói	như	vậy	là	như	vậy,	Ngài	đã	
quán	sát	hết	rồi.	Ngài	nói	như	vậy	là	như	vậy,	cho	nên	không	có	vụ	nói	thế	này,	
nói	thế	kia.	Đó	là	người	đời	sau	họ	bẻ	lại,	nên	quý	vị	hãy	tin,	hãy	cố	gắng	nghe. 

Vua	Lưu	Ly	mà	còn	hiểu	được,	bởi	vì	sao?	Vì	chư	Phật	Như	Lai	không	có	
hai	lời,	lời	nói	quyết	không	đổi	khác.	Cho	nên	nếu	mình	thấy	lời	nói	mà	đổi	khác,	
là	có	vấn	đề,	điều	đó	phải	coi	lại,	chứ	còn	Phật	không	bao	giờ	[có	hai	lời].	Và	đức	
Phật	đã	báo	hiệu	là	bảy	ngày	nữa,	ổng	và	binh	chúng	sẽ	bị	tiêu	diệt.	Ổng	biết	
chắc	như	vậy	rồi	nên	[thấy]	lo	sợ. 

Bà-la-môn	Hảo	Khổ	tâu	với	vua	(ông	này	có	duyên	sâu	với	vua	Lưu	Ly,	
và	cũng	có	duyên	nợ	sâu	với	dòng	họ	Thích,	cho	nên	lúc	nào	cũng	đi	theo):	“Vua	
chớ	có	lo	sợ.	Nay	bên	ngoài	không	có	nạn	giặc	cướp	đáng	sợ,	cũng	không	tai	
biến	nước	lửa.	Hôm	nay,	Đại	vương	hãy	cứ	vui	chơi	thỏa	thích”. 

Vua	Lưu	Ly	nói:	“Bà-la-môn	nên	biết,	chư	Phật	Thế	Tôn	không	bao	giờ	
sai	lời”.	(Nên	nhớ!	Chư	Phật	Thế	Tôn	không	bao	giờ	sai	lời,	chỉ	có	phàm	phu	
mới	sai	thôi).	

Vua	Lưu	Ly	cho	người	đếm	ngày,	đến	đầu	ngày	thứ	bảy,	Đại	vương	
vui	mừng	hớn	hở	không	tự	chế	được,	liền	dẫn	binh	chúng	và	các	thể	nữ	
đến	bờ	sông	A-Chi-La	mà	tự	vui	chơi	và	nghỉ	đêm	ở	đó.	Vào	lúc	nửa	đêm,	
bất	ngờ	mây	nổi	dậy	mưa	gió	dữ	dội.	Lúc	ấy,	vua	Lưu	Ly	và	binh	chúng	
cùng	bị	nước	cuốn	trôi,	đều	bị	tiêu	diệt,	thân	hoại	mạng	chung	bị	đọa	vào	
Địa	ngục	A-Tỳ.	Cung	điện	thành	nội	lại	bị	lửa	trời	thiêu	đốt.	

Quý	vị	thấy	đức	Phật	dự	báo	không	sai,	dù	có	binh	hay	không	có	binh,	cũng	
vậy	thôi.	Ông	cho	người	canh	gác	hết,	đi	khắp	nơi	canh	gác,	coi	dò	xét	hết	rồi,	tới	
ngày	thứ	bảy	rồi,	thấy	không	có	binh,	hồi	xưa	người	ta	đâu	thể	kéo	binh	nhanh	
được,	cho	nên	đi	chơi	được	rồi.	Tới	ngày	thứ	bảy	kéo	quân	binh	ra	tới	bên	bờ	
sông	chơi,	ai	ngờ	tới	nửa	đêm,	thì	bất	ngờ	mây	nổi	dậy,	mưa	gió	dữ	dội,	rồi	lụt.	



 
 

27 

Bây	giờ	chúng	ta	bị	hiện	tượng	này	nhiều,	ở	gần	sông,	[nước]	quá	lớn,	bị	cuốn	
trôi	chết	hết,	và	bị	đọa	vào	Địa	ngục	A-Tỳ. 

	Ở	đây	không	nói	nguyên	nhân	[đọa]	Địa	ngục	A-Tỳ,	nhưng	chúng	ta	có	thể	
hiểu	là	[do]	giết	quá	nhiều	người,	trong	đó	dòng	họ	Thích	có	nhiều	người	chứng	
Thánh.	 Quý	 vị	 nên	 nhớ	 trong	 dòng	 họ	 Thích,	 có	 nhiều	 người	 chứng	 Thánh.	
Chứng	Thánh	tức	là	chứng	từ	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn,	Nhị	quả	v.v…	Không	có	A-la-
hán	trong	đó,	nhưng	giết	những	bậc	Thánh,	giết	một	người	thôi	cũng	đọa,	chứ	
đừng	nói	giết	nhiều	người.	Tội	làm	đối	với	một	người	Tu-đà-hoàn	hướng	là	đã	
nặng	rồi,	[một	người]	gọi	là	thành	tựu	Chánh	niệm	thôi,	là	đã	nặng	rồi.	Mà	bây	
giờ	giết	nhiều	người	như	vậy,	thì	không	đọa	Địa	ngục	A-Tỳ	mới	lạ. 

Không	biết	nhân	quả	thế	nào,	đoạn	này	chưa	nói,	nhưng	quý	vị	thấy	rõ	ràng	
là	khiến	vậy,	nghiệp	tới	rồi,	có	trốn	đi	đâu	cũng	trốn	không	được.	Cho	nên	ráng	
tu!	Ở	trong	vòng	luân	hồi,	nhiều	khi	mình	chỉ	cần	vì	hận	gì	đó,	hoặc	là	bị	nghiệp	
gì	đó,	mà	mình	có	thể	làm	những	nghiệp	đó.	Và	nếu	là	người	bình	thường	thì	tội	
nhẹ,	nhưng	nếu	người	ta	là	bậc	Thánh,	người	tu	tập,	thì	tội	đó	nặng	lắm.	Cho	nên	
quý	vị	thấy	chán	ngán	trong	vòng	luân	hồi.	Cung	điện	thì	bị	lửa	trời	thiêu	đốt,	
tức	là	cõi	Trời	tới	thiêu,	điều	này	là	nghiệp	tới	rồi. 

Bấy	giờ,	Thế	Tôn	dùng	Thiên	nhãn	quan	sát	thấy	vua	Lưu	Ly	và	binh	
bốn	bộ	bị	nước	cuốn	trôi,	mạng	chung	tất	cả	đều	vào	Địa	ngục.	

Thế	Tôn	liền	nói	kệ	này:	

Làm	việc	tối	cực	ác	
Đều	do	thân,	miệng	làm	
Nay	thân	cũng	chịu	khổ	

Thọ	mạng	cũng	ngắn	ngủi.	
Nếu	khi	ở	trong	nhà	
Thì	bị	lửa	thiêu	đốt	
Đến	lúc	mạng	qua	đời	
Tất	sinh	vào	Địa	ngục.	



 
 

28 

Đức	Phật	nói	bài	kệ:	Nếu	làm	việc	cực	ác,	việc	quá	ác,	do	thân	và	miệng	làm	
(tất	nhiên	là	ý	dẫn	đầu,	nhưng	phải	làm	trên	thân	trên	miệng.	Trừ	người	đắc	
Thiền	thì	không	nói,	họ	có	thể	tác	ý),	nay	thân	phải	chịu	khổ,	thọ	mạng	cũng	
ngắn	ngủi.	Tức	là	giết	người	thì	sau	này	thọ	mạng	sẽ	ngắn	ngủi. 

Dù	sanh	lên	nhân	gian,	trong	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Đại	Bảo	Tích,	hay	trong	
Kinh	Hoa	Nghiêm,	ở	Phẩm	Thập	Địa	nói:	“Khi	sát	sanh,	sau	này	có	sanh	lên	
nhân	gian,	thì	thọ	mạng	cũng	ngắn	ngủi”.	Cho	nên	có	nhiều	người	mới	sanh	
ra,	ở	đời	không	bao	lâu	rồi	chết,	[thọ	mạng]	ngắn	là	do	nghiệp	sát	sanh.	Đó	gọi	
là	dư	báo,	quả	báo	nặng	hết	rồi,	vẫn	thọ	báo	nhẹ. 

Còn	nếu	khi	ở	trong	nhà,	thì	bị	lửa	thiêu	đốt,	tức	là	mình	dù	trốn	ở	trong	
nhà	chăng	nữa,	vẫn	bị	 lửa	cháy	chết.	Còn	như	vua	Lưu	Ly,	ra	bờ	sông	nên	bị	
nước	cuốn.	Nói	chung	trốn	không	được,	nghiệp	tới	rồi	thì	trốn	không	được	đâu. 

Lúc	ấy,	các	Tỳ-kheo	bạch	Thế	Tôn:	“Sau	khi	chết,	vua	Lưu	Ly	và	binh	
lính	sanh	nơi	nào?”	

Thế	Tôn	bảo:	“Vua	Lưu	Ly	sanh	vào	Địa	ngục	A-Tỳ”.	(Địa	ngục	này	rất	
khổ). 

Các	Tỳ-kheo	bạch	Thế	Tôn:	“Xưa	kia	các	Thích	tử	đã	tạo	ra	nhân	duyên	
gì	mà	nay	bị	vua	Lưu	Ly	làm	hại?”	(Quan	trọng	nhất	là	chúng	ta	coi	nhân	duyên	
vì	sao	dòng	họ	Thích	bị	tàn	sát	một	cách	thảm	thương	như	vậy.	Vua	Lưu	Ly	cũng	
có	tội	rồi,	vì	nghiệp	gì	đó	nên	ông	sát	hại	[cả	dòng	họ	Thích].	Bây	giờ	chúng	ta	
coi	vì	sao?) 

Bấy	giờ,	Thế	Tôn	bảo	các	Tỳ-kheo:	“Ngày	xưa,	trong	thành	La-Duyệt	
này	có	một	thôn	đánh	cá.	Thời	ấy,	gặp	lúc	đói	kém,	người	ăn	rễ	cây,	một	
thăng	vàng	đổi	một	thăng	gạo.	Trong	thôn	lúc	đó	có	một	hồ	nước	lớn,	lại	
nhiều	cá.	Mọi	người	dân	trong	thành	La-Duyệt	đến	nơi	hồ	bắt	cá	ăn.	Vào	lúc	
đó,	trong	hồ	có	hai	giống	cá,	một	gọi	là	Câu	tỏa,	hai	gọi	là	Lưỡng	thiệt.	Lúc	
ấy,	hai	giống	cá	nói	với	nhau:	‘Đối	với	những	người	này,	trước	đây	chúng	
ta	không	có	lỗi	lầm.	Ta	là	loài	thủy	tánh,	không	ở	đất	khô.	Những	người	dân	
này	đều	đến	ăn	thịt	chúng	ta.	Bao	nhiêu	phước	đức	chúng	ta	có	đời	trước,	
nay	sẽ	dùng	để	báo	oán	này”.	 



 
 

29 

Quý	vị	 thấy	đoạn	này	nói	 tới	chúng	sanh,	mặc	dù	nói	cá,	quý	vị	nghĩ	cá	
không	 làm	gì	hết.	Đây	 là	nhân	duyên,	mình	đọc	đoạn	này,	mình	cũng	hiểu	ra	
nhiều	vấn	đề	hơn.	Thứ	nhất,	hồi	xưa	thành	La	Duyệt	là	thôn	làm	nghề	đánh	cá,	
nhưng	không	phải	bình	thường,	lúc	đó	là	mùa	đói	kém	nữa,	không	có	ăn,	một	
thang	vàng	mà	đổi	một	thang	gạo.	Nói	chung	giống	như	một	ký	vàng	mà	đem	
đổi	một	ký	gạo	vậy	đó.	Người	ta	phải	ăn	rễ	cây,	cho	nên	lúc	đó	người	ta	mới	bắt	
cá	trong	hồ	nước	lớn	đó	để	ăn,	mà	trong	đó	có	cá	Câu	tỏa,	cá	Lưỡng	thiệt.	Hai	
loại	cá	đó	nói	với	nhau	là	loài	người	bắt	họ	ăn	thịt,	cho	nên	họ	thù,	họ	nguyền	là	
có	bao	nhiêu	phước	đức	đời	trước,	sẽ	dùng	để	báo	oán. 

	Quý	vị	thấy	không?	Cho	nên	đừng	thấy	mấy	loài	chúng	sanh	không	có	thù,	
chúng	thù,	chúng	nghĩ	như	vậy	là	thành	báo	oán	thôi.	Chúng	có	bao	nhiêu	phước	
đức,	lúc	đó	là	cá,	chúng	chưa	có	phước,	nhưng	sau	này	có. 

Lúc	ấy,	trong	thôn	có	một	cậu	bé	mới	tám	tuổi,	không	bắt	cá,	lại	cũng	
không	hại	chúng,	nhưng	cá	kia	ở	trên	bờ,	tất	cả	đều	bị	chết,	thấy	vậy	cậu	bé	
rất	là	vui	mừng.	(Tội	này	là	tội	tùy	hỉ	sát,	nên	tội	tùy	hỉ	cũng	có.	Chúng	ta	coi	
tội	tùy	hỉ	như	thế	nào?) 

Tỳ-kheo	nên	biết,	các	ngươi	chớ	nghĩ	nhân	dân	trong	thành	La-Duyệt	
lúc	bấy	giờ	há	là	người	nào	khác,	mà	nay	chính	là	họ	Thích.	Cá	Câu	tỏa	bấy	
giờ,	nay	là	vua	Lưu	Ly.	Cá	Lưỡng	thiệt	bấy	giờ,	thì	nay	là	Bà-la-môn	Hảo	
Khổ.	Còn	cậu	bé	thấy	cá	nằm	trên	bờ	mà	cười	lúc	ấy,	nay	chính	là	Ta.	Bấy	
giờ,	họ	Thích	ngồi	bắt	cá	ăn.	Vì	nhân	duyên	này,	nên	trong	vô	số	kiếp	vào	
trong	Địa	ngục,	nay	phải	chịu	báo	này.	Lúc	ấy,	Ta	ngồi	nhìn	mà	cười	nên	nay	
bị	đau	đầu	giống	như	bị	đá	đè,	hoặc	như	đầu	đội	núi	Tu-Di.	Vì	sao	vậy?	Vì	
Như	Lai	vốn	không	nhận	hình	hài	nữa,	đã	xả	bỏ	các	hành,	vượt	qua	các	ách	
nạn.	Này	các	Tỳ-kheo,	đó	gọi	là	vì	nhân	duyên	này,	nay	chịu	báo	này.	Các	Tỳ-
kheo,	hãy	giữ	thân,	miệng,	ý	hành,	hãy	niệm	cung	kính	thừa	sự	người	phạm	
hạnh.	

Các	Tỳ-kheo	cần	phải	học	những	điều	này	như	vậy”.	

Quý	vị	thấy	chi	tiết	trong	đoạn	này,	chúng	ta	nghe	ra	rất	rõ	ràng.	Dòng	họ	
Thích	ngày	xưa	chính	là	nhóm	người	đánh	cá	đó,	và	con	cá	trong	dòng	cá	Lưỡng	



 
 

30 

thiệt	là	Bà-la-môn	Hảo	Khổ,	cho	nên	khiến;	còn	con	cá	Câu	tỏa	(trong	đó	chắc	là	
một	con	cá	lớn)	là	vua	Tỳ	Lưu	Ly	thống	lĩnh.	Đức	Phật,	Ngài	không	làm	gì	hết,	
chỉ	có	một	tội	là	tùy	hỉ	sát,	thấy	người	ta	bắt	cá	quăng	lên	bờ,	cá	chết,	vậy	mà	
cười,	nên	bây	giờ	cũng	bị	đau	đầu,	như	bị	đá	đè	hay	như	đầu	đội	núi	Tu-Di.	Cho	
nên	nghiệp	nào	có	quả	đó,	chúng	ta	thấy	nhân	quả	ghê	gớm	lắm.	Mà	điều	tùy	hỉ	
đó	nhiều	lắm,	tùy	hỉ	sát,	nên	đừng	có	đùa.	Quý	vị	không	trực	tiếp	giết	hại,	chỉ	tùy	
hỉ	thôi	cũng	có	nghiệp.	Tất	nhiên	không	bị	giết,	không	bị	sao,	nhưng	tùy	hỉ	thì	
cũng	khổ. 

Quý	vị	thấy	trong	câu	chuyện	có	vợ	chồng	đó	mới	cưới	nhau	được	mấy	
ngày,	ông	chồng	trèo	lên	cây	hái	gì	đó,	xong	rồi	té	xuống	chết.	Bà	vợ	khổ,	mấy	
người	thân	khổ,	tới	bạch	đức	Phật.	Đức	Phật	nói	là	không	phải	[chỉ	mấy	người]	
khổ	đâu,	mà	trước	đó	ở	trên	cõi	Trời,	người	thân	trên	cõi	Trời	của	ổng	cũng	
đang	khổ	trên	đó.	Tại	vì	ở	trên	cõi	Trời,	ổng	cũng	bị	té	[hay	bị]	gì	đó,	hết	thọ	
mạng	nên	chết,	xong	xuống	nhân	gian	cũng	chết.	Rồi	ổng	sanh	vào	loài	rồng,	vừa	
sanh	vào	chả	bao	lâu	thì	gia	đình	cũng	khổ	nữa,	bởi	vì	bị	chim	sí	điểu	bắt	ăn	thịt,	
chết,	bị	bắt	mất. 

Nỗi	khổ	đó,	lý	do	là	hồi	xưa	ổng	là	đứa	bé	bắn	chim,	khi	giương	cung	bắn	
thì	có	mấy	người	bên	cạnh	kêu:	 ‘Cháu	bắn	giỏi	 lắm!	Cháu	bắn	giỏi	 lắm!’	Mấy	
người	kia	thấy	bắn	chết	con	chim	nên	khen.	Đức	Phật	nói:	Thằng	bé	hồi	xưa	bắn	
chết	chim	chính	là	ông	đó.	Nên	ông	vừa	chết	trên	cõi	Trời,	vừa	chết	ở	cõi	Người,	
chết	ở	cõi	Rồng,	ba	lần	chết.	Và	những	người	tùy	hỉ	đó,	cười	[và	khen]	cháu	bắn	
giỏi	lắm,	bây	giờ	là	người	thân,	nên	phải	chịu	nỗi	khổ	như	vậy,	nỗi	khổ	mất	người	
thân.	Nên	tội	tùy	hỉ	sát	là	có	nghiệp	tùy	hỉ	sát,	và	cũng	khổ	luôn.	 

Cho	nên	ở	trong	vòng	luân	hồi,	đừng	tưởng	mình	ngon,	thật	ra	mình	tạo	
nghiệp	ghê	lắm,	nên	[hãy]	mong	tâm	cầu	xuất	ly	ra	khỏi	sanh	tử.	Quý	vị	thấy	
chúng	ta	tạo	nghiệp	nhiều	lắm,	mặc	dù	nghiệp	thiện	nhiều,	cũng	sanh	ra	quả	
thiện	nhiều	lắm,	nhưng	nghiệp	ác	cũng	sanh	ra	quả	ác,	và	hai	nghiệp	đó	không	
có	bù	trừ	nhau,	mà	duyên	nào	tới	là	cho	nghiệp	thôi,	trổ	quả. 

Mai	mốt	mình	học	tới	phần	Tâm	nhân,	Tâm	quả	trong	phần	A	Tỳ	Đàm,	Vi	
Diệu	Pháp,	quý	vị	phân	tích	ra	thấy	đúng	hết,	không	chạy	đâu	hết,	không	thoát	
được.	Như	đời	này,	tại	sao	tâm	mình	cứ	đờ	đờ,	không	có	lanh	lẹ,	cứ	trầm	trầm.	



 
 

31 

Người	tính	trầm	là	do	đầu	thai	bằng	tâm	tái	tục	(tâm	tái	sanh)	là	tâm	Xả	thọ.	Xả	
tức	là	đời	trước	trơ	trơ,	kiểu	vậy	đó,	thì	bây	giờ	cũng	trơ	trơ.	Còn	ai	đời	này	sân	
nhiều,	ưu	buồn	nhiều,	lo	lắng	nhiều,	suy	nghĩ	nhiều	là	đời	trước	đầu	thai	bằng	
tâm	thọ	Ưu.	Còn	ai	mà	đời	này	tâm	lúc	nào	cũng	vui	vẻ	hoan	hỉ,	cười	tươi,	vui	vẻ	
nhìn	đời	lạc	quan	là	đầu	thai	bằng	tâm	quả	thọ	Hỷ.	 

Cho	nên	không	có	sai,	mình	biết	rồi	thì	mình	ráng	tu,	lúc	nào	cũng	ráng	làm	
sao	để	tạo	những	tâm	đầu	thai	[tốt].	Nếu	còn	trong	vòng	luân	hồi,	cố	gắng	Sáu	
căn	tiếp	xúc	với	cảnh	giới	Sáu	trần	bằng	tâm	như	ý,	lúc	nào	cũng	thọ	vui	hoặc	ít	
nhất	là	xả	thọ	thì	mới	được.	Còn	không,	cứ	lo	lắng	nhiều…	nếu	quý	vị	còn	tái	
sanh	trong	luân	hồi	thì	khả	năng	lại	khổ	nữa.	Nên	là	đời	sau	tái	sanh	bằng	tâm	
đó	thì	khổ	nữa	thôi,	[nên	đừng]	lo	lắng	rồi	buồn	phiền,	hoang	tưởng	nhiều.	Mình	
học	trong	Phật	pháp	rõ	lắm,	không	có	sai	chỗ	nào.	 

Cho	nên	hãy	cố	gắng!	Nghe	câu	chuyện	này	Thiện	Trang	nghĩ	là	cung	cấp	
đầy	đủ	hết	và	cũng	đính	chính	lại	những	kiến	thức	hồi	xưa,	mình	theo	những	
người	giảng	nào	đó	mình	nói	sai,	thì	bây	giờ	cũng	biết	kiến	thức	đúng	như	vậy.	
Quý	vị	thấy	cũng	rất	là	hay,	câu	chuyện	này	rất	dài	và	chúng	ta	thấy	đã	học	hết. 

		 Các	Tỳ-kheo	sau	khi	nghe	những	gì	Phật	dạy,	hoan	hỷ	phụng	hành.	

(Kinh	Số	2	–	Phẩm	Đẳng	Kiến	Thứ	34	–	Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm). 

			 Quý	vị	có	thể	kiểm	tra	lại	bộ	kinh	này,	đoạn	này	rất	hay!	Bữa	nay	[học]	quý	
vị	thấy	các	nhân	quả	trong	dòng	luân	hồi	rất	phức	tạp,	[nghiệp]	xưa	kia	nếu	như	
chưa	thoát	khỏi	sanh	tử	thì	vẫn	phải	chịu	quả	báo.	Nếu	như	đủ	duyên	thì	chúng	
ta	cũng	ráng	tạo	nhiều	phước,	tạo	nhiều	duyên	làm	sao	để	cho	[ra]	những	quả	
thiện.	Chúng	ta	học,	nguyên	tắc	trong	A	Tỳ	Đàm	là	khi	chúng	ta	đang	trổ	quả	
thiện,	thì	cơ	hội	để	trổ	tiếp	quả	thiện	nữa.	Ví	dụ	chúng	ta	đang	sung	sướng,	đang	
có	phước	báo,	chúng	ta	đang	tu	tập	thì	cơ	hội	để	trổ	quả	thiện	tiếp	tục,	mình	
sướng	theo	dòng	đó.	Còn	một	khi	trổ	quả	ác	rồi	thì	khả	năng	trổ	tiếp	rất	cao,	vì	
duyên	thuận	theo	như	vậy.	 

	 Cho	nên	bây	giờ	mình	đang	khỏe	mạnh,	đang	tốt	lành	thì	ráng	tạo	phước	
duyên,	ráng	tu	tập.	Khi	nào	duyên	tới,	dòng	nghiệp	xấu	kia	chạy	là	nghiệp	xấu	
đó	dễ	trổ	 lắm,	 tại	vì	điều	kiện	đủ	rồi,	 thì	 lúc	đó	mình	xoay	sở	khó.	Muốn	cắt	



 
 

32 

[nghiệp	xấu]	thì	phải	nhờ	nghiệp	nào	mạnh,	gọi	là	Trọng	nghiệp	hoặc	Cực	trọng	
nghiệp	để	tác	động,	cắt	lại	dòng	nghiệp	xấu.	Hoặc	là	mình	đang	tốt	mà	gặp	Cực	
trọng	nghiệp	[xấu]	cắt	một	cái	là	cắt	luôn	thành	nghiệp	xấu.	Chứ	còn	mình	bình	
thường,	duyên	như	thế	thì	trổ	quả	như	vậy,	bởi	vì	quý	vị	đang	có	thời	kỳ	như	
vậy.	Và	nhân	quả	rất	rõ	ràng,	không	phải	bù	trừ	nhau	đâu,	không	có	nghiệp	này	
bù	trừ	nghiệp	kia,	mà	cứ	chen	nhau,	sanh	quả.	Cho	nên	là	hãy	cẩn	thận! 

	Đó	là	nội	dung	đầu	tiên	Thiện	Trang	giới	thiệu	và	cũng	hơi	mất	nhiều	thời	
gian,	nhưng	hy	vọng	qua	câu	chuyện	này	quý	vị	nghe	được	câu	chuyện	thời	đức	
Phật.	Và	chúng	ta	thấy	từ	đó	là	thần	lực	cũng	không	giải	quyết	vấn	đề,	chỉ	có	tu	
tập	thôi. 

			 Phần	thứ	hai	Thiện	Trang	xin	giới	thiệu	pháp	hành	căn	bản:	

Hai	Pháp	Bố	Thí	Mà	Được	Công	Đức	Lớn,	Thành	Quả	Báo	Lớn,	Được	Vị	
Cam	Lồ,	Đến	Chỗ	Vô	Vi	(Niết-Bàn)	

(Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm)	

Tôi	nghe	như	vầy:	Một	thời	đức	Phật	trú	tại	vườn	Cấp	Cô	Độc,	rừng	
cây	Kỳ	Đà,	nước	Xá-Vệ.	Bấy	giờ,	Thế	Tôn	bảo	các	Tỳ-kheo:	“Có	hai	pháp	bố	
thí	cho	người	phàm	phu	mà	được	công	đức	lớn,	thành	quả	báo	lớn,	được	vị	
cam	lồ,	đến	chỗ	Vô	vi.	Sao	gọi	là	hai	pháp?	(1)	Cúng	dường	cha	mẹ.	Đó	là	hai	
hạng	người	mà	cúng	dường	đến	thì	được	công	đức	lớn,	thành	quả	báo	lớn.	 

Có	một	điều	sai	lầm	lớn	nhất	của	mọi	người	học	Phật,	đó	là	thường	quên	
mất	phước	điền	bên	cạnh	mình.	Đức	Phật	nói	là	hai	pháp	bố	thí	cho	người	phàm	
phu,	tức	là	mình	cúng	dường	cho	người	phàm	phu	thôi	mà	được	công	đức	lớn.	
Trừ	Thánh	nhân	ra,	ở	đây	phàm	phu	thôi,	thì	cúng	dường	cho	ai	được	công	đức	
lớn,	được	quả	báo	lớn	và	được	vị	cam	lồ	đến	chỗ	Vô	vi?	Đầu	tiên,	cúng	dường	
cha	mẹ	là	dễ	nhất	đúng	không?	Cúng	dường	cha	mẹ	là	pháp	thứ	nhất.	Đây	là	
phàm	phu	mà.	Còn	cúng	dường	Thánh	nhân	thì	có	phước	báo	lớn	rồi,	[thì]	không	
nói.	Cha	mẹ	mình	là	phàm	phu,	nhưng	quý	vị	cúng	dường	thì	có	phước	báo	lớn.	
Còn	hàng	thứ	hai	là	ai? 



 
 

33 

Lại	nữa,	(2)	cúng	dường	một	vị	Bồ-tát	Nhất	sanh	Bổ	xứ,	được	công	
đức	lớn,	được	quả	báo	lớn,	được	vị	cam	lộ,	đến	chỗ	Vô	vi.	 

Thứ	hai	là	cúng	dường	cho	Bồ-tát	Nhất	sanh	Bổ	xứ,	giống	như	ngài	Di	Lặc.	
Cho	nên	 [cúng	dường]	cho	Bồ-tát	 thì	 công	đức	 lớn.	Nhưng	 tại	 sao	vẫn	gọi	 là	
phàm	phu,	mà	sao	không	gọi	Bồ-tát?	Tại	vì	các	ngài	tuy	gọi	là	Bồ-tát,	nhưng	Bồ-
tát	này	vẫn	chưa	thành	đạo,	chưa	thành	Phật.	Cho	nên	[cúng	dường]	cho	Bồ-tát	
Nhất	sanh	Bổ	xứ	là	sanh	lên	trời	Đâu	Suất,	thì	có	công	đức	lớn.	Nhưng	bây	giờ	
mình	đâu	có	lên	trời	Đâu	Suất	để	cúng	dường,	mà	các	ngài	không	biết	có	xuống	
nhận	hay	không?	Giống	như	Bồ-tát	Di	Lặc.	Nhưng	tại	sao	gọi	là	phàm	phu?	Tại	
vì	ngài	cũng	chưa	chứng	Phật	quả.	 

Theo	giáo	lý	nguyên	thủy	thì	hoặc	chứng	quả	Thanh	văn,	hoặc	là	chứng	
quả	Bích-chi-phật	(quả	Độc	giác	Phật)	thì	cũng	là	chứng	quả	Phật.	Còn	đi	con	
đường	Phật	đạo,	dù	là	Bồ-tát	Nhất	sanh	Bổ	xứ	thì	vẫn	là	phàm	phu,	ý	nói	vậy,	
nhưng	[cúng	dường]	công	đức	lớn	lắm.	Cho	nên	cô	Sujata	cúng	dường	bát	cháo	
sữa	lên	đức	Phật,	lúc	đó	Ngài	sắp	thành	đạo,	sắp	thành	Phật,	cho	nên	những	công	
đức	đó	cực	kỳ	lớn. 

Cho	nên,	các	Tỳ-kheo,	thường	niệm	hiếu	thuận	cúng	dường	cha	mẹ.	
Các	Tỳ-kheo,	hãy	học	tập	điều	nầy	như	vậy”.	

	 Các	Tỳ-kheo	sau	khi	nghe	đức	Phật	thuyết	pháp,	hoan	hỷ	phụng	hành.	

(Kinh	Số	10	–	Phẩm	20	-	Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm). 

Quý	vị	nhớ	nha!	Quý	vị	cố	gắng	cúng	dường	cha	mẹ	cũng	được	phước	nhiều	
lắm.	Chứ	còn	đi	cúng	dường	người	khác,	mà	mình	đối	xử	với	cha	mẹ	[không	tốt],	
thì	nghèo.	Một	số	người	học	Phật,	không	học	căn	bản	cho	nên	hiểu	sai.	Nên	nhớ	
như	vậy!	Phước	[cúng	dường]	cho	phàm	phu	(trừ	bậc	Thánh	ra),	thì	công	đức	
[cũng]	lớn.	 

Đó	là	pháp	hành	căn	bản,	chúng	ta	thêm	một	pháp	giải	nữa: 

Tu	Ngũ	Quyền	(Tín,	Tấn,	Niệm,	Định,	Tuệ)	Thì	Giải	Thoát	

(48.24)	Nhứt	Chủng	Tử:	Ekabījī)	



 
 

34 

1-2.	-	Có	năm	căn	này,	này	các	Tỷ-kheo.	Thế	nào	là	năm?	Tín	căn,	Tấn	
căn,	Niệm	căn,	Định	căn,	Tuệ	căn.	Những	pháp	này,	này	các	Tỷ-kheo,	là	năm	
căn.	

3.	Với	sự	toàn	diện,	này	các	Tỷ-kheo,	với	sự	viên	mãn	Năm	căn	này	là	
bậc	A-la-hán. 

Quý	vị	nhớ	nha!	Thật	ra	mình	chỉ	tu	năm	căn	(Ngũ	quyền):	Tín,	Tấn,	Niệm,	
Định,	Tuệ.	Năm	căn	này	thôi	mà	mình	tu	được	tốt,	toàn	diện	viên	mãn	luôn,	thì	
mình	thành	A-la-hán,	đây	là	một	con	đường	đơn	giản.	Tín	là	niềm	tin	đối	với	
Tam	Bảo,	rồi	Tấn,	Niệm,	Định,	Tuệ,	chỉ	tu	năm	điều	đó	thôi.	Thật	ra	Phật	pháp	
tu	chủ	yếu	bấy	nhiêu	đó,	nếu	tu	viên	mãn	là	thành	A-la-hán	thì	mới	giải	thoát. 

Yếu	nhẹ	hơn	là	bậc	Trung	gian	Bát-niết-bàn.	Yếu	nhẹ	hơn	là	bậc	Tổn	
hại	Bát-niết-bàn.	Yếu	nhẹ	hơn	là	bậc	Vô	hành	Niết-Bàn.	Yếu	nhẹ	hơn	là	bậc	
Hữu	hành	Niết-Bàn.	Yếu	nhẹ	hơn	là	bậc	Thượng	lưu,	đạt	tới	Sắc	cứu	cánh	
thiên. 

Quý	vị	thấy,	nếu	mình	tu	không	viên	mãn	toàn	diện	được	năm	điều:	Tín,	
Tấn,	Niệm,	Định,	Tuệ,	thì	mình	cũng	đạt	tới	năm	địa	vị	trong	Tam	quả	A-na-hàm	
là	Trung	gian	Bát-niết-bàn.	Trung	gian	Bát-niết-bàn	tức	là	lúc	đó	quý	vị	vừa	chết	
ở	đây	(trong	Thân	trung	ấm	nói	theo	Đại	Tỳ	Bà	Sa)	thì	sẽ	chứng	quả	[A-la-hán]	
luôn.	Còn	nói	theo	Nam	truyền	thì	vừa	chết	một	cái,	sanh	lên	trời	Ngũ	Bất	Hoàn	
Thiên	là	chứng	luôn	[quả]	A-la-hán	liền.	Còn	tệ	hơn	nữa	là	lên	đó	phải	một	thời	
gian	sau	thì	[được	bậc]	Tổn	hại	Bát-niết-bàn.	Còn	nhẹ	hơn	thì	[được	bậc]	Vô	
hành	Niết-bàn,	không	cần	tu	gì	hết,	lên	đó	tu	cũng	chứng	thôi.	Nhẹ	hơn	nữa	là	
bậc	Hữu	hành,	là	phải	dụng	công	một	thời	gian	nữa	thì	mới	chứng	được	Niết-
Bàn.	Tức	là	từ	Tam	quả,	nhưng	dụng	công	ở	trời	Ngũ	Bất	Hoàn	Thiên.	Còn	tệ	
nhất	là	Thượng	lưu	Sắc	cứu	cánh,	[địa	vị]	này	chúng	ta	cũng	học	rồi. 

Nếu	không	được	nữa	thì	sao?	Tức	là	tu	Tín,	Tấn,	Niệm,	Định,	Tuệ	không	
đủ	được	Tam	quả	nữa	thì	sao?	Ở	đây	nói	tiếp. 

Yếu	nhẹ	hơn	là	bậc	Nhất	lai.	(Nhất	lai	tức	là	bậc	Tư-đà-hàm).	Yếu	nhẹ	
hơn	 là	bậc	Nhứt	 chủng	 (ekabījī).	 (Nhất	 chủng	đạo	này	 là	 bậc	Tu-đà-hoàn,	
nhưng	một	đời	thôi).	Yếu	nhẹ	hơn	là	bậc	Gia	gia	(kolaṃkolo).	(Gia	gia	có	thể	



 
 

35 

hai	đời	hoặc	ba	đời	nữa	trong	nhà	cao	quý,	thì	mình	mới	chứng	giải	thoát.	Đây	
là	Tu-đà-hoàn,	mà	Tu-đà-hoàn	Nhất	chủng	với	Tu-đà-hoàn	Gia	gia	này	cao).	Yếu	
nhẹ	 hơn	 là	 bậc	 phải	 tái	 sanh	 lại	 nhiều	 nhất	 là	 bảy	 lần	
(sattakkhattuparamo).	(Tức	là	Tu-đà-hoàn	tiêu	chuẩn.	Quý	vị	thấy	không	ạ?	
Chỉ	cần	tu	Tín,	Tấn,	Niệm,	Định,	Tuệ	thôi).	Yếu	nhẹ	hơn	là	bậc	Tùy	pháp	hành.	
Yếu	nhẹ	hơn	là	bậc	Tùy	tín	hành. 

		 (Tương	Ưng	Bộ	Kinh	-	Thiên	Đại	Phẩm). 

Quý	vị	thấy,	thật	ra	chúng	ta	đang	tu	trong	đó	đúng	không?	Chúng	ta	học	
và	tu	để	làm	sao	niềm	tin	đối	với	Tam	Bảo	(Phật,	Pháp,	Tăng)	của	mình	mạnh.	
Rồi	Tấn	là	siêng	năng,	siêng	năng	chọn	pháp	thiện,	pháp	lành.	Nếu	nói	theo	cách	
đơn	giản,	là	luôn	luôn	suy	niệm,	luôn	luôn	tư	niệm,	suy	tư	về	Chánh	kiến.	Niệm	
là	gì?	Ở	đây	có	hai	nghĩa,	một	[là]	ghi	nhớ	và	bắt	được	cảnh,	lúc	nào	cũng	Chánh	
niệm	rõ	ràng	và	luôn	luôn	suy	nghĩ	với	Chánh	đạo	đó.	Rồi	Định	là	tu	Thiền	định,	
là	Thiền	chỉ.	Và	Tuệ	là	tu	Thiền	quán	và	học	pháp... 

Mình	tu	tốt,	làm	được	100%,	thì	là	A-la-hán.	Nếu	không	được	thì	hạ	xuống	
một	chút,	xuống	bậc	cao	nhất	trong	Tam	quả	A-na-hàm	gọi	là	bậc	Trung	gian	
Bát-niết-bàn.	Không	được	nữa	thì	tới	Tổn	hại	Bát-niết-bàn,	không	được	nữa	thì	
Vô	hành	Bát-niết-bàn,	không	được	nữa	thì	Hữu	hành	Bát-niết-bàn,	còn	không	tệ	
nữa	thì	Thượng	lưu	Sắc	cứu	cánh	Bát-niết-bàn.	Tam	quả	A-na-hàm	có	năm	bậc.	
Nhẹ	hơn	chút	nữa	thì	xuống	bậc	Nhất	lai,	tức	là	Nhị	quả	Tư-đà-hàm.	Và	yếu	nhẹ	
hơn	nữa	thì	xuống	bậc	Nhất	chủng	tức	là	Tu-đà-hoàn.	Nhất	chủng	tức	là	một	đời,	
và	thậm	chí	trong	đó	nói	một	đời	tôn	quý	nữa	là	thành	A-la-hán.	Tức	là	Tu-đà-
hoàn	một	đời	nữa	 thôi	đúng	không	quý	vị?	Ráng	 tu	như	vậy!	Còn	không	 thì	
xuống	bậc	Gia	gia,	là	hai	đời	đến	ba	đời,	có	chỗ	nói	hai,	ba	đời	[sanh	vào]	nhà	tôn	
quý	nữa,	có	chỗ	không	nói	như	vậy,	[nên]	không	biết	thế	nào.	Còn	nếu	tệ	hơn	
nữa	 là	Tu-đà-hoàn	 [tiêu	 chuẩn].	Nếu	không	được	Tu-đà-hoàn	 thì	 xuống	Tùy	
pháp	hành,	không	được	Tùy	pháp	hành	thì	Tùy	tín	hành.	Đó	là	hai	bậc	của	Tu-
đà-hoàn	hướng,	là	thấp. 

	Như	vậy	tu	có	khó	không	quý	vị?	Không	khó!	Nếu	căn	cứ	vào	đây	thì	chỉ	
tu	Ngũ	quyền	(Tín,	Tấn,	Niệm,	Định,	Tuệ)	thôi.	Cho	nên	chúng	ta	đang	học	rất	
nhiều	cách	để	vào	các	[địa	vị]	Sơ	quả.	Ở	đây	có	thể	đặt	[tựa	đề]	là	“cách	vào	Sơ	



 
 

36 

quả	Tu-đà-hoàn	thứ	mấy”,	nhưng	trùng	với	đằng	trước	rồi	nên	không	đặt	lại	mà	
chỉ	nói	lại	thôi.	 

Cho	nên	học	thấy	dễ	mà	đúng	không	quý	vị?	Đâu	có	khó	đâu!	Cho	nên	
ráng	tu	nha!	Ở	đây	ráng	[tu],	tệ	nhất	là	vào	Tùy	tín	hành,	Tùy	tín	hành	là	tiêu	
chuẩn	rất	dễ.	Và	theo	Kinh	Nikaya	thì	người	Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	hành	không	
thể	chết	nếu	như	chưa	chứng	Tu-đà-hoàn.	Cho	nên	xếp	vào	hàng	đã	vượt	qua	
dòng	sông	của	Ma	vương,	cho	nên	yên	tâm!	Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	hành	không	
khó,	thời	đức	Phật	thì	còn	dễ	nữa.	Nhưng	bây	giờ	không	có	Phật,	mình	học	hoài,	
mình	tu	theo	trong	đó,	đúng	theo	Phật	thì	mình	sẽ	đạt	được. 

		 Đó	là	kiến	thức	mà	chúng	ta	cung	cấp.	Bây	giờ	chúng	ta	trở	lại	với	phần	
Tâm	sở	trong	52	Tâm	sở	của	A	Tỳ	Đàm.	Hôm	bữa	mình	đã	học	Tâm	sở	Tịnh	
hảo	Trí	quyền,	quý	vị	còn	nhớ	không?	Trí	quyền	hay	Tuệ	quyền,	nếu	duy	trì	
phát	triển	Tâm	sở	này	thì	đạt	đến	Thẩm	như	Ý	túc	trong	Tứ	như	Ý	túc,	và	đạt	
đến	Trạch	pháp	Giác	chi	trong	Thất	giác	chi,	và	Chánh	kiến	trong	Bát	chánh	
đạo.	Cho	nên	Tâm	sở	này	quan	trọng. 

		 Hôm	bữa	mình	đã	học	rồi,	bây	giờ	không	nhắc	lại	nữa.	Bữa	nay	thì	mình	
sẽ	học	40	nhân	để	trợ	sanh	trí.	Tức	là	bây	giờ	mình	học	làm	sao	để	có	trí	tuệ,	
thì	hôm	nay	chúng	ta	sẽ	học	40	nhân	để	sinh	ra	trí	tuệ.	Bây	giờ	chúng	ta	sẽ	học	
từng	mục,	ở	đây	chia	ra	có	mấy	mục. 

40	Nhân	Trợ	Sanh	Trí	

A.	Bốn	Nhân	Trợ	Cho	Tương	Ưng	Trí:	(1-4)	

		 1.	Có	nghiệp	quen	nết	 trí	 là	 trước	kia	hay	dùng	 trí,	nay	còn	 trớn,	
thành	tánh	nết	đã	quen,	như	thế	trí	dễ	sanh.	

		 Điều	đầu	tiên	là	trước	kia	mình	thường	xuyên	dùng	trí	tuệ,	tức	là	làm	việc	
gì	cũng	chịu	khó	suy	xét,	nghĩ	một	chút,	học	pháp	cũng	suy	tư.	Đức	Phật	nói	là	
học	pháp	phải	suy	tư,	là	tư	duy	đó,	chứ	không	phải	là	nghe	kinh	mà	không	được	
suy	nghĩ.	Không	phải!	Đó	là	chư	Tổ	đời	sau,	chứ	còn	thực	tế	là	đức	Phật	dạy	quý	
vị	phải	suy	tư,	phải	nghĩ,	phải	suy	xét,	tư	duy,	điều	gì	cũng	dùng	trí	hoài	thì	quen. 



 
 

37 

		 Thế	gian	hiện	nay	cũng	vậy,	quý	vị	thấy	họ	khuyên	những	người	lớn	tuổi,	
phải	kiếm	một	môn	nào	về	tri	thức	mà	học,	mà	chơi	để	dùng	đầu	óc,	chứ	không	
dùng	đầu	óc	thì	một	hồi	dễ	bị	Alzheimer	lắm,	tức	là	mình	bị	đãng	trí,	là	quên	đó. 

		 Cho	nên	là	dù	người	trẻ	hay	người	già	thì	cũng	phải	cố	gắng	tập	điều	gì	
cũng	suy	nghĩ.	Và	bây	giờ	chúng	ta	học	Phật	pháp	cũng	là	một	môn	để	dùng	đầu	
óc.	Đó	là	cách	để	cho	trí	của	mình	dễ	sanh.	Đây	là	điều	thứ	nhất.	Điều	này	quan	
trọng	cực	kỳ,	đức	Phật	dạy	là	quan	trọng	nhất	trong	Phật	pháp	là	trí	tuệ.	‘Duy	
tuệ	thị	nghiệp’	là	chỉ	có	trí	tuệ	là	sự	nghiệp	thôi.	

		 Điều	thứ	nhất	là	quen	nết	rồi.	Muốn	quen	thì	chịu	khó	suy	nghĩ.	Cho	nên	
làm	gì	hay	học	gì	thì	cũng	chịu	khó	dùng	đầu	óc	một	chút.	Có	nhiều	người	lười	
suy	nghĩ,	điều	gì	cũng	không	suy	nghĩ	hết,	nếu	quen	rồi	thì	dần	dần	không	có	
trớn,	không	có	trớn	thì	bắt	đầu	sau	này	đầu	của	mình	khờ	hơn.	Còn	nếu	chúng	
ta	thường	thường	suy	xét,	suy	nghĩ.	Học	Phật	pháp	cũng	vậy,	cũng	nên	suy	xét,	
suy	nghĩ.	Đức	Phật	dạy	như	vậy	thì	chúng	ta	hãy	làm	như	vậy.	Đó	là	điều	thứ	
nhất.	

		 2.	Sanh	nhằm	cõi	vô	sân	chỉ	cho	cõi	Sắc	giới	và	Vô	sắc	giới.	

		 Điều	này	thì	chúng	ta	không	có.	Chúng	ta	đang	sanh	ở	cõi	Dục	giới,	cõi	này	
đa	sân	lắm,	đặc	biệt	là	Nam	Thiệm	Bộ	Châu,	tức	là	Trái	đất	của	chúng	ta	đó,	thì	
cõi	này	dễ	sân,	cho	nên	khó	có	Tương	ưng	trí.	Còn	nếu	mai	mốt	mình	sang	cõi	
Sắc	giới,	Vô	sắc	giới	thì	đỡ.	Như	vậy	thì	nhiều	người	nói	vậy	làm	sao	thầy?	Thiện	
Trang	nói	có	cách	rồi,	đó	là	đức	Phật	dạy	chúng	ta	tu	Thiền	chỉ.	Khi	quý	vị	đắc	
được	Thiền	là	quý	vị	sanh	tâm	Thiền,	tâm	Thiền	là	từ	Sơ	thiền	trở	lên,	thì	tự	
nhiên	là	tâm	mình	tương	ưng	với	cõi	Sắc	giới.	Nếu	đắc	được	Thiền	của	tứ	Vô	sắc	
giới	thì	quá	tốt.	Nhưng	nếu	[đắc	Thiền]	Vô	sắc	giới	thôi	thì	tự	nhiên	tâm	mình	
không	có	sân,	không	có	tham,	và	tự	nhiên	tương	ưng	với	cõi	trí	thì	tự	nhiên	có	
trí	tuệ.	Ai	tu	vô	được	Thiền	chỉ	rồi	là	biết.	Ai	nhập	Sơ	thiền	trở	lên	là	biết,	điều	
đó	rõ	ràng	lắm,	lúc	đó	trí	mình	sáng	cực	kỳ.	

		 Đó	là	mình	phải	tu,	chứ	bây	giờ	mình	đã	lỡ	sanh	vào	đây	rồi.	Nếu	đời	sau	
mình	sanh	lên	cõi	Sắc	giới	hoặc	Vô	sắc	giới	thì	ngon,	mình	cũng	có	được	Tương	



 
 

38 

ưng	trí.	Cho	nên	trí	thế	gian	của	mình	kém	lắm.	Còn	cõi	trời	Sắc	giới	và	Vô	sắc	
giới	thì	tốt	hơn.	

		 3.	Xa	lìa	phiền	não	là	lúc	không	bị	những	phiền	não	phát	sanh	thì	trí	
tuệ	mới	dễ	phát	sanh.	

		 Điều	này	quan	trọng,	nhớ	là	xa	lìa	Phiền	não.	Bởi	vì	sao?	Vì	lúc	nào	mình	
không	có	Phiền	não	thì	trí	tuệ	mới	sanh.	Chứ	bây	giờ	mình	đang	sân,	mình	đang	
si,	mình	đang	tham,	mình	đang	Phiền	não,	lo	lắng	tùm	lum	hết,	thì	không	thể	nào	
sanh	trí	tuệ	được.	Khó	lắm!	Cho	nên	ai	mà	bị	khó	khăn,	lo	nghĩ,	ai	bị	sân,	ai	bị	gì	
đó,	nói	chung	là	đang	bị	tham	sân	si	nổi	lên,	lo	lắng	nổi	lên,	thì	quý	vị	nên	nhớ	là	
ta	đang	làm	mất	trí	tuệ.	Ta	phải	dừng	lại,	dừng	lại.	Đừng	suy	nghĩ	nữa,	đừng	lo	
lắng	nữa,	đừng	tham	nữa,	đừng	sân	nữa,	thì	mình	sẽ	có	trí	tuệ.	Đó	là	điều	quan	
trọng. 

		 4.	Gặp	khi	ngũ	quyền	mạnh	như	các	bậc	đã	đầy	đủ	Pháp	độ,	nhất	là	
Bồ-tát	kiếp	chót	v.v…	

		 Điều	này	thì	mình	không	có.	Khi	Ngũ	quyền	mạnh	thì	những	người	tu	đủ	
Pháp	độ,	tức	là	người	tu	10	Ba-la-mật	mạnh	lắm,	thì	lúc	đó	tự	nhiên	trí	sanh,	
nhất	là	Bồ-tát	kiếp	chót	(chắc	là	Bồ-tát	sắp	thành	Phật).	Còn	bây	giờ	mình	không	
biết.	Mà	điều	này	thì	hên	xui,	mình	đã	tu	rồi,	xưa	nay	mình	tu	bao	nhiêu	thì	trí	
đó	mạnh.	Cho	nên	nhiều	người	hỏi:	“Làm	sao	biết	mình	tu	lâu	hay	không?”	Có	
một	cách	có	thể	suy	xét,	mình	tu	nhiều	là	do	trí	mạnh.	Thấy	Pháp	độ	mạnh,	Ba-
la-mật	của	người	ta	mạnh,	thì	tự	nhiên	trí	mạnh,	trí	dễ	sanh	hơn. 

		 Cho	nên	người	nào	tu	mà	có	trí	tuệ	giỏi	đó,	thì	không	phải	đơn	giản	đâu	
quý	vị,	đó	là	họ	đã	tu	nhiều	lắm	rồi.	Nhiều	người	không	biết,	nói	càn,	tưởng	mình	
có	trí	tuệ	nhưng	thật	ra	không	phải,	trí	tuệ	thuộc	về	tu	Ba-la-mật.	Điều	này	thì	
mình	phải	tu	thôi,	không	có	cách	nào.	Còn	mấy	mục	trước	thì	mình	làm	được	
đúng	không?	Như	ở	đây,	ý	thứ	nhất	là	mình	hãy	cố	gắng	dùng	trí	nhiều	hơn.	Thứ	
hai	là	mình	cố	gắng	tu	Thiền	nhiều	hơn,	tu	Thiền	để	đắc	Thiền.	Thứ	ba	là	cố	gắng	
bớt	Phiền	não,	đừng	nghĩ	Phiền	não	thì	trí	tuệ	sanh.	Ba	điều	này	thì	mình	làm	
được.	Còn	điều	thứ	tư	này	là	do	khi	Ngũ	quyền	mạnh	như	các	bậc	đã	tu	đầy	đủ	
Ba-la-mật	rồi.	Còn	mình	tu	Ba-la-mật	yếu	quá	thì	từ	từ	tu	thôi,	chứ	biết	sao. 



 
 

39 

		 Đó	là	nhóm	thứ	nhất,	là	bốn	nhân	trợ	cho	Tương	ưng	trí.	

B.Tám	Nhân	Tỉnh	Trí:	(5-12)	

		 1.	Còn	trẻ	tuổi:	Còn	trẻ	tuổi	thì	đúng	rồi!	Ai	mà	trẻ	tuổi	thì	tốt,	còn	trẻ	tuổi	
thì	dễ	dàng,	có	thể	có	trí	hơn	người	già,	điều	này	là	đương	nhiên. 

		 2.	Quyền	tước	đang	tăng:	Điều	này	thì	hơi	nghe	hơi	ngược	đời.	Quyền	
tước	đang	tăng	tại	sao	lại	sinh	trí?	Tại	vì	lúc	đó	đang	có	trớn,	phước	đang	trổ.	
Người	Trung	Quốc	nói	là	‘phước	chí	tâm	linh’.	Thật	ra	không	phải	gì	đâu,	mà	đơn	
giản	là	lúc	đó	thuận	duyên,	thuận	duyên	nhiều	thì	tự	nhiên	trí	mình	sanh.	Quyền	
của	mình	tăng,	chức	tước	của	mình	lên,	thì	khi	đó	trí	của	mình	cũng	lên	theo.	Tại	
vì	mình	 lên	theo	đà,	cho	nên	điều	đó	 là	đương	nhiên.	Cho	nên	 lúc	nào	thuận	
duyên	thì	quý	vị	hãy	cố	gắng	tu	để	tăng	thêm,	vì	đang	có	trớn,	lúc	đó	những	điều	
kiện	hỗ	trợ	tốt.	Còn	mình	đang	Phiền	não	thì	làm	sao	tốt	được.	Trí	sanh	là	do	
quyền	tước	tăng,	thì	tự	nhiên	thuận	duyên	nhiều	hơn.	Mình	ít	sân,	ít	bị	Phiền	
não,	cho	nên	trí	sẽ	sanh. 

		 3.	Cố	gắng	tìm	học	hỏi:	là	cố	gắng	tìm	tòi	học	hỏi.	Điều	này	thì	mình	cũng	
có	thể	làm	được	đúng	không?	

		 4.	Thôi	xã	giao	với	ngoại	giáo:	tức	là	mình	hãy	ngừng	qua	lại	với	những	
người	nào	tu	theo	ngoại	đạo,	tà	kiến	quá	thì	thôi.	Ngoại	đạo	ở	đây	là	ngoại	giáo,	
tức	là	tu	không	đúng	theo	Phật	pháp.	Cho	nên	những	người	nào	mà	thấy	người	
ta	không	tu	theo	mình,	thì	thôi,	bớt	ngoại	giao.	Tức	là	những	người	mà	thấy	tà	
kiến	quá,	trong	Phật	giáo	nhiều	người	tà	kiến	lắm,	thời	nay	đặc	biệt	 là	nhiều	
người	tà	kiến	lắm,	bái	thầy	hơn	bái	Phật,	thờ	thầy	hơn	thờ	Phật,	v.v...	không	chịu	
nghe	lời	Phật	mà	toàn	nghe	người	đời	sau	nói,	những	người	đó	là	tà	kiến	nhiều.	
Cho	nên	mình	bớt	xã	giao	với	họ	đi,	thì	trí	tuệ	mình	mới	tăng	được. 

	 	5.	Cố	gắng	khéo	dùng	lòng:	tức	là	khéo	dùng	tâm.	Mình	cố	gắng	dùng	tâm	
nhiều	hơn.	Điều	này	cũng	giống	như	trên	thôi.	

		 6.	Cố	đàm	luận	trao	đổi	ý	kiến:	Điều	này	quan	trọng!	Có	nhiều	người	học	
mà	không	cố	gắng	đàm	luận,	trao	đổi	ý	kiến,	thì	không	có	tìm	ra,	không	có	suy	
nghĩ	ra	được	gì	hết.	Một	vấn	đề	gì	đó,	ví	dụ	Thiện	Trang	chia	sẻ	với	quý	vị,	mà	



 
 

40 

quý	vị	hỏi	thì	cũng	là	giúp	cho	quý	vị	tăng	được	và	cũng	giúp	Thiện	Trang	được	
tăng	thêm	trí	tuệ.	Bởi	vì	khi	đó	mình	phải	suy	nghĩ,	mình	phải	đem	những	kiến	
thức	cũ	ra,	khi	đó	trong	đầu	mình	sẽ	gợi	 lại	những	kiến	thức	cũ,	 tức	 là	dùng	
Tưởng	và	dùng	Niệm.	Dùng	những	điều	đó	 thì	 gợi	 lên,	 thì	mới	 có.	 Còn	bình	
thường	thì	không	có.	Cho	nên	là	phải	cố	gắng	đàm	luận,	trao	đổi	ý	kiến.	Có	nhóm	
học	[thứ	Hai,	thứ	Ba]	đó,	cũng	là	một	cách	tốt. 

		 7.	Ưa	mến	tài,	 trí:	Mình	phải	có	 tính	ưa	mến	 tài	 trí.	Đối	với	người	 tài,	
người	 trí	 thì	mình	phải	hâm	mộ,	ưa	 thích.	Điều	này	thì	rõ	ràng	đúng	không?	
Nhiều	người	thì	có	tính	ghen	tị,	ganh	tị	thì	không	nên.	Quý	vị	nhớ	vậy!	

		 8.	Ở	chỗ	đáng	tiến	hoá:	tức	là	mình	ở	chỗ	nào	mà	giúp	cho	thăng	tiến	lên.	
Ví	dụ	như	mình	ở	nơi	nào	mà	ồn	ào,	đủ	thứ	chuyện	này	kia,	thì	không	có	tiến	
được.	Hoặc	ở	nơi	toàn	là	gì	đâu,	dân	phá	phách	đồ	không,	thì	không	nên,	‘gần	
mực	thì	đen,	gần	đèn	thì	sáng’	mà.	

C.Bốn	Nhân	Trợ	Tạo	Trí:	(13-16)	

		 1.	Tin	ân	đức	bậc	Ứng	Cúng:	Điều	này	thì	dễ	rồi!	Ân	đức	của	bậc	Ứng	
Cúng	(Như	Lai,	Ứng	Cúng,	Đẳng	Chánh	Giác).	Ứng	Cúng	là	Phật. 

		 2.	Nghe	Phật	pháp	cao	siêu:	thời	nay	nhiều	người	lười	lắm,	đặc	biệt	là	
nghe	A	Tỳ	Đàm...	hay	nghe	mấy	bài	giảng	sâu	sâu	một	chút,	là	ngán	hết,	không	
thích	nghe.	Thích	nghe	dễ	thôi,	như	đồng	tu	Tịnh	Độ	toàn	là	thích	niệm	Phật	cho	
dễ,	nghe	mấy	pháp	cao	siêu	chi	cho	mệt.	Nhưng	quý	vị	thấy	đức	Phật	nói	không?	
Muốn	tăng	được	trí	tuệ	thì	phải	nghe	pháp	cao	siêu,	nghe	A	Tỳ	Đàm... 

		 Quý	vị	 thấy	mỗi	khi	Thiện	Trang	khai	giảng	bài	nào	đó,	bài	đầu	tiên	thì	
đông	người	xem	lắm,	bài	số	một	thì	quá	trời	đông.	Xong	rồi	bài	số	hai	là	ít	đi,	bài	
số	ba	ít	đi,	dần	dần	rớt	hết.	Mà	không	phải	Thiện	Trang	[không	thôi],	tất	cả	các	
lớp	đều	như	vậy.	Chùa	nào	mở	ra	một	lớp	nào	đó,	hay	ai	đó	mở	ra	lớp	nào	đó,	
thì	lúc	đầu	đông,	nhưng	sau	đó	là	chạy	hết.	Số	chạy	hết	đó,	đa	phần	là	lười,	không	
thích	nghe.	Thậm	chí	nghe	khó	quá,	không	hiểu.	Cho	nên	là	không	có	tính	đó,	
toàn	thích	nghe	dễ	không	[thôi],	cho	nên	là	ngược. 



 
 

41 

		 3.	Không	dể	duôi	lừng	lẫy:	dễ	duôi	tức	là	phóng	dật,	tùy	tiện,	mình	thích	
làm	gì	thì	mình	làm	đó.	Điều	đó	là	không	tốt	cho	việc	tạo	trí.	Mình	muốn	tạo	
được	trí	thì	mình	phải	suy	xét,	nghĩ	coi	làm	điều	này	có	tốt	hay	không,	không	có	
tùy	tiện.	Cho	nên	là	phải	như	vậy.	

		 4.	Suy	xét	pháp	đã	nghe:	nghe	pháp	rồi	phải	suy	xét,	chứ	không	phải	là	
nghe	kinh	không	được	suy	xét,	đó	là	Đại	thừa.	Chúng	ta	chưa	tới	Đại	thừa	đâu,	
chúng	ta	nghe	thì	chúng	ta	phải	suy	xét. 

D.	Chín	Nghiệp	Trí:	(17-25)	

		 1.	Khi	thuyết	pháp	cho	người	nghe	thì	phải	chuẩn	bị,	suy	xét	đến	pháp	
ta	sẽ	nói:	Điều	này	thì	ai	mà	thuyết	pháp	hoặc	là	quý	vị	muốn	thuyết	pháp	cho	
ai,	thì	phải	chuẩn	bị,	rồi	suy	xét	pháp	nói	ra	đó.	Chứ	không	phải	tùy	tiện	lên	nói,	
khỏi	cần	chuẩn	bị	gì	hết,	nói	là	Phật	gia	trì,	rồi	nói	nghiễn,	nói	thí.	Không	phải	
như	vậy!	Nhiều	người	bị	bệnh	này	lắm. 

		 Cho	nên	mình	không	học	A	Tỳ	Đàm,	mình	cứ	tưởng	mình	ngon,	nhưng	thực	
tế	mình	học	A	Tỳ	Đàm	thì	ngược	hết.	Đức	Phật	nói	là	phải	suy	xét.	Bởi	vì	sao?	Vì	
mình	là	phàm	phu,	mình	chưa	phải	là	Thánh	nhân.	Thánh	nhân	là	Phật	thì	không	
cần	suy	nghĩ,	Phật	cũng	nói	ra	được.	Còn	mình	bình	thường	thì	phải	suy	xét,	phải	
quán	xét	xem	pháp	mình	nói,	phải	chuẩn	bị. 

		 2.	Dạy	nghề	không	tội	lỗi:	tức	là	dạy	cho	người	ta	những	nghề	nào	mà	
nghề	đó	là	chánh	đạo,	chánh	mạng.	Còn	mình	dạy	nghề	mà	tùm	lum	quá,	dạy	
nghề	mà	[giúp]	người	ta	tạo	trộm	cấp,	tạo	sát	sanh,	thì	không	nên,	phải	dạy	nghề	
chân	chánh	cho	họ.	Việc	dạy	nghề	đó	cũng	tăng	trí,	đúng	không?	Cho	nên	ai	làm	
nghề	nghiệp	giáo	viên,	mà	giáo	viên	đa	phần	là	dạy	tốt	đúng	không?	Không	có	
ép	học	sinh	gì	đó,	thì	tự	nhiên	là	tăng	được	trí	tuệ,	phước	báo	của	mình	có	thì	tự	
[trí	tuệ]	tăng.	

		 3.	Dạy	chuyện	không	tội	lỗi:	tức	là	kể	chuyện,	dạy	chuyện	gì	đó,	thì	cũng	
đừng	đem	mấy	chuyện	tội	lỗi	ra	kể,	khiến	cho	người	ta	nghe	có	ấn	tượng	xấu,	
[và]	không	nên	để	cho	người	ta	học	theo	tấm	gương	xấu.	



 
 

42 

4.	Dạy	tài	không	tội	lỗi:	Cũng	tương	tự	như	vậy,	dạy	nghề	rồi	bây	giờ	là	
dạy	tài	năng,	thì	cũng	vậy. 

5.	Trọng	người	thuyết	pháp:	Phải	kính	trọng	người	thuyết	pháp.	Điều	
này	nhiều	khi	thời	nay	thì	khó	hơn,	nghe	thì	nghe	vậy	thôi	chứ	trừ	khi	người	
thuyết	pháp	phải	siêu	lắm	mình	mới	tin,	kính	trọng	được.	Còn	thường	thường	
là	khinh	thường,	thậm	chí	mình	biết	ông	thầy	đó	giỏi,	bà	cô	đó	giỏi,	thầy	cô	đó	
giỏi	nhưng	mình	không	thích,	không	có	theo	dòng	của	mình	là	mình	ghét.	Không	
trọng	người	thuyết	pháp,	nhân	này	ngược	lại	thì	làm	sao	có	trí	được. 

6.	Cầu	thuyết	pháp	cho	nghe:	 tức	 là	mình	phải	cầu	người	khác	thuyết	
pháp	cho	mình	nghe,	để	tăng	trí	tuệ. 

7.	Làm	phước	nguyện	sanh	trí	tuệ:	Điều	này	quan	trọng,	điều	này	nhiều	
người	sai.	Nhiều	người	đi	cúng	dường	gì	đó,	[ví	dụ]	cúng	dường	bữa	cơm,	thì	
quý	vị	nghĩ	cúng	dường	bữa	cơm	thôi,	mong	cho	người	ta	ăn	cơm	khoẻ	mạnh,	
nhưng	thật	ra	không	phải	như	vậy.	Quý	vị	cầu	như	vậy	quá	nhỏ.	Theo	nguyên	lý	
A	Tỳ	Đàm	thì	khi	mình	cúng	dường	bữa	cơm,	mình	phải	nghĩ	là	cầu	phước	cho	
người	đó	ăn	cơm	để	có	trí	tuệ,	họ	khoẻ	mạnh	đầu	óc	sáng	suốt,	tu	tập	sớm	đắc	
đạo	v.v…	Mình	đãi	cơm	bằng	tâm	đó.	Khi	tâm	đó	phát	ra	quả,	thì	mình	nhận	cũng	
[được	như]	vậy.	Nếu	mình	nghĩ	được	khoẻ	mạnh	cho	người	ta	thì	mình	cũng	
được	khoẻ	mạnh,	nếu	mình	nghĩ	người	ta	có	trí	tuệ	thì	mình	cũng	có	trí	tuệ,	nếu	
mình	nghĩ	cho	người	ta	đắc	đạo	thì	mình	cũng	được	quả	đắc	đạo. 

Cho	nên	 làm	điều	gì	cũng	phải	nguyện,	chứ	không	phải	 tới	Đại	 thừa	thì	
không	cần	nguyện	đâu.	Còn	bây	giờ	mình	nói	Tiểu	thừa,	mình	học	chưa	xong	lớp	
Tiểu	học	mà,	thì	phải	làm	cho	đúng.	Và	làm	việc	gì	phải	suy	nghĩ,	với	những	việc	
trong	thế	gian,	nhiều	người	hay	nghĩ	 theo	chiều	hướng	tốt.	Giống	như	Thiện	
Trang	hay	trao	đổi,	ví	dụ	như	nhiều	người	có	duyên	ở	Châu	Âu,	có	duyên	đi	du	
lịch	nơi	này	nơi	kia	với	gia	đình.	Mà	gia	đình	mình	chưa	tu,	còn	mình	thì	tu.	Mình	
đi	như	vậy	rồi	mình	nghĩ:	Ôi!	Mình	tổn	phước	quá,	vé	máy	bay	bao	nhiêu	[tiền],	
ở	khách	sạn	bao	nhiêu	ngày,	ăn	uống	bao	nhiêu,	tốn	quá,	phí	phước	quá!	 

Quý	vị	nghĩ	vậy	là	không	tốt.	Thứ	nhất	là	khi	Sáu	căn	tiếp	xúc	với	cảnh	giới	
Sáu	trần	với	tâm	bất	như	ý,	thì	đời	này	khổ,	đời	sau	khổ.	Hiện	tại	đang	suy	nghĩ	



 
 

43 

như	vậy	là	đã	khổ	rồi,	mà	còn	như	vậy	nữa	thì	khổ	hơn	nữa.	Và	về	quả	thì	[cũng]	
không	tốt.	Cho	nên	rất	đáng	thương!	 

Nếu	quý	vị	nghĩ	ngược	lại:	À!	Mình	đi	là	tùy	thuận	chúng	sanh,	đi	du	lịch	
như	vậy,	thì	thứ	nhất	gia	đình	mình	được	vui	vẻ,	nên	là	[mình]	cũng	vui.	Thứ	hai	
là	mình	tạo	công	ăn	việc	làm	cho	những	người	làm	khách	sạn,	những	người	làm	
du	lịch,	những	người	làm	hàng	không	v.v…	có	công	việc	để	làm.	Nếu	mình	không	
đi,	ai	cũng	ở	nhà	hết,	khách	sạn	đóng	cửa	thì	bao	nhiêu	người	mất	việc,	rồi	những	
người	làm	hàng	không	cũng	không	có	việc	làm	v.v…	đủ	các	kiểu.	 

Mình	nghĩ	theo	hướng	đó,	mình	đi	là	mình	giúp	cho	người	ta	có	công	ăn	
việc	làm,	cho	người	ta	có	tiền.	Trong	số	đó	có	những	người	ở	nhà	được	tu	hành,	
họ	biết	Phật	pháp,	họ	có	tiền	ấn	tống	kinh	điển,	họ	tăng	trí	tuệ.	Mình	nghĩ	toàn	
quả	báo	tốt	thì	tự	nhiên	tâm	mình	tạo	ra	phước,	một	tâm	thiện	lành	như	vậy. 

Học	A	Tỳ	Đàm	là	biết	tu	lắm,	còn	không	học	thì	không	biết,	bởi	vì	không	có	
trí	tuệ	thì	khó	lắm.	Đức	Phật	nói	trí	tuệ	giống	như	muốn	đi	ra	biển	lớn	thì	phải	
có	thuyền.	Cũng	vậy,	muốn	đến	bờ	kia	Niết-Bàn	thì	phải	có	trí	tuệ	Bát-nhã,	còn	
không	thì	thôi. 

8.	Tự	soạn	sách	cao	Kinh	chánh	pháp:	tức	là	mình	không	làm	được	thì	
mình	tự	biên	soạn	những	kinh	sách,	nhưng	phải	là	Chánh	pháp	và	cao	siêu.	Chứ	
còn	bây	giờ	mình	không	làm	gì	hết,	thì	không	có.	Nếu	mình	có	duyên	thì	được	
làm,	nhưng	phải	là	Chánh	pháp,	[còn]	Tà	pháp	thì	không	được. 

9.	Bố	thí	những	Kinh	chánh	pháp:	điều	này	thì	dễ	thôi,	bố	thí	những	Kinh	
chánh	pháp.	Ví	dụ	như	bây	giờ	Thiện	Trang	thích	làm	bộ	A	Hàm,	Thiện	Trang	
duyệt	lại,	sửa	lại,	tuyển	chọn,	phân	mục	ra.	Dần	dần	Thiện	Trang	sẽ	in	một	bộ,	
gọi	 là	 ‘Phân	Loại	Kinh	A	Hàm’,	nếu	có	điều	kiện	mình	sẽ	làm	như	vậy.	Tức	là	
mình	sẽ	chia	ra	những	đề	mục,	những	đề	mục	nào	dạy	về	đời	sống,	những	đề	
mục	nào	dạy	về	tu	chứng	quả,	dạy	về	xài	tiền	thế	nào	v.v….	Mình	chia	ra	mấy	
mục	như	vậy. 

Thật	ra	khi	giảng	và	chia	sẻ	ở	đây,	Thiện	Trang	đã	phân	mục	như	vậy,	thì	
mai	mốt	Thiện	Trang	lấy	ở	trong	đó,	rồi	lấy	thêm	nữa	[và]	soạn	ra	chia	thành	
mục	rõ	ràng	cho	mọi	người	tu	tập	dễ	dàng	các	đề	tài.	Việc	đó	là	mình	có	thể	làm,	



 
 

44 

vừa	soạn	vừa	bố	thí	được,	mà	ấn	tống	được	thì	tốt	hơn.	Hoặc	bây	giờ	đang	ấn	
tống	máy	nghe	pháp	đó,	tặng	thẻ	nhớ	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya,	hoặc	những	bộ	
kinh	hay,	những	lời	giảng	đúng	Chánh	pháp.	Đó	cũng	là	bố	thí	những	kinh	Chánh	
pháp.	 

Đó	là	nhóm	thứ	tư,	bây	giờ	chúng	ta	đi	sang	nhóm	thứ	năm. 

	E.Bảy	Nhân	Phát	Trí:	(26-32). 

1.	Ưa	gặp	trí	thức	học	hỏi:	Mình	có	thích	gặp	người	trí	thức	để	mình	học	
hỏi	không?	Nếu	mà	thích	thì	ok. 

2.	Thân	thể,	đồ,	chỗ	ở	sạch	sẽ:	Chỗ	này	tưởng	là	không	có	gì	liên	quan	
đến	trí	tuệ,	nhưng	không	phải,	ở	dơ	cũng	không	được.	Nhiều	người	khi	tu	ở	dơ	
luôn,	không	được!	Đồ	đạc,	chỗ	ở	phải	sạch	sẽ.	Tại	sao	vậy?	Thật	ra	nguyên	nhân	
dễ	hiểu	lắm.	Quý	vị	ở	dơ,	người	khó	chịu,	[dễ]	sân.	[Khi]	sân	thì	làm	gì	có	trí	tuệ,	
người	dơ	thế	nào	đó,	rồi	đồ	đạc	không	sạch	sẽ,	lộn	xộn,	mình	nhìn	khó	chịu	con	
mắt,	nên	tự	nhiên	không	sinh	được	trí	tuệ.	Mà	tâm	của	mình	đang	thoải	mái,	
hoan	hỉ	thì	mới	sanh	trí	tuệ. 

Thiện	Trang	biết	rồi,	bây	giờ	Thiện	Trang	sắp	xếp	lại	đồ	đạc.	Nhưng	nhà	
chật	quá,	không	có	chỗ	để	đồ,	Thiện	Trang	kêu	để	sửa	lại	cho	xong	rồi	Thiện	
Trang	sẽ	sắp	xếp	cho	gọn	lại.	Thờ	tự	thì	thờ	đơn	giản	thôi.	Và	bây	giờ	mình	biết	
Thiền	rồi,	mình	dùng	những	bóng	tròn	nhiều,	những	hình	nào	nhọn	nhọn,	khó	
chịu	thì	Thiện	Trang	thay	hết,	sắp	[xếp	lại],	dần	dần	cất	hết	đồ	đi	cho	gọn	gàng,	
khi	vô	[thất]	thì	sẽ	có	Thiền. 

Rồi	thờ	tự	thì	cũng	đừng	thờ	nhiều	quá.	Đặc	biệt	là	những	đồng	tu	Tịnh	Độ,	
có	nhiều	người	có	tập	khí	thờ	đủ	thứ	ở	trên	đó,	treo	đủ	các	kiểu	này	kia	là	[bị]	
rối	và	không	có	định.	Mình	phải	gọn	gàng,	sạch	sẽ.	Khi	tâm	mình	thoải	mái,	dễ	
chịu	thì	tự	nhiên	sanh	trí	thôi.	Còn	tâm	khó	chịu	là	sân	mà,	thì	làm	sao	sanh	trí	
tuệ	được.	Cho	nên	phải	biết,	đừng	tưởng	ở	dơ	là	tu	được.	Không	phải!	Phải	sạch	
sẽ. 

3.	Giữ	gìn,	cân	bằng	Ngũ	quyền:	Ngũ	quyền	là	Tín,	Tấn,	Niệm,	Định,	Huệ,	
lúc	nãy	chúng	ta	nói	đó,	phải	có	năm	điều	đó.	Năm	điều	này	sâu	quá,	nói	đơn	



 
 

45 

giản	là	mình	phải	giữ	niềm	tin	đối	với	Tam	Bảo	(Phật,	Pháp,	Tăng).	Tấn	là	phải	
tinh	tấn,	phải	siêng	năng.	Niệm	là	ghi	nhớ,	bắt	cảnh	được,	làm	gì	thì	phải	rõ	ràng	
điều	đó.	Định	là	tu	Thiền	chỉ.	Và	Huệ	là	nghe	pháp,	học	hỏi	rồi	tu	Thiền	quán.	
Phải	giữ	cho	cân	bằng. 

4.	Tránh	người	si	mê:	Mình	ở	gần	người	si	mê	quá,	suốt	ngày	họ	lôi	kéo	
mình	thôi.	Có	nhiều	đồng	tu	tội	lắm,	suốt	ngày	toàn	chuyện	gì	đâu	đâu,	mà	toàn	
suy	nghĩ	phức	tạp.	Mơ	mà	cũng	nghĩ	rồi	lo	sợ.	Thiện	Trang	nói	mơ	mà	lo	sợ	làm	
gì!	Mặc	dù	học	bài	giấc	mơ	rồi,	Thiện	Trang	đã	chia	sẻ	về	bài	nguyên	nhân	giấc	
mơ	rồi,	mơ	không	thật	đâu,	mà	cứ	mơ	xong	rồi	tưởng	tượng	sợ	điều	đó	thành	
sự	thật,	rồi	 lo	lắng,	 lo	sợ.	Đó	là	tự	mình	làm	khổ.	Những	người	si	mê	quá,	né	
được	thì	né	nha. 

5.	Thường	gặp	bậc	trí	thức:	Mình	nói	thường	xuyên	gặp	bậc	trí	thức,	‘gần	
mực	thì	đen,	gần	đèn	thì	sáng’	mà. 

6.	Cố	tìm	Phật	pháp	cao	siêu:	Điều	này	thì	nhiều	người	lười	lắm,	Phật	
pháp	cao	siêu	một	chút	như	là	A	Tỳ	Đàm	là	thôi,	khỏi	học	đi.	Thầy	Thiện	Trang	
giảng	gì	đâu	mà	nhiều	quá,	giảng	lung	tung	lang	tang,	quá	nhiều	thứ.	Thôi	một	
câu	Phật	hiệu	niệm	cho	dễ.	Thường	là	vậy	nên	không	sinh	được	trí	tuệ. 

7.	Ưa	tìm	pháp	giải	thoát:	Bây	giờ	mà	toàn	nghe	pháp	giải	thoát,	nào	là	
chứng	quả,	nào	là	đắc	đạo,	thì	đúng	rồi,	sẽ	tăng	thêm	trí	tuệ.	Còn	không,	thời	nay	
toàn	nghe	chuyện	yêu	đương	rồi	cười	hề	hề,	là	người	ta	thích	lắm,	đó	là	không	
hợp	với	ở	đây.	[Ở	đây]	là	phải	ưa	tìm	pháp	giải	thoát. 

Đó	là	nhóm	thứ	năm.	Bây	giờ	là	nhóm	thứ	sáu: 

	F.Tám	nhân	đắc	trí:	(33-	40) 

1.	Kính	sư:	là	cung	kính	với	vị	thầy. 

2.	Cần	vấn	(siêng	năng	học	hỏi):	#cần	 là	siêng	năng;	#vấn	 là	học	hỏi;	
siêng	năng	học	hỏi.	Điều	này	thì	chắc	đồng	tu	Tịnh	Độ	ở	đây	đều	siêng	năng	học	
hỏi	rồi. 



 
 

46 

3.	Thanh	tịnh:	tức	là	mình	cố	gắng	làm	sao	tĩnh	lặng,	êm	ái.	Đừng	có	ồn	
ào,	náo	nhiệt,	tìm	môi	trường	tĩnh	lặng. 

4.	Trì	giới:	là	phải	giữ	giới.	Người	Cư	sĩ	thì	giữ	Ngũ	giới,	Bát	quan	Trai	giới.	

5.	Cố	văn	(bền	chí	nghe	pháp):	#cố	là	bền	bỉ;	#văn	là	nghe;	nghe	pháp	
một	cách	bền	chí. 

Mình	phải	siêng	năng	nghe	pháp,	rồi	giữ	giới	thì	trí	tuệ	mới	sanh.	Điều	này	
thì	rõ	ràng!	Còn	thanh	tịnh	là	sao?	Là	mình	phải	yên	lặng	thì	mới	sanh	[trí	tuệ].	
Đầu	óc	mình	cứ	lăng	xăng	thì	làm	sao	sanh	được	trí	tuệ. 

6.	Tự	cần	(siêng	năng):	là	tự	mình	phải	siêng	năng.	

7.	Thuần	niệm	(niệm	mạnh):	Niệm	ở	đây	có	hai	điều:	Một	 là	ghi	nhớ	
những	gì	trong	quá	khứ	(bài	trước	chúng	ta	đã	học	rồi).	Thứ	hai	là	bắt	cảnh,	tức	
là	những	gì	đang	xảy	ra	mình	phải	nắm	bắt,	mình	làm	gì	phải	nhớ	rõ	sáng	suốt.	
Đó	là	niệm.	Niệm	bao	giờ	mạnh	như	vậy	thì	người	ta	sẽ	có	trí	tuệ. 

Cho	nên	nhiều	người	làm	việc	cứ	ngơ	ngơ	ngác	ngác,	làm	mà	không	biết	
mình	làm,	không	biết	bỏ	thứ	này	ở	đâu,	thứ	kia	ở	đâu,	đó	là	trí	nhớ	mình	giảm	
hoặc	là	niệm	của	mình	yếu.	Mình	cố	gắng	luyện	làm	sao	cho	ngay	ngắn	lại,	rồi	
mình	thường	nhớ. 

8.	Quán	uẩn:	tức	là	suy	xét	về	Ngũ	uẩn	sanh	diệt.	Ngũ	uẩn	thì	giống	như	
bài	kinh	hồi	nãy,	đức	Phật	nói	thân	thể	của	500	cô	tỳ	nữ	đều	là	Khổ	-	Không,	Vô	
thường.	Đó	là	suy	xét	những	Ngũ	uẩn	là	sanh	diệt. 

Thiện	Trang	đã	chia	sẻ	cho	quý	vị	hết	về	Tâm	sở	Trí	tuệ	hay	là	Tuệ	quyền.	
Chúng	ta	cũng	đã	chia	sẻ	hết	luôn	về	phần	Tâm	sở.	Lần	sau	chúng	ta	sẽ	học	tới	
phần	Tâm,	kết	hợp	giữa	Tâm	và	Tâm	sở.	Chúng	ta	sẽ	học	thế	nào	 là	tâm	Bất	
thiện?	Thế	nào	là	tâm	Thiện?	Tâm	thiện	Dục	giới,	tâm	Siêu	thế,	tâm	Thiền	v.v….	
Chúng	ta	học	121	tâm,	rồi	chúng	ta	sẽ	học	phân	tích	thế	nào	là	Tâm	nhân,	thế	
nào	là	Tâm	quả. 

Có	Tâm	nhân,	Tâm	quả	nữa	quý	vị.	Ví	dụ	như	bây	giờ	chúng	ta	đã	sanh	vào	
cõi	này	thì	chúng	ta	là	Tâm	quả	rồi.	Nhưng	chúng	ta	đang	tạo	nghiệp	thì	gọi	là	



 
 

47 

Tâm	nhân,	tạo	ra	những	nhân	để	sau	này	được	quả	nữa,	nên	gọi	là	Tâm	nhân,	
Tâm	quả.	Những	tâm	nào	như	thế	nào	thì	mình	sẽ	học	ở	phần	sau. 

Bây	giờ	Thiện	Trang	sẽ	giới	thiệu	thêm	một	phần	nữa,	đó	là	tu	Thiền	chỉ.	
Thiện	Trang	xin	giới	thiệu	lại,	40	đề	mục	tu	Thiền	chỉ	Samatha	theo	Luận	Thanh	
Tịnh	Đạo	của	Ngài	Phật	Âm.	Thật	ra	là	trích	từ	trong	kinh	thôi,	chúng	ta	đã	giới	
thiệu	hết.	Cụ	thể	là	10	mục	Biến	xứ	thì	Thiện	Trang	nhớ	đã	giới	thiệu	hết	rồi,	
Thiện	Trang	tô	màu	xanh.	10	đề	mục	Biến	xứ:	Đất,	Nước,	Lửa,	Gió,	Xanh,	Vàng,	
Đỏ,	Trắng,	Hư	không,	Giới	hạn,	Ánh	sáng.	10	đề	mục	này	tu	chứng	đến	Tứ	thiền	
Sắc	giới.	Mình	chỉ	cần	tới	đây	là	ngon	rồi	đó. 

	Thứ	hai	là	10	mục	Bất	mỹ	hay	Bất	tịnh.	Những	đề	mục	này	chỉ	chứng	đến	
Sơ	thiền	thôi,	nhưng	dù	sao	cũng	được.	Thiện	Trang	chưa	chia	sẻ.	 

Về	Tùy	niệm	thì	có	10	đề	mục	Tùy	niệm,	Thiện	Trang	đã	giới	thiệu	[đề	mục]	
Tùy	niệm	Phật,	Tùy	niệm	Pháp,	Tùy	niệm	Tăng,	niệm	Giới,	niệm	Thí,	niệm	Thiên,	
Niệm	hơi	thở.	Còn	[đề	mục]	Tùy	niệm	Tử	(Chết),	Tùy	niệm	Tịch	tịnh,	niệm	Thân	
thể	trược	thì	chưa	giới	thiệu.	Như	vậy	được	bảy	[đề	mục]	nữa,	ở	trên	là	10	[đề	
mục],	là	[được]	17	[đề	mục]	rồi	đó.	[Quý	vị]	lưu	ý	là	[đề	mục]	này	không	đắc	
Thiền,	mà	chỉ	đưa	đến	Vị	đáo	định	thôi.	Còn	[đề	mục]	Niệm	hơi	thở	thì	chứng	
đến	Tứ	thiền	Sắc	giới. 

	Đề	mục	Phạm	trú	là:	Từ,	Bi,	Hỷ,	Xả.	Ba	đề	mục:	[Từ,	Bi,	Hỷ]	là	chứng	đến	
Sơ	thiền,	Nhị	thiền,	Tam	thiền.	Còn	[đề	mục]	Xả	thì	chứng	Tứ	thiền	Sắc	giới. 

[Đề	mục]	Vô	sắc	là:	Không	vô	Biên	xứ,	Thức	vô	Biên	xứ,	Vô	sở	Hữu	xứ,	Phi	
tưởng	phi	Phi	tưởng	xứ.	[Đề	mục]	này	thì	chắc	giới	thiệu	qua	thôi,	chứ	mình	tu	
chắc	không	cần	tới	đây.	Nếu	ai	cần	thì	biết. 

Đề	mục	Tưởng:	Tưởng	nhờm	gớm	thức	ăn.	[Đề	mục]	này	chỉ	giúp	đến	Vị	
đáo	định	thôi,	ai	tham	ăn	quá	thì	nên	tu	đề	mục	này.	[Đề	mục]	thì	chúng	ta	sẽ	
giới	thiệu	sau. 

Đề	mục	Phân	biệt	Bốn	nguyên	tố:	Đất,	Nước,	Lửa,	Gió.	[Đề	mục]	này	không	
đắc	Thiền,	chỉ	đến	Vị	đáo	định	thôi,	nhưng	cũng	nên	giới	thiệu. 



 
 

48 

Muốn	có	Thần	thông	thì	mình	hãy	tu	10	đề	mục	Biến	xứ	là:	Đất,	Nước,	Lửa,	
Gió,	Xanh,	Vàng,	Đỏ,	Trắng,	Hư	không	giới	hạn,	Ánh	sáng.	Ví	dụ	như	chúng	ta	tu	
một	đề	mục	màu	vàng,	nếu	dùng	đèn	thì	mình	dùng	cái	đèn	tròn	màu	vàng.	Sau	
này	nếu	quý	vị	đắc	Thiền,	đắc	Nhị	thiền,	Tam	thiền	 là	bắt	đầu	sử	dụng	được	
[Thần	thông].	Nhị	thiền	thì	sử	dụng	được	chút	chút,	còn	Tứ	thiền	thì	mới	đảm	
bảo	sử	dụng	được.	Ví	dụ	như	lúc	đó	quý	vị	muốn	biến	ra	vàng	thì	quý	vị	[phải]	
đắc	tới	Tứ	thiền,	quý	vị	quán	thì	sẽ	biến	ra	vàng	được,	dùng	màu	vàng	để	biến	
thành	vàng	thật.	Người	ta	ham	vàng,	điểm	đá	hóa	vàng	[thì]	dùng	đề	mục	đó.	
Tức	là	những	cái	nào	liên	quan	đến	màu	vàng	thì	mình	dùng	được.	Đó	Thiện	
Trang	giới	thiệu	sơ	qua,	ôn	lại	thôi	chứ	[đề	mục]	này	học	rồi.	 

Và	nhớ	đề	mục	Niệm	hơi	thở	là	vừa	đề	tài	tu	Thiền	chỉ,	vừa	tu	Thiền	quán. 

Ở	 đây	 Thiện	 Trang	 xin	 chia	 sẻ,	 bài	 này	 thì	 Thiện	 Trang	 có	 đăng	 trên	
Facebook	rồi,	Thiện	Trang	[chỉ]	chỉnh	lại	một	chút	thôi.	Có	nhiều	đồng	tu	hỏi	
cách	chọn	đèn	như	thế	nào	để	tu	Thiền	chỉ	Biến	xứ	màu.	Thiện	Trang	tìm	hiểu	
kĩ	rồi,	thứ	nhất	về	đèn,	thì	Thiện	Trang	chọn	đèn	Fado,	đường	kính	khoảng	24cm	
hoặc	25cm,	có	thể	thay	bóng	được.	Ví	dụ	như	đổi	bóng	màu	vàng,	màu	đỏ.	 

Để	khỏi	mất	công	thay	bóng,	thì	quý	vị	nên	mua	loại	đèn	có	điều	khiển	để	
mình	bấm	màu	luôn.	Mình	nên	chọn	đèn	có	công	suất	lớn,	ví	dụ	như	ở	đây	họ	
ghi	60w,	hoặc	80w	(nhưng	tương	đương	với	60w)	thì	sẽ	sáng	cho	cả	ban	đêm	
và	ban	ngày	được,	[ánh]	sáng	mạnh	thì	mình	dễ	tu.	Nó	có	nút	để	điều	chỉnh	được	
độ	sáng	ở	đây	nữa,	thì	dễ	phù	hợp.	Đèn	này	thì	cung	cấp	hai	màu	xanh,	[và]	màu	
vàng	đẹp,	Thiện	Trang	dùng	đèn	là	E27.	 

Còn	có	một	loại	đèn	nữa,	cũng	là	đèn	E27	của	Ikea	thì	cho	màu	hồng	rất	
đẹp,	Thiện	Trang	thích	dùng	đèn	này	để	tu	đề	mục	màu	hồng,	vì	màu	hồng	đẹp.	
Còn	đèn	kia	có	màu	xanh,	màu	vàng	đẹp,	nhưng	màu	hồng	với	màu	đỏ	không	
đẹp	bằng	đèn	của	[Ikea].	Quý	vị	mua	đèn	của	[Ikea]	thì	cũng	nhớ	mua	thêm	một	
cái	điều	khiển	để	bấm	màu,	và	có	biểu	tượng	wifi	để	kết	nối	điều	khiển	với	đèn,	
bấm	để	đổi	màu,	độ	sáng	tối,	thì	dùng	đèn	này	là	phù	hợp.	Thiện	Trang	chia	sẻ	
đầy	đủ	rồi	đấy,	nhiều	quý	vị	không	coi	trên	Facebook	thì	không	biết,	cách	dùng	
là	như	vậy. 



 
 

49 

	Quý	vị	ráng	tu	đi,	thực	tế	có	nhiều	đồng	tu	tu	vào	Thiền	được.	Họ	chia	sẻ	
là	họ	vui	lắm,	tại	vì	xưa	nay	không	có	ai	dạy	vào	Thiền,	bây	giờ	tu	được	vào	Thiền	
tự	nhiên	đã,	hoan	hỉ,	an	lạc,	sướng.	Quý	vị	cảm	cảm	thấy	rất	hoan	hỉ	và	tự	nhiên	
mình	ít	ngủ	v.v…	đã	lắm.	Nhưng	tu	Thiền	chỉ	này	chỉ	là	pháp	thế	gian	thôi,	dễ	
đắc	hơn	nhiều	so	với	pháp	xuất	thế	gian.	Thiền	quán	là	mình	phải	chứng	Sơ	quả	
Tu-đà-hoàn,	Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	hành	thì	khó,	phải	tu	nhiều	đời	mới	đắc.	
Còn	pháp	này	thì	chắc	chắn	quý	vị	tu	từ	nhiều	đời	trước	rồi,	vô	lượng	kiếp	giờ	
mình	tu	chắc	đã	từng	đắc	rồi,	cho	nên	không	khó.	Quý	vị	chỉ	cần	ráng	tu	làm	sao	
để	vào	lại	trạng	thái	hồi	xưa	thôi.	Ai	mà	tu	đời	trước	rồi	thì	đời	này	tu	tiếp	là	
nhanh	lắm.	Còn	ai	đời	trước	chui	đâu	từ	Địa	ngục,	Ngạ	quỷ,	Súc	sanh	lên	thì	tu	
hơi	khó,	mất	thời	gian	hơn	mới	tới.	Cho	nên	cố	gắng,	tu	thì	tu	cho	đúng	cách. 

Thiện	Trang	nói	chúng	ta	đừng	nghĩ	mấy	đề	mục	này	không	cần	học,	quý	
vị	học	càng	biết	nhiều	bao	nhiêu	thì	càng	dễ	tu	bấy	nhiêu.	Bởi	vì	khi	mình	tu	đề	
mục	này	không	được	thì	mình	đổi	qua	đề	mục	khác,	cho	đỡ	chán,	đỡ	sân.	[Bởi	
vì]	khi	chán	thì	một	là	buồn	ngủ,	hai	là	sân.	Cho	nên	khi	mình	mở	TV,	mở	máy	
tính,	mở	Ipad	lên	để	coi,	coi	đề	mục	nước	chán	rồi	thì	đổi	qua	lửa,	lửa	chán	rồi	
đổi	sang	ánh	sáng,	hư	không	(mở	video	nào	về	hư	không).	Từ	từ	Thiện	Trang	sẽ	
giới	thiệu	các	đường	link	cho	quý	vị,	để	khi	nào	Thiện	Trang	lựa	cho	ưng	ý	đã,	
bây	giờ	chưa	ưng	ý	lắm,	Thiện	Trang	sẽ	giới	thiệu	hết.	Mình	cứ	đổi	như	vậy,	khi	
nào	tu	Thiền	chỉ	chán	rồi	thì	tu	Thiền	quán. 

Tu	Thiền	chỉ	dễ	tu	lắm	quý	vị,	chỉ	cần	chuẩn	bị	rồi	tu	nhẹ	nhàng	thôi,	có	
khó	gì	đâu.	[Tu]	Thiền	quán	thì	khó,	chứ	[tu]	Thiền	chỉ	không	có	nhức	đầu.	Tu	
Thiền	quán	nhiều	nhức	đầu	thì	mình	chuyển	qua	tu	Thiền	chỉ.	Chúng	ta	nhớ	
dùng	Thất	giác	chi,	khi	nào	đầu	óc	mình	căng	thẳng	quá	thì	quý	vị	tu	sang	Thiền	
chỉ	cho	khoẻ.	Khi	đầu	óc	mình	buồn	ngủ,	mệt	quá,	muốn	tỉnh	táo	thì	tu	Thiền	
quán	để	kéo	lên,	thì	sẽ	được.	Ở	đây	là	mình	phải	biết	cách	tu,	rất	thông	dụng.	Và	
nếu	buồn	ngủ	quá	thì	mình	tu	mấy	đề	mục	Tùy	niệm	này	cũng	được. 

Hôm	nay	sẽ	giới	thiệu	cho	quý	vị	đề	mục	Phạm	trú	(D):	Từ,	Bi,	Hỷ,	Xả.	[Đề	
mục]	này	chứng	đến	Sơ	thiền,	Nhị	thiền,	Tam	thiền	đó.	[Đề	mục	Xả]	này	chứng	
tới	Tứ	thiền,	cho	nên	mình	cố	gắng	học	luôn.	Học	càng	biết	nhiều	thì	càng	dễ	sử	
dụng,	sử	dụng	đề	mục	này	không	được	thì	chuyển	sang	đề	mục	khác.	Ngày	xưa	



 
 

50 

có	một	đề	mục,	mình	tu	thấy	ngán,	còn	bây	giờ	có	nhiều	đề	mục	nên	quý	vị	tu	cả	
ngày	cũng	được,	hết	đề	mục	này	tới	đề	mục	kia,	chán	dùng	đèn	rồi	thì	bật	TV	
lên,	mở	lửa,	mở	nước,	mở	hư	không	ra	coi.	Chán	màu	này	thì	đổi	qua	màu	khác,	
chán	rồi	thì	[tu	đề	mục]	Tùy	niệm:	Tùy	niệm	Phật,	niệm	Pháp,	niệm	Tăng,	niệm	
Giới,	niệm	Thí,	niệm	Thiên,	niệm	Hơi	thở.	Rồi	bữa	nay	học	thêm	[đề	mục]	Từ	
nữa,	là	quý	vị	tu	đã	luôn.	Rồi	Thiền	quán	nữa	là	quý	vị	tu	miết	cũng	không	hết.	
Bây	giờ	chúng	ta	sẽ	vào	đề	mục	Phạm	trú	là	Từ. 

40	Đề	mục	tu	Thiền	chỉ:	Đề	mục	D1.Từ: 

*Lợi	ích	của	bốn	đề	mục	Phạm	trú:	

Đầu	tiên	là	lợi	ích	của	bốn	đề	mục	Phạm	trú.	Có	bốn	đề	mục:	Từ,	Bi,	Hỷ,	Xả.	
Trong	Kinh	Giáo	Giới	La	Hầu	La	–	Kinh	62	–	Kinh	Trung	Bộ	có	một	đoạn	như	thế	
này: 

“Này	Rāhula	(là	La	Hầu	La.	Phiên	âm	Pali	thì	là	như	vậy),	hãy	tu	tập	lòng	
từ;	Này	Rāhula,	do	tu	tập	lòng	từ,	gì	là	sân	tâm	sẽ	được	trừ	diệt:	tức	là	tu	đề	
mục	Từ	này	thì	quý	vị	sẽ	diệt	được	sân	tâm,	tâm	sân	hết.	Quý	vị	đang	sân	là	quý	
vị	tu	đề	mục	Từ	này,	chúng	ta	phải	học	như	vậy	thì	mới	biết. 

Này	Rāhula,	hãy	tu	tập	tâm	bi;	Do	tu	tập	tâm	bi,	gì	là	hại	tâm	sẽ	được	
trừ	diệt:	tức	là	tâm	mình	muốn	hại	ai,	thế	này	thế	kia,	tu	tập	Bi	thì	sẽ	được	trừ	
diệt. 

Này	Rāhula,	hãy	tu	tập	hỷ	tâm;	Do	tu	tập	hỷ	tâm,	những	gì	là	bất	lạc	
tâm	sẽ	được	trừ	diệt:	nghĩa	là	nếu	quý	vị	tu	đề	mục	Hỷ,	với	những	gì	không	an	
lạc	thì	sẽ	được	trừ	diệt,	tức	là	tâm	mình	được	an	lạc. 

Này	Rāhula,	hãy	tu	tập	xả	tâm;	Do	tu	tập	xả	tâm,	gì	là	hận	tâm	sẽ	được	
trừ	diệt…”:	Hận	khác	sân,	sân	là	nổi	nóng	lên	ghê	gớm,	còn	hận	là	ôm	ở	trong	
lòng	nhưng	không	ưa.	Tu	đề	mục	Xả	thì	hết,	không	nhớ	nữa.	[Ví	dụ]	như	tôi	ghét	
người	đó	quá,	thì	mình	tu	đề	mục	Xả	này. 

		 	(Kinh	Giáo	Giới	La	Hầu	La	–	Kinh	62	–	Kinh	Trung	Bộ). 



 
 

51 

Cho	nên	4	đề	mục	này	rất	quan	trọng,	đây	là	lời	trong	Kinh	Giáo	Giới	La	
Hầu	La	–	Kinh	62	–	Kinh	Trung	Bộ.	Và	4	đề	mục	Phạm	trú	này	tu	để	đắc	Thiền,	
đắc	đến	Tứ	thiền	hay	Ngũ	thiền.	Cho	nên	mình	phải	cố	gắng	học,	để	mình	tu	càng	
nhiều	đề	mục	càng	tốt. 

Đề	mục	Phạm	trú:	1.	Đề	mục	Từ: 

	 A.	Định	nghĩa:	Từ	là	trạng	thái	tâm	không	nóng	giận,	không	bực	bội,	
an	vui	mát	mẻ,	thân	thiện,	hài	hòa…	Từ	là	một	trạng	thái	không	nóng	giận,	
không	bực	bội,	an	vui	mát	mẻ,	thân	thiện,	hài	hòa…	Cho	nên	ai	mà	có	tâm	như	
vậy	là	họ	có	tâm	Từ	nhiều,	còn	người	mà	nóng	giận	nhiều	là	không	có	tâm	Từ,	
cho	nên	là	phải	tu. 

	 B.	Đối	lập	của	Tâm	từ:	Sự	sân	giận	là	thái	độ	đối	lập	trực	tiếp	với	tâm	
từ,	sự	ái	luyến	là	thái	độ	đối	lập	gián	tiếp	với	tâm	từ.	

Cho	nên	ở	đây	có	hai	điều	đối	lập	với	tâm	từ:	Một	là	sân	giận	ghét	quá,	giận	
tức,	quá.	Thứ	hai	là	yêu	ai	đó	cũng	là	[đối	lập]	gián	tiếp	[của	tâm	từ].	Vì	sao?	Vì	
khi	có	luyến	ái	là	có	phân	biệt,	có	phân	biệt	là	có	những	điều	không	vừa	ý,	khi	có	
luyến	ái	là	không	có	tâm	từ.	Và	có	ái	là	có	sân.	Sân	là	trực	tiếp,	còn	luyến	ái	là	
gián	tiếp.	Nói	chung	hai	điều	đối	lập	của	tâm	Từ	là	sân	giận	và	luyến	ái.	 

	 C.	Thực	hành:	

	 +B1:	Phải	học	rành	rẽ	đề	tài	Thiền	và	phải	trừ	khử	những	chướng	
ngại.	 

	 Không	phải	là	mình	vô	rồi	mình	tu	cái	ào,	mà	mình	phải	học	hiểu	về	Thiền.	
Cụ	thể	ở	đây	là	Thiền	chỉ,	thì	mình	phải	học.	Thậm	trí	Thiền	Quán	cũng	phải	học.	
Cho	nên	có	nhiều	đồng	tu	thấy	Thiện	Trang	[đăng]	mấy	cái	đèn	lên	thì	hỏi:	“Thầy	
ơi	dạy	cho	con	tu	Thiền”.	Thiện	Trang	hỏi:	“Thế	có	biết	thế	nào	là	Thiền	Chỉ,	thế	
nào	là	Thiền	Quán	không?”	Họ	nói:	“Dạ	con	không	biết!	Từ	xưa	đến	nay	con	Tu	
Thiền	mà”.	 [Thiện	Trang	hỏi]:	Tu	Thiền	 thế	nào?	Họ	nói	 là	họ	 tu	Thiền	 theo	
[tông]	phái	nào	đó.	Thiện	Trang	nói	không	biết	được	nền	tảng,	thì	thôi	chịu	khó	
nghe	bộ	Luận	Câu	Xá	đi.	Hãy	cố	gắng	nghe	bộ	đang	giảng	đây,	nghe	hiểu,	phân	



 
 

52 

biệt	được	thì	mới	tu	được.	Còn	chưa	nghe	mà	vô	tu	thì	làm	sao	được.	Cho	nên	
phải	hiểu	rành	rẽ	đề	tài	Thiền. 

Giống	như	chúng	ta	có	40	đề	mục	tu	Thiền	chỉ,	còn	Thiền	quán	thì	vô	lượng	
nữa.	Thiền	Quán	thì	mình	chỉ	cần	phải	nắm	những	điều	căn	bản,	mình	tu	thôi.	
Còn	Thiền	chỉ	thì	mình	phải	nắm	[rõ]	như	vậy.	Và	‘phải	trừ	khử	những	chướng	
ngại’,	những	chướng	ngại	như	chúng	ta	đã	học,	là	phải	có	trú	xứ	thích	hợp	v.v…	
Như	thân	thể	dơ	bẩn,	quần	áo	dơ	bẩn,	thì	làm	sao	tu	được.	Phải	biết,	phải	học	
những	điều	đó.	Không	học,	không	biết	thì	không	tu	được. 

	 +B2:	Đi	đến	một	nơi	vắng	vẻ,	ngồi	xuống	thoải	mái,	và	bắt	đầu	an	trú	
đề	mục.	Điều	này	nói	giống	như	các	đề	mục	khác,	phải	kiếm	nơi	nào	vắng	vẻ,	
ngồi	xuống	thoải	mái.	[Nếu]	không	vắng	vẻ,	mà	ở	nhà	thì	mình	cố	gắng	bịt	tai	lại,	
đừng	để	tiếng	ồn	ào	ở	bên	ngoài	[lọt]	vào. 

	 +B3:	Nếu	nhận	thấy	nội	tâm	còn	những	gút	mắc,	bực	bội,	thì	nên	suy	
xét	sự	nguy	hại	của	sân	hận	và	sự	lợi	lạc	của	kham	nhẫn,	qua	những	lời	
dạy	của	đức	Phật	trong	kinh	điển,	để	lắng	dịu	sân	tâm	và	an	trú	tu	tập	đề	
mục	thiền	tâm	từ.	 

	 Tức	là	không	phải	vô	là	mình	tu	liền	đâu,	mà	phải	chuẩn	bị.	Thực	ra	các	đề	
mục	khác	cũng	vậy	thôi,	mình	coi	thử	tâm	mình	còn	vướng	mắc	bực	bội	không?	
[Nếu	còn]	thì	phải	dùng	Thiền	quán	[để]	suy	xét	sự	nguy	hại	của	sân	tâm,	sự	lợi	
lạc	của	kham	nhẫn.	Ở	đây	mình	phải	nhớ	theo	lời	Phật	dạy.	Ví	dụ	như	Thiện	
Trang	trích	một	số	lời	ở	trong	kinh	sau: 

“Bị	 sân	 làm	uế	 nhiễm,	 này	Bà-la-môn,	 bị	 chinh	 phục,	 tâm	bị	 xâm	
chiếm,	nên	suy	nghĩ	điều	hại	mình,	suy	nghĩ	điều	hại	người,	suy	nghĩ	điều	
hại	cả	hai,	cảm	thọ	tâm	khổ	tâm	ưu.	Sân	được	đoạn	trừ,	thời	không	nghĩ	
đến	tự	hại,	không	nghĩ	đến	hại	người,	không	nghĩ	đến	hại	cả	hai,	không	
cảm	thọ	tâm	khổ	tâm	ưu.	Như	vậy,	này	Bà-la-môn,	pháp	là	thiết	 thực	ở	
hiện	tại,	không	có	thời	gian,	đến	để	mà	thấy,	có	khả	năng	hướng	thượng,	
được	người	trí	tự	mình	giác	hiểu”	(Chương	Ba	Pháp	–	Kinh	Tăng	Chi	Bộ). 

Đoạn	này	là	nguyên	văn	lời	của	ngài	Minh	Châu,	Thiện	Trang	chỉ	giải	thích	
thêm	một	chữ	là	‘thiết	thực	ở	hiện	tại.	Tức	là	Pháp	của	Phật	thiết	thực	ở	hiện	tại,	



 
 

53 

không	có	thời	gian,	đến	để	mà	thấy.	Ở	đây	mình	suy	xét,	nếu	mình	sân	thì	mình	
suy	nghĩ	là	những	điều	đó	hại	mình	và	hại	người,	và	tâm	mình	sẽ	thấy	khổ,	ưu,	
lo	lắng.	Nếu	mình	đoạn	trừ	được	thì	sẽ	không	nghĩ	đến	hại	mình,	hại	người,	cũng	
không	hại	cả	hai,	tâm	không	có	cảm	thọ	ưu,	thọ	khổ,	[mà]	vui	vẻ.	Mình	nghĩ	đến	
điều	đó	nên	mình	không	có	sân	nữa.	[Như	vậy]	mình	dùng	các	pháp	quán.	Còn	
không	thì	[tìm]	trong	những	kinh	khác. 

[Đoạn]	đây	là	hình	trong	Kinh	[Phật]	Tự	thuyết,	trong	Kinh	Tiểu	Bộ	có	
nói:	

“Này	chư	hiền,	khi	một	người	nổi	sân,	nó	là	miếng	mồi	cho	sân,	có	
thể	do	bị	ám	ảnh	bởi	sân	mà	nó	giết	hại	chúng	sanh…”	(	A.	I,	216).	(Nên	là	
cố	gắng!	Khi	sân,	mình	nghĩ	tới	tác	hại	như	vậy	thì	dừng). 

“Này	các	Tỳ-kheo,	có	bảy	pháp	xảy	đến	cho	một	người	sân	hận,	mà	
khiến	kẻ	thù	của	nó	hả	hê	thỏa	mãn.	Bảy	điều	ấy	là	gì?	(Đoạn	này	hình	như	
trích	trong	Kinh	Tăng	Chi): 

(1)Một	người	đang	sân	giận,	bị	sân	chi	phối,	người	ấy	trở	thành	xấu	
xí	dù	có	tắm	rửa,	trang	điểm,	trang	phục	đẹp.	

	Nhớ	nha!	Đặc	biệt	là	các	cô,	các	cô	lúc	nào	cũng	muốn	đẹp,	không	bao	giờ	
muốn	xấu	xí	hết.	Ở	đây	đức	Phật	nói	là:	đang	sân	cũng	sẽ	trở	thành	xấu	xí,	dù	có	
tắm	rửa,	trang	điểm,	trang	phục	đẹp.	Điều	này	là	đương	nhiên,	đúng	không	quý	
vị?	Rõ	ràng	có	ai	sân	mà	đẹp	đâu.	Xấu!	Các	cô	là	dễ	nhìn	nhất,	mình	đang	sân	
nghĩa	là	đang	xấu,	dù	có	đi	tắm	rửa,	trang	điểm,	trang	phục	đẹp. 

(2)	Một	người	đang	sân	giận,	bị	sân	chi	phối,	người	ấy	ngủ	một	cách	
khổ	sở	dù	có	nằm	trên	giường	ghế	nệm	êm	chăn	ấm.	Nhớ	nha!	Mình	suy	xét	
như	vậy,	đang	sân	thì	ngủ	không	ngon,	dù	có	nằm	trên	giường	ghế	nệm	êm	chăn	
ấm	thì	cũng	thấy	khổ	thôi.	Đức	Phật	nói	quá	hay! 

(3)	Một	người	đang	sân	giận,	bị	sân	chi	phối,	người	ấy	thường	gặp	
điều	bất	lợi	khiến	đau	khổ.	Điều	này	thì	đương	nhiên,	vì	mình	đang	sân	thì	
làm	điều	gì	cũng	trật	lất,	thậm	chí	mọi	người	cũng	sợ	mình.	



 
 

54 

(4)	Một	người	đang	sân	giận,	bị	sân	chi	phối,	người	ấy	dễ	làm	thiệt	
hại	tài	sản	thu	hoạch.	Nhiều	khi	[sân]	thì	đập	đồ,	làm	bể	đồ,	quăng	đồ	v.v…	

(5)	Một	người	đang	sân	giận,	bị	sân	chi	phối,	nếu	người	ấy	có	danh	
tiếng	sẽ	làm	mất	danh	tiếng.	Cũng	như	vậy,	bị	mất	danh	tiếng.	Bữa	sau	người	
ta	nói	bà	đó,	ông	đó	sân	quá	[nên	mất	danh	tiếng]. 

(6)	Một	người	đang	sân	giận,	bị	sân	chi	phối,	nếu	người	ấy	có	bạn	bè	
thân	hữu,	sẽ	bị	bạn	bè	thân	hữu	tránh	xa.	Nhớ	nha!	Mình	có	bạn	bè,	mà	mình	
sân	là	bạn	bè	sợ	chạy	hết. 

(7)	Một	người	đang	sân	giận,	bị	sân	chi	phối,	bị	thúc	giục	bởi	sân	
hận,	người	ấy	tạo	thân	ác	hạnh,	khẩu	ác	hạnh,	ý	ác	hạnh,	do	các	ác	hạnh	
nên	khi	chết	bị	sanh	đọa	xứ,	Địa	ngục.	Mình	nghĩ	mình	[bị]	đọa	vào	khổ	cảnh,	
nơi	xấu	như	Địa	ngục,	Ngạ	quỷ,	Súc	sanh,	cho	nên	mình	không	sân. 

Này	các	Tỳ-kheo,	người	sân	giận	có	xảy	đến	bảy	điều	này	mà	khiến	kẻ	
thù	của	nó	hả	hê	thỏa	mãn”.	(A.	IV,	94)	

Cho	nên	mình	đừng	bao	giờ	sân,	mà	phải	dùng	Thiền	quán	để	diệt	sân.	Đó	
là	ba	bước.	Bước	1:	là	học	rành	rẽ	đề	tài	về	Thiền.	Bước	2:	là	đi	đến	nơi	vắng,	
nơi	hoàn	cảnh	tốt	để	tu.	Bước	3:	là	xét	tâm	mình	còn	bực	bội	hay	không,	[nếu	
còn]	thì	dùng	pháp	Quán	trước.	 

*Suy	xét	sự	lợi	lạc	của	tính	kham	nhẫn	như	sau:	

Chư	Phật	hằng	giảng	dạy	

Kham	nhẫn,	hạnh	tối	thượng	

Niết-Bàn,	quả	tối	thượng 

Xuất	gia	không	phá	người	

Sa-môn	không	hại	người.	

Kham	nhẫn	là	nguyên	nhân	

Phát	sanh	Giới	và	Định, 



 
 

55 

	 (Nhớ!	Nhiều	người	kham	nhẫn	không	nổi	nên	không	có	Giới,	không	có	
Định). 

Nhờ	đức	tính	kham	nhẫn	

Các	thiện	pháp	tăng	trưởng.	

	 (Nhớ	bài	này	quan	trọng	nha!	Đức	tính	kham	nhẫn	thì	thiện	pháp	mới	
tăng	trưởng). 

Nhẫn	nại,	đồ	trang	sức	

Của	bậc	trí	trong	đời,	

Nhẫn	nại	là	khổ	hạnh	

Của	hành	giả	tu	tập,	

Nhẫn	nại	là	sức	mạnh	

Của	những	người	hành	trình,	

Nhẫn	nại,	điều	mang	đến	

Lợi	ích	và	an	vui.	

(Kinh	Tập	–	Tiểu	Bộ	Kinh	-	ovādasutta). 

	Bài	kệ	này	[rất]	hay,	quý	vị	nhớ	cố	gắng	suy	xét	những	điều	lợi,	điều	hại	
của	tính	kham	nhẫn.	Ở	[đoạn	trên]	là	những	điều	hại	của	sân,	ở	[đoạn]	dưới	là	
dùng	pháp	kham	nhẫn	để	đối	trị,	bởi	vì	tâm	mình	lúc	đó	không	dùng	các	pháp	
khác.	Ở	trong	Kinh	Nhất	Thiết	Lậu	Hoặc,	bài	Kinh	Số	2	trong	Kinh	Trung	Bộ,	quý	
vị	thấy	có	7	cách	để	đoạn	trừ	Phiền	não.	Nhưng	ở	đây	do	mình	đang	Phiền	não	
thì	mình	chỉ	dùng	hai	cách	quán	thôi.	Ở	đây	thì	dùng	cách	quán	thôi,	vì	ở	đây	
đâu	có	cảnh	đâu,	mà	cảnh	là	tâm	mình	tạo	ra	thôi,	chứ	mình	trốn,	né	hết	cảnh	
rồi,	thì	mình	phải	Thiền	quán,	phải	suy	nghĩ,	suy	xét. 

	 +B4:	Trú	 tâm	 từ	đến	 chính	mình.	Hành	 giả	 lặp	đi	 lặp	 lại	 như	 sau:	
“Mong	rằng	ta	được	an	vui,	không	khổ	não”.	



 
 

56 

Bước	bốn	[này]	trước	hết	là	phải	nghĩ:	mình	tu	tâm	Từ	là	cho	mình	đã.	Phải	
nghĩ	đến	mình	chứ,	phải	trải	tâm	Từ	cho	mình,	cứ	lặp	đi	lặp	lại	thế	này:	‘Mong	
rằng	ta	được	an	vui,	không	khổ	não”.	Chứ	mình	chưa	an	vui	mà	đòi	an	vui	cho	
người	khác,	nghĩ	đến	người	khác,	[đòi]	rải	tâm	Từ	cho	chúng	sanh	[thì]	chưa	
được.	Đầu	tiên	là	làm	như	vậy	đã. 

Quý	vị	thấy	không?	Giống	như	cái	cây,	đầu	tiên	là	cành	lá	che	mát	cho	cái	
cây	đã,	rồi	mới	che	mát	cho	chúng	sanh	khác	được.	Chứ	cây	khô	mà	đòi	che	mát	
cho	chúng	sanh	khác,	[thì]	làm	sao	mà	che	được.	Cũng	vậy,	khi	tu	tâm	từ,	đầu	
tiên	là	phải	hướng	đến	chính	mình	mà	tu	trước,	mong	mình	được	an	lạc	đã. 

	 +B5:	Tập	trải	tâm	từ	đến	người	khác.	Hành	giả	trải	(rải)	tâm	từ	đến	vị	
ấy	như	sau:	“Mong	rằng	người	hiền	thiện	ấy	được	an	vui,	không	khổ	não”.	 

	 Tức	là	mình	phải	nghĩ	đến	người	khác,	nghĩ	đến	một	người	nào	đó	để	mình	
tu,	chứ	không	thể	nào	mình	hướng	đến	mình	xong	rồi	thôi,	bây	giờ	là	rải	tâm	Từ	
vô	lượng	mà,	vô	lượng	là	vô	lượng	chúng	sanh.	Trước	hết	vô	lượng,	thì	mình	
chọn	một	người,	chọn	một	người	là	một	người	thân,	đáng	yêu,	không	phải	là	
người	hận	thù,	không	phải	là	người	vô	cảm,	cũng	không	phải	là	người	thân	quá	
đáng	yêu	(đáng	yêu	quá	cũng	khó),	[cũng]	không	phải	là	người	khó	ưa.	Tức	là	
bốn	hạng	người:	Một	là	người	khó	ưa	thì	né	ra;	Hai	là	người	đáng	yêu	quá	thì	
cũng	né	ra.	Vì	mình	dễ	sinh	ra	ái	trong	đó,	thì	cũng	không	tu	được.	Ba	là	người	
vô	cảm.	Vì	không	liên	quan	gì	với	mình	thì	cũng	không	được.	Thứ	tư	là	không	
phải	người	hận	thù. 

Cho	nên	để	trải	tâm	Từ	đến	một	người	thì	như	thế	nào?	Mình	phải	kiếm	
một	người	khả	kính,	đối	tượng	có	đức	hạnh,	có	trí	tuệ,	đáng	tôn	ngưỡng.	Ở	đây	
có	một	điều	lưu	ý	nữa,	cũng	nên	nói	luôn.	Đó	là	mới	đầu	không	nên	chọn	người	
khác	phái,	vì	người	khác	phái	suy	nghĩ	một	hồi	sẽ	có	ái	ở	trong	đó.	Cho	nên	hãy	
kiếm	một	người	bình	thường,	có	đức	tính	nào	đó	tốt	đẹp	để	mình	hướng	tới,	
nghĩ	tới,	[để]	mình	mang	lòng	từ	tới.	Mình	mới	nghĩ	rằng:	“Mong	rằng	người	
hiền	thiện	ấy	được	an	vui,	không	khổ	não”.	Nhớ	là	phải	kiếm	một	người	mà	đáng	
kính,	có	đức	hạnh,	có	trí	tuệ,	đáng	tôn	ngưỡng.	Kiếm	được	người	tốt	như	vậy	rồi	
thì	mình	nghĩ:	‘Mong	rằng	người	hiền	thiện	ấy	được	an	vui,	không	khổ	não’.	Nhớ	
là	đừng	có	[chọn]	người	khác	phái,	vì	dễ	sanh	ra	tâm	ái,	sanh	tâm	ái	thì	lúc	đó	



 
 

57 

phản	tác	dụng	với	pháp	tu	này.	Vì	đó	là	kẻ	thù	gián	tiếp	của	tâm	từ,	thì	sẽ	có	sự	
hạn	hẹp.	  

	 +B6:	Hướng	tâm	từ	có	tính	bình	đẳng	đối	với	mọi	chúng	sanh,	trú	từ	
tâm	biến	mãn	khắp	bốn	hướng,	đối	với	 tất	cả	chúng	sanh	Hữu	tình,	vô	
biên,	không	hận,	không	sân:	“Mong	rằng	tất	cả	chúng	sanh	không	oan	trái,	
không	hận	thù,	không	khốn	khổ,	tự	cẩn	phòng	an	vui”.	

	 Mới	đầu	mình	hướng	tâm	Từ	đến	[bản	thân]	mình,	sau	đó	đến	một	người	
đáng	quý,	đáng	kính,	có	trí	tuệ.	Sau	đó	mình	hướng	đến	tất	cả	chúng	sanh	theo	
bốn	hướng:	Đông,	Tây,	Nam,	Bắc;	nghĩ	đến	tất	chúng	sanh	Hữu	tình,	vô	biên,	
mình	không	hận,	không	sân	với	chúng	sanh	nào	hết.	Rồi	mình	mong	tất	cả	chúng	
sanh	‘không	oan	trái,	không	hận	thù,	không	khốn	khổ,	tự	cẩn	phòng	an	vui’.	Nghĩ	
về	con	này	con	kia,	nghĩ	sạch.	Mình	hướng	về	bốn	phương	Đông,	Tây,	Nam,	Bắc.	
Ví	dụ	như	mình	hướng	về	hướng	Đông,	mình	nghĩ	tất	cả	chúng	sanh	đều	được	
an	vui,	không	oan	trái,	không	hận	thù,	hãy	tự	đề	phòng	cẩn	thận	mà	giữ	mình	để	
được	an	vui.	Rồi	hướng	về	hướng	kia,	Đông,	Tây,	Nam,	Bắc,	trên	dưới	và	bốn	
phương	phụ.	Nói	chung	hướng	khắp	đến	mười	phương	đều	như	thế.	Mình	tư	
duy	như	vậy	gọi	là	tu	tâm	từ.	Đó	là	bước	thứ	sáu	quý	vị	hiểu	rồi	đó. 

	 +B7:	Khi	phá	vỡ	rào	ngăn	có	tính	bình	đẳng	như	vậy,	hành	giả	này	đạt	
được	tướng	và	Cận	hành	định	(Vị	đáo	định).	(Khi	nào	quý	vị	nghĩ	được	như	
vậy	rồi	sẽ	tới	Cận	hành	định	(Vị	đáo	định),	và	đạt	được	tướng	của	pháp	tu	này);	
Rồi	nhờ	duy	trì,	phát	triển,	làm	sung	mãn	tướng	ấy,	vị	này	đắc	An	chỉ	định	
không	khó	khăn	(An	chỉ	định	là	vô	Thiền	định	rồi.	Nhờ	mình	duy	trì	suy	nghĩ	
phát	triển,	rồi	làm	sung	mãn	cho	nhiều.	Một	thời	gian	tự	động	vô,	và	lúc	đó	đắc	
được	Thiền	không	khó	khăn	nữa).	Hành	giả	an	trú	biến	mãn	tâm	câu	hữu	với	
từ,	sẽ	tuần	tự	đắc	Sơ	thiền,	Nhị	thiền,	Tam	thiền	(theo	hệ	thống	bốn	Thiền)	
(tức	là	theo	Kinh	tạng),	hoặc	đắc	Sơ	thiền,	Nhị	thiền,	Tam	thiền,	Tứ	thiền	
(theo	hệ	thống	năm	thiền)	(theo	Vi	Diệu	Pháp). 

Về	bốn	Thiền	với	năm	Thiền,	bữa	sau	chúng	ta	học	tới	Tâm	quả,	Tâm	thiền,	
thì	chúng	ta	sẽ	phân	tích	tại	sao	lại	gọi	bốn	Thiền,	tại	sao	lại	gọi	năm	Thiền.	Thật	
ra	cũng	giống	nhau	thôi,	mình	tu	như	vậy	thì	mình	sẽ	đạt	được	Thiền.	Và	ở	đây	
chỉ	đưa	đến	mức	độ	đó	thôi,	tức	là	chỉ	đưa	đến	Thiền	thọ	hỉ,	không	đắc	Thiền	



 
 

58 

thọ	xả,	do	vậy	không	đắc	đến	Tứ	thiền	Sắc	giới	trong	kinh	tạng.	Tóm	lại	7	bước	
như	vậy	là	[quý	vị]	biết	cách	tu	rồi. 

Thiện	Trang	nhắc	lại	một	đoạn	lời	Phật	dạy:	

“Này	các	Tỳ-kheo,	từ	tâm	giải	thoát	được	thực	hành,	được	tu	tập,	
được	làm	sung	mãn...	sẽ	có	được	mười	một	lợi	ích.	Thế	nào?	

(1)Ngủ	an	vui.	(Quý	vị	muốn	ngủ	ngon	thì	tu	tâm	Từ). 

(2)Thức	dậy	an	vui.	(Thức	dậy	mình	khỏe	khoắn). 

(3)Không	thấy	ác	mộng.	(Yên	tâm,	ai	hay	[gặp]	ác	mộng	thì	chịu	khó	tu	
đề	mục	này). 

(4)Là	chỗ	thương	yêu	của	loài	người.	(Tất	nhiên	quý	vị	tu	tâm	Từ	này	
thì	ai	cũng	yêu	thích	quý	vị). 

(5)Là	chỗ	thương	yêu	của	loài	phi	nhân.	(Tất	nhiên	rồi,	những	loài	phi	
nhân	(không	phải	loài	người)	cũng	thích	quý	vị	luôn).	

(6)Chư	thiên	hộ	trì.	(Quý	vị	thấy	đã	không?	Tâm	quý	vị	từ	thì	chư	Thiên	
cũng	hộ	trì	quý	vị	luôn). 

(7)Không	bị	 lửa	hoặc	 thuốc	độc	hoặc	đao	kiếm	xâm	hại.	 (Mình	 sẽ	
không	bị	lửa,	thuốc	độc	hoặc	đao	kiếm	xâm	hại). 

(8)Sắc	mặt	tươi	tỉnh.	(Tất	nhiên	mình	đang	[có]	tâm	Từ	thì	mặt	lúc	nào	
chả	tươi.	Còn	sân,	buồn	thì	làm	sao	tươi	[được].	Nên	tu	tâm	Từ	thì	được	vui). 

(9)Tâm	an	định	nhanh	chóng.	(Điều	này	thì	rõ	ràng,	có	định	mà). 

(10)Chết	không	hôn	mê.	(Điều	này	quan	trọng	đây.	Muốn	chết	không	
hôn	mê	thì	phải	tu	tâm	từ.	Nhiều	người	tu	Tịnh	Độ	hỏi	làm	sao	lúc	chết	được	
tỉnh	táo?	Bữa	nay	có	phương	pháp	tu	tâm	Từ	rồi	đó). 

(11)Nếu	chưa	thể	nhập	quả	vị	giải	thoát	thì	sẽ	đi	đến	Phạm	thiên	
giới”.	

			 	(A.	V,	342)	-	Đây	là	trích	từ	Tập	Năm-	Kinh	Tăng	Chi. 



 
 

59 

	Đây	là	lời	đức	Phật	dạy	đó.	Quý	vị	coi	mười	một	điều	lợi	ích	như	thế,	thì	
tại	sao	mình	không	tu?	Cho	nên	là	phải	tu	thì	mới	biết	được,	không	tu	thì	không	
biết	được. 

[Như	vậy]	Thiện	Trang	đã	giới	thiệu	thêm	một	đề	mục	tu	Thiền	chỉ	nữa.	
Càng	nhiều	đề	mục	thì	càng	dễ	tu,	chứ	ít	[đề	mục]	quá	mà	tu	không	được	thì	sân,	
rồi	chán.	Còn	nhiều	đề	mục	thì	mình	tu	không	bao	giờ	đủ	thời	gian,	có	thời	gian	
quý	vị	cứ	tu.	Nếu	mình	tu	đề	mục	này	không	được	thì	mình	chuyển	đề	mục	khác. 

Hôm	nay	thời	gian	cũng	hết	rồi.	Thiện	Trang	xin	dừng	tại	đây,	hẹn	quý	vị	
hôm	khác.	A	Mi	Đà	Phật!	Mời	quý	vị	chúng	ta	cùng	hồi	hướng. 

“Chúng	sanh	vô	biên	thệ	nguyện	độ	

Phiền	não	vô	tận	thệ	nguyện	đoạn	

Pháp	môn	vô	lượng	thệ	nguyện	học	

Phật	đạo	vô	thượng	thệ	nguyện	thành”.	

“Nguyện	đem	công	đức	này	

Hướng	về	khắp	tất	cả	

Đệ	tử	cùng	chúng	sanh	

Đều	trọn	thành	Phật	đạo”.	

Nam	mô	Bổn	Sư	Thích	Ca	Mâu	Ni	Phật!	

Nam	mô	A	Mi	Đà	Phật!	

		

		

		

		
	 


