
 
 

1 

Giảng	Ký	Câu	Xá	Luận	Và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận	

Bài	46	

Giảng	giải:	Thầy	Thích	Thiện	Trang	
Giảng	ngày:	11.6.2025	

Phát	trực	tiếp	trên	Kênh	YouTube	Thích	Thiện	Trang	
https://www.youtube.com/watch?v=4vaboxz3cw4	
mạng	xã	hội	Facebook,	Fanpage	Thích	Thiện	Trang:	
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang 

		

		 Nam	Mô	Bổn	Sư	Thích	Ca	Mâu	Ni	Phật!	

		 Nam	Mô	A	Mi	Đà	Phật!	

		 Kính	chào	toàn	thể	quý	vị	đồng	tu!	Hôm	nay	[là]	thứ	Tư,	chúng	ta	gặp	nhau	
trong	chuyên	đề	về	Luận	Câu	Xá	và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận.	Hôm	nay	là	bài	thứ	46,	
trong	nội	dung	chúng	ta	học	gần	đây,	Thiện	Trang	đang	cố	gắng	đi	về	phần	Vi	Diệu	
Pháp	nhiều	hơn,	và	Kinh	tạng	thì	cố	gắng	[đi]	hết	những	phần	căn	bản.	Sau	này	
chúng	ta	sẽ	để	dành	nhiều	thời	gian	cho	Luận	Câu	Xá.	Hôm	nay	chúng	ta	sẽ	vào	
phần	nền	tảng	của	Kinh	tạng.	Mời	quý	vị	theo	dõi! 

Thực	Hành	Bố	Thí	Thế	Nào	Để	Có	Công	Đức	Vô	Số,	Vô	Lượng?	

(Theo	Kinh	Nikaya)	

			 Một	thời,	Thế	Tôn	trú	ở	Sāvatthī,	tại	Jetavata	(thành	Xá	Vệ),	khu	vườn	
của	ông	Anāthapiṇḍika	(ông	Cấp	Cô	Độc).	Lúc	bấy	giờ,	mẹ	của	Nanda	(mẹ	của	
ngài	Nan	Đà),	nữ	gia	chủ	người	Veḷukaṇḍakī	làm	một	thí	vật	gồm	có	sáu	phần	
cho	 chúng	 Tỷ-kheo	 Tăng,	 đứng	 đầu	 là	 Sāriputta	 (ngài	 Xá	 Lợi	 Phất)	 và	
Moggallāna	(ngài	Mục	Kiền	Liên).	Thế	Tôn	với	Thiên	nhãn	thanh	tịnh,	siêu	
nhân,	thấy	mẹ	của	Nanda,	nữ	gia	chủ	người	Veḷukaṇḍakī	làm	một	thí	vật	
gồm	 có	 sáu	 phần	 cho	 chúng	 Tỷ-kheo	 Tăng,	 đứng	 đầu	 là	 Sāriputta	 và	
Moggallāna.	Sau	khi	thấy	vậy	Thế	Tôn	liền	bảo	các	Tỷ-kheo: 

https://www.facebook.com/suthaythichthientrang


 
 

2 

-	Có	mẹ	của	Nanda,	nữ	gia	chủ	người	Veḷukaṇḍakī,	(nói	chung	là	Kinh	A	
Hàm	và	Kinh	Nikaya	cứ	lặp	lại,	chúng	ta	cứ	nhớ	là	mẹ	của	[ngài]	Nanda	là	được	
rồi),	làm	một	thí	vật	gồm	có	sáu	phần	cho	chúng	Tỷ-kheo	Tăng,	cầm	đầu	(ngài	
Minh	Châu	đôi	khi	dùng	chữ	cầm	đầu,	nhưng	thực	ra	là	đứng	đầu)	là	Sāriputta	
và	Moggallāna.	Và	này	các	Tỷ-kheo,	thế	nào	là	thí	vật	gồm	có	sáu	phần	cho	
chúng	Tỷ-kheo	Tăng? 

Ở	đây,	đầu	tiên	là	nói	về	pháp	Bố	thí,	thì	mẹ	của	ngài	Nanda	(ngài	Nan	Đà)	
có	làm	một	vật	để	cúng	dường	cho	chúng	Tỳ-kheo	Tăng,	trong	đó	dẫn	đầu	là	ngài	
Xá	Lợi	Phất	và	Mục	Kiền	Liên.	Bây	giờ	đức	Phật	nói	là	có	sáu	phần,	sáu	phần	vật	
thí	đó	là	gì?	Chúng	ta	theo	dõi: 

Ở	đây,	này	các	Tỷ-kheo,	có	ba	phần	thuộc	người	bố	thí	và	có	ba	phần	
thuộc	người	nhận	đồ	bố	thí.	Thế	nào	là	ba	phần	thuộc	về	người	bố	thí?	Ở	
đây,	này	các	Tỷ-kheo,	người	bố	thí,	trước	khi	bố	thí,	ý	được	vui	lòng;	trong	
khi	bố	thí,	tâm	được	tịnh	tín;	sau	khi	bố	thí,	cảm	thấy	hoan	hỷ.	Ðây	là	ba	
phần	của	người	bố	thí.	

Như	vậy	quý	vị	để	ý,	ở	đây	tuy	là	nói	sáu	phần,	nhưng	thực	tế	là	chia	hai	
bên:	Một	bên	là	nhiệm	vụ	của	người	nhận,	một	bên	là	nhiệm	vụ	của	người	bố	thí,	
thì	[tổng]	có	sáu	phần.	Ở	đây,	đức	Phật	nói:	Người	bố	thí	trước	khi	bố	thí,	phải	có	
ý	được	vui	lòng;	trong	khi	bố	thí	thì	tâm	được	tịnh	tín	(tức	là	niềm	tin	trong	sạch,	
niềm	tin	thanh	tịnh)	và	sau	khi	bố	thí	rồi	thì	cảm	thấy	hoan	hỉ.	 

Như	vậy,	trước	khi	bố	thí	ý	phải	được	vui	lòng,	trong	khi	bố	thí	thì	tâm	phải	
tịnh	tín,	và	sau	khi	bố	thí	thì	cảm	thấy	hoan	hỉ.	Đây	là	ba	phần	của	người	bố	thí.	
Đó	là	phần	của	mình.	Nếu	mình	là	người	bố	thí	thì	mình	sẽ	làm	như	thế.	Nhớ	là	
như	vậy!	Đằng	sau	còn	ba	phần	nữa. 

Thế	nào	là	ba	phần	của	người	nhận	bố	thí?	Ở	đây,	này	các	Tỷ-kheo,	
những	người	nhận	vật	bố	thí,	đã	được	ly	tham	hay	đang	thực	hành	hạnh	ly	
tham	(tức	là	người	nhận	bố	thí	không	phải	là	cứ	nhận	đâu,	mà	phải	nhận	với	tâm	
đã	được	ly	tham	hay	đang	thực	hành	ly	tham);	đã	được	ly	sân	hay	đang	thực	
hành	hạnh	ly	sân	(tức	là	không	có	sân	hận,	đã	được	như	vậy	hay	đang	thực	hành	
hoặc	cố	gắng	thực	hành);	đã	được	ly	si	hay	đang	thực	hành	hạnh	ly	si.	(Cũng	



 
 

3 

vậy,	tham	sân	si,	ba	điều	này	đã	được	hay	đang	thực	hành	hạnh	đó).	Ðây	là	ba	
phần	của	những	người	nhận	vật	bố	thí.	Như	vậy	là	ba	phần	của	người	bố	thí	
và	ba	phần	của	những	người	nhận	được	vật	bố	thí.	Như	vậy,	này	các	Tỷ-
kheo,	là	thí	vật	gồm	có	sáu	phần.	 

Khi	làm	được	như	vậy	thì	lợi	ích	đạt	được	là	gì?	Chúng	ta	nghe	tiếp: 

Như	vậy,	này	các	Tỷ-kheo,	 thực	 (thật	 sự)	không	dễ	gì	nắm	được	số	
lượng	về	công	đức	một	thí	vật	gồm	có	sáu	phần	như	vậy:	"Có	chừng	ấy	nguồn	
sanh	phước,	nguồn	sanh	thiện,	món	ăn	an	lạc,	thuộc	Thiên	giới,	là	quả	lạc	dị	
thục,	dẫn	đến	cõi	Trời,	đưa	đến	khả	lạc,	khả	hỷ,	khả	ý,	hạnh	phúc,	an	lạc";	vì	
rằng	cả	khối	công	đức	lớn	được	xem	là	vô	số,	vô	lượng.	 

Đoạn	này	chính	là	dạy	cho	chúng	ta	về	pháp	Bố	thí	làm	sao	để	được	công	
đức	vô	số	vô	lượng.	Về	việc	bố	thí	này	thì	đức	Phật	nói	có	sáu	phần:	Ba	phần	thuộc	
về	người	bố	thí,	ba	phần	thuộc	về	người	nhận	bố	thí.	Tất	nhiên	là	mình	[có]	cả	hai	
đúng	không?	Trong	cuộc	sống	có	lúc	thì	mình	bố	thí,	có	lúc	thì	mình	nhận	bố	thí,	
mình	cố	gắng	thực	hành	cả	hai	phần	này. 

Ở	đây	quý	vị	 thấy,	nếu	 làm	được	như	vậy	thì	sẽ	có	chừng	ấy	nguồn	sanh	
phước,	nguồn	sanh	thiện,	là	món	ăn	an	lạc	của	Thiên	giới,	là	quả	lạc	dị	thục	(dị	
thục	là	chưa	chín	liền;	quả	lạc	dị	thục	là	quả	vui	từ	từ	sẽ	chín),	dẫn	đến	cõi	Trời,	
được	hưởng	nhiều	niềm	hạnh	phúc	như	vậy.	Như	vậy	đó	là	công	đức	lớn,	được	
xem	là	vô	số	vô	lượng.	Nhớ	là	công	đức	lớn,	khối	công	đức	lớn.	 

Ở	đây,	đối	với	người	bố	thí,	cố	gắng	trước	khi	bố	thí	thì	phải	vui	lòng,	vui	vẻ,	
chứ	không	phải	là	mình	bố	thí	[bằng	tâm	không	vui].	Trong	khi	bố	thí	thì	tâm	được	
tịnh	tín	và	sau	khi	bố	thí	thì	cảm	thấy	hoan	hỉ.	Còn	đối	với	người	nhận	bố	thí	thì	
đang	và	đã	 thực	hành	hạnh	 ly	 tham,	 sân,	 si.	Nếu	như	 thế	 thì	phước	vô	 lượng.	
Chúng	ta	làm	điều	này	thì	chắc	khó	đúng	không?	Nhiều	khi	bố	thí	thì	bố	thí,	nhưng	
phước	không	[được]	vô	lượng. 

Như	vậy,	này	các	Tỷ-kheo,	thực	không	dễ	gì	nắm	được	số	lượng	(tức	
là	không	dễ	gì	đếm	được	số	lượng	phước.	Ở	đây	nói	là	công	đức.	Cũng	không	cần	
nói	về	vô	tướng,	đó	là	người	đời	sau,	người	ta	nói	là	vô	tướng	gì	đó,	nhưng	thực	
ra	là	công	đức.	Đơn	giản	thôi!	Chỉ	cần	thực	hành	như	vậy)	về	công	đức	một	thí	



 
 

4 

vật	gồm	có	sáu	phần	như	vậy:	"Có	chừng	ấy	nguồn	sanh	phước,	nguồn	sanh	
thiện,	món	ăn	an	lạc,	thuộc	Thiên	giới,	là	quả	lạc	dị	thục,	dẫn	đến	cõi	Trời,	
đưa	đến	khả	lạc,	khả	hỷ,	khả	ý,	hạnh	phúc,	an	lạc";	vì	rằng	cả	khối	công	đức	
lớn	được	xem	là	vô	số,	vô	lượng. 

	Ví	như,	này	các	Tỷ-kheo,	trong	biển	lớn,	thật	không	dễ	gì	nắm	lấy	một	
số	lượng	nước	và	nói	rằng:	"Có	chừng	ấy	thùng	nước,	hay	có	chừng	ấy	trăm	
thùng	nước,	hay	có	chừng	ấy	ngàn	thùng	nước,	hay	có	chừng	ấy	trăm	ngàn	
thùng	nước";	vì	rằng,	cả	khối	lượng	lớn	nước	được	xem	là	vô	số,	vô	lượng.	
Cũng	vậy,	này	các	Tỷ-kheo,	thật	không	dễ	gì	để	nắm	được	số	lượng	về	công	
đức	của	một	thí	vật	gồm	sáu	phần	như	vậy	(đức	Phật	nói	lại	đoạn	ở	trên):	"Có	
chừng	ấy	nguồn	sanh	phước,	nguồn	sanh	thiện,	món	ăn	an	lạc.	Thuộc	Thiên	
giới,	là	quả	lạc	dị	thục,	dẫn	đến	cõi	Trời,	đưa	đến	khả	lạc,	khả	hỷ,	khả	ý,	hạnh	
phúc	an	lạc";	vì	rằng	cả	khối	công	đức	lớn	được	xem	là	vô	số,	vô	lượng. 

Như	vậy	ở	đây	mình	không	biết	người	kia	nhận	thế	nào,	nếu	mình	là	người	
bố	thí	thì	mình	cứ	tác	tâm	như	vậy	trong	ba	giai	đoạn:	trước,	trong	và	sau	khi	bố	
thí.	Còn	nếu	mình	là	người	nhận	thì	mình	cố	gắng	làm	sao	để	được	hạnh	ly	tham,	
ly	sân	và	ly	si,	[thì	sẽ]	giúp	cho	người	bố	thí	được	vô	lượng	[phước].	 

Điều	này	là	mình	nói	chung,	không	phải	bố	thí	cho	người	đi	xuất	gia	hay	tại	
gia.	Nhiều	khi	quý	vị	cúng	dường	cho	cha	mẹ,	hay	như	bài	trước	chúng	ta	học,	là	
cúng	dường	cho	cha	mẹ	thì	được	phước	rất	lớn,	công	đức	rất	lớn.	Hai	công	đức	
cúng	dường	đối	với	người	phàm	phu:	Một	là	[cúng	dường]	cho	cha	mẹ,	hai	là	Bồ-
tát	Bổ	xứ.	Đó	là	bài	trước	mà	chúng	ta	đã	học.	Ở	đây,	chúng	ta	cũng	phải	có	trong	
phần	đó,	chứ	không	phải	là	[không]	đâu. 

Bây	giờ	là	bài	kệ	tổng	kết	của	đức	Phật	như	sau:	

Trước	bố	thí,	ý	vui,	
	Khi	bố	thí,	tâm	tín. 
Sau	bố	thí,	hoan	hỷ,	
	Ðây	lễ	thí	đầy	đủ.	
	Ly	tham	và	ly	sân,	

	Ly	si,	không	lậu	hoặc,	



 
 

5 

	Vị	Phạm	hạnh	chế	ngự	
	Là	ruộng	phước	lễ	thí.	
	Nếu	tự	thanh	tịnh	mình,	
	Tự	tay	mình	bố	thí,	
	Tự	mình	đến	đời	sau,	
	Lễ	thí	vậy,	quả	lớn. 

Ở	đây,	Thiện	Trang	tạm	dừng	một	chút.	Chỗ	mà	bố	thí	hay	làm	gì,	thì	trong	
kinh	khuyên	là	mình	nên	tự	làm,	[còn]	nhờ	người	khác	làm	thì	[phước]	không	lớn	
bằng	tự	làm.	Cho	nên	Thiện	Trang	[khuyên]	là	mình	có	cơ	hội	thì	cứ	làm	trực	tiếp	
[sẽ]	tốt	hơn.	Đó	là	trong	kinh	nói	như	vậy.	 

Lễ	thí	vậy,	bậc	trí,	
	Với	tín,	tâm	giải	thoát,	
	Không	hận	thù,	an	lạc,	
	Bậc	Hiền	sanh	ở	đời.	

	(	6.37)	Vật	Thí	Gồm	Sáu	Phần:	Chalangadana	(	EA	37.4*)	–	Phẩm	Sáu	Pháp	–	
Kinh	Tăng	Chi	Bộ)	. 

Quý	vị	thấy	không	ạ?	Hôm	nay	học	lại	nền	tảng	cơ	bản,	đôi	khi	mình	muốn	
tặng	ai	cái	gì	[thì]	cố	gắng	trước	khi	làm	[hãy]	hoan	hỉ,	đang	làm	với	niềm	tin	thanh	
tịnh,	và	sau	khi	làm	cũng	hoan	hỉ	vui	vẻ.	Mình	phải	làm	như	thế,	chứ	đừng	có	làm	
xong	[rồi]	hối	hận.	Bây	giờ	nếu	làm	xong	mà	hối	hận	thì	sao?	Có	câu	chuyện	[dưới]	
đây,	Thiện	Trang	cũng	cố	gắng	đưa	vào	để	cho	khớp	cùng	lúc.	 

Câu	Chuyện	Quả	Báo	Của	Người	Bố	Thí	Rồi	Hối	Hận	

(Trích	từ	Kinh	Tương	Ưng	Bộ) 

Kinh	 A	 Hàm	 cũng	 có	 câu	 chuyện	 này,	 nhưng	 Thiện	 Trang	 trích	 từ	 Kinh	
Tương	Ưng. 

Rồi	vua	Pasenadi	nước	Kosala,	giữa	trưa,	đi	đến	Thế	Tôn,	sau	khi	đến,	
đảnh	lễ	Thế	Tôn	và	ngồi	xuống	một	bên.	Thế	Tôn	nói	với	vua	Pasenadi	nước	
Kosala	đang	ngồi	một	bên:	



 
 

6 

-	Thưa	Ðại	vương,	Ðại	vương	đi	đâu	lại	giữa	trưa	như	thế	này?	

Đoạn	này	 là	vua	Pasenadi	(tức	 là	vua	Ba	Tư	Nặc),	nước	Kosala	(là	nước	
Kiều	Tát	La,	là	một	nước	rất	lớn	mạnh),	vua	Ba	Tư	Nặc	rất	nổi	tiếng.	Giữa	trưa,	
ông	đến	chỗ	của	đức	Phật,	thì	đức	Phật	hỏi:	‘Đại	vương	đi	đâu	giữa	trưa	thế	này?’ 

-	Ở	đây,	bạch	Thế	Tôn,	có	triệu	phú	gia	chủ	ở	Sāvatthī	bị	mệnh	chung.	
Và	con	đến	để	xem	tài	sản	của	vị	không	có	con	ấy	được	chở	vào	nội	thành.	
Bạch	Thế	Tôn,	có	đến	tám	triệu	đồng	tiền	vàng,	không	nói	đến	tiền	bằng	bạc.	
Bạch	Thế	Tôn,	tuy	vậy	đồ	ăn	của	vị	triệu	phú	gia	chủ	ấy	lại	chỉ	gồm	có	cháo	
tấm	chua	ngày	hôm	qua	để	lại.	Còn	vải	mặc	chỉ	mang	vải	gai	may	thành	ba	
tấm.	Còn	xe	thì	đi	xe	nhỏ	cũ	kỹ	và	hư	nát,	có	gắn	tán	che	bằng	lá.	

Đây	 là	câu	chuyện	về	vua	Ba	Tư	Nặc,	 thực	ra	câu	chuyện	này	 trong	này	
không	đầy	đủ	bằng	Kinh	A	Hàm,	chỉ	có	chi	tiết	ở	khúc	đầu	thì	rõ	hơn.	Trong	Kinh	
A	Hàm	nói	là	lúc	đó	vua	Ba	Tư	Nặc	đi	tới	đức	Phật,	lúc	đó	quần	áo	của	ông	dơ,	mồ	
hôi	nhễ	nhại,	nói	chung	là	lúc	buổi	trưa	[nên]	rất	mệt	mỏi.	Đức	Phật	mới	hỏi	là:	
‘Ông	đi	đâu	qua	đây	vào	lúc	giữa	trưa	thế	này?’	Vua	Ba	Tư	Nặc	mới	nói:	Bạch	đức	
Thế	Tôn,	con	đi	vào	nhà	gia	chủ	triệu	phú	trong	thành	Xá	Vệ.	Vì	ông	đó	rất	giàu	
mà	không	có	con.	Và	theo	luật	của	Ấn	Độ	thời	đó,	nếu	giàu	mà	không	có	con,	thậm	
chí	không	có	con	trai,	thì	sau	khi	người	đó	chết,	tài	sản	sẽ	bị	tịch	thu	vào	ngân	khố	
của	nhà	nước.	Vua	Ba	Tư	Nặc	tới	coi	người	ta	đếm	tài	sản	thế	nào,	mà	nhiều	quá,	
nên	đếm	từ	sáng	đến	trưa	vẫn	chưa	xong. 

Ở	đây	cũng	nói	là	có	đến	tám	triệu	đồng	tiền	vàng,	nhiều	đến	mức	độ	như	
vậy.	Rồi	chưa	nói	đến	tiền	bạc	nữa,	cho	nên	quá	nhiều	đồ.	Nhưng	ông	này	ăn	uống	
thì	quá	tệ,	chỉ	có	cháo	tấm	chua	từ	hôm	qua	để	lại	thôi.	Còn	mặc	thì	chỉ	mặc	vải	
gai	may	thành	ba	tấm,	rất	là	thô	sơ.	Đi	xe	thì	nhỏ,	cũ	nát,	gắn	tán	che	bằng	lá.	Người	
ta	thì	gắn	tán	che	bằng	lông	chim	báu,	còn	ổng	thì	chỉ	gắn	như	vậy.	Hồi	xưa	họ	đi	
xe	là	xe	ngựa,	xe	bò	như	vậy	đó	quý	vị,	chứ	không	phải	xe	[như]	bây	giờ,	mà	rất	là	
cũ	kỹ	như	vậy.	Tức	là	ông	này	[rất]	giàu,	là	triệu	phú	luôn,	mà	lại	ăn	xài	một	cách	
khổ	sở	như	vậy.	Đó	là	lý	do	mới	đưa	ra	câu	chuyện	này.	Chúng	ta	coi	tiếp	theo	như	
thế	nào?	Đức	Phật	nói: 

-	Thật	như	vậy,	thưa	Ðại	vương.	Thật	như	vậy,	thưa	Ðại	vương.	Thưa	



 
 

7 

Ðại	vương,	vị	triệu	phú	gia	chủ	ấy	thuở	xưa,	đã	bố	thí	đồ	ăn	khất	thực	cho	
một	vị	Bích-chi-phật	tên	là	Tagarasikkhi.	Vị	ấy	nói:	"Hãy	bố	thí	cho	vị	Sa-
môn".	Nói	xong,	vị	ấy	từ	chỗ	ngồi	đứng	dậy,	rồi	bỏ	đi.	Nhưng	về	sau,	vị	ấy	hối	
tiếc,	nói	rằng:	"Tốt	hơn,	các	người	phục	dịch	hay	làm	công	ăn	đồ	ăn	khất	
thực	này".	Và	hơn	nữa,	vị	ấy	đoạt	mạng	sống	người	con	độc	nhất	của	người	
anh,	vì	tài	sản	của	người	ấy.	

Đoạn	này	đức	Phật	nói	nguyên	nhân,	là	tại	sao	ông	lại	bị	quả	[báo]	như	vậy.	
Tại	sao	ổng	giàu	mà	ổng	lại	không	dám	xài,	và	ổng	không	có	con,	cuối	cùng	bị	tịch	
thu	tài	sản.	Đức	Phật	nói	ra	nguyên	nhân	ở	đời	quá	khứ,	ổng	đã	bố	thí	đồ	ăn	khất	
thực	cho	một	vị	Bích-chi-phật.	Thật	ra	lúc	đó	ổng	không	trực	tiếp	bố	thí,	mà	ổng	
chỉ	bảo	người	là	hãy	bố	thí	cho	vị	Sa-môn	ấy	đi.	Nói	xong	rồi	thì	ổng	từ	chỗ	ngồi	
đứng	dậy	bỏ	đi.	Nhưng	về	sau	ổng	lại	hối	tiếc,	hối	hận	là	uổng	quá	đi,	bữa	ăn	đó	lẽ	
ra	để	cho	người	làm	công	trong	nhà,	phục	vụ	trong	nhà	ăn	tốt	hơn.	Đó	là	nguyên	
nhân	ông	có	phước	đó.	Và	còn	một	nguyên	nhân	nữa	nói	đến	nhân	quả,	đó	là	ông	
đoạt	mạng	sống	của	người	con	độc	nhất	của	người	anh,	vì	tài	sản	của	người	ấy.	
Chúng	ta	coi	tiếp	xem	đức	Phật	sẽ	nói	thế	nào: 

Thưa	Ðại	vương,	vì	người	triệu	phú	gia	chủ	ấy	có	bố	thí	đồ	ăn	khất	
thực	cho	vị	Ðộc	Giác	Phật	tên	là	Tagarasikkhi.	Do	kết	quả	hành	động	ấy,	vị	
ấy	được	sanh	bảy	lần	lên	thiện	thú,	Thiên	giới.	Do	kết	quả	dư	hưởng	còn	lại,	
vị	ấy	được	làm	nhà	triệu	phú	bảy	lần	ở	Sāvatthī	này.	

Quý	vị	thấy,	tuy	cúng	dường	cho	một	vị	Bích-chi-phật	bằng	tâm	không	tuyệt	
vời	lắm,	rất	bình	thường,	nhưng	phước	mà	ổng	nhận	cũng	rất	lớn.	Đó	là	bảy	lần	
lên	cõi	trời	Thiên	giới	(thiện	thú	tức	là	đường	thiện	cõi	Trời),	và	hưởng	hết	phước	
ở	trên	cõi	Trời	đó,	rồi	tiếp	tục	xuống	nhân	gian	bảy	lần	làm	nhà	triệu	phú.	 

Cho	nên	ai	giàu	cũng	là	do	nguyên	nhân	này.	Nhiều	khi	giàu	quá	là	do	đời	
trước	bố	thí	trúng	Thánh	nhân,	nên	mình	mới	có	quả	báo	lớn	như	vậy,	chứ	không	
thì	làm	sao	được.	Rõ	ràng	là	bố	thí,	dù	ổng	chưa	phát	tâm	ghê	gớm	mà	được	như	
vậy	đó.	Nếu	mình	phát	tâm	bố	thí	mà	gặp	trúng	bậc	Thánh	nhân	thì	tuyệt	vời	luôn. 

Thưa	Ðại	vương,	vì	người	triệu	phú	gia	chủ	ấy	sau	khi	bố	thí	về,	lại	
hối	tiếc	nói	rằng:	"Tốt	hơn,	các	người	phục	vụ	hay	làm	công	ăn	đồ	ăn	khất	



 
 

8 

thực	này".	(Tức	là	ổng	hối	tiếc:	“Lẽ	ra	là	[đồ	ăn]	đó	để	cho	mấy	người	làm	ở	trong	
nhà	ăn	thì	tốt	hơn”). 

Do	kết	quả	của	hành	động	ấy,	tâm	của	vị	ấy	hướng	về	các	món	ăn	không	
được	tốt	đẹp,	tâm	của	vị	ấy	hướng	về	các	đồ	mặc	không	được	tốt	đẹp,	tâm	
của	vị	ấy	hướng	về	các	xe	cộ	không	được	tốt	đẹp,	tâm	của	vị	ấy	hướng	về	sự	
thọ	hưởng	năm	dục	công	đức	không	được	tốt	đẹp.	

Quý	vị	nghe	đoạn	này,	Thiện	Trang	để	[màu]	đỏ,	đoạn	này	quan	trọng	nha!	
Tức	là	do	tâm	như	vậy,	thật	ra	chúng	ta	thấy	đạo	lý	nhân	quả,	là	việc	nào	tác	thành	
xong	thì	đã	thành	nghiệp	rồi,	việc	bố	thí	kia	thành	nghiệp	rồi,	cho	nên	ổng	cũng	
hưởng	được	quả	là	giàu	có,	bảy	lần	sanh	lên	cõi	Trời.	Hết	phước	[ở	cõi	Trời],	lại	
được	bảy	lần	làm	triệu	phú	ở	dưới	nhân	gian.	Như	vậy	là	rất	nhiều,	rất	giàu. 

Nhưng	nghiệp	tiếp	theo	ổng	gieo	là	hối	hận.	Ổng	hối	hận,	nghĩ	rằng	bữa	ăn	
đó	lẽ	ra	nên	để	cho	người	làm	công	trong	nhà	ăn	thì	tốt	hơn.	Do	tâm	đó	nên	trổ	
quả	tiếp	theo.	Điều	này	học	cho	kỹ	nha!	Trổ	quả	tiếp	theo	của	ổng	là	ổng	hướng	
tâm	về	những	món	ăn	không	tốt	đẹp,	về	đồ	mặc	không	tốt	đẹp,	về	xe	cộ	không	tốt	
đẹp,	tóm	lại	là	hướng	về	những	hưởng	thụ	Ngũ	dục	(Tài,	Sắc,	Danh,	Thực,	Thùy).	
Tiền	tài,	sắc	dục,	danh,	thực,	thùy	đều	là	những	điều	không	tốt	đẹp. 

Ở	đây	giải	thích	cho	quý	vị	tại	sao	ở	trên	đời	này	có	những	người	giàu	có	mà	
sống	khổ.	Tức	là	[do]	hai	nghiệp	khác	nhau.	Đức	Phật	nói	nghiệp	đen	cho	quả	đen,	
nghiệp	trắng	cho	quả	trắng,	nghiệp	lẫn	lộn	đen	trắng	cho	quả	lẫn	lộn	đen	trắng,	
nghiệp	không	đen	không	trắng	cho	quả	không	đen	không	trắng.	Đó	chính	là	bộ	
chúng	ta	đang	học	đây.	Chúng	ta	học	thì	chúng	ta	phải	phân	tích	về	điều	đó.	 

Ở	đây	là	hai	tâm	khác	nhau,	hai	nghiệp	khác	nhau	trổ	đồng	thời.	Vì	tương	
ưng	nhau	[nên]	trổ	đồng	thời.	Phức	tạp	như	vậy	đó!	Cho	nên	có	nhiều	người	tại	
sao	giàu	có,	xài	cũng	thoải	mái,	nhưng	nhiều	người	giàu	có	mà	lại	không	cho	ai	xài	
hết,	thậm	chí	không	xài	cho	mình.	Ai	có	hiện	tượng	này	cũng	là	do	tâm. 

Cho	nên	tâm	hối	tiếc	thì	nguy	hiểm	nha!	Làm	gì	cũng	đừng	hối	tiếc.	Hôm	nay	
hy	vọng	có	đủ	thời	gian	để	học	tới	phần	đó,	thì	chúng	ta	thấy	rõ	hơn.	Thiện	Trang	
sắp	xếp	làm	sao	để	cho	liền	mạch.	Quý	vị	thấy	rõ	ràng	nha!	Cho	nên	ai	mà	như	vậy	
là	biết,	còn	mình	cũng	đừng	làm	như	thế. 



 
 

9 

Thưa	Ðại	vương,	vì	người	triệu	phú	gia	chủ	ấy	đoạt	mạng	sống	người	
con	độc	nhất	của	người	anh,	vì	tài	sản	của	người	ấy.	Do	kết	quả	hành	động	
của	vị	ấy,	vị	ấy	bị	nung	nấu	ở	Địa	ngục	nhiều	năm,	nhiều	trăm	năm,	nhiều	
trăm	ngàn	năm.	Do	kết	quả	dư	hưởng	còn	lại,	gia	tài	không	con	bảy	lần	phải	
nhập	vào	công	khố	của	vua.	

Đây	là	thêm	một	quả	nữa.	Đó	là	việc	giành	tài	sản	của	người	anh,	cho	nên	
giết	đứa	con	của	người	anh.	Kết	quả	hành	động	đó	khiến	cho	ổng:	Thứ	nhất,	giết	
người	thì	đọa	Địa	ngục	trong	nhiều	năm,	nhiều	trăm	năm,	nhiều	ngàn	năm.	Nhưng	
dư	báo	còn	lại	là	[có]	gia	tài	[nhưng]	không	có	con,	bảy	lần	phải	nhập	vào	công	
khố	của	vua.	Cho	nên	ba	quả	trổ	đồng	thời,	quý	vị	thấy	những	nghiệp	mình	làm	
hồi	xưa,	mình	tưởng	là	không	có	gì,	nhưng	tới	trong	đời	này	thì	trổ	nhiều	nghiệp	
phức	tạp	quá.	Có	duyên	thì	trổ,	gọi	là	nghiệp	hộ	kiếp,	có	nghiệp	đầu	thai	(nghiệp	
tái	sanh)	v.v…	nó	duy	trì	nhiều	nghiệp	lắm.	Học	rõ	thì	chúng	ta	sẽ	thấy	nó	phức	
tạp. 

	Cho	nên	ở	trong	đời	tại	sao	có	hai	người	không	giống	nhau	là	vậy.	Quý	vị	
thấy	nghiệp	nào	cho	quả	đó	đúng	không	ạ?	Ở	đây	tuy	trong	hoàn	cảnh	kia,	nhưng	
lại	bị	hoàn	cảnh	này.	Nếu	ổng	chỉ	giết	người	mà	không	có	việc	bố	thí	kia,	thì	chắc	
ổng	nghèo	rồi,	đời	nào	ổng	cũng	không	có	người	nối	dõi.	Đằng	này	không,	ổng	lại	
giàu,	nhưng	lại	bị	như	vậy.	Cho	nên	chúng	ta	thấy	câu	chuyện	này	rất	hay. 

Thưa	Ðại	vương,	đối	với	người	triệu	phú	gia	chủ	này,	các	công	đức	cũ	
bị	đoạn	diệt	và	công	đức	mới	chưa	được	chứa	cất	thêm.	Và	nay,	thưa	Ðại	
vương,	 người	 triệu	 phú	 gia	 chủ	 đang	 bị	 nung	 nấu	 trong	 Địa	 ngục	
Mahāroruva.	(Tức	là	ông	này	do	xài	hết	phước	rồi,	nói	chung	là	duyên	hết,	cho	
nên	các	công	đức	cũ	đã	đoạn	diệt	rồi,	công	đức	mới	chưa	được	cất	chứa	thêm,	cho	
nên	là	trổ	tiếp	quả	thôi.	Quả	giết	người	nên	vô	Địa	ngục	tiếp). 

-	Bạch	Thế	Tôn,	như	vậy	người	triệu	phú	gia	chủ	đã	sanh	vào	Địa	ngục	
Mahāroruva?	(Địa	ngục	này	bên	kinh	kia	nói	là	Địa	ngục	hoa	sen	gì	đó).	

-	Thưa	Ðại	vương,	như	vậy	người	triệu	phú	gia	chủ	đã	sanh	vào	Địa	
ngục	Mahāroruva:	(đức	Phật	nói	bài	kệ	tổng	kết)	

Lúa,	tài	sản,	vàng	bạc,	



 
 

10 

	Hay	mọi	vật	sở	hữu,	
	Nô	tỳ	và	lao	công,	

	Các	mạng	sống	tùy	thuộc,	
	Vị	ấy	phải	ra	đi,	

	Không	đem	theo	được	ai,	

(Lẽ	ra	ở	đây	là	“Không	đem	theo	được	gì”	thì	đúng	hơn.	Tài	sản	rồi	tất	cả	mọi	
người	đều	không	đem	theo	được	gì.	Cho	nên	sau	này,	người	đời	sau	nói	là	khi	chết	
thì	chỉ	có	nghiệp	theo	mình). 

Tất	cả	phải	bỏ	lại,	
	Khi	ra	đi	một	mình.	

Chỉ	có	các	hành	động,	
	Về	thân,	miệng	và	ý,	
	Mới	thật,	thuộc	vị	ấy,	
	Mang	theo	khi	ra	đi,	
	Nghiệp	ấy	theo	vị	ấy,	

	Như	bóng	không	rời	hình.	

Do	vậy	hãy	làm	lành,	
	Tích	lũy	cho	đời	sau,	
	Công	đức	cho	đời	sau,	
	Làm	hậu	cứ	cho	người.	

((3.20)	Không	Con:	Dutiyaṃ	aputtaka	-	(SA	1233,	SA2	60)	–	Tương	Ưng	
Kosala	-	Kinh	Tương	Ưng	Bộ). 

Quý	vị	thấy	ở	đây	là	đức	Phật	đúc	kết	cho	bài	kệ.	Nhớ!	Tất	cả	không	mang	
theo	được	gì,	chỉ	có	nghiệp	thôi,	nghiệp	thân	khẩu	ý	tích	lũy,	[nên]	hãy	ráng	làm	
lành.	Đức	Phật	nói	là	nghiệp	như	bóng	không	rời	hình.	Những	bài	này	chúng	ta	
nghe	hoài	đúng	không?	Thật	ra	là	xuất	phát	từ	kinh	Phật.	Do	vậy	hãy	làm	lành,	
tích	lũy	cho	đời	sau,	công	đức	cho	đời	sau,	làm	căn	cứ	hậu	phương	cho	người.	Đức	
Phật	khuyên	làm	lành.	 

Đó	là	một	câu	chuyện.	Nếu	quý	vị	có	thời	gian	thì	quý	vị	coi	lại	bài	kinh	kế	



 
 

11 

trước,	bài	kinh	3.19	cũng	nói	[về]	chuyện	này,	đức	Phật	nói	rõ	hơn	một	chút	về	
vấn	đề	này.	Đức	Phật	nói	là	giống	như	người	chân	nhân	đó,	thì	người	ta	biết	cách,	
khi	tài	sản	đến	với	họ	thì	họ	biết	cách	làm	lợi	ích	cho	mình,	cho	người.	Còn	người	
không	phải	chân	nhân,	thì	họ	không	biết	cách	dùng	tài	sản,	cho	nên	để	đó,	một	hồi	
rồi	chả	được	gì	hết.	 

Đức	Phật	mới	nói	ví	như	là	có	một	giếng	nước,	hay	một	hồ	nước	rất	thơm	
rất	ngọt,	nước	rất	trong,	nhưng	ở	nơi	vắng	người	thì	không	có	tác	dụng	gì	hết.	Một	
hồi	rồi	nước	cũng	cạn	khô,	mùa	nắng	hay	gì	đó	[thì]	cạn	khô	mất.	Còn	nếu	như	
cũng	một	hồ	nước	 trong,	một	giếng	nước	 trong,	nước	 sạch	đó	mà	ở	nơi	đông	
người,	có	người	dùng	thì	nó	mang	lại	lợi	ích.	Cũng	vậy,	nếu	mình	không	biết	dùng	
tài	sản	thì	sẽ	không	có	lợi	ích.	Không	dùng	cho	mình,	cũng	chẳng	dùng	cho	người.	
Đức	Phật	nói	thêm	đoạn	đó	đối	với	câu	chuyện	này. 

Đoạn	đó	thì	lại	không	nói	câu	chuyện	nhân	quả,	mà	chỉ	nói	vấn	đề	đó	thôi.	
Kết	hợp	hai	câu	chuyện	lại,	chúng	ta	thấy	câu	chuyện	này	rất	hay.	Và	trong	Kinh	
A	Hàm,	quý	vị	cũng	thấy	có	câu	chuyện	này	đúng	không	ạ?	Câu	chuyện	này	Thiện	
Trang	thấy	trích	trong	Kinh	A	Hàm	cũng	được	mà	trích	ở	đây	cũng	được.	Ở	đây	
thì	giảng	bài	nhân	quả	rõ	hơn	Kinh	A	Hàm,	có	bài	kệ	hay	hơn.	Chúng	ta	thấy	rõ	
ràng	rồi,	bữa	nay	biết	cách	[cúng	dường]	rồi	nha.	Nhớ	là	làm	gì	đừng	có	hối	hận,	
làm	rồi	thôi.	 

Đó	là	vấn	đề	thứ	nhất.	Vấn	đề	thứ	hai	là: 

Khi	Sợ	Hãi	Thì	Hãy	Niệm	Phật	Hoặc	Niệm	Pháp	Hoặc	Niệm	Tăng	

(Trích	từ	Kinh	Tương	Ưng)	

Thế	Tôn	trú	ở	Sàvatthi,	Jetavana,	tại	vườn	ông	Anàthapindika	(tức	là	ở	
thành	Xá	Vệ,	vườn	Kỳ	Thọ	Cấp	Cô	Độc). 

Rồi	Thế	Tôn	gọi	các	Tỷ-kheo:	"--	Này	các	Tỷ-kheo."	"--	Thưa	vâng,	bạch	
Thế	Tôn".	Các	Tỷ-kheo	ấy	vâng	đáp	Thế	Tôn. 

Thế	Tôn	nói	như	sau:	

--	Thuở	xưa,	này	các	Tỷ-kheo,	một	cuộc	chiến	dữ	dội	khởi	lên	giữa	chư	



 
 

12 

Thiên	và	các	Asùra	(tức	là	cuộc	chiến	giữa	chư	Thiên	và	A-tu-la). 

Rồi	này	các	Tỷ-kheo,	Thiên	chủ	Sakka	gọi	chư	Thiên	ở	Tam	Thập	Tam	
thiên:	

"	--	Này	thân	hữu,	khi	các	ông	lâm	chiến,	nếu	sợ	hãi,	hoảng	hốt	hay	lông	
tóc	dựng	ngược	có	khởi	lên;	lúc	ấy,	các	ông	hãy	nhìn	nơi	đầu	ngọn	cờ	của	ta.	
Khi	các	ông	nhìn	lên	đầu	ngọn	cờ	của	ta,	thời	sợ	hãi,	hoảng	hốt	hay	lông	tóc	
dựng	ngược	sẽ	tiêu	diệt.	

Đây	là	nói	về	vấn	đề	trong	Tam	giới.	Quý	vị	biết	là	thật	ra	lên	cõi	Trời,	tới	
trời	Đao	Lợi	cũng	không	ăn	thua.	Trời	Tứ	Thiên	Vương,	trời	Đao	Lợi	vẫn	bị	các	A-
tu-la	kéo	quân	lên	đánh	là	chuyện	bình	thường.	Đây	cũng	là	một	trận	đánh	giữa	
chư	Thiên	và	A-tu-la.	Lúc	đó	Thiên	chủ	Sakka	tức	là	Thiên	chủ	trời	Đao	Lợi,	người	
nhân	gian	gọi	là	Ngọc	Hoàng	Đại	Đế,	mới	nhắc	nhở	chư	Thiên	trời	Tam	Thập	Tam	
(tức	là	trời	Đao	Lợi),	là	khi	lâm	trận,	ra	chiến	đấu	với	A-tu-la	mà	bị	sợ	hãi,	lông	
tóc	dựng	ngược	lên,	thì	lúc	đó	nhìn	vào	nơi	đầu	ngọn	cờ	của	Đế	Thích,	thì	tự	nhiên	
sự	sợ	hãi	hoảng	hốt	đó	sẽ	hết.	Chúng	ta	nghe	tiếp. 

Nếu	các	ông	không	ngó	lên	đầu	ngọn	cờ	của	ta,	thời	hãy	ngó	lên	đầu	
ngọn	cờ	của	Thiên	vương	Pajàpati.	Khi	các	ông	ngó	 lên	đầu	ngọn	cờ	của	
Thiên	vương	Pajàpati,	thời	sợ	hãi,	hoảng	hốt	hay	lông	tóc	dựng	ngược	có	
khởi	lên,	cũng	sẽ	tiêu	diệt.	(Ở	đây	là	dùng	ngọn	cờ	của	trời	Tứ	Thiên	Vương).	

Nếu	các	ông	không	ngó	lên	đầu	ngọn	cờ	của	Thiên	vương	Pajàpati,	hãy	
ngó	 lên	đầu	ngọn	 cờ	 của	Thiên	 vương	Varuna.	 (Tứ	Thiên	 vương,	 bốn	 ông	
Thiên	vương	này	dịch	theo	tiếng	Pali	nghe	 lạ	vậy	đó.	Tỳ	Sa	Môn	Thiên	vương,	
Đông	Phương	Trì	Quốc	Thiên	vương…	mấy	tên	đó	thật	ra	 là	do	dịch	tiếng	này	
tiếng	kia	thôi.	Nhiều	người	quen,	người	ta	thích	tiếng	Anh	thì	đọc	theo	bên	này	
thấy	quen	hơn.	Nhưng	mình	thì	quen	bên	kia	cho	nên	đọc	 là	Tỳ	Sa	Môn	Thiên	
vương,	Đông	Phương	Trì	Quốc	Thiên	vương...	đọc	như	vậy	thì	nghe	quen	hơn).	
Khi	các	ông	ngó	lên	đầu	ngọn	cờ	của	Thiên	vương	Varuna,	thời	sợ	hãi,	hoảng	
hốt	hay	lông	tóc	dựng	ngược	có	khởi	lên	cũng	sẽ	tiêu	diệt. 

Nếu	các	ông	không	ngó	lên	đầu	ngọn	cờ	của	Thiên	vương	Varuna,	hãy	
ngó	lên	đầu	ngọn	cờ	của	Thiên	vương	Isàna.	Khi	các	ông	ngó	lên	đầu	ngọn	



 
 

13 

cờ	của	Thiên	vương	Isàna,	thời	sợ	hãi,	hoảng	hốt	hay	lông	tóc	dựng	ngược	
có	khởi	lên,	cũng	sẽ	tiêu	diệt".	

Cũng	tương	tự	như	vậy!	Tóm	lại	là	những	ông	Thiên	vương	với	vua	trời	Đế	
Thích	đều	có	ngọn	cờ.	Cứ	nhìn	lên	ngọn	cờ	đó	thì	đỡ	sợ	hãi,	khỏi	lông	tóc	dựng	
ngược.	Điều	đó	[thì]	chúng	ta	cũng	không	biết,	đức	Phật	không	giải	thích	tại	sao.	
Nhưng	chúng	ta	biết	nguyên	tắc,	để	ra	chiến	trận,	quý	vị	thấy	hồi	xưa	thường	đánh	
trống	để	người	ta	hăng	say,	người	ta	không	sợ	hãi,	để	lao	lên	chiến	đấu.	Ở	đây	chư	
Thiên	chiến	đấu	cũng	vậy.	Cho	nên	lên	trời	Đao	Lợi	không	có	an	toàn.	Quý	vị	biết	
bên	Nam	truyền,	người	ta	thường	nguyện	sanh	lên	trời	Đâu	Suất	hơn.	Bởi	vì	trời	
Đâu	Suất	có	Bồ-tát	Bổ	xứ,	lên	đó	thì	còn	được	nghe	pháp.	 

Thật	ra	 lên	 trời	Đao	Lợi	cũng	nghe	pháp	được,	nhưng	 trời	Đao	Lợi	dễ	bị	
chiến	tranh,	lâu	lâu	bị	chiến	tranh,	có	nạn	này.	Cho	nên	không	có	an	toàn	lắm.	Quý	
vị	coi	trong	kinh	Phật,	chiến	tranh	giữa	A-tu-la	và	vua	trời	Đao	Lợi,	chư	Thiên	là	
nhiều	lắm,	cứ	chiến	tranh	hoài,	cho	nên	là	bình	thường.	Đấy	là	Tam	giới	không	an.	
Chúng	ta	chỉ	có	ra	khỏi	sanh	tử	là	tốt	nhất	thôi. 

Này	các	Tỷ-kheo,	khi	họ	nhìn	lên	đầu	ngọn	cờ	của	Thiên	chủ	Sakka,	hay	
khi	họ	nhìn	lên	đầu	ngọn	cờ	của	Thiên	vương	Pajàpati,	hay	khi	họ	nhìn	lên	
đầu	ngọn	cờ	của	Thiên	vương	Varuna,	hay	khi	họ	nhìn	lên	đầu	ngọn	cờ	của	
Thiên	vương	Isàna,	thời	sợ	hãi,	hoảng	hốt	hay	lông	tóc	dựng	ngược	được	
khởi	lên,	có	thể	sẽ	biến	diệt	và	sẽ	không	biến	diệt.	

Ở	đây	đức	Phật	nói	là	có	thể	biến	diệt	và	sẽ	không	biến	diệt,	tức	là	tác	dụng	
này	không	đủ.	Mặc	dù	Thiên	chủ	Sakka	là	vua	trời	Đế	Thích	nói	như	vậy,	nhưng	
thực	tế	là	có	khi	nhìn	lên	cũng	không	có	tác	dụng.	Đó	là	pháp	thế	gian.	Đức	Phật	
đưa	ra	như	vậy,	để	đức	Phật	nói	đến	vấn	đề	ở	đây. 

Vì	cớ	sao?	Này	các	Tỷ-kheo,	vì	Thiên	chủ	Sakka	chưa	đoạn	diệt	tham,	
chưa	đoạn	diệt	sân,	chưa	đoạn	diệt	si,	còn	nhát	gan,	hoảng	hốt,	hoảng	sợ,	
hoảng	chạy.	

Tại	vì	sao	có	lúc	vẫn	không	có	tác	dụng?	Bởi	vì	vua	trời	Đế	Thích	chưa	đoạn	
diệt	được	tham,	chưa	đoạn	diệt	được	sân,	chưa	đoạn	diệt	được	si.	Ổng	còn	nhát	
gan,	còn	hoảng	hốt,	còn	hoảng	sợ	và	có	khi	ổng	bỏ	chạy.	Quý	vị	thấy	có	câu	chuyện	



 
 

14 

trong	Kinh	Nikaya,	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Tương	Ưng	Chư	Thiên.	Chúng	ta	thấy	có	
một	lần	vua	trời	Đao	Lợi	bị	đánh,	ổng	hoảng	quá	nên	chạy.	Lúc	đó	người	kéo	xe	
đánh	xe	chạy	đi.	Vua	trời	Đế	Thích	lúc	đó	bay	qua	ngọn	cây,	thì	thấy	ở	trên	đó	có	
mấy	tổ	chim	Sí	Điểu	(chim	cánh	vàng),	nếu	mà	chạy	qua	thì	sợ	sát	[quá]	sẽ	làm	
hại	mấy	con	chim	đó,	cho	nên	vua	trời	Đế	Thích	bảo	dừng	xe	lại,	không	chạy	qua.	
Người	đánh	xe	nói	với	vua	trời	Đế	Thích	là	nếu	không	chạy	qua	thì	A-tu-la	đuổi	
theo	kịp.	Ngài	nói:	“Không!	Cứ	quay	lại	đi,	không	thể	để	chết	con	chim	được”.	Vì	
tổ	chim	đó	cho	nên	quay	lại.	 

[Khi]	quay	xe	lại	thì	tự	nhiên	phước	lực	từ	bi	đó	khiến	cho	A-tu-la	sợ,	họ	nghĩ	
rằng	vua	trời	Đế	Thích	chắc	là	có	chiêu	gì	đây	nên	sợ,	bỏ	chạy	tán	loạn,	không	dám	
đánh	nữa.	Và	nhờ	vậy	nên	[vua	trời	Đế	Thích]	thắng	cuộc,	vì	lòng	từ	đó	[mà]	thắng	
cuộc.	 

Còn	ở	đây	do	vua	trời	Đế	Thích	vẫn	chưa	đoạn	diệt	được	tham	sân	si,	còn	
nhát	gan,	hoảng	hốt	bỏ	chạy.	Cho	nên	quý	vị	thấy	bình	thường.	Lên	chư	Thiên	
cũng	vậy,	ngay	cả	vua	trời	Đế	Thích,	theo	trong	kinh	thì	ổng	chứng	Sơ	quả	Tu-đà-
hoàn,	vẫn	chưa	ăn	thua,	vẫn	còn	hoảng	hốt,	hoảng	sợ.	Chỉ	có	giữ	giới	tốt,	hiền	thiện	
thôi,	chứ	chưa	phải	chứng	Sơ	thiền,	[chứng]	Sơ	thiền	thì	mới	hết	sợ.	Vua	trời	Đế	
Thích	mới	ở	tầng	trời	Dục	giới	thôi.	 

Chúng	ta	tiếp	tục: 

Và	này	các	Tỷ-kheo,	Ta	nói	như	sau:	Này	các	Tỷ-kheo,	khi	các	ông	đi	vào	
rừng,	đi	đến	gốc	cây	hay	đi	đến	nhà	trống,	nếu	run	sợ,	hoảng	hốt,	hay	lông	
tóc	dựng	ngược	có	khởi	lên,	trong	khi	ấy	hãy	niệm	nhớ	đến	Ta	(Quan	trọng	
nha!	Như	vậy	ở	đây	đức	Phật	dạy	chúng	ta:	Nếu	khi	nào	đi	đâu,	đi	vào	rừng,	đi	đến	
gốc	cây	hay	đi	đến	nhà	trống,	hoặc	là	lúc	nào	run	sợ,	hoảng	hốt,	dựng	tóc	gáy	lên,	
nổi	da	gà	thì	bấy	giờ	hãy	nhớ	niệm	đến	Ta.	Nhưng	niệm	như	thế	nào?	Quan	trọng	
là	niệm	[thế	nào?]	Chúng	ta	cứ	A	Di	Đà	Phật	không	[thôi],	hoặc	Nam	mô	Bổn	Sư	
Thích	Ca	Mâu	Ni	Phật.	Còn	ở	đây	đức	Phật	dạy	như	thế	nào):	"Ngài	là	Thế	Tôn,	
Ứng	Cúng,	Chánh	Biến	Tri,	Minh	Hạnh	Túc,	Thiện	Thệ,	Thế	Gian	Giải,	Vô	
Thượng	Sĩ,	Ðiều	Ngự	Trượng	Phu,	Thiên	Nhơn	Sư,	Phật,	Thế	Tôn". 

Này	các	Tỷ-kheo,	khi	các	ông	niệm	nhớ	đến	Ta,	thời	sợ	hãi,	hoảng	hốt	



 
 

15 

hay	lông	tóc	dựng	ngược	có	khởi	lên,	sẽ	được	tiêu	diệt.	

Đó!	Tức	là	đức	Phật	dạy	chúng	ta,	quý	vị	thấy	không?	Trong	kinh	đức	Phật	
dạy	là	niệm	10	danh	hiệu	của	Như	Lai.	Thật	ra	nhớ	đến	danh	hiệu	Thế	Tôn	là	thế	
nào,	Ứng	Cúng	là	thế	nào,	Chánh	Biến	Tri,	Minh	Hạnh	Túc,	Thiện	Thệ,	Thế	Gian	
Giải,	Vô	Thượng	Sĩ,	Ðiều	Ngự	Trượng	Phu,	Thiên	Nhơn	Sư,	Phật,	Thế	Tôn	[là]	thế	
nào.	Nếu	chúng	ta	nhớ	như	vậy	là	chúng	ta	hết	sự	sợ	hãi.	Nhớ	nha!	Đây	là	bí	quyết.	
Đức	Phật	chỉ	cho	nữa. 

Nếu	các	ông	không	niệm	nhớ	đến	Ta,	hãy	niệm	nhớ	đến	Pháp	(niệm	nhớ	
đến	Pháp	cũng	được	nha,	không	[niệm]	Phật	thì	niệm	Pháp.	Niệm	Pháp	thế	nào?	
Đức	Phật	dạy):	"Ðây	là	Pháp	do	Thế	Tôn	khéo	thuyết,	thiết	thực	hiện	tại,	có	
quả	tức	thời,	đến	để	mà	thấy,	có	khả	năng	hướng	thượng,	do	người	trí	tự	
mình	giác	hiểu". 

Này	các	Tỷ-kheo,	khi	các	ông	niệm	nhớ	đến	Pháp,	thời	sợ	hãi,	hoảng	
hốt	hay	lông	tóc	dựng	ngược	có	khởi	lên	sẽ	tiêu	diệt.	

Ở	đây,	quý	vị	thấy	niệm	Pháp,	xưa	nay	chúng	ta	niệm	Pháp,	nhưng	chúng	ta	
không	nghe	trong	kinh	nên	chúng	ta	không	biết.	Niệm	Pháp	là	phải	nhớ	giùm	ý	
nghĩa	của	Pháp.	Ðây	là	Pháp	do	Thế	Tôn	khéo	thuyết,	thiết	thực	ở	hiện	tại.	Tức	là	
pháp	đó	thực	hành	có	ngay	lợi	ích	thiết	thực	trong	đời	này,	chứ	chưa	gì	hết,	mình	
toàn	nhắm	tới	đời	sau	không	[thôi],	thì	pháp	đó	không	đúng.	Pháp	phải	thiết	thực	
ở	hiện	tại.	Rồi	có	quả	tức	thời,	chứ	không	phải	pháp	tu	hoài	mà	không	có	kết	quả	
gì	hết.	Đó	 là	không	phải!	Đến	để	mà	thấy	 tức	 là	mình	phải	 thực	hành	để	kiểm	
nghiệm,	chứ	không	phải	nghe.	Có	khả	năng	hướng	thượng	tức	là	giúp	mình,	đưa	
mình	đi	lên.	Và	do	người	trí	tự	mình	giác	hiểu	tức	là	người	trí,	chứ	không	phải	
bình	thường.	Không	phải	như	bây	giờ	mình	tuyên	truyền	rằng:	‘Người	ngu	mới	
dễ	tu’.	Không	phải!	Phải	là	người	trí,	tự	mình	giác	hiểu.	Đó	là	[sự]	khác	giữa	chư	
Tổ	với	Phật.	 

Đó	là	niệm	Pháp.	Ở	trên	là	niệm	Phật,	còn	đoạn	này	là	niệm	Pháp,	chúng	ta	
ôn	lại	luôn. 

Nếu	các	ông	không	niệm	nhớ	đến	Pháp,	hãy	niệm	nhớ	đến	chúng	Tăng	
(tức	là	không	niệm	Phật	thì	niệm	Pháp,	không	niệm	Pháp	thì	niệm	Tăng.	Niệm	



 
 

16 

Tăng	thế	nào?):	"Chúng	Tăng	đệ	tử	Thế	Tôn	là	bậc	Thiện	hạnh;	chúng	Tăng	
đệ	tử	Thế	Tôn	là	bậc	Trực	hạnh;	chúng	Tăng	đệ	tử	Thế	Tôn	là	bậc	Chánh	
hạnh;	chúng	Tăng	đệ	tử	Thế	Tôn	là	bậc	Như	pháp	hạnh,	tức	là	bốn	đôi,	tám	
chúng.	Chúng	Tăng	đệ	 tử	này	của	Thế	Tôn	đáng	được	cúng	dường,	đáng	
được	hiến	dâng,	đáng	được	bố	thí,	đáng	được	chắp	tay,	là	vô	thượng	phước	
điền	ở	trên	đời". 

Này	các	Tỷ-kheo,	khi	các	ông	niệm	nhớ	đến	chúng	Tăng,	thời	sợ	hãi,	
hoảng	hốt,	hay	lông	tóc	dựng	ngược	có	khởi	lên	sẽ	tiêu	diệt.	

Ở	đây	Thiện	Trang	ôn	lại.	Quý	vị	nhớ	nha!	Chúng	Tăng	Đệ	tử	Thế	Tôn	là	bậc	
Thiện	hạnh	(là	khéo	thực	hành),	rồi	Trực	hạnh	(là	những	người	ngay	thẳng),	là	
bậc	Chánh	hạnh	(là	hạnh	chân	chánh),	 là	bậc	Như	pháp	hạnh	(tức	là	phải	thực	
hành	đúng	pháp	của	đức	Thế	Tôn),	là	bốn	đôi,	tám	bậc	hay	là	tám	chúng.	[Địa	vị]	
này	phải	xếp	từ	đâu	quý	vị	nhớ	chưa?	Tăng	không	phải	là	phàm	phu	Tăng.	Tăng	
phải	là	từ	Tu-đà-hoàn	hướng,	Tu-đà-hoàn,	Tư-đà-hàm	hướng,	Tư-đà-hoàn,	A-na-
hàm	hướng,	 A-na-hàm,	A-la-hán	 hướng,	 A-la-hán.	Đó	mới	 là	 chúng	Tăng.	 Chứ	
không	phải	đắp	y	lên	thì	gọi	là	Tăng,	Tăng	này	chưa	tính,	Tăng	đó	là	phàm	phu	
Tăng.	Còn	đây	là	chúng	Tăng	của	đức	Phật,	và	niệm	như	vậy	đó.	 

Cho	nên	chúng	Tăng	này	đáng	được	cúng	dường,	đáng	được	hiến	dâng,	đáng	
được	bố	thí,	đáng	được	chắp	tay	và	vô	thượng	phước	điền	ở	trên	đời.	Chúng	ta	
biết	cúng	dường	những	bậc	này	thì	phước	lớn	lắm.	Phải	Tu-đà-hoàn	hướng	trở	đi	
(Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	hành	đó). 

Này	các	Tỷ-kheo,	khi	các	ông	niệm	nhớ	đến	chúng	Tăng,	thời	sợ	hãi,	
hoảng	hốt,	hay	lông	tóc	dựng	ngược	có	khởi	lên	sẽ	tiêu	diệt.	

Như	vậy	bữa	nay	chúng	ta	biết	thế	nào	là	niệm	Phật,	niệm	Pháp,	niệm	Tăng	
chưa?	Nguyên	văn	trong	kinh.	Và	quý	vị	thấy	nội	dung	này	hoàn	toàn	khớp	với	
pháp	niệm	Phật,	niệm	Pháp,	niệm	Tăng	mà	chúng	ta	học	ở	phần	Luận	Thanh	Tịnh	
Đạo	đúng	không	ạ?	Cho	nên	trong	kinh	[có]	hết	đó.	Bên	Nam	truyền	hay	lắm,	hãy	
học	từ	trong	kinh.	Còn	bên	Bắc	truyền	thì	có	nhiều	hiện	tượng	tự	mình	dẫn	ra,	



 
 

17 

đưa	ra	nhiều	điều	không	chính	xác.	Cho	nên	là	quý	vị	thấy	rất	hay.	Bây	giờ	đức	
Phật	giải	thích. 

Vì	sao?	Này	các	Tỷ-kheo,	Như	Lai,	bậc	Ứng	Cúng,	Chánh	Biến	Tri	đã	ly	
tham,	ly	sân,	ly	si,	không	nhát	gan,	không	hoảng	hốt,	không	hoảng	sợ,	không	
hoảng	chạy.	

Thế	Tôn	nói	như	vậy,	Thiện	Thệ	nói	vậy	xong,	bậc	Ðạo	Sư	nói	tiếp:	(Tức	
là	tại	vì	sao	nỗi	sợ	này	được	tiêu	diệt?	Bởi	vì	thật	ra	nhờ	đức	Phật.	Ngài	đã	rời	
được	tham,	sân,	si	rồi,	Ngài	không	còn	nhát	gan,	không	hoảng	hốt,	không	hoảng	
sợ,	không	hoảng	chạy,	cho	nên	nhờ	vậy	mới	thành	tựu.	Nên	mình	niệm	những	
điều	đó	tự	nhiên	mình	nương	nhờ	công	đức	đó,	thì	mình	cũng	được	không	còn	sợ	
hãi.	Từ	nay	trở	đi,	lúc	nào	quý	vị	sợ	hãi,	đi	đâu	hoặc	là	ở	đâu	sợ	hãi,	cứ	nhớ	niệm	
Phật,	niệm	Pháp,	niệm	Tăng	thì	không	còn	sợ	hãi.	Khi	sợ	hãi	thì	hãy	niệm	Phật,	
niệm	Pháp,	niệm	Tăng.	Và	cách	niệm	là	như	vậy	đó.	Bây	giờ	là	bài	kệ	của	đức	Thế	
Tôn	để	tổng	kết) 

Này	các	vị	Tỷ-kheo,	
	Trong	rừng	hay	gốc	cây,	
	Hay	tại	căn	nhà	trống,	

	Hãy	niệm	bậc	Chánh	Giác.	
	Các	ông	có	sợ	hãi,	
	Sợ	hãi	sẽ	tiêu	diệt.	

	Nếu	không	tư	niệm	Phật,	
	Tối	thượng	chủ	ở	đời,	
	Và	cũng	là	Ngưu	vương,	
	Trong	thế	giới	loài	Người,	
	Vậy	hãy	tư	niệm	Pháp,	

	Hướng	thượng,	khéo	tuyên	thuyết.	
	Nếu	không	tư	niệm	Pháp,	

	Hướng	thượng,	khéo	tuyên	thuyết,	
	Vậy	hãy	tư	niệm	Tăng,	

	Là	phước	điền	vô	thượng.	
	Vậy	này	các	Tỷ-kheo,	



 
 

18 

	Như	vậy	tư	niệm	Phật,	
	Tư	niệm	Pháp	và	Tăng,	
	Sợ	hãi	hay	hoảng	hốt,	

	Hay	lông	tóc	dựng	ngược,	
	Không	bao	giờ	khởi	lên.	

	(III.	Dhajaggam:	Ðầu	Lá	Cờ	(S.i,218)	–	Tương	Ưng	Sakka	–	Thiên	Có	Kệ	-	
Kinh	Tương	Ưng	Bộ). 

Hôm	nay	chúng	ta	biết	thêm	rồi	đúng	không?	Bây	giờ	toàn	là	pháp	hành	thực	
tế,	lúc	nào	sợ	quá	thì	nhớ	niệm	lên	nha.	 

Hôm	nay	chúng	ta	giới	thiệu	thêm	phần	nữa.	Đó	là: 

Tu	Ngũ	Quyền	(Tín,	Tấn,	Niệm,	Định,	Tuệ)	Thì	Giải	Thoát	(2)	

Phần	này	là	phần	số	2,	hôm	trước	chúng	ta	giới	thiệu	phần	1	rồi.	Bài	kinh	rất	
ngắn	như	sau: 

-	Này	các	Tỷ-kheo,	có	năm	căn	này.	Thế	nào	là	năm?	Tín	căn...	Tuệ	căn.	
(Tín,	Tấn,	Niệm,	Định,	Tuệ.	Lặp	lại	nhiều	quá	nên	người	ta	đánh	dấu…)	Những	
pháp	này,	này	các	Tỷ-kheo,	là	năm	căn.	

Với	sự	toàn	diện,	này	các	Tỷ-kheo,	với	sự	viên	mãn	năm	căn	này,	là	bậc	
A-la-hán.	(Nếu	mình	tu	được	Tín,	Tấn,	Niệm,	Định,	Tuệ	này	mà	đầy	đủ,	viên	mãn	
thì	được	thành	bậc	A-la-hán.	Tín	là	niềm	tin,	Tấn	là	tinh	tấn,	Niệm,	[Định,	Tuệ]	là	
Ngũ	căn	(Năm	căn),	Ngũ	lực	đó).	Yếu	nhẹ	hơn	là	vị	đang	thực	hành	để	chứng	
ngộ	quả	A-la-hán	(A-la-hán	hướng).	(Nếu	mình	tu	không	được	trọn	vẹn	điều	
đó	thì	xuống	một	chút	thành	A-la-hán	hướng.	Trong	bốn	đôi	tám	bậc,	chúng	ta	
thấy	đây	hai	bậc	rồi).	Yếu	nhẹ	hơn	là	bậc	Bất	lai	(tức	là	bậc	Tam	quả	A-na-hàm).	
Yếu	 nhẹ	 hơn	 là	 vị	 đang	 thực	 hành	 để	 chứng	 ngộ	 quả	 Bất	 lai	 (A-na-hàm	
hướng)	(bốn	hạng	rồi).	Yếu	nhẹ	hơn	là	bậc	Nhất	lai	(tức	là	Tư-đà-hàm,	là	Nhị	
quả).	Yếu	nhẹ	hơn	là	vị	đang	thực	hành	để	chứng	ngộ	quả	Nhất	lai	(Nhất	lai	
hướng)	(hay	là	Nhị	quả	hướng,	Tư-đà-hàm	hướng).	Yếu	nhẹ	hơn	là	bậc	Dự	lưu	
(bậc	Tu-đà-hoàn).	Yếu	nhẹ	hơn	là	vị	đang	thực	hành	để	chứng	ngộ	quả	Dự	
lưu	(Dự	lưu	hướng)	(Dự	lưu	hướng	chính	là	Tùy	tín	hành	và	Tùy	pháp	hành.	Đó	



 
 

19 

là	bốn	đôi	tám	hạng). 

Ðối	với	ai,	này	các	Tỷ-kheo,	năm	căn	này	toàn	bộ	và	toàn	diện	không	
có,	thời	Ta	nói	rằng	người	ấy	là	người	đứng	phía	ngoài,	là	thuộc	thành	phần	
phàm	phu.	

Đối	với	Tín,	Tấn,	Niệm,	Định,	Tuệ,	người	mà	không	có	chút	nào	hết,	toàn	bộ	
và	toàn	diện	không	có,	 thì	đó	 là	đứng	ngoài	giáo	pháp	của	Phật	và	thuộc	phần	
phàm	phu.	Vậy	chúng	 ta	 có	một	chút	nào	đó	 là	 cũng	mừng	rồi	đúng	không	ạ?	
Nhưng	có	một	chút	chưa	được,	phải	ráng	thực	hành	để	được	ít	nhất	là	Tùy	tín	
hành,	Tùy	pháp	hành. 

(Kinh	(48.18)	Thực	Hành:	Paṭipanna	(SA	652,	SN	48.14)	-Tương	Ưng	Bộ	
Kinh	–	Thiên	Đại	Phẩm). 

Chúng	ta	thấy	Tín,	Tấn,	Niệm,	Định,	Tuệ	này	cực	kỳ	quan	trọng.	Thật	ra	là	
mình	đang	ôn	lại	Ngũ	căn,	Ngũ	lực.	Cho	nên	là	ôn	hết	rồi.	Đó	là	Thiện	Trang	đã	
giới	thiệu	cho	quý	vị	mấy	nền	tảng	đơn	giản.	Và	thêm	một	pháp	tu	nữa,	hy	vọng	
quý	vị	nghe	được,	toàn	là	bài	ngắn	thôi. 

Một	Pháp	Tu	Thiền	Quán	Để	Đoạn	Tận	Khổ	Đau	

Vậy	 này	 Bāhiya,	 ông	 cần	 phải	 học	 tập	 như	 sau	 (bài	 này	 là	 Bát	 Nhã):	
"Trong	cái	thấy,	sẽ	chỉ	là	cái	thấy.	Trong	cái	nghe,	sẽ	chỉ	là	cái	nghe.	Trong	
cái	thọ	tưởng,	sẽ	chỉ	là	cái	thọ	tưởng.	Trong	cái	thức	tri,	sẽ	chỉ	là	các	thức	
tri".	Như	vậy,	này	Bāhiya,	ông	cần	phải	học	tập.	Vì	rằng,	này	Bāhiya,	nếu	với	
ông,	trong	cái	thấy,	sẽ	chỉ	là	cái	thấy;	trong	cái	nghe,	sẽ	chỉ	là	cái	nghe;	trong	
cái	thọ	tưởng,	sẽ	chỉ	là	cái	thọ	tưởng;	trong	cái	thức	tri,	sẽ	chỉ	là	cái	thức	tri.	
Do	vậy,	này	Bāhiya,	ông	không	là	chỗ	ấy.	Vì	rằng,	này	Bāhiya,	ông	không	là	
đời	này,	không	là	đời	sau,	không	là	đời	chặng	giữa.	Như	vậy	là	đoạn	tận	khổ	
đau.	

(Trích	Kinh	Phật	Tự	Thuyết	–	Kinh	Tiểu	Bộ	thuộc	Tạng	Nikaya). 

		 Có	pháp	này	đoạn	tận	khổ	đau,	tức	là	chứng	quả	giải	thoát	A-la-hán.	Quý	vị	
làm	sao	làm	được	mấy	dòng	đỏ	này	thôi:	‘Trong	cái	thấy,	sẽ	chỉ	là	cái	thấy.	Trong	
cái	nghe,	sẽ	chỉ	là	cái	nghe.	Trong	cái	thọ	tưởng	(tức	là	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức.	



 
 

20 

Ở	đây	do	ngài	Minh	Châu	không	đánh	dấu	phẩy,	nhưng	chúng	ta	hiểu	thọ,	tưởng	
là	hai	điều	riêng),	sẽ	chỉ	là	cái	thọ	tưởng.	Trong	cái	thức	tri	(là	cái	biết),	sẽ	chỉ	là	
các	thức	tri’.	Làm	được	như	vậy	thôi.	Mình	không	là	chỗ	ấy,	và	mình	không	là	đời	
này,	không	là	đời	sau,	không	là	đời	chặng	giữa.	Quán	được	như	vậy	là	đoạn	tận	
khổ	đau,	tức	là	chứng	được	A-la-hán.	Ngài	Bāhiya	theo	bên	Bắc	truyền	dịch	là	Bạc	
Câu	La. 

		 Quý	vị	thấy	đây	là	pháp	tu,	nói	thì	dễ	nhưng	tu	thì	hơi	khó,	và	điều	này	chính	
là	Bát-nhã:	“Sắc	tức	thị	Không,	Không	tức	thị	Sắc.	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức	
diệc	phục	như	thị”.	Đoạn	này	chính	là	cách	nói	khác	của	Kinh	Bát	Nhã.	Làm	sao	
trong	cái	thấy	chỉ	là	thấy	thôi,	thấy	đúng	như	thật.	Ví	dụ	như	mình	thấy	cái	đèn	
này	thì	chỉ	là	cái	đèn	thôi,	chứ	mình	không	nghĩ	là	màu	này	tôi	thích,	màu	này	tôi	
không	thích,	màu	này	tôi	ghét.	Cái	thấy	đầu	tiên	là	thấy	[thì]	đúng	rồi,	nhưng	sau	
đó	mình	có	sự	phân	biệt,	có	sự	chấp	trước,	đem	những	kiến	thức	này	kia	vô,	thì	
cái	thấy	không	phải	chỉ	là	thấy.	Tương	tự,	cái	nghe	cũng	vậy.	Thọ	là	cảm	nhận,	
giống	như	cảm	nhận	nóng	thì	mình	biết	nóng,	lạnh	thì	đang	lạnh,	mình	biết	nóng	
lạnh.	Nhưng	mình	đừng	có	khởi	tưởng	lên	là	ghét	quá,	ghét	nóng,	ghét	lạnh	v.v…	
đó	chính	là	luân	hồi. 

Nếu	người	muốn	chấm	dứt	luân	hồi,	là	A-la-hán	thì	không	có	Tâm	sở	Tư	để	
khiến	cho	mình	tạo	nghiệp	luân	hồi.	Vì	còn	có	yêu	ghét,	có	sân,	tham	thì	còn	luân	
hồi,	hoặc	là	có	vô	minh	thì	còn	luân	hồi.	Thật	sự	nói	thì	đơn	giản,	pháp	tu	này	cũng	
là	pháp	tu	Tứ	niệm	xứ,	nhưng	cực	kỳ	khó.	Làm	sao	đối	với	Sắc,	Thọ,	Tưởng,	Thức,	
hay	Sáu	căn	căn	tiếp	xúc	với	Sáu	trần,	thì	chỉ	là	thấy	như	thấy,	nghe	như	nghe,	biết	
như	biết,	Thọ,	Tưởng,	Thức,	tất	cả	những	gì	cũng	vậy,	thì	thành	công.	Và	như	vậy	
thì	người	đó	sẽ	thành	tựu	được.	Nhưng	khó	lắm!	Đó	là	pháp	tu	cao. 

Bài	này,	quý	vị	thấy	ngay	trong	Kinh	Nikaya	cũng	có	những	pháp	tu	rất	cao,	
là	Bát-nhã	đó,	Bát	nhã	Tánh	không	đó.	Ai	nói	trong	Kinh	này	không	có	Bát-nhã,	
đây	chính	là	Bát-nhã.	Và	bài	kinh	này	nếu	diễn	ra	thì	chính	là	Bát	Nhã	Tâm	Kinh	
(Kinh	Đại	Bát	Nhã).	Cho	nên	ý	thì	vẫn	vậy	thôi,	nhưng	rất	khó	tu.	Chúng	ta	không	
tu	được	thì	thôi,	không	sao,	chúng	ta	cứ	tu	từ	từ	nhẹ	nhẹ.	[Còn]	ai	tu	được,	hiểu	
được	đoạn	này	thì	cực	kỳ	hay.	 

Cho	nên	nhiều	người	cứ	tưởng	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya	là	kinh	Tiểu	thừa,	



 
 

21 

kinh	thấp.	Xin	lỗi	quý	vị!	Có	nhiều	bài	kinh	cao	không	thua	gì	những	kinh	kia,	nên	
nhớ	như	vậy!	Đó	là	do	người	đời	sau	không	hiểu,	họ	không	đọc	rồi	họ	cho	là	như	
vậy	thôi. 

Hôm	nay	Thiện	Trang	xin	phép	chia	sẻ	về	phần	Tâm	sở	và	Tâm.	Thiện	Trang	
ôn	lại	một	chút,	nhắc	lại	52	món	Tâm	sở	thôi. 

		

52	Tâm	sở	(cetasika)	

		 13	Tợ	
tha	

14	Bất	thiện	 25	Tịnh	hảo	

Biến	
hành	

Xúc,	Thọ,	
Tưởng,	
	Tư,	Nhất	
hành,	
Mạng	
quyền,	
Tác	ý	

Si,	Vô	tàm,	Vô	úy,	
Phóng	dật	

	
	
	

Tín,	Niệm,	Tàm,	Úy,	Vô	tham,	Vô	sân,	
Trung	hòa,	Tĩnh	thân,	Tĩnh	tâm,	Khinh	
thân,	Khinh	tâm,	Nhu	thân,	Nhu	tâm,	
Thích	thân,	Thích	tâm,	Thuần	thân,	
Thuần	tâm,	Chánh	thân,	Chánh	tâm	

Biệt	
cảnh	

Tầm,	Tứ,	
Thắng	
giải,	Cần,	
Hỷ,	Dục	

Tham,	Tà	
Kiến,	

Ngã	mạn	

Tham	
phần	

Chánh	ngữ,	Chánh	
nghiệp,	Chánh	

mạng	

Giới	phần	

Sân,	Tật,	
Lận,	Hối	

Sân	
phần	

Bi,	Tùy	hỷ	 Vô	lượng	phần	

Hôn	
Trầm,	
Thụy	
Miên,	

Trì	trệ	
và	do	
dự	

Trí	Tuệ	 Tuệ	quyền	



 
 

22 

Hoài	
Nghi	

Chúng	ta	có	13	Tâm	sở	Tợ	tha,	trong	đó	có	7	Tâm	sở	Tợ	tha	Biến	hành:	Xúc,	
Thọ,	Tưởng,	Tư,	Nhất	hành,	Mạng	quyền,	Tác	ý.	Quý	vị	chỉ	cần	hiểu	thôi	là	được	
rồi.	[Tâm	sở	Tợ	tha]	Biệt	cảnh	gồm:	Tầm,	Tứ,	Thắng	giải,	Cần,	Hỷ,	Dục. 

14	Tâm	sở	Bất	thiện:	[Tâm	sở]	Bất	thiện	Biến	hành	thì	mình	nhắm	vô	đây:	
Si,	Vô	tàm,	Vô	úy,	Phóng	dật.	Có	nhiều	người	vẫn	không	hiểu	chữ	Phóng	dật.	Thế	
nào	là	Phóng	dật?	Phóng	dật	là	tùy	tiện.	Ví	dụ	như	bình	thường	mình	ngồi	xếp	
bằng,	ngồi	cho	vui	vậy,	nhưng	một	hồi	mình	thả	chân	mình,	ngồi	thoải	mái,	thấy	
vui	rồi	nhịp	nhịp,	đó	là	Phóng	dật.	Đó	là	đối	với	cơ	thể	mình.	Còn	đối	với	tâm,	
phóng	dật	là	tâm	mình	cứ	chạy	lung	tung	theo	bên	ngoài,	mình	không	làm	chủ	
được,	đó	là	Phóng	dật.	Quý	vị	hiểu	chữ	Phóng	dật	là	vậy. 

Trong	14	Tâm	sở	Bất	thiện	thì	có	4	Tâm	sở	Bất	thiện	Biến	hành	này,	và	10	
Tâm	sở	Bất	thiện	Biệt	cảnh	[chia	ra	làm	3]	nhóm:	[Nhóm]	Tham	phần	là:	Tham,	
Tà	kiến,	Ngã	Mạn;	[Nhóm]	Sân	phần	là:	Sân,	Tật,	Lận,	Hối.	Hôn	trầm,	Thụy	miên,	
Hoài	nghi	thuộc	về	nhóm	Trì	trệ	và	Do	dự.	Chúng	ta	học	hết	rồi,	Thiện	Trang	chỉ	
tổng	kết	lại,	làm	thành	bảng	cho	gọn	thôi. 

Còn	25	Tâm	sở	Tịnh	Hảo,	thì	Biến	hành	có	19	Tâm	sở:	Tín,	Niệm,	Tàm,	Úy,	
Vô	tham,	Vô	sân,	Trung	hòa,	Tĩnh	thân,	Tĩnh	tâm,	Khinh	thân,	Khinh	tâm,	Nhu	
thân,	Nhu	tâm,	Thích	thân,	Thích	tâm,	Thuần	thân,	Thuần	tâm,	Chánh	thân,	Chánh	
tâm.	Tâm	sở	Tịnh	hảo	mà	có	[đầy	đủ]	19	Tâm	sở	này	thì	mới	là	tịnh	hảo	được,	là	
tâm	tốt	đó.	Rồi	Chánh	ngữ,	Chánh	nghiệp,	Chánh	mạng	là	thuộc	về	Giới	phần.	Tùy	
hỷ,	Bi	thuộc	về	Vô	lượng	phần.	Trí	tuệ	thuộc	về	Tuệ	quyền. 

Hôm	nay	chúng	ta	học	về	phần	Tâm,	là	bắt	đầu	kết	hợp	những	điều	đó	để	
tạo	ra	những	tâm	như	thế	nào.	Phần	Tâm	này	cũng	quan	trọng	lắm,	chúng	ta	học	
thì	chúng	ta	mới	hiểu	được	tại	sao	mình	có	mặt	ở	đây,	tại	sao	mình	có	mặt	ở	thế	
giới	này?	Là	do	những	điều	này.	Và	đời	sao	chúng	ta	đi	về	đâu?	Mình	học	kỹ	về	
Tâm,	về	Tâm	sở,	Lộ	trình	tâm,	v.v…	thì	có	thể	hình	dung	được	con	đường	mình	
đang	đi,	và	chúng	ta	cũng	hình	dung	được	con	đường	xưa	ta	đi. 



 
 

23 

Tóm	lại	là	mình	sẽ	rõ	ràng	hơn	về	nhân	quả,	chứ	không	phải	mê	mê	mờ	mờ,	
mình	tu	mà	không	biết	mình	đi	về	đâu	hết,	tu	mà	không	biết	mình	như	thế	nào	
hết,	và	mình	tu	mà	không	biết	tu	làm	sao.	Là	do	không	nắm	được	tâm.	Bởi	vì	“ý	
dẫn	đầu	các	pháp”,	dù	kinh	Đại	thừa	hay	Tiểu	thừa	đều	cũng	nói	về	tâm,	tâm	là	
quan	trọng	nhất.	Học	Phật	pháp	mà	không	học	về	Tâm	thì	thật	là	thiếu	sót	quá	
lớn. 

		 Chúng	ta	đã	học	phần	căn	bản	là	Tâm	sở,	52	Tâm	sở	đã	học	hết	rồi.	Bây	giờ	
vào	phần	tiếp	theo	là	phần	Tâm. 

		

121	Tâm:	được	phân	chia	theo	các	cách	

Cách	1:	Chia	theo	cõi	

1.Tâm	dục	
giới	(54)	

là	những	tâm	chuyên	môn	biết	cảnh	dục	và	
hay	nương	người	Dục	giới.	

Gồm	11	cõi	

2.Tâm	sắc	
giới	

là	những	tâm	chı̉	biết	cảnh	đề	mục	còn	hình	
thức	và	thường	nương	người	sắc	giới.	

Gồm	16	cõi	

3.Tâm	vô	Sắc	
giới	

là	những	tâm	biết	cảnh	trong	đời	mà	không	
còn	hình	thức,	thường	nương	người	Vô	sắc	
giới.	

Gồm	4	cõi	

4.Tâm	siêu	
thế	

là	những	tâm	biết	cảnh	Niết-Bàn.	 		

Ở	đây	có	121	tâm	được	phân	chia	theo	các	cách.	Thấy	nhiều	vậy	nhưng	thực	
tế	thì	có	trùng	lặp	trong	đó. 

	 Cách	1:	Chia	theo	cõi	

1.	Tâm	dục	giới:	là	những	tâm	chuyên	môn	biết	cảnh	dục	và	hay	nương	



 
 

24 

người	Dục	giới.	Ví	dụ	như	chúng	ta	ở	Dục	giới,	tâm	chúng	ta	tất	nhiên	là	nương	
vào	người	Dục	giới.	Dục	giới	là	cõi	Dục,	thì	còn	có	năm	dục:	Tài,	Sắc,	Danh,	Thực,	
Thùy,	gọi	là	Ngũ	dục	hay	gọi	là	dục.	Dục	là	còn	có	ham	muốn	nhiều	thứ,	như	ăn	
uống,	còn	có	xúc	chạm	v.v…	Chứ	lên	cõi	Sắc	giới	 thì	người	ta	không	ăn,	họ	 lấy	
Thiền	định	làm	thức	ăn.	Những	người	Dục	giới	thì	có	Tâm	dục	giới,	đó	là	nói	về	
Tâm	quả.	Còn	Tâm	nhân	là	biết	cảnh	Dục	giới.	Ví	dụ	mình	thấy	đồ	ăn	thì	mình	
thích	đồ	ăn,	mình	ngửi	thấy	mùi	thơm	thì	mình	thích	mùi	thơm,	đó	là	Dục	giới	rồi.	
Tâm	mà	biết	cảnh	Dục	giới	thì	gọi	là	Tâm	dục	giới,	định	nghĩa	đơn	giản	là	như	vậy.	
Ở	đây	là	những	tâm	chuyên	môn	biết	cảnh	Dục	giới	và	nương	vào	người	Dục	giới. 

Dục	giới	gồm	có	11	cõi:	Quý	vị	có	thể	kể	ra	được	không?	11	cõi	Dục	giới	là	
gì?	Đầu	tiên	là	Địa	ngục,	có	nhiều	Địa	ngục	lắm.	Thứ	hai	là	Súc	sanh,	thứ	ba	là	Ngạ	
quỷ,	thứ	bốn	là	A-tu-la,	có	thể	kể	như	vậy,	thứ	năm	là	cõi	Người,	và	sáu	tầng	trời	
Dục	giới	nữa,	là	thành	ra	11.	 

Sáu	tầng	trời	Dục	giới:	là	trời	Tứ	Thiên	Vương,	trời	Đao	Lợi,	trời	Tu	Diệm	
Ma,	trời	Đâu	Suất,	trời	Hóa	Lạc	và	trời	Tha	Hóa	Tự	Tại.	Cho	nên	tổng	cộng	là	11	
cõi.	Tức	là	sáu	tầng	trời	Dục	giới;	rồi	cõi	Người	là	bảy;	rồi	Địa	ngục,	Ngạ	quỷ,	Súc	
sanh	và	A-tu-la	nữa	là	đủ	11	cõi.	Đó	là	giới	thiệu	sơ,	rồi	từ	từ	chúng	ta	giới	thiệu	
kỹ	hơn. 

2.	Tâm	sắc	giới:	chia	theo	cõi	thì	cõi	thứ	hai	là	Tâm	sắc	giới	gồm	có	16	cõi,	
thì	từ	từ	chúng	ta	đếm	sau.	Ở	đây	định	nghĩa:	là	những	tâm	chỉ	biết	cảnh	đề	
mục	còn	hình	thức	và	thường	nương	người	Sắc	giới. 

Phải	nương	vào	người	Sắc	giới	là	đương	nhiên	rồi,	và	tâm	chỉ	biết	cảnh	đề	
mục	còn	hình	thức.	Ví	dụ	như	chúng	ta	tu	đề	mục	Thiền	là	phải	dựa	vào	màu	xanh,	
vàng,	đỏ,	trắng,	là	đề	mục	Biến	xứ,	hay	dùng	40	đề	mục	tu	Thiền	chỉ.	Mình	dùng	
những	đề	mục,	phải	tính	đề	mục	nào	đạt	được	từ	Sơ	thiền	trở	lên	như	Từ,	Bi,	Hỉ,	
Xả.	Mình	phải	dựa	vào	cảnh	của	đề	mục	đó,	như	mình	dựa	vào	màu	của	đèn	để	
mình	tu,	và	mình	dựa	vào	nước	để	mình	tu	v.v…	Tâm	phải	chuyên	biết	cảnh	đó	để	
vô	định,	đó	là	Tâm	sắc	giới. 

Chia	theo	cõi	thì	người	sanh	về	đó	là	Tâm	sắc	giới	rồi,	nhưng	có	khi	chúng	ta	
ở	đây	cũng	tạo	ra	những	tâm,	cho	nên	mới	gọi	là	Tâm	nhân	và	Tâm	quả.	Từ	từ	



 
 

25 

chúng	ta	nói	về	Tâm	nhân	và	Tâm	quả	sau.	Có	Tâm	nhân,	Tâm	quả,	Tâm	tái	tục	
(tâm	đi	đầu	thai)	để	tiếp	tục	đi	đâu.	Khi	mình	thực	hành,	ví	dụ	như	mình	thực	
hành	pháp	Thiền	định,	mình	tu	Thiền	chỉ,	mình	đắc	Sơ	thiền	thì	lúc	đó	tâm	mình	
chắc	là	Tâm	sắc	giới,	vì	biết	cảnh	Sắc	giới	mà.	Từ	Sơ	thiền	đến	Tứ	thiền	là	thuộc	
cảnh	Sắc	giới.	Và	khi	đó	cũng	tạo	ra	Tâm	đầu	thai	để	sanh	về	trời	Sắc	giới.	Như	
đắc	Sơ	thiền	là	tạo	Tâm	đầu	thai	sanh	về	trời	Sơ	thiền,	nếu	sau	này	đủ	duyên	[thì	
sanh]	về	đó.	Đó	là	lý	do	chúng	ta	phải	học	để	chúng	ta	hiểu. 

Giống	như	Tâm	dục	giới	ở	trên	này	cũng	vậy,	nếu	mình	tạo	tâm	Địa	ngục	thì	
mai	mốt	bị	đọa	vô	Địa	ngục.	Tạo	tâm	gì	là	do	hành	động	của	mình	tạo	ra	mỗi	sát-
na	tâm,	thì	đoạn	sau	chúng	ta	sẽ	nói	rõ	hơn,	bây	giờ	chỉ	giới	thiệu	thôi. 

16	cõi	của	Sắc	giới	gồm	những	cõi	nào?	Chúng	ta	kể	thử	coi,	Sơ	thiền	có	3:	
Trời	Phạm	Chúng,	 trời	Phạm	Phụ	và	 trời	Đại	Phạm.	Nhị	 thiền	cũng	có	3:	Trời	
Thiểu	Quang,	trời	Vô	Lượng	Quang,	trời	Quang	Âm.	Tổng	là	6	rồi.	Tam	thiền	có	3:	
Trời	Thiểu	Tịnh,	trời	Biến	Tịnh,	trời	Vô	Lượng	Tịnh.	Tổng	là	9	rồi.	Tứ	thiền,	bây	
giờ	kể	ra	7	cõi	nữa	là	đủ.	Thông	thường	người	ta	kể	ra	9	cõi,	nhưng	ở	đây	Tứ	thiền	
kể	ra	có	7,	tại	vì	sao?	Vì	ba	tầng	trời:	Trời	Phước	Sanh,	trời	Phước	Ái,	trời	Quảng	
Quả	có	thể	gộp	lại	làm	một.	Thực	tế	không	phải	ba	tầng	trời	đâu	mà	chỉ	là	một	
tầng	trời	thôi,	nhưng	do	tuổi	thọ	khác	nhau,	phước	báo	khác	nhau	nên	chia	làm	
ba,	nên	đôi	khi	nói	là	một	thôi,	có	thể	xếp	lại	làm	một,	[gọi]	là	trời	Quảng	Quả	hay	
là	trời	Vô	Vân.	Ngũ	Bất	Hoàn	Thiên	là	5	tầng	trời	Bất	Hoàn,	với	1	trời	Vô	Tưởng	
và	1	trời	Quảng	Quả	nữa	là	7,	(7+9=16).	Cách	chia	là	như	vậy. 

Năm	tầng	trời	Bất	Hoàn	là:	Trời	Vô	Phiền,	trời	Vô	Nhiệt,	trời	Thiện	Kiến,	
trời	Thiện	Hiện,	trời	Sắc	Cứu	Cánh	(trong	Kinh	Địa	Tạng	nói	là	trời	Ma	Hê	Thủ	La.	
Thật	ra	Ma	Hê	Thủ	La	là	vua	của	tầng	trời	Sắc	Cứu	Cánh,	nhưng	tại	vì	muốn	nhấn	
mạnh	ông	vua	đó	cho	nên	tách	ra	thành	Ma	Hê	Thủ	La	Thiên	vương	hay	là	Ma	Hê	
Thủ	La).	Chúng	ta	biết	qua	16	cõi,	Thiện	Trang	giới	thiệu	sơ	sơ	[như	vậy]. 

3.	Tâm	vô	Sắc	giới:	 là	những	tâm	biết	cảnh	trong	đời	mà	không	còn	
hình	thức,	thường	nương	người	Vô	sắc	giới.	Ở	đây	là	tâm	biết	cảnh	trong	đời	
mà	không	còn	hình	thức	nữa,	là	tâm	vi	tế.	Vì	Vô	sắc	mà,	Vô	sắc	là	không	có	gì	nữa.	
Gồm	4	cõi	là:	Không	Vô	Biên	Xứ,	Thức	Vô	Biên	Xứ,	Vô	Sở	Hữu	Xứ	và	Phi	Tưởng	
Phi	Phi	Tưởng	Xứ.	Tam	giới	là	nói	như	vậy. 



 
 

26 

Còn	tâm	cuối	cùng	là	Tâm	siêu	thế. 

4.	Tâm	siêu	thế:	Siêu	thế	có	người	trực	dịch:	#siêu	là	siêu	vượt;	#thế	là	thế	gian;	
là	vượt	khỏi	thế	gian.	Nhưng	thực	tế	định	nghĩa	là	những	tâm	biết	cảnh	Niết-
Bàn.	Tức	là	tâm	nào	biết	cảnh	Niết-Bàn,	quý	vị	biết	không?	Đó	là	chứng	quả	rồi,	
như	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	hay	Sơ	quả	hướng,	những	tâm	đó	thì	bắt	đầu	biết	cảnh	
Niết-Bàn,	cho	đến	Tứ	quả	A-la-hán.	Những	tâm	bắt	đầu	biết	cảnh	Niết-Bàn	rồi	thì	
gọi	là	Tâm	siêu	thế.	Thật	ra	những	tâm	đó	cũng	gọi	là	siêu	thế,	là	vượt	ra	khỏi	thế	
gian	thì	cũng	đúng.	Nhưng	hiện	tại	người	ta	vẫn	còn	ở	trong	cõi	Người,	người	ta	
vẫn	còn	ở	trong	cõi	người,	cõi	Trời	mà. 

	 Tâm	siêu	thế	này,	Thiện	Trang	không	để	số	lượng	là	bao	nhiêu,	hiện	ở	bao	
nhiêu	cõi.	Để	quý	vị	đoán	thử	coi,	tâm	này	có	bao	nhiêu	cõi,	có	thể	xuất	hiện	ở	đâu.	
Tức	là	từ	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	đến	Tứ	quả	A-la-hán,	tính	luôn	cả	Sơ	quả	hướng	nữa.	
Mình	tính	bốn	quả	hay	tám	quả,	tám	địa	vị	đó,	thì	có	thể	có	mặt	ở	bao	nhiêu	cõi,	
trong	cả	Tam	giới?	 

	 Nếu	nói	theo	cách	tính	này:	4	+	16	+	11	=	31.	Bên	Nam	truyền	họ	hay	dùng	
con	số	31.	Nếu	chúng	ta	tách	tầng	trời	đầu	tiên	của	Tứ	thiền,	là	trời	Phước	Sanh,	
trời	Phước	Ái,	và	trời	Quảng	Quả	ra	thì	thành	33.	Bây	giờ	33	hay	31,	31	cõi	này	thì	
Tâm	siêu	thế	có	thể	xuất	hiện	ở	đâu?	Tức	là	bây	giờ	một	người	chứng	Tu-đà-hoàn	
có	thể	có	mặt	ở	những	điểm	nào?	Hay	là	từ	Tu-đà-hoàn	đến	A-la-hán,	có	thể	có	
mặt	ở	tất	cả	những	đâu?	 

	 Rất	đơn	giản	thôi!	Quý	vị	trừ	giùm	4	đường	ác,	4	đường	ác	không	có.	Có	khi	
nói	đường	thiện	ở	cõi	Thiên,	A-tu-la	thiên	cũng	không	tính,	đó	là	đường	thiện	cõi	
Trời.	Như	vậy	là	trừ	4	đường	ác:	Địa	ngục,	Ngạ	quỷ,	Súc	sanh,	và	A-tu-la	(A-tu-la	
là	A-tu-la	ác),	vậy	là	còn	27.	Nhưng	thực	tế	không	phải!	Còn	một	tầng	Trời	nữa	
cũng	không	có	quả	vị	Thánh	ở	đó,	là	trời	Vô	Tưởng.	Trời	Vô	Tưởng	không	có	quả	
vị	Thánh	ở	trên	đó,	nên	chỉ	có	26	thôi.	Chúng	ta	biết	được	như	vậy 

	 Đó	là	nói	sơ,	còn	bây	giờ	chúng	ta	vào	học	Tâm	dục	giới.	Bữa	nay	học	Tâm	
này	hấp	dẫn.	Một	là	Tâm	dục	giới,	sau	chúng	ta	sẽ	học	Tâm	sắc	giới,	Tâm	vô	Sắc	
giới,	Tâm	siêu	thế. 

1.	Tâm	dục	giới:	



 
 

27 

‘Dục’:	ở	đây	có	nghĩa	là	ham	muốn,	luyến	ái,	say	đắm	dục	ái	hay	sự	vừa	
ý,	hợp	ý	về	cảnh	dục.	Đó	là	vật	dục	và	phiền	não	dục.	

Chữ	 Dục	 thường	 theo	 nghĩa	 dục	 là	 mong	muốn,	 nhưng	 ở	 đây	 xét	 trong	
trường	hợp	này,	thì	có	nghĩa	ham	muốn	chứ	không	phải	là	mong	muốn,	là	theo	
chiều	hướng	không	tốt,	ham	là	tham	đấy. 

Luyến	ái,	sự	luyến	ái	cũng	là	dục,	say	đắm	dục	ái,	hay	sự	vừa	ý	(mình	vừa	ý	
với	điều	gì	cũng	là	dục),	hợp	ý	về	cảnh	dục	(ví	dụ	như	mình	thấy	cảnh	đẹp	quá,	
thích	hoa	nở	đẹp,	thích	ngửi	mùi	thơm,	thích	đồ	ăn	ngon...)	đó	là	đều	là	dục	giới.	
Theo	Phật	pháp	mà	nói,	đó	là	vật	dục	và	phiền	não	dục.	Cho	nên	mình	tưởng	mình	
ngon	lắm,	nhưng	thực	tế	mình	ở	trong	này. 

*Có	54	Tâm	dục	giới	được	chia	thành	3	loại:	điều	này	quý	vị	có	thể	tự	
điền	vào	đây.	54	Tâm	dục	giới,	Tâm	sắc	giới	bao	nhiêu,	Tâm	vô	sắc	giới	bao	nhiêu.	
Tại	vì	chúng	ta	không	muốn	rối	nên	tạm	để	đó.	Quý	vị	có	thể	coi	lại	bài	cũ,	Thiện	
Trang	có	giới	thiệu	rồi,	nhưng	bữa	nay	chúng	ta	học	Tâm	dục	giới	thôi,	có	54	Tâm	
dục	giới.	 

“Ủa	có	11	cõi	mà	sao	nhiều	vậy?”	Có	nhiều	người	thắc	mắc	như	vậy,	sau	khi	
học	rồi	sẽ	không	thắc	mắc	nữa.	Tại	vì	vấn	đề	chia,	không	chia	[theo]	kiểu	cõi	như	
chúng	ta	đoán.	Cách	chia	làm	ba	loại	như	sau: 

a.Tâm	bất	thiện:	có	12.	Tức	là	Dục	giới	chúng	ta	có	12	loại	Tâm	bất	thiện. 

b.Tâm	vô	nhân:	có	18.	

c.Tâm	dục	giới	Tịnh	hảo:	có	24.	

Nhiều	người	nghe	như	vậy	cảm	 thấy	mừng	rồi,	 cộng	 thử	xem	đủ	không?	
Nghe	như	vậy	có	vẻ	cảm	thấy	vui,	tại	vì	thấy	Tâm	bất	thiện	có	12,	mà	Tâm	thiện	
Tịnh	hảo	tốt	đẹp	tới	24,	mình	thấy	vui.	Thấy	gấp	đôi,	như	vậy	nghĩ	là	sẽ	ngon	hơn.	
Nhưng	không	phải!	Điều	này	thực	ra	là	mình	làm	bất	thiện	nhiều	hơn,	mặc	dù	ít	
hơn	nhưng	dễ	làm	hơn.	Còn	Tâm	dục	giới	Tịnh	hảo,	quý	vị	thấy	19	Tâm	sở	kia	
xuất	hiện	thì	mới	có	được	Tịnh	hảo,	cho	nên	khó.	 

Giống	như	ở	thế	gian,	Thiện	Trang	lấy	ví	dụ	rõ	ràng	nhất	là	ở	thế	gian.	Người	



 
 

28 

đi	học	trình	độ	Tiến	sĩ	thì	đủ	bằng	Tiến	sĩ,	Tiến	sĩ	này	Tiến	sĩ	kia,	đủ	các	loại	Tiến	
sĩ,	nhiều	lắm.	Tiến	sĩ	Toán,	mà	trong	đó	có	Toán	kỳ	dị,	Toán	này,	Toán	kia,	Vật	lý,	
Y	học,	cấp	một	trời	bằng,	đủ	các	ngành.	Nhưng	số	lượng	người	đó	không	nhiều	so	
với	người	đi	học	Phổ	thông	Trung	học.	Người	đem	bằng	Phổ	thông	Trung	học	cấp	
ba	ra	đầy,	bằng	Tiểu	học,	bằng	Trung	học	đầy.	Như	vậy	mặc	dù	loại	bằng	đó	ít,	tức	
là	bằng	cấp	một,	cấp	hai,	cấp	ba,	đâu	có	nhiều	loại	đâu,	có	ba	loại	bằng	thôi,	nhưng	
số	đông	là	vô	trong	đó	hết.	Còn	số	kia,	mặc	dù	tên	nhiều,	nào	là	Tiến	sĩ	Toán,	Tiến	
sĩ	Vật	lý,	Tiến	sĩ	hạt	nhân,	Tiến	sĩ	gì	đó	v.v…	đủ	các	thể	loại.	Tên	thì	nhiều	nhưng	
người	vô	đó	ít,	không	mấy	người	cầm	được	[bằng	Tiến	sĩ]	đó.	Kiểu	vậy	đó! 

Cũng	vậy!	Ở	trong	tâm	này,	mặc	dù	mình	nói	Tâm	bất	thiện	ít,	có	12	loại	thôi,	
nhưng	thật	ra	số	đông	là	vô	đây,	cho	nên	chúng	sanh	trong	vòng	bất	thiện	nhiều.	
Còn	số	24	[Tâm	dục	giới	Tịnh	hảo]	tuy	là	nhiều	nhưng	thực	tế	ít	người	đạt	được,	
chứ	không	phải	là	nhiều	hơn,	rồi	lấy	số	đông	đè	lên	số	ít	này.	Không	phải!	Loại	ít,	
nhưng	trong	mỗi	loại	thì	nhiều. 

Tại	vì	điều	kiện	bất	thiện,	quý	vị	thấy	hôm	bữa	mình	học,	là	chỉ	cần	xuất	hiện	
bốn	thằng:	Si,	Vô	tàm,	Vô	Úy,	Phóng	dật,	là	bất	thiện	rồi	đó.	Tại	vì	13	[Tâm	sở	Tợ	
tha]	thì	7	[Tâm	sở	Tợ	tha	Biến	hành]	này	luôn	luôn	có,	lúc	nào	cũng	có,	biến	hành	
mà,	tất	cả	tâm	đều	có.	Còn	mấy	[Tâm	sở	Tợ	tha	biệt	cảnh]	thì	lúc	có	lúc	không.	Để	
bữa	sau	chúng	ta	sẽ	học	kỹ	phần	này,	có	bài	đó,	nhưng	bây	giờ	nhiều	quá,	sợ	rối,	
chúng	ta	hiểu	tâm	này	đã. 

Tóm	lại	có	12	Tâm	bất	thiện,	18	Tâm	vô	nhân,	và	24	Tâm	Tịnh	hảo.	Hôm	nay	
chúng	ta	cố	gắng	học	12	Tâm	bất	thiện	này,	chắc	học	được	một	phần	trong	12	
[tâm]	đó	thôi. 

a.	Tâm	bất	thiện	(thuộc	Tâm	dục	giới):	

Thiện	Trang	sợ	mọi	người	hiểu	lầm,	ở	đây	là	thuộc	Tâm	dục	giới.	Tại	vì	thuộc	
Dục	giới	thì	mới	bất	thiện,	chứ	lên	mấy	cõi	kia	thì	không	có	bất	thiện.	 

Định	nghĩa	Bất	thiện:	 

+	Bất	thiện	có	5	nghĩa:	1.	Bệnh	hoạn;	2.	Không	tốt	đẹp;	3.	Không	khôn	
khéo;	4.	Có	sai	lỗi;	5.	Tạo	nghiệp	quả	khổ. 



 
 

29 

Định	nghĩa	chữ	bất	thiện	có	năm	nghĩa,	chứ	không	phải	mình	cứ	cho	vô	một	
nghĩa.	Có	khi	là	tâm	bệnh	hoạn,	tức	là	tâm	không	bình	thường	lắm.	Không	tốt	đẹp	
hoặc	không	khôn	khéo,	 tức	 là	mình	 làm	gì	đó	mà	không	khôn	khéo.	Nhiều	khi	
không	tạo	nghiệp	bất	thiện,	nhưng	không	khôn	khéo.	Ví	dụ	như	mình	làm	hành	
động	đó	không	mang	lại	kết	quả	tốt	trong	đó,	chứ	không	phải	nhân	quả	gì	hết,	
nhưng	không	tốt.	Ví	dụ	như	mình	làm	gì	cũng	ngơ	ngơ	ngác	ngác,	thì	đó	cũng	là	
không	khôn	khéo,	là	cũng	bất	thiện.	Có	sai	lỗi,	hay	tạo	nghiệp	quả	khổ,	thì	từ	từ	
chúng	ta	vào,	chúng	ta	sẽ	hiểu. 

Ở	đây	chúng	ta	phải	học	kỹ	hơn,	tại	sao	bất	thiện? 

+	Nhân	trợ	cho	bất	thiện	sanh	có	5:	

Tức	là	Tâm	bất	thiện	có	nguyên	nhân	để	sanh	ra.	Bình	thường	mình	học,	bất	
thiện	là	bất	thiện	thôi,	nhưng	mình	không	biết	tại	sao.	Nhưng	học	bộ	này	thì	[được	
học]	rất	kỹ,	nếu	là	vấn	đề	bất	thiện,	thì	tại	sao	có	bất	thiện,	nhân	gì	tạo	ra?	Ở	đây	
nói	năm	nhân,	mình	phải	biết	nhân	của	nó	thì	mới	chặn	được	chứ.	Còn	ra	bất	thiện	
rồi	thì	làm	sao	mình	biết	được.	Nhân	thứ	nhất	là: 

1.	Không	khéo	tác	ý:	Thế	nào	là	không	khéo	tác	ý?	Nói	vậy	thì	nhiều	người	
nghe	không	khéo	tác	ý	là	không	khéo	tác	ý	[thôi],	cũng	chả	biết	không	khéo	tác	ý	
là	gì. 

Không	khéo	tác	ý	là	những	cách	suy	xét	nhận	định	làm	cho	Tâm	bất	thiện	
phát	sanh,	như	là	mình	nghĩ	theo	cách	tham,	sân,	si,	đó	là	một	cách.	Hoặc	là	không	
thấy	biết	được	các	pháp	chỉ	là	Danh	pháp,	Sắc	pháp,	tập	hợp	Danh	sắc.	Nói	tóm	lại	
không	thấy	được	Khổ	-	Không,	Vô	thường,	Vô	ngã,	thì	đó	là	không	khéo	tác	ý. 

Mình	cho	nó	là	ta,	cho	nó	là	của	ta,	là	Thường,	là	Lạc,	là	Ngã,	rồi	mình	ham	
thích,	mình	đắm	chấp,	đắm	nhiễm	ở	trong	đó,	tìm	cách	giữ	gìn,	ham	muốn,	bảo	vệ	
v.v…	Tóm	lại	là	nằm	ở	chỗ	không	khéo	tác	ý.	Không	khéo	tác	ý	ở	chỗ	là	không	biết	
các	pháp	đều	là	Khổ	-	Không,	Vô	thường,	Vô	ngã.	Nếu	quý	vị	nhìn	thấy	tất	cả	các	
pháp	đều	với	tâm	là	nhìn	thấy	được	là	Khổ	-	Không,	Vô	thường,	Vô	ngã,	tức	là	quý	
vị	đã	khéo	tác	ý.	 

Cho	nên	nói	như	vậy	có	dễ	không	quý	vị?	Không	dễ	đúng	không?	Thường	đa	



 
 

30 

số	mình	tác	ý,	mặc	dù	học	Phật	pháp	lâu	rồi,	nhưng	mình	không	khéo	tác	ý.	Mình	
cho	điều	gì	cũng	thường	còn,	cho	nên	mình	nghĩ	cái	nhà	của	mình	là	còn	mãi	mãi,	
ngày	nào	nó	hư	một	cái	thì:	Ôi!	Sao	nhà	tôi	bị	hư	v.v…	Nhà	ở	vùng	động	đất	đó	bị	
sập	xuống	hư	mất	là	bắt	đầu	khóc,	tại	vì	sao?	Vì	tiếc!	Nhưng	nếu	một	người	khéo	
tác	ý	thì	sao?	Họ	biết	đó	là	Khổ	-	Không,	Vô	thường,	Vô	ngã.	Thế	gian	là	vô	thường	
mà! 

Cho	nên	ngày	nào	đó	mất	cái	gì	đó	thì	cũng	không	sao,	cái	điện	thoại	rớt	ở	
đâu,	kiểm	tra	lại	thấy	mất	rồi.	Thì	thôi,	vô	thường,	tiếc	cũng	làm	gì	nữa,	chuyện	đã	
qua	rồi.	Như	vậy	gọi	là	khéo	tác	ý.	Còn	không,	lúc	đó	[mình]	tiếc,	đau	khổ,	dằn	vặt,	
trách	móc,	rồi	nói	thế	này	thế	kia,	thì	đó	là	không	khéo	tác	ý.	Tức	là	mình	không	
nhận	thấy	được	Khổ	-	Không,	Vô	thường,	Vô	ngã.	 

Cho	nên	điều	này	mình	phải	học	như	vậy	thì	mới	hiểu	được,	mình	nắm	được	
điều	này.	Nên	ai	nắm	pháp	thì	thường	có	thể	ngăn	được	điều	đầu	tiên. 

2.	Ở	chỗ	không	đáng	ở:	Là	ở	những	chỗ	nhiều	sự,	khiến	cho	mình	sanh	ra	
tâm	tham,	tâm	sân,	tâm	si. 

Ví	dụ	như	mình	ở	chỗ	nào	mà	[khiến]	tham	nhiều,	như	chỗ	đó	bán	đồ	ăn,	
hoặc	toàn	quảng	cáo	xe	hơi,	nhà	lầu,	quảng	cáo	gì	đó	suốt,	mình	đi	qua	đi	lại,	mình	
thấy	thì	mình	tham.	Hoặc	là	mình	ở	với	chỗ	đó	là	nơi	đấu	tranh,	ở	xóm	đó	ăn	rồi	
đấu	tranh,	họ	ăn	rồi	chửi	lộn	suốt,	thì	mình	làm	sao	mà	thiện	cho	nổi,	nghe	hoài	
cũng	khó	chịu.	Khó	chịu	là	bất	thiện	rồi,	chứ	không	phải	mình	theo	họ	thì	mới	là	
bất	thiện,	mà	mình	nghe	họ,	mình	kêu	‘chán	quá’.	Ở	Việt	Nam	có	nạn	gọi	là	hát	
karaoke,	họ	hát,	hát	hoài,	mình	nghe	hoài	thì	mình	cũng	nhức	đầu,	chịu	không	nổi.	
Đó	là	Tâm	bất	thiện. 

Như	vậy	đó	là	ở	nơi	không	đáng	ở.	Nhân	thứ	hai	là	ở	nơi	không	đáng	ở.	Có	
chỗ	ăn	chơi,	đánh	bạc,	đánh	bài,	 suốt	ngày	xóm	 làng	đánh	bài	đánh	bạc,	mình	
thích.	Ngày	nào	ra	cũng	thấy	đánh	bài	tứ	sắc,	đánh	bài	tiến	lên,	ở	miền	Bắc	[gọi	là]	
đánh	phỏm	gì	đó,	đánh	hoài,	hoặc	là	mình	thấy	họ	đánh	cờ	riết	rồi	cuối	cùng	mình	
cũng	sa	vào	đó.	Hoặc	là	những	nơi	ăn	chơi,	vũ	trường	v.v…	Mình	ở	chỗ	không	đáng	
ở	thì	cuối	cùng	khiến	cho	mình	sanh	Tâm	bất	thiện.	Như	vậy	đó	là	nguyên	nhân	
thứ	hai. 



 
 

31 

Nguyên	nhân	thứ	ba	giúp	cho	sanh	Tâm	bất	thiện	là: 

3.	Thân	cận	không	phải	hiền	nhân:	tức	là	mình	ở	gần	với	những	người	
không	phải	là	hiền	nhân,	mà	mình	ở	gần	người	tham,	sân,	si,	[ví	dụ	như]	Tà	sư	
này,	Tà	sư	dạy	mình	làm	những	điều	sai.	Rồi	những	bạn	bè	ác	dạy	mình	đi	ăn	trộm,	
ăn	cắp,	rồi	những	kẻ	mưu	kế,	tráo	trở,	lừa	gạt	mình	v.v…	Ở	gần	đó	thì	tự	nhiên:	
Thứ	nhất,	nếu	mình	không	nhiễm	[bởi]	họ,	thì	mình	cũng	khó	chịu,	mình	cũng	sẽ	
bất	an.	Bất	an	cũng	là	bất	thiện	rồi,	sợ	hãi	cũng	là	bất	thiện.	Cho	nên	mình	ở	gần	
những	người	đó	thì	tự	nhiên	mình	bị	vậy	thôi.	Nên	mình	đổi	ngược	lại,	 là	phải	
khéo	tác	ý,	ở	chỗ	đáng	ở,	chỗ	nào	thanh	tịnh,	chỗ	nào	tốt	thì	nên	ở,	rồi	nên	thân	
cận	với	bậc	hiền	nhân.	Còn	đây	[thì]	ngược	lại. 

4.	Đời	trước	không	tạo	nhiều	phước:	tức	là	đời	trước	mình	chuyên	môn	
làm	những	điều	bất	thiện	như	bỏn	xẻn,	v.v…	Cho	nên	đời	này	không	có	giàu	sang,	
không	sung	sướng,	mà	thiếu	thốn,	khổ.	Và	khi	đã	thiếu	thốn,	khổ	rồi	thì	không	thể	
‘một	mái	nhà	tranh,	hai	trái	tim	vàng’	được	đâu.	Mà	đời	sống	phải	đầy	đủ	thì	người	
ta	mới	sống	được.	Rồi	khi	mình	nghèo	quá	thì	mình	hay	nghĩ	và	hay	trách	móc,	
khi	kinh	tế	gia	đình	khó	khăn	thì	vợ	chồng	hay	cãi	nhau. 

Tức	là	những	điều	bất	thiện	đó,	hoàn	cảnh	đó	là	do	đời	trước	mình	không	
tạo	nhiều	phước,	cho	nên	đời	này	sanh	ra	ở	chỗ	cũng	bất	như	ý,	rồi	nhà	cửa	cũng	
không	được	tốt	đẹp,	hư	lên	hư	xuống,	[rồi]	thiếu	gạo,	thiếu	tiền	v.v…	Nên	thành	
ra	tâm	bất	thiện	sẽ	dễ	sanh	hơn,	tức	là	mình	dễ	sân,	dễ	lo	lắng,	rồi	dễ	tham,	dễ	
tham	là	bắt	đầu	dễ	trộm	cắp,	đủ	thứ	các	kiểu….	Đây	là	do	đời	trước.	Cho	nên	những	
người	tốt	vì	họ	toàn	thấy	hoàn	cảnh	tốt	nên	tâm	họ	vui	vẻ,	họ	lúc	nào	cũng	hoan	
hỉ.	Nhà	họ	giàu	sang	rồi	đầy	đủ	thì	họ	ít	có	khả	năng	tạo	ra	tâm	bất	thiện.	Ít	thôi	
chứ	không	phải	không	có,	nhiều	khi	họ	vẫn	tham,	nhưng	dù	sao	cũng	đỡ	hơn.	Đó	
là	điều	thứ	tư.	Cho	nên	ráng	tạo	phước	thì	đỡ	hơn,	chứ	nếu	không	có	phước	thì	tu	
cũng	khó. 

			 5.	Tự	lập	trường	phát	triển	theo	đường	lối	sai:	tức	là	mình	không	nương	
theo	kiến	thức	tiến	hóa	chân	chánh	giải	thoát	cao	siêu.	Ví	dụ	như	học	Phật	pháp	
mà	mình	cứ	hành	động	và	suy	xét	theo	lề	lối	của	mình,	mà	lề	lối	đó	là	ác,	xấu.	Có	
những	hành	vi	mà	mình	cho	là	bình	thường,	giống	như	người	ta	không	tin	Phật	
pháp	chẳng	hạn,	hoặc	là	người	ta	không	tin	nhân	quả,	không	tin	đạo	đức	gì	hết,	



 
 

32 

người	ta	làm	theo	hướng	của	người	ta. 

		 Ví	dụ	như	người	Trung	Quốc	có	câu	‘người	không	vì	mình,	trời	chu	đất	diệt’	
chẳng	hạn,	đó	là	tự	mình	lập	trường	phát	triển	theo	đường	lối	sai.	Rồi	ví	dụ	như	
‘buôn	bán	mà	chân	thật	quá	thì	bị	lỗ	vốn’,	rồi	cuối	cùng	cũng	lập	ra	một	lối	[sai].	
Nhưng	rồi	quý	vị	thấy	nhân	quả,	nhiều	người	sợ	hãi,	mình	buôn	bán	một	hồi	rồi	
cuối	cùng	buôn	bán	đâu	được	nữa,	mất	uy	tín	rồi,	hàng	hóa	không	xuất	khẩu	được,	
sầu	riêng	thì	sợ	bị	nhúng	thuốc,	dần	dần	ở	nước	ngoài	người	ta	không	mua	nữa	
v.v…	rồi	họ	cấm,	cuối	cùng	nhân	quả	tới.	 

	 Đó	là	mình	tự	lập	trường	phát	triển	theo	đường	lối	sai.	Mình	nghĩ	là	được	
cái	trước	mắt,	nhưng	cuối	cùng	ngay	sau	đó,	đến	lúc	đủ	duyên	cho	quả	thì	mình	
thấy	khổ.	Khi	mình	lập	trường	theo	những	đường	lối	sai	ấy	thì	phát	triển	những	
tâm	bất	thiện	lên. 

Năm	yếu	tố	khiến	cho	sanh	Tâm	bất	thiện	là:	(1)	Không	khéo	tác	ý;	(2)	Ở	chỗ	
không	đáng	ở;	(3)	Thân	cận	người	không	phải	là	hiền	nhân;	(4)	Đời	trước	không	
tạo	nhiều	phước;	và	(5)	Tự	mình	lập	trường	phát	triển	theo	đường	lối	sai.	 

Quý	vị	thấy	không?	Học	bộ	này	hay	lắm!	Học	kỹ	càng	lắm!	Học	tới	đâu	là	chi	
tiết	tới	đó,	cái	gì	ra	cái	đó,	rõ	ràng	thì	mình	tu	mới	được.	Chứ	không,	nói	bất	thiện,	
bất	thiện	rồi	mình	cũng	chẳng	biết	bất	thiện	là	gì,	không	biết	nguyên	nhân	từ	đâu	
sanh	ra	bất	thiện.	Còn	đây	mình	học,	mình	chặn	từ	nhân:	những	gì	giúp	cho	Tâm	
bất	thiện	sanh.	Tất	nhiên	có	khi	do	tâm	mình	xấu	sẵn	rồi	thì	không	nói,	nhưng	đây	
là	nói	năm	[nhân]	trợ	duyên,	trợ	thêm	để	giúp	cho	Tâm	bất	thiện	dễ	sanh.	 

+12	Tâm	bất	thiện	được	chia	thành	3	loại	như	sau:	

a1.	Tâm	tham	(Tâm	căn	tham	hay	quyến	luyến,	dính	mắc):	có	8	

a2.	Tâm	sân	(Tâm	căn	sân	hay	lòng	xấu	xa):	có	2	

a3.	Tâm	si	(Tâm	căn	si	hay	trạng	thái	không	biết	pháp	đáng	biết):	có	2	

	 Như	vậy	8+2+2	là	12.	Hôm	nay	chúng	ta	cố	gắng	học	hết	tâm	tham	này	là	



 
 

33 

được	rồi.	Bây	giờ	thế	nào	là	tham? 

a1.	Tâm	tham	(Lobha-mūla	Citta)	

*Để	phân	chia	tâm	chúng	ta	xét	3	khía	cạnh:	cảm	thọ,	tà	kiến	hay	không,	có	phụ	
trợ	hay	không.	

+Thọ	Hỉ:	Cảm	thọ	vừa	lòng,	thích	ý.	

+Thọ	Xả:	Cảm	thọ	trung	bı̀nh,	bình	thản.	

+Tà	kiến:	Thấy	sai	về	nghiệp	và	quả	của	nghiệp,	cho	rằng	không	tồn	tại.	

+Ly	tà	kiến:	Có	nhận	thức	về	nghiệp	và	quả	của	nghiệp.	

+Vô	trợ:	Tự	phát,	không	dẫn	dắt,	không	trợ	giúp.	

+Hữu	trợ:	Có	dẫn	dắt,	có	trợ	giúp	bởi	người	hay	chính	mình.	

+Với	 tâm	tham	 thì	 chỉ	 có	hai	 thọ	 (hỉ,	 xả),	Tà	kiến	hay	không,	 có	phụ	 trợ	hay	
không,	nên	có	2x2x2	=	8	tâm	tham:	

1.Tâm	tham	thọ	Hỉ,	hợp	Tà	kiến,	vô	
trợ	

2.Tâm	tham	thọ	Hỉ,	hợp	Tà	kiến,	hữu	trợ	

3.Tâm	tham	thọ	Hỉ,	ly	Tà	kiến,	vô	trợ	 4.Tâm	tham	thọ	Hỉ,	ly	Tà	kiến,	hữu	trợ	

5.Tâm	tham	thọ	Xả,	hợp	Tà	kiến,	vô	
trợ	

6.Tâm	tham	thọ	Xả,	hợp	Tà	kiến,	hữu	trợ	

7.Tâm	tham	thọ	Xả,	ly	Tà	kiến,	vô	trợ	8.Tâm	tham	thọ	Xả,	ly	Tà	kiến,	hữu	trợ	



 
 

34 

*Có	sách	dùng	câu	hành:	hỉ,	xả;	Tương	ưng	với	Tà	kiến,	bất	tương	ưng	với	Tà	kiến	
(cách	dùng	này	rõ	nghĩa	hơn	và	chính	xác	hơn	–	nhưng	khó	đọc	nên	ở	đây	dùng	

‘thọ’	và	‘hợp’)	

		

	 a1.	Tâm	tham	(Lobha-mūla	Citta)	

	 *Để	 phân	 chia	 tâm	 chúng	 ta	 xét	 3	 khía	 cạnh:	 Cảm	 thọ,	 Tà	 kiến	 hay	
không,	có	phụ	trợ	hay	không. 

	 Tức	là	bây	giờ	để	xét	về	chia	tâm	thì	người	ta	phân	ra	như	thế	nào?	Ví	dụ	
như	chia	ở	đây	là	về	cảm	thọ,	có	mấy	cảm	thọ?	Có	năm	cảm	thọ.	Chúng	ta	thường	
hay	nói	ba	cảm	thọ	là:	Thọ	lạc,	thọ	khổ	và	thọ	xả	(không	lạc	không	khổ).	Nhưng	
thật	ra	còn	hai	thọ	nữa,	có	khi	chia	ra	là	thọ	hỉ	và	thọ	ưu.	Lạc	với	hỉ	ở	bên	Kinh	
tạng	thì	có	lúc	chia	kỹ,	có	lúc	không.	Nhưng	bên	Vi	Diệu	Pháp	hay	A	Tỳ	Đàm	phải	
chia	rõ	ra,	thế	nào	là	hỉ,	thế	nào	là	lạc.	Đó	là	yếu	tố	thứ	nhất	mình	xét	trên	[cảm	
thọ]	để	chia.	 

	 Thứ	hai	là	xét	trên	[khía	cạnh	có]	tà	kiến	hay	không,	tức	là	có	tà	kiến	hay	
không	tà	kiến.	Và	yếu	tố	thứ	ba	là	có	phụ	trợ	hay	không.	Ở	đây	mình	xét	như	thế	
để	tạm	chia	cái	này. 

Trong	năm	thọ	thì	Tâm	tham	chỉ	có	hai	thọ:	là	thọ	hỉ	và	thọ	xả.	Tại	sao	lại	nói	
có	hai	thọ	thôi,	không	phải	là	năm	thọ?	Vậy	thọ	hỉ	là	gì?	Chúng	ta	tìm	hiểu	về	thọ	
hỉ. 

	 +Thọ	hỉ:	Cảm	thọ	vừa	lòng,	thích	ý.	Ví	dụ	như	quý	vị	được	tặng	chiếc	điện	
thoại,	mình	cảm	thấy	vừa	lòng	quá,	chiếc	điện	thoại	này	phù	hợp	với	tôi	quá.	Hoặc	
là	mình	đi	mua	một	cái	áo,	thấy	cái	áo	đó	vừa	với	tôi	quá,	áo	này	màu	đẹp	quá,	
hợp	[với	tôi	quá],	v.v…	Đó	là	cảm	thọ	vừa	lòng	thích	ý,	đó	là	thọ	hỉ. 

	 +Thọ	xả:	Cảm	thọ	trung	bình,	bình	thản.	Tức	là	hơi	trơ	trơ	chút.	Thiện	
Trang	hay	lấy	ví	dụ	giống	như	ăn	món	ăn,	ngày	nào	mẹ	cũng	dọn	món	ăn	đó,	thì	
bữa	đầu	ăn	ngon,	vì	lâu	lâu	về	quê	thăm	mẹ,	cho	nên	mẹ	nấu	cho	bữa	ăn	ngon.	
Nhưng	ngày	hôm	sau	mẹ	nấu	nữa,	nấu	nữa,	bữa	sau	khỏi	cần	hỏi	cũng	biết,	đến	



 
 

35 

giờ	ăn	là	ăn	món	đó,	và	món	đó	cảm	thận	như	thế	nào	thì	mình	cũng	biết.	Cũng	
ngon,	nhưng	trơ	trơ	thôi,	bình	thản	thôi.	Như	vậy	gọi	là	cảm	thọ	trung	bình,	bình	
thản. 

		 Còn	bây	giờ	thọ	lạc	và	thọ	hỉ	thì	trong	A	Tỳ	Đàm	lúc	trước	Thiện	Trang	đã	
chia	sẻ	rồi,	[giờ]	nhắc	lại	là	quý	vị	nhớ	thôi.	Lấy	ví	dụ	này	là	rõ	nhất:	Một	người	đi	
đường	khát	nước,	hỏi	người	đi	ngược	đường	lại.	Tức	là	mình	thì	đi	bộ	từ	dưới	này	
lên,	người	kia	thì	đi	từ	trên	đi	xuống.	Bây	giờ	mình	đang	khát	nước	lắm,	muốn	
uống	nước	mà	không	có	quán	nước	nào	hết,	mới	gặp	người	kia	đi	bộ	xuống,	mình	
kêu:	“Anh	ơi!	Ở	đằng	trước	có	quán	nào	bán	nước	hay	không?	Hay	có	nước	hay	
không?”	Người	đó	nói	là:	“Đằng	trước	cách	đây	khoảng	một	cây	số	nữa	thôi,	hay	
nửa	cây	số	nữa	thôi,	hay	mấy	trăm	mét	nữa	thôi	có	một	quán	bên	phải	bán	nước”.	
Thì	ngay	lúc	đó	mình	thấy	vui	mừng	liền,	tâm	đó	là	Tâm	hỉ,	thọ	hỉ.	Hỉ	là	mình	cảm	
thấy	vừa	lòng,	thích	ý,	[vì]	là	có	quán	nước	đằng	trước.	Rồi	khi	mình	tới	đó	mua	
chai	nước,	uống	vô,	lúc	đang	uống	nước	đó	mình	cảm	thấy	đã,	thì	đó	là	thọ	lạc.	
Quý	vị	hiểu	không	ạ?	Lạc	và	hỉ	phân	biệt	như	thế,	đó	là	cách	phân	biệt	trong	A	Tỳ	
Đàm. 

	Còn	thọ	ưu	là	gì?	Ưu	là	sầu	khổ,	cảm	thấy	sầu	khổ	thì	là	thọ	ưu.	Thọ	khổ	thì	
nặng	hơn	thọ	ưu.	Thọ	ưu	là	mới	hơi	lo	lắng,	ví	dụ	như	lo	lắng	có	chuyện	gì	đó	thì	
thọ	ưu,	còn	thọ	khổ	là	chạm	vào	người	rồi.	Ví	dụ	như	lúc	đó	mình	tới	đó	uống	
nước,	nhưng	người	ta	đưa	nước	gì	đó	mình	không	biết,	giả	sử	mình	thấy	nước	đó	
mình	cầm,	uống	vô	thấy	nước	nóng	quá:	Ôi!	Nóng	quá,	nóng	quá!	Đó	là	thọ	khổ.	
Còn	thọ	ưu	là	chưa	cầm,	nhưng	nghĩ	chắc	nước	này	nóng	quá,	uống	chưa	được	
đâu,	thì	đó	là	đang	lo,	đang	lo	đó	là	thọ	ưu.	 

Quý	vị	thấy	năm	thọ	rõ	ràng	như	vậy.	Tức	là	hỉ	và	ưu	thì	giống	như	chưa	
chạm	cảnh,	mà	mới	tác	trong	tâm	thôi.	Còn	[thọ	khổ]	đã	chạm	vào	cơ	thể	mình	
rồi,	phải	sự	có	tiếp	xúc.	Đó	là	một	cách	giải	thích,	chúng	ta	hiểu	được	rồi	đúng	
không?	 

Ở	đây	tâm	tham	chỉ	có	hai	thọ:	là	thọ	hỉ	và	thọ	xả	thôi,	chứ	không	có	thọ	khác.	
Vì	sao?	[Vì]	đang	tham	mà,	hoặc	là	vừa	lòng	và	thích	ý,	hoặc	là	mình	thấy	trơ	trơ	
ra	thôi,	chứ	làm	gì	có	mấy	[thọ]	kia.	Quý	vị	suy	xét	lại	coi,	thọ	lạc	thì	không	có	rồi	
đúng	không?	Thọ	lạc	là	mình	tiếp	xúc	vào,	còn	đây	thì	không,	[cho	nên]	không	



 
 

36 

phải.	Thọ	khổ	thì	không	có,	thọ	khổ	làm	gì	có	tham	được,	thọ	khổ	thuộc	về	sân	
chứ	không	thuộc	về	tham.	Cho	nên	hai	thọ	này	khác.	Như	vậy	chúng	ta	hiểu	được	
hai	thọ	này. 

Bây	giờ	tới	Tà	kiến.	Một	tâm	tham	đôi	khi	hợp	với	Tà	kiến,	tức	là	tương	ưng	
với	Tà	kiến,	hay	thích	nghi	với	Tà	kiến,	hay	là	đi	cùng	[với	Tà	kiến].	Thật	ra	ngôn	
ngữ	chính	xác	là	đi	cùng	với	Tà	kiến).	Tà	kiến	là	gì? 

	 +Tà	kiến:	Thấy	sai	về	nghiệp	và	quả	của	nghiệp,	cho	rằng	không	tồn	tại.	
Giống	như	những	người	tà	kiến,	chúng	ta	hay	nói	người	tà	kiến,	người	ta	nặng	nề	
lắm.	Thật	ra	đơn	giản	thôi,	có	khi	mình	cũng	tà	kiến	nữa.	Ví	dụ	có	khi	mình	làm	
việc	gì	đó,	mình	kêu:	“Chắc	chưa	sao	đâu,	nhân	quả	gì	đâu,	chưa	thấy	đâu	hết”.	
Hoặc	là	mình	không	có	quan	niệm	về	nhân	quả	gì	hết,	mình	kêu:	“Ôi,	làm	những	
việc	này	có	gì	đâu”	v.v…	Những	quan	niệm	về	nghiệp,	quả	của	nghiệp,	khi	mình	
không	có	quan	niệm	đó	thì	gọi	là	Tà	kiến,	nói	đơn	giản	như	vậy.	Không	có	quan	
niệm	về	nghiệp	và	nghiệp	quả	trong	việc	đó,	cho	là	không	có,	không	tồn	tại,	thì	đó	
là	Tà	kiến.	 

	 +Ly	tà	kiến:	Có	nhận	thức	về	nghiệp	và	quả	của	nghiệp.	Khi	mình	làm	
việc	gì	đó	mà	quý	vị	chỉ	có	một	trong	hai	trường	hợp	này	thôi,	[đó	là]:	Tà	kiến	thì	
không	có	Ly	tà	kiến,	mà	Ly	tà	kiến	thì	không	có	Tà	kiến,	vậy	thôi! 

Thứ	ba	là	xét	về	yếu	tố	Vô	trợ	hay	Hữu	trợ.	Vô	trợ	tức	là	không	có	trợ	giúp	
gì	thêm. 

	 +Vô	trợ:	Tự	phát,	không	dẫn	dắt,	không	trợ	giúp.	

	 +Hữu	trợ:	Có	dẫn	dắt,	có	trợ	giúp	bởi	người	hay	chính	mình.	

Lấy	ví	dụ	này	để	quý	vị	hiểu	hơn.	Ví	dụ	như	mình	tới	[cửa	hàng],	mình	nhìn	
thấy	chiếc	điện	thoại	Iphone	16	mới	ra,	mình	thấy	thích	chiếc	điện	thoại	đó	thì	là	
tâm	tham	đúng	không?	Mình	kêu	có	tiền	[nên]	bỏ	ra	mua	liền,	mua	ngay	lập	tức.	
Đó	là	tự	phát,	không	cần	ai	dẫn	dắt,	không	gì	hết,	thấy	đẹp,	thích	là	mua	liền	thôi,	
không	cần	suy	nghĩ.	Đó	là	không	có	trợ	[Vô	trợ].	 

Nhưng	bắt	đầu	vô	tới	đó,	thấy	chiếc	điện	thoại	cũng	thích	lắm,	điện	thoại	
Iphone	16	màu	đúng	ưng	ý,	rồi	kích	thước	[ưng	ý]…	thích	lắm!	Nhưng	nghĩ	kỹ	lại	



 
 

37 

là	không	nên	mua,	mua	là	tham	đó,	hoặc	mua	thì	không	có	tiền,	v.v…	Suy	nghĩ	đi,	
suy	nghĩ	lại	để	coi	có	nên	mua	hay	không	đã.	Suy	nghĩ	một	hồi	rồi	mới	mua,	thì	đó	
gọi	là	có	trợ.	 

Trợ	là	do	mình	suy	nghĩ,	suy	xét	một	hồi	rồi	mới	quyết	định,	trợ	đó	là	tự	
mình	trợ.	Và	còn	một	trường	hợp	trợ	nữa,	là	người	khác	trợ.	Ví	dụ	như	tới	đó,	
mình	cũng	chưa	muốn	mua,	nhưng	người	bán	hàng	cứ	nói:	Mua	đi	anh,	mua	đi	
chị,	chiếc	điện	thoại	này	mới	ra,	có	gì	đó	mới	[hay]	hấp	dẫn	gì	đó,	v.v…	Họ	giới	
thiệu	một	hồi	[là]	mình	mua.	Đó	gọi	là	có	trợ	(Hữu	trợ).	Quý	vị	hiểu	như	vậy! 

			 Trên	phương	diện	xét	chia	Tâm	tham	[gồm]	ba	khía	cạnh	này.	Về	cảm	thọ	là	
thọ	hỉ	hay	thọ	xả;	Về	Tà	kiến	hay	không	Tà	kiến	(rời	Tà	kiến);	Có	Vô	trợ	hay	Hữu	
trợ;	mà	mình	chia	ra	thành	8	tâm	tham.	Ai	học	quy	tắc	toán	nhân	ở	lớp	11	thì	có	
8	trường	hợp.	8	trường	hợp	này	thì	Thiện	Trang	kể	hết	ở	đây	rồi,	nhưng	chắc	
nhiều	người	đọc	vô	đây	thấy	choáng.	Cho	nên	Thiện	Trang	xin	phép	để	bảng	này,	
viết	chậm	chậm	cho	quý	vị	đỡ	choáng. 

+Với	tâm	tham	thì	chỉ	có	hai	thọ	(hỉ,	xả),	Tà	kiến	hay	không,	có	phụ	trợ	hay	
không,	nên	có	2x2x2	=	8	tâm	tham:	

1.Tâm	tham	thọ	hỉ,	hợp	tà	kiến,	vô	trợ	 2.Tâm	tham	thọ	hỉ,	hợp	tà	kiến,	hữu	trợ	

3.Tâm	tham	thọ	hỉ,	ly	tà	kiến,	vô	trợ	 4.Tâm	tham	thọ	hỉ,	ly	tà	kiến,	hữu	trợ	

5.Tâm	 tham	 thọ	 xả,	 hợp	 tà	 kiến,	 vô	
trợ	

6.Tâm	tham	thọ	xả,	hợp	tà	kiến,	hữu	trợ	

7.Tâm	tham	thọ	xả,	ly	tà	kiến,	vô	trợ	 8.Tâm	tham	thọ	xả,	ly	tà	kiến,	hữu	trợ	

*Có	sách	dùng	câu	hành:	hỉ,	xả;	Tương	ưng	với	tà	kiến,	bất	tương	ưng	với	tà	kiến	
(cách	dùng	này	rõ	nghĩa	hơn	và	chính	xác	hơn	–	nhưng	khó	đọc	nên	ở	đây	dùng	

‘thọ’	và	‘hợp’)	



 
 

38 

Tâm	 Cảm	giác	(thọ)	 Hợp	tác	 Tác	động	

Tham	 Hỉ	 Hợp	tà	 Vô	trợ	

Tham	 Hỉ	 Hợp	tà	 Hữu	trợ	

Tham	 Hỉ	 Ly	tà	 Vô	trợ	

Tham	 Hỉ	 Ly	tà	 Hữu	trợ	

Tham	 Xả	 Hợp	tà	 Vô	trợ	

Tham	 Xả	 Hợp	tà	 Hữu	trợ	

Tham	 Xả	 Ly	tà	 Vô	trợ	

Tham	 Xả	 Ly	tà	 Hữu	trợ	

		

Tâm	tham:	Thứ	nhất	về	thọ,	thì	chúng	ta	có	hai	thọ.	Đầu	tiên	mình	cứ	cho	
thọ	hỉ	trước,	Tâm	tham	thọ	hỉ.	Tiếp	theo	là	xét	về	hợp	tác,	tức	là	có	Tà	kiến	hay	
không	Tà	kiến.	Bây	giờ	có	hợp	tà	(là	hợp	tà	kiến),	có	khi	người	ta	chỉ	nói	hợp	tà	
thôi.	Và	cuối	cùng	là	không	có	trợ,	thì	người	ta	nói	là	vô	trợ.	Thì	ra	một	trường	
hợp,	một	tâm	gọi	là:	Tâm	tham	thọ	hỉ,	hợp	tà,	vô	trợ.	Người	ta	đọc	ngắn	vậy	đó,	
còn	mình	đọc	dài	hơn	là:	Tâm	tham	thọ	hỉ,	hợp	tà	kiến,	vô	trợ.	Thật	ra	người	ta	
đọc	là	‘hợp	tà’	thôi.	Đó	[là]	quý	vị	được	một	loại	tâm. 

Tiếp	tục	về	Tâm	tham,	từ	từ	chút	nữa	lấy	ví	dụ	nha,	để	mình	làm	xong	bảng	
này	đã.	Tâm	tham	thọ	hỉ,	hợp	tà	(hợp	tà	kiến,	kết	hợp	với	tà	kiến)	và	có	trợ,	là	hai	
trường	hợp.	Ai	không	học	Toán	thì	cũng	biết	được	điều	này	đúng	không?	Hết	đổi	
cột	cuối	rồi,	bây	giờ	mình	đổi	cột	giữa,	đó	là	Tâm	tham	thọ	hỉ,	ly	tà	(ly	tà	kiến),	vô	
trợ.	[Tiếp	theo]	là	Tâm	tham	thọ	hỉ,	ly	tà,	hữu	trợ	(có	trợ),	(mình	đánh	chữ	‘hữu’	



 
 

39 

đi	cho	quen),	là	thành	bốn	trường	hợp	rồi,	gọi	là	bốn	Tâm	tham. 

Thiện	Trang	đã	viết	được	tới	cột:	Tâm	tham	thọ	hỉ,	ly	tà	(ly	tà	kiến),	hữu	trợ	
rồi.	Tương	tự	như	vậy,	bây	giờ	là	bốn	trường	hợp	còn	lại,	thì	mình	đổi	thành	thọ	
xả.	Cũng	vậy,	Tâm	tham	thọ	xả,	hợp	tà	kiến,	vô	trợ;	Tâm	tham	thọ	xả,	hợp	tà,	hữu	
trợ.	Tại	vì	có	trường	hợp	như	vậy,	chút	nữa	chúng	ta	lấy	ví	dụ	thì	sẽ	dễ	hơn.	Bây	
giờ	còn	hai	trường	hợp	nữa	[là]	đổi	dòng	giữa:	Tâm	tham	thọ	xả,	ly	tà	(rời	khỏi	tà	
kiến),	vô	trợ.	Và	cuối	cùng	là	Tâm	tham	thọ	xả,	ly	tà,	hữu	trợ.	Như	vậy	là	mình	đủ	
8	tâm.	Cho	nên	ở	đây	viết	như	vậy	thì	mình	đọc	dễ	hiểu,	chứ	còn	không	thì	khó	
quá,	nên	mình	dùng	cách	này. 

	Ở	đây	có	sách	dùng	chữ	‘câu	hành	với	hỉ,	xả’.	#Câu	hành:	tức	là	đi	cùng,	đi	
cùng	với	hỉ,	xả;	hoặc	là	tương	ưng	với	tà	kiến	hay	là	bất	tương	ưng	với	tà	kiến.	
Cách	đó	chính	xác	hơn,	nhưng	khó	đọc	quá,	cho	nên	ở	đây	dùng	chữ	cho	ngắn	là	
Tâm	tham	thọ	hỉ,	hợp	tà,	vô	trợ.	Tâm	tham	thọ	hỉ,	ly	tà,	vô	trợ,	v.v…	Cứ	đọc	như	
vậy	cho	dễ	hơn. 

Và	như	vậy	có	8	tâm,	bây	giờ	chúng	ta	lấy	từng	ví	dụ	cho	quý	vị	dễ	nắm.	Quý	
vị	có	nắm	được	không	ạ?	 

Ví	dụ: 

1.	Tâm	tham	thọ	hỉ,	hợp	tà	[kiến],	vô	trợ.	Tức	là	mình	phải	cho	một	ví	dụ	
làm	sao	mà	tâm	đó	là	tâm	tham,	mà	người	ta	thọ	là	thọ	hỉ	và	hợp	tà	kiến	(đi	cùng	
với	tà	kiến),	và	không	có	sự	trợ	của	mình	hay	trợ	của	người	khác. 

Bây	giờ	mình	cho	ví	dụ	đơn	giản	như	thế	này:	"Một	người	thưởng	thức	món	
bánh	ngọt	mà	không	hề	quan	tâm	tới	nghiệp".	Tức	là	họ	thấy	bánh	ngọt,	họ	ăn	và	
thưởng	thức	thế	thôi.	Khi	ăn	thì	tất	nhiên	là	thọ	lạc	đúng	không?	Nhưng	lúc	mình	
đang	ăn	thì	mình	không	có	[nhận	ra],	thường	mình	dừng	thì	mình	mới	có	[cảm	
nhận].	Thực	ra	trong	tâm	chuyển	nhanh	lắm,	lúc	mình	cảm	nhận	được	ngon	thì	
đó	gọi	là	thọ	hỉ.	Còn	sự	tiếp	xúc	lúc	đó	là	thọ	lạc	rồi,	nhưng	đây	là	thọ	hỉ,	là	mình	
cảm	thấy	bánh	ngọt	này	ngon	quá.	Và	lúc	đó	mình	cũng	chẳng	quan	tâm	gì	đến	
nghiệp	hết.	Nghiệp	gì	đâu?	Không	quan	tâm!	Đó	là	hợp	với	tà	kiến.	Tại	vì	mình	
đâu	có	quan	tâm	đâu.	Rồi	lúc	đó	có	cần	yếu	tố	nào	giúp	đỡ	không?	Có	ai	suy	xét	là	
ăn	hay	không	ăn	đâu,	không	có!	Cho	nên	là	vô	trợ. 



 
 

40 

			 Quý	vị	hiểu	ví	dụ	đó	không	ạ?	Một	người	ăn	cái	bánh	ngọt,	thưởng	thức	món	
bánh	ngọt	cảm	thấy	ngon,	và	không	hề	quan	tâm	tới	nghiệp	gì	cả.	Đó	 là	Tâm	
tham	thọ	hỉ,	hợp	tà,	vô	trợ. 

			 Thêm	một	ví	dụ	nữa	cho	quý	vị	dễ	hiểu:	"Có	một	thanh	niên	trẻ,	say	xưa	
ngắm	một	chiếc	xe	mới	mà	không	hề	quan	tâm	tới	nghiệp".	Tức	là	mới	mua	chiếc	
xe	mới	về,	hoặc	là	ông	già	mới	mua	xe	mới	về,	nên	cậu	thanh	niên	trẻ	nhìn	ngắm	
chiếc	xe	đó,	thấy	đã,	thấy	thích.	Đó	là	thọ	hỉ.	Và	người	đó	không	nghĩ	tới	nghiệp,	
không	quan	tâm	tới	nghiệp	là	nghiệp	thiện	hay	nghiệp	ác	gì	hết,	chả	có	nghiệp	
luân	hồi	gì	đó,	chẳng	quan	tâm.	Cho	nên	đó	là	gọi	là	hợp	với	tà	kiến.	Và	là	vô	trợ,	
tại	vì	đâu	có	yếu	tố	gì	đâu.	 

	 Chúng	ta	hiểu	được	rồi	đúng	không?	Đó	là	trường	hợp	thứ	nhất,	ví	dụ	đầu	
tiên	cho	trường	hợp	Tâm	tham	thọ	hỉ,	hợp	tà	kiến,	vô	trợ. 

			 2.	Tâm	tham	thọ	hỉ,	hợp	tà,	hữu	trợ: 

			 Bây	giờ	mình	lấy	[ví	dụ	về]	Tâm	tham	thọ	hỉ,	hợp	tà,	hữu	trợ,	tức	là	chỉ	khác	
một	điều	là	có	trợ	giúp	thêm	thôi.	Ví	dụ	như	"một	người,	sau	khi	được	người	bạn	
dắt	dẫn,	khiến	coi	một	bộ	phim	một	cách	thích	thú,	mà	không	hề	quan	tâm	tới	
nghiệp".	Tức	là	người	đó	mới	đầu	không	phải	là	họ	chủ	động	xem	phim,	mà	do	
có	người	bạn	dắt	dẫn	để	xem	phim,	và	khi	xem	thì	xem	rất	thích	thú.	Vậy	thì	tâm	
đó	là	tâm	gì?	Là	thọ	hỉ	đúng	không?	Và	do	họ	không	quan	niệm	đến	nghiệp	gì	
hết,	cho	nên	là	hợp	tà	kiến.	Và	do	có	người	giúp	đỡ	nên	họ	mới	coi	bộ	phim	đó,	
nên	gọi	là	hữu	trợ.	[Như	vậy]	là	rõ	ràng	rồi. 

			 Ví	dụ	thứ	hai	là	"một	người	ăn	món	thịt	bò	với	tâm	thích	thú	nhờ	sự	khích	
lệ	của	người	bạn,	dù	ban	đầu	họ	không	có	định	ăn;	và	người	này	cũng	không	có	
quan	niệm	về	nghiệp".	Có	nghĩa	là	bây	giờ	đi	vô	quán	ăn,	mình	nhắm	là	mình	ăn	
món	khác,	nhưng	tại	vì	có	người	bạn	nói	món	thịt	bò	này	ngon	lắm	v.v...	và	người	
này	cũng	chả	quan	niệm	về	nghiệp,	nên	ờ	thì	ăn	vậy.	Người	kia	khích	lệ,	khuyến	
khích,	khuyến	dụ	gì	đó,	cho	nên	ăn.	Và	khi	ăn	món	đó	thì	họ	thấy	ngon,	họ	nhắm	
là	họ	thích	thú	với	món	thịt	bò	đó,	nghe	nói	ngon	cho	nên	họ	thích.	Đó	gọi	là	Tâm	
tham	(vì	thích	mà,	nên	tham),	thọ	hỉ,	vì	không	có	quan	niệm	về	nghiệp	cho	nên	
là	hợp	tà	kiến,	và	có	người	hỗ	trợ	giúp	đỡ	cho	nên	gọi	là	hữu	trợ. 



 
 

41 

		 3.	Tâm	tham	thọ	Hỉ,	ly	tà	kiến,	vô	trợ:	

			 Bây	giờ	là	ly	tà	kiến,	là	rời	khỏi	tà	kiến.	Ví	dụ	"có	một	người	Phật	tử,	giả	sử	
là	người	Phật	tử	nữ,	mặc	một	cái	áo	mới,	cô	ta	cảnh	giác	rằng	sự	thích	thú	với	
chiếc	áo	này	làm	dấy	lên	tâm	tham	của	mình".	Tức	là	mình	là	Phật	tử	thật	sự,	
mình	mặc	cái	áo	mới,	mình	thích,	nhưng	lúc	đó	nghĩ	rằng	sự	thích	thú	này	làm	
dấy	lên	tâm	tham	của	mình.	Cô	ta	nhận	định	như	vậy.	

			 Đầu	tiên,	tâm	mà	thích	mặc	áo	mới	là	đã	tham	rồi	phải	không?	Nhưng	[do]	
cổ	có	học	về	nghiệp,	nên	kêu	tham	là	đọa	lạc	đó,	tham	là	coi	chừng	đọa.	Cô	ta	
[nhận	định]	mặc	áo	mà	có	sự	thích	thú	này	là	tâm	không	tốt,	cho	nên	cô	ta	gọi	là	
ly	tà	kiến,	là	rời	khỏi	tà	kiến.	Nhưng	quý	vị	thấy	việc	làm	đó	rõ	ràng	cũng	không	
có	yếu	tố	suy	xét,	không	có	ai	tác	động	gì	v.v...	cho	nên	không	có	trợ,	gọi	là	vô	trợ.	

		 Một	ví	dụ	khác:	"Một	thanh	niên	uống	một	ly	nước	ngọt	với	sự	thích	thú,	và	
suy	nghĩ	rằng	mình	không	phạm	giới	gì	với	việc	uống	này".	Chúng	ta	hay	là	Phật	
tử,	mình	nghĩ	là	người	này	có	học.	Giống	như	chúng	ta	có	học	[nên]	chúng	ta	biết	
là	uống	ly	nước	ngọt	này,	nghĩ	rằng	là	mình	thích	thôi	chứ	đâu	có	phạm	giới	gì	
đâu.	Khi	uống	với	tâm	thích	như	vậy,	đó	là	tâm	tham,	thích	thú	là	tham.	Uống	thấy	
ngon	mà,	uống	với	sự	yêu	thích,	thì	ngon	đó	là	thọ	hỉ.	Và	lúc	đó	anh	ta	có	quan	
niệm	về	Phật	pháp,	cho	nên	ly	tà	kiến.	[Anh	ta]	nghĩ	là	uống	nước	ngọt	này	chẳng	
phạm	giới	gì	đâu,	nghĩ	không	phạm	giới,	[nên	là	ly	tà].	Và	không	có	trợ.	Lý	do	
không	trợ	là	vì	sao?	Đơn	giản	là	bởi	vì	anh	ta	đâu	có	cần	phải	suy	nghĩ,	suy	xét	gì	
đâu,	đâu	có	ai	khiến	đâu.	

		 Đó	là	trường	hợp	thứ	ba	rồi,	quý	vị	hiểu	không	ạ?	Chắc	là	hiểu!	

		 4.	Tâm	tham	thọ	hỉ,	ly	tà	kiến,	hữu	trợ: 

		 Bây	giờ	mình	lấy	ví	dụ	là	"một	chú	Phật	tử	có	sự	cảnh	giác	về	nghiệp	và	quả	
của	nghiệp,	nhưng	chú	đấy	chiều	theo	sự	yêu	cầu	của	sếp	nên	hát	karaoke,	hát	
bài	hát	hiện	đại	một	cách	thích	thú".	Tức	là	bây	giờ	một	người	Phật	tử	thì	tất	
nhiên	 là	biết	về	nghiệp	và	quả	của	nghiệp,	biết	việc	hát	karaoke	 là	không	tốt.	
Nhưng	bây	giờ	đi	với	sếp	thì	[phải]	hát,	và	khi	hát	thì	lại	hát	một	cách	thích	thú.	
Và	nghĩ	rằng	việc	hát	này	tạo	nghiệp,	nhưng	tôi	đang	hát	hay	quá	thì	cứ	hát	thôi,	
cứ	vậy	đó,	đang	thích	mà!	Đầu	tiên	là	tâm	tham,	tham	hát,	hát	một	cách	thích	thú	



 
 

42 

mà.	Mới	đầu	thì	chưa,	nhưng	bây	giờ	vô	hát	thật	là	thích,	như	vậy	là	tâm	tham,	và	
thích	rồi	thì	thọ	hỉ.	Lúc	đó	cũng	có	cảnh	giác	nghiệp	chứ,	nhưng	thôi,	đang	hát	
hay	rồi	nên	cứ	hát,	đó	là	ly	tà	kiến.	Và	có	trợ.	Thật	ra	mới	đầu	chắc	cũng	không	
có	định	hát	đâu,	nhưng	do	sếp	nói	quá,	hát	đi	hát	đi,	rồi	cuối	cùng	hát	luôn.	Đó	là	
có	trợ,	hữu	trợ	là	như	vậy.	

		 Chúng	ta	lấy	ví	dụ	khác,	ví	dụ	thứ	hai	về	phần	này.	Đó	là	"một	người	Phật	tử	
nghe	bài	nhạc	hay,	dù	biết	rằng	việc	nghe	nhạc	có	thể	khiến	mất	định,	chìm	trong	
luân	hồi.	Nhưng	vì	đang	làm	việc	ở	quán	cà	phê,	lúc	đầu	thì	cũng	đắn	đo,	cố	đừng	
nghe,	nhưng	một	hồi	rồi	cũng	nghe	luôn,	bài	hát	hay	quá	thôi	cứ	nghe	đi".	

		 Trường	hợp	này	cũng	vậy,	tức	là	lúc	đầu	thì	mình	không	có	định	nghe,	mình	
đã	cố	tình	không	nghe	rồi,	nhưng	bài	hát	này	ưa	thích	quá,	hấp	dẫn,	đang	ngồi	
trong	quá	cà	phê	mà.	Cũng	biết	là	nghe	nhạc	thì	khiến	mất	định	đó,	chìm	trong	
luân	hồi	đó,	nhưng	thôi,	cứ	nghe	đi,	đang	hay	quá.	Cho	nên	bằng	Tâm	tham	thọ	
Hỉ	và	lúc	đó	có	tà	kiến	hay	không?	Không	có	tà	kiến.	Bởi	vì	biết	rõ	là	việc	này	là	
việc	không	tốt,	cũng	đắn	đo,	nhưng	xong	rồi	cũng	có	nghe.	

		 Chính	vì	điểm	này	mà	ngài	Na	Tiên	mới	nói	là	việc	làm	ác	của	người	biết	
nhân	quả	với	người	không	biết	nhân	quả,	thì	ai	có	nghiệp	nặng	hơn?	Người	không	
biết	nhân	quả	nghiệp	nặng	hơn.	Tại	vì	sao?	Tại	vì	người	ta	không	có	đắn	đo,	không	
có	suy	xét	trong	đó,	đó	là	hợp	tà	kiến	rồi.	Còn	người	kia	dù	sao	cũng	học	Phật	
pháp,	tuy	mình	đang	làm	sai	nhưng	quý	vị	cũng	có	sự	xét	trong	đó,	cho	nên	tạo	
ra	tâm	ly	tà.	Tuy	tâm	tham	nhưng	cũng	ly	tà.	

		 Quý	vị	thấy	không	ạ?	Sân	mai	mốt	cũng	vậy,	Si	cũng	vậy,	cho	nên	là	khác	
nhau	đó.	Mình	tưởng	là	giống	nhau,	hai	người	cũng	vậy	thôi.	Nhưng	không	phải!	
Người	học	Phật	pháp,	người	ta	biết	mình	đang	sai,	nhưng	vì	mình	không	chống	
lại	nổi	thôi,	vì	niềm	đam	mê	thôi.	Một	hồi	rồi	cũng	chạy	vô	đó,	thì	cũng	vậy	thôi,	
nhưng	đỡ	hơn,	đỡ	hơn	ở	chỗ	là	ly	tà.	Cho	nên	điều	đó	tốt	chứ	quý	vị!	Mai	mốt	
mình	mới	biết	là	tâm	Tam	nhân,	Nhị	nhân,	tâm	Vô	nhân	khác	nhau	trong	từng	
suy	nghĩ,	từng	chút	xíu	vậy	đó.	Cho	nên	ai	không	tu	được,	chưa	hành	được,	nhưng	
nghe	pháp	cũng	đỡ	đúng	không?	Có	nhận	thức	thì	cũng	đỡ	hơn.	Từ	đó	tâm	mình	
tạo	cũng	khác	nhau	so	với	người	không	biết	gì,	cho	dù	mình	làm	chưa	được.	Bị	bị	
lôi	kéo	dữ	quá,	nhưng	vẫn	tốt	hơn	là	không	biết	gì. 



 
 

43 

5.	Tâm	tham	thọ	xả,	hợp	tà	kiến,	vô	trợ: 

	 Bây	giờ	tới	thọ	xả,	nãy	giờ	vui	hết	rồi,	bây	giờ	là	thọ	xả.	Lấy	ví	dụ	là	"có	một	
đứa	bé	ăn	cơm	trắng	với	những	thức	ăn	khác	mà	không	hề	thưởng	thức,	vì	chỉ	ăn	
qua	bữa	 thôi,	 vì	món	này	ăn	hàng	ngày	 rồi,	 và	 cũng	không	 có	hiểu	biết	 gì	 về	
nghiệp".	Giống	như	đứa	con	trai	của	quý	vị	đi,	ngày	nào	nó	cũng	ăn	cơm,	nó	kêu:	
Thôi	thì	ăn	cho	qua	bữa.	Và	nó	không	hề	thưởng	thức	món	ăn	này,	mà	chỉ	ăn	thôi,	
ăn	cho	lớn	thôi,	nó	cứ	ăn	như	vậy.	Và	nó	cũng	chẳng	biết	gì	về	nghiệp	hết. 

	 Như	vậy	chúng	ta	xét	về	ba	phương	diện:	Đầu	tiên	là	nó	ăn,	tất	nhiên	là	khi	
ăn	cơm	thì	nó	vẫn	có	ham	thích	muốn	ăn	chứ,	nhưng	nó	có	cảm	thọ	là	thọ	xả.	Bởi	
vì	nó	trơ	trơ	rồi,	không	có	hứng	thú	như	lúc	trước	ăn	nữa,	bởi	vì	ngày	nào	mẹ	nó	
cũng	nấu	món	đó.	Thứ	hai	là	nó	cũng	không	có	hiểu	biết	về	nghiệp,	không	hiểu	
biết	về	nghiệp	tức	là	hợp	tà	kiến.	Nó	không	biết	về	nghiệp	và	quả	của	nghiệp,	nó	
đâu	có	học	giáo	pháp	đâu	mà	biết.	Thứ	ba	là	cũng	đâu	có	ai	thúc	ép	nó,	hoặc	nó	
đâu	có	suy	nghĩ	gì	đâu,	nên	là	vô	trợ.	Cho	nên	là	Tâm	tham	thọ	xả,	hợp	tà	kiến,	vô	
trợ. 

	 Nếu	quý	vị	không	hiểu	lắm	thì	chúng	ta	lấy	thêm	một	ví	dụ	nữa.	"Có	một	
người	Phật	tử	cũng	có	hứng	thú	nghe	bài	nhạc	trong	quán	cà	phê,	nhưng	nghe	
cảm	thấy	bài	đó	bình	thường,	chẳng	thấy	hay	gì	hết".	Tức	là	họ	cũng	thích	nghe	
nhạc,	đầu	tiên	là	tham	nghe	đó,	nhưng	sau	đó	họ	nghe	bài	hát	đó	mà	có	cảm	giác	
bình	thường.	Đó	là	Tâm	tham	thọ	xả.	Chúng	ta	đang	lấy	ví	dụ	về	hợp	tà	kiến,	nên	
người	đó	không	có	suy	nghĩ	gì	về	nhân	quả	hết,	và	họ	cứ	nghe	thôi.	Đó	gọi	là	Tâm	
tham	thọ	xả,	bởi	vì	họ	cảm	thấy	bài	nhạc	đó	bình	thường,	không	có	hấp	dẫn	lôi	
cuốn,	như	vậy	đó	gọi	là	thọ	xả.	Rồi	do	không	suy	nghĩ	về	nghiệp,	quên	mất	nghiệp	
là	gì	hết	rồi.	Mặc	dù	là	Phật	tử,	nhưng	lúc	đó	chẳng	nhớ	gì	về	nghiệp	hết,	cho	nên	
gọi	là	hợp	tà	kiến.	Và	không	có	ai	tác	động	hay	tự	mình	suy	nghĩ,	đắn	đo	đi	đắn	
đo	lại	mà	nghe.	Đó	là	vô	trợ. 

6.	Tâm	tham	thọ	xả,	hợp	tà	kiến,	hữu	trợ: 

	 Cũng	tương	tự	như	thế,	nhưng	có	trợ	giúp	thôi.	Ví	dụ	như	"một	bà	mẹ	trân	
quý	chiếc	điện	thoại	mới	sau	khi	được	con	trai	bà	mua	về	tặng,	và	được	giải	thích	
về	chiếc	điện	thoại	đó	mới,	nhưng	bà	chỉ	cảm	nhận	thấy	bình	thường	và	không	



 
 

44 

hiểu	biết	gì	về	nghiệp". 

			 Ví	dụ	này	hơi	dài,	chúng	ta	nghe	cho	kỹ.	Một	bà	mẹ	được	đứa	con	tặng	cho	
điện	thoại	mới,	sau	khi	nghe	đứa	con	mình	giải	thích	thì	bả	cũng	cảm	thấy	trân	
quý	cái	điện	thoại	đó	lắm.	Mới	đầu	thì	chắc	bả	cũng	chẳng	có	trân	quý	gì	đâu,	
điện	thoại	nào	cũng	như	nhau,	chắc	như	điện	thoại	cũ.	Nhưng	bà	nghe	đứa	con	
trai	mình	giải	thích	là	điện	thoại	này	tốt	lắm,	thế	này	thế	kia,	thì	bả	cũng	cũng	
thấy	trân	quý,	nhưng	bà	cảm	thấy	bình	thường.	Bởi	vì	thật	ra	cái	điện	thoại	này	
cũng	chả	có	tác	dụng	gì	đối	với	mình	lắm,	chỉ	có	trân	quý	thôi,	thích	thích	một	
chút	thôi,	thì	là	tham,	gọi	là	Tâm	tham	thọ	xả.	Và	do	bà	cũng	chả	biết	gì	nghiệp,	
cho	nên	gọi	là	hợp	tà	kiến.	Bà	có	được	thái	độ	đó	là	do	người	con	trai	giải	thích,	
cho	nên	gọi	là	hữu	trợ. 

	 Tóm	lại	mình	không	cần	nhớ	nhiều	lắm,	mình	đọc	ra	thì	có	nhiều	trường	
hợp,	nhưng	mình	chỉ	cần	nhớ	là	mình	xét	trên	ba	điều:	Một,	đó	là	thọ	gì,	thọ	hỉ	
hay	thọ	xả?	Hai	là	hợp	tà	kiến	hay	không	hợp	tà	kiến.	Và	thứ	ba	là	có	trợ	hay	
không	có	trợ	(là	hữu	trợ	hay	vô	trợ).	Vậy	thôi!	Nhớ	vậy	thì	dễ	hơn!	Chứ	còn	bây	
giờ	nhiều	khi	đọc	tám	trường	hợp	thì	thấy	choáng	quá.	Đó	là	trường	hợp	thứ	
sáu,	chúng	ta	lấy	một	ví	dụ	thôi. 

	 7.	Tâm	tham	thọ	xả,	ly	tà	kiến,	vô	trợ:	

	 Ví	dụ	"một	chú	Phật	tử	có	hiểu	biết	về	nghiệp	và	uống	cà	phê	vì	thích	hương	
vị.	[Nhưng]	lúc	đó	cảm	thấy	bình	thường	[và	thấy]	cà	phê	này	cũng	không	có	gì	
đặc	biệt,	không	thấy	ngon	gì,	vì	uống	hoài,	ngày	nào	cũng	uống	mà".	Tức	là	chú	
Phật	tử	[đó]	cũng	có	quan	điểm	hiểu	biết	về	nghiệp,	và	lúc	đó	uống	cà	phê	thì	vẫn	
đang	nghĩ	về	nghiệp,	thích	hương	vị	cà	phê	nhưng	cảm	thấy	bình	thường	vì	uống	
hoài.	Vậy	đó	là	[tâm]	gì?	 

	 Thứ	nhất	là	xét	về	tâm,	tâm	thích	và	tham	rồi.	Và	uống	cảm	thấy	bình	thường	
thì	là	Tâm	tham	thọ	xả.	Và	có	hiểu	biết	về	nghiệp	thì	gọi	là	ly	tà	kiến.	Cuối	cùng	là	
không	có	tác	nhân	nào	[như]	suy	nghĩ	gì	hay	hỗ	trợ	thêm,	cho	nên	là	vô	trợ. 

8.	Tâm	tham	thọ	xả,	ly	tà	kiến,	hữu	trợ: 

Ví	dụ	"một	cô	Phật	tử	có	hiểu	biết	về	nghiệp,	nhưng	sau	nhiều	lần	bị	thuyết	



 
 

45 

phục	bởi	cô	bạn	nữ	bán	xe	ô	tô,	nên	cô	đã	miễn	cưỡng	mua	chiếc	xe	mới,	vì	cũng	
có	thích".	 

Bây	 giờ	mình	 có	 trường	 hợp	 rất	 thực	 tế,	 tức	 là	mình	 thì	 có	 hiểu	 biết	 về	
nghiệp,	suy	xét	đàng	hoàng.	Rồi	lúc	mua	thì	bị	cô	bạn	bán	xe	hơi	(xe	ô	tô)	nói	một	
hồi	thì	mình	cũng	hơi	thích,	đó	là	miễn	cưỡng	mua	chiếc	xe	đó.	Như	vậy	mua	vì	
sự	thích,	nên	thích	đó	chính	là	tâm	tham.	Bây	giờ	xét	theo	thọ	thì	lúc	này	là	thọ	xả,	
vì	thật	ra	cô	ấy	cũng	miễn	cưỡng	[mua]	thôi,	chứ	không	phải	là	quyết	liệt	hấp	dẫn	
lắm.	Mua	chiếc	xe	nhưng	cảm	thấy	miễn	cưỡng	thôi,	đâu	có	hoàn	toàn	vui	100%	
được.	Cho	nên	[đó]	là	thọ	xả.	Và	lúc	đó	tất	nhiên	là	ly	tà	kiến,	vì	cổ	có	quan	niệm	
về	nghiệp.	Và	xét	trường	hợp	này	là	có	tác	động	của	cô	bạn,	nên	gọi	là	hữu	trợ. 

Đó	là	tám	trường	hợp,	quý	vị	nắm	được	tám	trường	hợp	này	là	được.	Tóm	
lại,	để	nhớ	điều	này	thì	quý	vị	nhớ	ba	trường	hợp:	là	cảm	giác	thọ	(thọ	hỉ	hay	thọ	
xả);	rồi	xét	về	trường	hợp	là	hợp	với	tà	kiến	hay	không	tà	kiến;	và	tác	động	có	trợ	
hay	không	có	trợ	thôi.	Nhớ	vậy!	Không	cần	hiểu	máy	móc	đâu.	Chỉ	cần	hiểu	như	
vậy	là	được,	bữa	sau	mình	nói	lại	là	được. 

+Nhân	trợ	cho	tham	có	4:	Tức	là	tại	sao	tham?	Có	4	nhân	để	tạo	ra	tâm	tham. 

	 1.	Tái	tục	bằng	nghiệp	có	đi	kèm	với	tham:	có	nghĩa	là	mình	đi	đầu	thai	
(tái	tục	tức	là	đầu	thai	lại),	giống	như	mình	ở	cõi	Người,	đời	trước	mình	đi	đầu	
thai,	đầu	thai	bằng	nghiệp	đi	kèm	với	tham.	Tức	là	nghiệp	nhân	đời	trước,	lúc	đó	
mình	do	tâm	tham	phát	sanh	trước,	nên	điều	đó	để	lại	nghiệp	ấy,	như	là	người	
mình	tạo	phước	và	mong	hưởng	phước	ở	trong	đời	hoặc	muốn	sanh	về	cõi	ưa	
thích.	Như	vậy	do	điều	đó	mà	tạo	ra	tâm. 

	 Giống	như	đời	trước	mình	tham,	rồi	đời	này	tham	tiếp,	giống	như	vậy	đó.	
Tức	là	do	đời	trước	mình	tạo	ra	tâm	tham	rồi,	cuối	cùng	tâm	đó	giúp	mình	đi	đầu	
thai,	đi	chung.	Nghiệp	của	mình	là	nghiệp	đi	đầu	thai	[bằng	tâm]	tham,	nên	bây	
giờ	dễ	cho	mình	tham	tiếp.	Cho	nên	nhiều	người	tại	sao	có	sở	thích	gì	đó	v.v….	thì	
thường	là	vậy!	Có	ba	điều:	là	Khuynh	hướng	tâm	lý,	tiền	nghiệp	và	môi	trường	
sống	tạo	nên	những	điều	đó	cho	mình.	Chúng	ta	đã	học	hết	rồi. 

			 2.	Đời	kế	trước	đa	tham:	tức	là	đời	trước	tham	nhiều	quá,	đời	kế	là	đời	gần	
mình	nhất	[mà]	tham	nhiều	thì	đời	này	còn	tham,	giống	như	có	trớn	có	đà.	Đời	



 
 

46 

trước	mình	sống	trong	cảnh	dục,	hưởng	thụ	quen	rồi,	đó	là	mình	quá	quen	ở	trong	
cảnh	hưởng	Ngũ	dục,	cho	nên	đời	này	gặp	Sáu	dục	(Lục	dục)	thì	mình	cũng	thích	
như	vậy,	y	chang,	phát	tâm	tham	tiếp,	nên	điều	đó	khiến	mình	dễ	tham.	Điều	này	
là	do	đời	trước	rồi	nên	mình	không	có	cách	nào,	[nên]	cũng	khó	thay	đổi.	Nhưng	
mình	cố	gắng	thay	đổi	từ	đời	này	để	đời	sau	khỏi	bị. 

3.	Gặp	cảnh	tốt:	tức	là	mình	thấy	sắc	tốt,	nghe	tiếng	tốt,	cho	đến	gặp	những	
điều	gì	đó	tốt	thì	tham,	chứ	không	tốt	thì	[sẽ]	không	tham.	Giống	như	mình	đi,	
thấy	cảnh	đẹp	 thì	mình	 tham,	mình	 thích	đẹp.	Mình	nghe	âm	thanh	hay,	mình	
thích	nghe	thì	mình	mới	tham.	Mình	ngửi	mùi	hương	thơm	thì	mình	mới	thích,	
[mới]	tham	chứ.	Như	vậy	gọi	là	gặp	cảnh	tốt. 

4.	Gặp	cảnh	hay	vật	ưu	thích:	ở	trên	là	tốt,	còn	ở	đây	là	thích,	thích	thì	khỏi	
phải	nói	rồi.	Thích	thì	chưa	hẳn	là	tốt,	nhưng	mình	thích.	Ví	dụ	như	mình	khoái	
món	ăn	đó,	món	đó	thật	ra	đối	với	người	ta	thì	không	phải	ngon,	tốt	gì,	nhưng	đối	
với	mình	thì	rất	thích.	Ví	dụ	như	người	thích	uống	rượu,	rượu	đâu	có	ngon	gì	đâu,	
nhưng	người	ta	thích.	Cho	nên	người	ta	thấy	rượu	là	người	ta	ưa,	muốn	uống,	là	
người	ta	khởi	tham	rồi.	Hoặc	là	có	người	rất	sợ	uống	nước	ngọt	có	ga	thì	họ	đâu	
thích	đâu,	cho	nên	họ	nhìn	thấy	nước	đó	là	họ	không	thích	rồi,	thì	họ	đâu	có	tham.	
Nhưng	mình	thích	nước	ngọt	có	ga	đó,	[ví	dụ]	như	Coca,	mình	nhìn	thấy	là	thích	
uống,	nên	mình	khởi	tâm	tham. 

Mình	học	kĩ	như	vậy,	mình	mới	biết	nhân	trợ	cho	tham	là	có	bốn	[điều].	Hai	
điều	trên	đã	là	đời	trước	rồi,	còn	điều	dưới	này	thì	cố	gắng,	cảnh	vừa	vừa	thôi,	
đừng	có	tốt	[quá],	cái	nào	mà	mình	thích	thì	né	né	bớt	cho	đỡ	tham. 

+	Nhân	trợ	sanh	cho	hỉ	cũng	có	bốn:	Mình	học	tới	hỉ,	xả,	tà	với	vô	tà,	rồi	vô	trợ	
với	hữu	trợ,	mình	học	từng	cái.	Tham	thì	tránh	từ	đầu.	Còn	bây	giờ	là	Hỉ,	Hỉ	cũng	
là	nguyên	nhân	gây	cho	có	thể	tham.	Tâm	tham	thọ	hỉ. 

1.	Tái	tục	bằng	tâm	thọ	hỉ:	điều	này	mình	nói	hơi	sâu	một	chút	mới	được,	
chứ	nói	sơ	sơ	thì	không	được.	Tức	là	bốn	Tâm	đại	quả	thọ	hỉ	trong	24	Tâm	dục	
giới	Tịnh	hảo.	Trong	Tâm	dục	giới	chúng	ta	đang	học	thì	có	12	Tâm	bất	thiện,	18	
Tâm	vô	nhân	và	24	tâm	[dục	giới	Tịnh	hảo],	là	54	tâm	Dục	giới.	Trong	đó,	khi	mình	
tạo	tâm	thiện	thì	có	bốn	Tâm	đại	quả	thọ	hỉ	trong	24	Tâm	dục	giới	Tịnh	hảo	(điều	



 
 

47 

này	học	hơi	sâu)	và	bốn	Tâm	sắc	giới	thành	hỉ	(tức	là	thọ	hỉ)	thì	sẽ	tạo	ra	tâm	đi	
đầu	thai	hay	là	tâm	tái	sanh	(trong	ngôn	ngữ	A	Tỳ	Đàm	là	tái	tục)	bằng	tâm	thọ	hỉ.	
Tức	là	có	bốn	tâm	ở	Dục	giới	và	bốn	tâm	ở	Sắc	giới	mà	tạo	ra,	khiến	cho	mình	đi	
đầu	thai,	dễ	gây	cho	mình	thọ	hỉ. 

Cho	nên	có	những	người	dễ	vui,	lúc	nào	cũng	vui,	thật	ra	là	do	họ	tạo	được	
bốn	Tâm	đại	quả	thọ	hỉ	này,	nếu	đời	trước	họ	ở	Dục	giới,	hoặc	[đời]	trước	họ	ở	
Sắc	giới,	thì	họ	cũng	có	bốn	tâm.	Bốn	Tâm	sắc	giới,	trong	Sắc	giới	nếu	chia	ra	thì	
có	bao	nhiêu	tâm?	Theo	Kinh	tạng	là	4	[tầng	Thiền],	nhưng	chúng	ta	đang	học	Vi	
diệu	pháp	là	5	tầng	Thiền.	Trừ	Ngũ	thiền	là	tâm	thọ	xả	ra	thì	4	tầng	Thiền	còn	lại,	
quý	vị	thấy	là	một	trạng	thái	hỉ	lạc	do	Định	sanh,	do	ly	dục	sanh,	đó	là	thọ	hỉ.	Tâm	
đó	sẽ	tạo	ra	[khiến]	đời	này	mình	vui.	Ví	dụ	như	quý	vị	ở	cõi	Thiền	xuống	đây,	thì	
thường	là	vui	vẻ	lắm.	Còn	mặt	mình	lúc	nào	[cũng]	nhăn	nhăn	là	biết	rồi	đó,	là	
mình	biết	mình	không	phải	tự	tại	đi	đầu	thai	bằng	tâm	này,	thì	quý	vị	hiểu	rất	rõ	
như	vậy. 

Ở	đây	sẵn	Thiện	Trang	nói	về	việc	đi	đầu	thai,	thì	chúng	ta	phải	hiểu	về	tâm.	
Tức	là	cứ	mỗi	trong	một	sát-na	tâm	tốt	lành	hay	bất	thiện,	thì	ngay	khi	đó	sẽ	tạo	
ra	hai	thứ	hậu	quả:	Một	là	Tâm	đầu	thai	(hay	gọi	là	Tâm	tái	tục)	và	năm	tâm	đón	
nhận	cảnh	vật	chất.	Quý	vị	nhớ	mỗi	sát-na	tâm	dù	thiện	hay	là	bất	thiện,	thì	tạo	ra	
hai	[tâm]:	Một	là	tạo	ra	một	tâm	để	đi	đầu	thai	và	năm	tâm	đón	nhận	cảnh	vật	
chất. 

Ví	dụ	chúng	ta	vừa	khởi	lên	ý	niệm	thiện	ác	gì	đó,	thì	kết	một	Tâm	đầu	thai,	
và	khi	nào	đủ	duyên	[thì]	tâm	đó	sẽ	khiến	cho	mình	đi	đầu	thai,	và	năm	tâm	đón	
nhận	cảnh	vật	chất	để	nhận	diện	được	hình	tượng	lúc	đó.	Lúc	đó	quý	vị	phải	biết	
ứng	biến	như	thế	nào,	xử	lý	thế	nào,	chứ	không	phải	chỉ	như	vậy	không.	Ví	dụ	
mình	thấy	cái	đèn	này,	mình	cảm	thấy	khó	chịu,	nóng	quá,	thì	khi	đó	mình	tạo	ra	
tâm	bất	thiện,	tâm	sân.	Tâm	đầu	thai	mà	là	tâm	sân	thì	mệt	rồi	đó.	Lúc	nào	mà	đầu	
thai	bằng	tâm	đó	là	khổ,	nhưng	không	biết	lúc	nào	nha. 

Thứ	hai	nữa	là	mình	xử	lý	những	tâm	đón	cảnh,	nhận	cảnh.	[Ví	dụ]	cảnh	này	
đang	nóng	quá	thì	ta	giảm	bớt	ánh	sáng,	tắt	đèn	đi	v.v…	ta	đem	quạt	[ra	dùng]...	
đó	là	những	tâm	[đón	cảnh].	Từ	từ	chúng	ta	nói	về	những	[tâm]	đó	sau,	chúng	ta	
nói	đơn	giản	thì	chưa	chính	xác,	nhưng	tạm	nói	như	vậy	để	quý	vị	dễ	hiểu.	 



 
 

48 

Và	ngay	khi	một	đời	sống	của	mình	kết	thúc,	thì	Tâm	đầu	thai	sẽ	có	mặt	để	
đưa	mình	vào	một	cảnh	giới	tương	ứng	nào	đó.	Tâm	đó	chưa	hẳn	là	tâm	lúc	nãy,	
nhưng	có	thể	là	một	Tâm	đầu	thai	hay	là	Tâm	tái	tục	ở	đời	nào	đó	có	thể	xuất	hiện.	
Cho	nên	tâm	đó	chỉ	tồn	tại	trong	một	sát-na	tâm	thôi.	Tức	là	Tâm	tái	tục	hay	Tâm	
đầu	thai	chỉ	tồn	tại	trong	một	sát-na	tâm	thôi.	 

Thời	gian	sát-na	tâm	này	nhỏ	lắm,	trong	Kinh	Đại	thừa	hay	Kinh	Bắc	truyền	
hay	Nam	truyền	gì	cũng	đều	nói	thời	gian	là	khoảng	một	phần	tỷ	giây.	Giống	như	
trong	kinh	mà	Hòa	thượng	Tịnh	Không	hay	lấy	ra	đó:	‘Trong	một	khảy	búng	ngón	
tay	có	32	ức	trăm	ngàn	niệm,	niệm	niệm	thành	hình,	hình	đều	có	thức’,	kiểu	vậy	
đó.	Bên	Nam	truyền	hay	Bắc	truyền	gì	đều	công	nhận	thuyết	đó.	Tức	là	trong	một	
cái	búng	tay	thôi	mà	có	32	ức	trăm	ngàn	niệm.	Có	nhiều	tâm	như	vậy	thì	[gọi]	là	
sát-na	tâm.	Chúng	ta	tính	ra,	đổi	ra	cách	tính	bây	giờ	có	thể	có	tới	triệu	tỷ,	nghìn	
tỷ	ý	niệm,	nhiều	như	vậy,	đó	gọi	là	sát-na	tâm. 

Và	sau	sát-na	Tâm	đầu	thai	đó,	thì	tâm	đó	trở	thành	Tâm	hộ	kiếp	và	nó	tiếp	
nối	sanh	diệt	trong	suốt	kiếp	sống,	với	hai	chức	năng	là	xen	kẽ	giữa	các	dòng	tâm	
thức.	Tại	sao	vậy?	Tại	vì	tâm	đó	cũng	chen	vào	cho	mình.	Ví	dụ	như	quý	vị	đầu	
thai	bằng	tâm	thọ	hỉ,	thì	quý	vị	xử	lý	điều	gì	[thường]	thấy	cũng	vui.	Nhưng	quý	vị	
đầu	thai	bằng	tâm	thọ	ưu,	thì	quý	vị	khó	chịu,	cái	gì	cũng	không	hài	lòng	và	buồn,	
người	ta	gọi	là	người	bị	trầm	cảm,	bị	thế	này	thế	kia,	nghĩ	theo	tiêu	cực.	Là	do	
mình	đầu	thai	bằng	tâm	không	tốt,	cho	nên	tâm	đó	lúc	đầu	thai	thì	xong	rồi,	nhưng	
khi	đầu	thai	xong	thì	lại	duy	trì	trở	thành	Tâm	hộ	kiếp.	Hộ	kiếp	tức	là	nó	chen	vô	
trong	suy	nghĩ	hay	chen	vô	cái	gì	đó,	nó	cứ	chen	vô,	nên	người	ta	thường	có	những	
tiêu	cực,	nếu	người	đó	tâm	thọ	ưu,	thọ	khổ.	Còn	nếu	mình	có	tâm	thọ	hỉ	vui	vẻ	thì	
lúc	nào	cũng	vui,	nói	gì	cũng	vui,	vì	tâm	đó	hay	chen	vô. 

Quý	vị	thấy	giá	trị	của	tu	hành	là	ở	chỗ	đó.	Cho	nên	ai	biết	tu	hành	là	phải	
nhìn	cảnh	bằng	sự	lạc	quan.	Tổng	công	thức	là	Sáu	căn	tiếp	xúc	với	cảnh	giới	Sáu	
trần	bằng	tâm	như	ý,	tức	là	tâm	phải	vui,	hoan	hỉ,	đồng	lòng	với	[việc]	đó,	thì	đời	
sau	được	quả	như	ý,	nếu	như	mình	đầu	thai	bằng	tâm	đó.	Còn	nếu	Sáu	căn	tiếp	
xúc	với	cảnh	giới	Sáu	trần,	tức	là	mình	gặp	cảnh	gì,	thấy	hình	ảnh,	nghe	âm	thanh,	
ngửi	mùi	hương,	[xúc]	chạm,	rồi	ăn	vật	thực	hoặc	là	nghĩ	về	các	vấn	đề	gì	khác,	
mà	thấy	bất	như	ý	nhiều,	thì	quý	vị	liên	tục	tạo	ra	những	Tâm	đầu	thai	không	tốt.	



 
 

49 

Chính	vì	vậy	là	bất	như	ý,	thì	đời	sau	quý	vị	lại	khổ	nữa.	 

Quý	vị	hiểu	không	ạ?	Nó	khiến	cho	mình	tự	nhiên	nghĩ	tiêu	cực,	khiến	cho	
mình	tự	nhiên	nghĩ	theo	chiều	hướng	xấu,	bởi	vì	nó	cứ	tạo,	nó	chen	vô.	Học	tới	
đây	mới	biết	giá	trị	của	tu	hành,	cho	nên	người	biết	tu	hành	là	lúc	nào	cũng	giữ	
tâm	vui	vẻ	hoan	hỉ	để	đời	sau	mình	vui	tiếp.	Còn	mấy	người	không	biết	tu	là	lúc	
nào	cũng	nghĩ	tiêu	cực,	nghĩ	tiêu	cực	là	không	tốt.	Bởi	vì	khi	tâm	đó	đi	vô	đầu	thai	
một	cái	là	mệt	nha.	Đó	là	nói	sơ	sơ,	rồi	từ	từ	chúng	ta	học	kỹ. 

Ở	đây	tiếp	theo	nói	là:	Khi	Sáu	căn	tiếp	xúc	với	cảnh	ở	bên	ngoài	thì	dòng	
sanh	thức	hiện	ra	với	nhiều	giai	đoạn	tâm	lý,	nhưng	mỗi	giai	đoạn	đó	gồm	tối	đa	
là	17	sát-na	tâm.	Và	giai	đoạn	như	vậy	gọi	là	Tâm	lộ,	hay	còn	gọi	là	lộ	trình	tâm.	
Tức	là	có	nhiều	tâm.	Buổi	sau	chúng	ta	sẽ	học	17	sát-na	tâm	đó	là	gồm	những	tâm	
nào,	rồi	chúng	ta	sẽ	biết. 

Nói	tóm	lại	trong	mỗi	lúc	tâm	như	vậy,	đại	khái	gồm	hai	thứ	tâm:	là	Tâm	
nhân	và	Tâm	quả.	Tâm	quả	là	gì?	Tâm	quả	là	tâm	đón	nhận	các	cảnh	ở	bên	ngoài	
để	đánh	giá	phân	loại.	Ví	dụ	tôi	nhìn	thấy	bóng	đèn	này,	thì	tôi	đánh	giá	cái	đèn	
này	là	tốt	hay	xấu,	[thích]	hay	không	thích	v.v…	đánh	giá	phân	loại,	đó	là	Tâm	quả.	
Tại	sao	gọi	Tâm	quả?	Vì	đó	là	kết	quả	của	việc	đời	trước,	nó	đón	nhận	kết	quả	thôi,	
nên	gọi	là	Tâm	quả.	Tâm	quả	xuất	hiện	trước	mà.	 

Sau	giai	đoạn	đánh	giá	phân	loại	đấy,	thì	một	loạt	7	sát-na	Tâm	nhân	mới	
xuất	hiện,	thì	mới	cảm	nhận	được.	Tức	là	tâm	kia	là	quan	sát	thế	nào	đó,	bắt	đầu	
cảm	nhận	được	trần	cảnh	vừa	biết,	thì	7	sát-na	tâm	này	lúc	đó	mới	xuất	hiện,	là	
vừa	ý	hay	không	vừa	ý,	thất	vọng	hay	không	thất	vọng,	không	ưa	cái	bóng	đèn	này	
hay	thích	bóng	đèn	này	v.v…	Tâm	đó	gọi	là	Tâm	nhân.	Tại	sao	là	[Tâm]	nhân?	Bởi	
vì	nó	tạo	ra	nhân	để	cho	đời	sau	hoặc	đời	tiếp	theo	đó	tiếp	tục. 

Cho	nên	Tâm	quả	là	tâm	đón	nhận	quả,	quả	là	quả	bên	ngoài,	ví	dụ	mình	thấy	
màu	này	là	màu	hồng,	màu	trắng,	màu	xanh	v.v…	nó	đón	nhận	đánh	giá.	Rồi	tâm	
đưa	ra	kết	quả,	mình	phân	loại	thích	hay	không	thích,	vừa	hay	không	vừa	ý,	khó	
chịu	hay	không	khó	chịu,	sân	hay	không,	v.v…	thì	đó	là	Tâm	nhân.	[Tâm]	đó	mới	
đẩy	mình	đi	đầu	thai,	xấu	hay	tốt	là	do	tâm	đó,	do	7	sát-na	tâm	thôi.	Sau	này	mình	
sẽ	học	7	sát-na	tâm	đó	là	gì.	 



 
 

50 

Và	tùy	vào	các	điều	kiện,	thực	ra	là	3	điều	kiện	là:	Tiền	nghiệp	(nghiệp	đời	
trước),	khuynh	hướng	tâm	lý	của	mình,	và	môi	trường	sống,	mà	mình	đón	nhận	
các	cảnh	đó	bằng	tâm	xấu	hay	tâm	tốt	ở	giai	đoạn	7	sát-na	tâm	này.	 

Có	nghĩa	là	có	nhiều	người	do	tiền	nghiệp,	giống	như	hồi	nãy	mình	đầu	thai	
bằng	tâm	đó,	[và]	khuynh	hướng	tâm	lý	tức	là	tôi	thích	màu	này,	và	đời	trước	tôi	
đầu	thai	bằng	tâm	thọ	hỉ	cho	nên	bây	giờ	tôi	nhìn	thấy	màu	này	thì	vừa	thích	vừa	
vui.	Hoặc	tôi	nhìn	màu	này	tôi	không	thích	lắm,	nhưng	tại	vì	tôi	đầu	thai	bằng	tâm	
thọ	hỉ	nên	tôi	bình	thường,	không	sao	hết.	Còn	quý	vị	đầu	thai	bằng	tâm	thọ	ưu,	
thọ	khổ	thì	quý	vị	nhìn	màu	này	cũng	không	ưa	gì,	thậm	chí	màu	không	hợp	mình	
là	đã	ghét	rồi.	Hoặc	nó	không	làm	cho	mình	ưa	thích	thì	tự	nhiên	mình	khó	[chịu].	
Cho	nên	ba	yếu	tố:	Tiền	nghiệp,	khuynh	hướng	tâm	lý	và	môi	trường	sống	tạo	
thêm	cho	mình	ảnh	hưởng.	Cho	nên	giai	đoạn	7	sát-na	tâm	này	cũng	nguy	hiểm	
[nếu	không	khéo]. 

Và	cứ	như	vậy,	mỗi	lần	sát-na	thiện	ác	xuất	hiện	thì	kín	đáo	lại	tạo	ra	hai	thứ	
hậu	quả.	Hai	thứ	hậu	quả	là	gì?	Một	là	Tâm	đầu	thai	(Tâm	tái	tục).	Hai	là	các	thứ	
tâm	đón	nhận	ngoại	cảnh.	Như	vậy	[quý	vị]	nhớ	cho	giùm:	Tâm	thiện	sẽ	tạo	ra	
tâm	đầu	thai	đi	về	cõi	vui,	cảnh	vui,	cảnh	thiện.	Còn	nếu	tâm	này	là	tâm	ác	(tâm	
bất	thiện)	thì	sẽ	tạo	ra	tâm	đầu	thai	đi	về	cõi	đọa,	cõi	xấu.	Đó	gọi	là	quả	tái	sinh.	 

Cho	nên	cẩn	thận	giùm!	Hãy	sống	ở	giữa	cuộc	đời,	làm	sao	hãy	tạo	tâm	thiện,	
tâm	lành,	đừng	tạo	tâm	ác,	vì	tâm	ác	(tâm	bất	thiện)	hại	chính	mình	chứ	chẳng	hại	
ai	trước.	Nên	nhớ!	Bởi	vì	nó	cho	quả,	cho	một	Tâm	đầu	thai	như	vậy,	thì	[khi]	Tâm	
đầu	thai	đó	đủ	duyên,	đúng	lúc	đầu	thai	nó	bốc	tâm	nào	không	biết,	nhưng	tâm	
xấu	nhiều	thì	khả	năng	sẽ	đầu	thai	[bằng	tâm	đó]	nhiều.	 

Nguyên	lý	giống	như	chúng	ta	dồn	cái	gì	vô	trong	phòng,	hay	mình	bỏ	nhiều	
[thứ]	vô	một	cái	hộp,	thì	những	gì	nằm	trên	[sẽ]	dễ	bốc	ra	hơn	là	cái	bên	dưới,	
đúng	 không	 quý	 vị?	 Chính	 vì	 vậy	 những	 nghiệp	 đầu	 thai	 tiếp	 theo,	 khả	 năng	
nghiệp	ở	đời	này	đi	nhanh	hơn	là	nghiệp	ở	đời	quá	khứ.	Cho	nên	tại	sao	lúc	chết,	
mình	rất	cần	nghiệp	đời	này	dễ	đi	hơn	là	nghiệp	trong	[đời]	xưa.	Tâm	đầu	thai	
ngày	xưa	không	trổ	nhưng	bây	giờ	trổ,	tại	vì	nó	gần	thì	dễ	trổ	hơn,	lý	do	là	như	
vậy.	Cho	nên	mình	hiểu	rõ	bản	chất	của	vấn	đề	thì	mình	tu	được.	 



 
 

51 

Và	quả	này	tạo	ra	một	cách	kín	đáo	nên	mình	không	biết	hậu	quả	nằm	ở	đâu.	
Và	tốc	độ	sinh	diệt	của	tâm	nhanh	hơn	tốc	độ	của	Sắc	pháp	(hình	thể	bên	ngoài)	
gấp	17	lần,	nhanh	như	vậy	[đó]. 

	Tóm	lại	đoạn	nãy	giờ	hơi	cao,	nhưng	quý	vị	coi	lại	đoạn	nãy	giờ	thì	hãy	cẩn	
thận	giùm	trong	mọi	hành	động,	mọi	suy	nghĩ.	Mình	đang	học	ở	đây,	mặc	dù	mình	
học	là	Tâm	tham	thọ	hỉ,	nhưng	nó	cũng	tác	động	ghê	lắm,	[vì]	tái	sanh	bằng	tâm	
thọ	hỉ	này	thì	cũng	tốt.	Còn	nếu	mình	không	có	thọ	hỉ	thì	mệt	đó.	 

Như	vậy	muốn	được	tái	tục	bằng	tâm	đó	thì	hãy	tạo	ra	nhiều	Tâm	đầu	thai	
như	vậy,	bằng	cách	thường	tiếp	xúc	cảnh	gì	thì	cố	gắng	vui	vẻ,	cố	gắng	nhìn	theo	
chiều	hướng	tích	cực,	còn	nếu	nhìn	theo	tiêu	cực	là	tâm	bất	thiện.	Bất	thiện	thì	
không	nên.	Sân	cũng	là	bất	thiện,	si	cũng	là	bất	thiện,	tâm	tham	cũng	là	bất	thiện,	
toàn	là	tâm	bất	thiện	không	à.	Cho	nên	rất	nguy	hiểm!	Nên	học	rồi	mình	thấy	hèn	
chi	mình	đọa	nhiều,	khó	lên	là	vậy. 

Thiện	Trang	đang	chia	sẻ	nguyên	nhân	để	cho	hỉ.	Một	là	tái	tục	(đầu	thai)	
bằng	tâm	thọ	hỉ. 

2.	Không	có	sự	tế	nhị:	tức	là	mình	làm	việc	gì	cũng	chẳng	cần	suy	xét	gì	cả,	
cứ	làm	cố	vô,	có	những	người	có	tính	như	vậy.	Không	có	sự	tế	nhị	tức	là	mình	
không	suy	xét	trầm	ngâm	gì	hết,	tức	là	mình	không	có	suy	xét	thì	dễ	sanh	hỉ	hơn. 

Ví	dụ	quý	vị	uống	một	ly	nước,	thì	mình	cứ	uống	thôi.	Chứ	lúc	đó	đang	uống	
mà	quý	vị	suy	nghĩ,	rồi	trầm	ngâm	là	bây	giờ	đang	việc	gì	v.v…	thì	quý	vị	không	
tạo	ra	tâm	hỉ	được,	tại	vì	cảnh	không	rõ.	Mình	muốn	tâm	thọ	hỉ	thì	mình	đừng	suy	
xét	gì	cho	lắm,	cứ	đơn	giản	thôi,	thì	mới	tạo	ra	tâm	hỉ.	Không	có	sự	tế	nhị	tức	là	
không	có	sự	trầm	ngân	suy	xét.	Có	nhiều	người	có	tâm	phức	tạp	quá,	cho	nên	lúc	
đó	không	hỉ	được.	Tức	là	mình	đang	làm	việc	gì	mà	mình	suy	đi	tính	lại,	tính	tới	
tính	lui	thì	làm	sao	vui	được.	Nói	đơn	giản	là	vậy,	nhưng	ở	đây	lời	dịch	cũng	không	
rõ	lắm. 

3.	Gặp	cảnh	tốt:	muốn	có	được	hỉ	thì	gặp	cảnh	tốt.	Ở	trên	kia	thì	mình	nói	
rằng	tránh	cảnh	tốt	để	khỏi	tham,	nhưng	ở	đây	thì	gặp	cảnh	tốt	thì	là	hỉ.	Cho	nên	
vấn	đề	ở	đây	là	cảnh	tốt	chưa	phải	là	xấu. 



 
 

52 

4.	Ly	sự	điêu	tàn:	là	rời	khỏi	sự	điêu	tàn.	Tức	là	lúc	mà	không	gặp	tai	nạn	
rủi	do	gì	đó,	thì	mới	hỉ	được.	Còn	mình	đang	gặp	tai	nạn	hay	gặp	chuyện	gì	đó	thì	
hỉ	sao	nổi,	điều	này	dễ! 

Bây	giờ	tới	Tà	kiến: 

+Nhân	trợ	sanh	hợp	Tà	kiến	có	5:	tức	là	có	5	nhân	sanh	ra	hợp	với	Tà	kiến,	tức	
là	bị	Tà	kiến: 

1.	Nết	quen	Tà	kiến:	tức	là	mình	quen	nết	rồi,	ví	dụ	mình	làm	gì	thì	cũng	có	
tư	tưởng	toàn	chấp,	chấp	hữu,	chấp	vô,	là	rớt	vào	Biên	kiến,	cho	là	linh	hồn	còn	
hoài...	Nói	chung	là	chẳng	tin	vào	nghiệp	nhân	nghiệp	quả,	điều	đó	tất	nhiên	là	
sanh	Tà	kiến	rồi. 

2.	Thân	cận	người	Tà	kiến:	ăn	rồi	gặp	toàn	người	Tà	kiến,	không	tin	vào	
những	điều	của	Phật	giáo,	[không	tin]	về	nghiệp,	về	quả	của	nghiệp.	Suốt	ngày	
nghe	người	bạn	nói	hoài:	“Tu	làm	chi?”	v.v…	Họ	nói	miết,	một	hồi	mình	cũng	bị	Tà	
kiến	luôn. 

	3.	Trái	với	chánh	pháp:	tức	là	không	tin,	phản	đối	với	đạo.	Ví	dụ	như	mình	
không	tin	chứng	quả	Thánh,	chứng	Tu-đà-hoàn	hướng,	đối	với	Niết-Bàn	và	những	
pháp	của	Chánh	pháp	mình	không	tin. 

4.	Đa	suy	xét	sai:	là	suy	xét	sai	nhiều.	Tức	là	mình	có	nhiều	sự	suy	xét	sai	
lắm.	Lẽ	ra	mình	suy	xét	theo	chiều	hướng	đúng	của	Phật	pháp,	thì	mình	lại	suy	xét	
toàn	theo	kiểu	gì	đó	mà	tự	mình	tìm,	tự	nhận	định	suy	xét	theo	hướng	sai,	hướng	
ngược	lại. 

5.	Không	khéo	vượt	tà	kiến:	là	khi	mình	khởi	lên	ý	nghĩ,	thì	mình	toàn	nghĩ	
[những	điều]	giống	như:	“Đây	là	của	ta,	con	của	ta,	nhà	của	ta”	v.v…	Và	nghĩ	đời	
còn	dài	v.v…	Mình	đâu	thấy	Khổ	-	Không,	Vô	thường,	Vô	ngã	đâu.	Mình	cứ	suy	nghĩ	
như	vậy	là	mình	không	thoát	ra	được.	Dù	mình	học	Phật	pháp	rồi	nhưng	mình	cứ	
cho	đó	là	thật,	thì	điều	đó	là	không	khéo	vượt	Tà	kiến,	thì	mình	tự	nhiên	sinh	ra	
Tà	kiến. 

+	Nhân	trợ	sanh	ly	Tà	kiến	có	5:	[Ly	tà	kiến]	tức	là	hợp	với	Chánh	kiến.	Thì	mình	
phải	có: 



 
 

53 

1.	Nết	không	quen	Tà	kiến:	giống	như	trên,	tức	là	mình	phải	thường	nghĩ	
đời	là	Khổ	-	Không,	Vô	thường,	Vô	ngã.	Nói	chung	nhìn	nhân	sanh	vũ	trụ	đều	là	
vậy. 

2.	Không	thân	cận	với	người	Tà	kiến:	tức	là	mình	nên	thân	cận	với	người	
Chánh	kiến,	và	tránh	những	người	Tà	kiến	đi. 

3.	Được	nghe	Phật	pháp:	nghe	Phật	pháp,	mà	phải	là	nghe	Chánh	pháp,	chứ	
nghe	người	tà	giảng	[thì	không	được].	Bây	giờ	có	nhiều	người	tà	lắm,	họ	giảng	
một	hồi	 thì	mình	cũng	rớt	vô	Tà	kiến	 thôi.	Có	nhiều	điều	đức	Phật	không	dạy	
nhưng	mình	áp	dụng	theo	đó,	rồi	chấp	vô	đó	thì	thành	Kiến	thủ	kiến,	Giới	cấm	thủ,	
rồi	mình	giữ	hoài	là	thành	Tà	kiến	luôn,	thì	khó	thoát	ra	lắm. 

Ví	dụ	như	đức	Phật	có	dạy:	Là	nương	Phật	làm	thầy.	Sau	khi	Phật	nhập	Niết-
Bàn	thì	 lấy	Giới	làm	thầy,	 lấy	kinh,	 lấy	Pháp	của	Phật	làm	thầy.	Nhưng	bây	giờ	
mình	chấp	giữ	một	Tà	kiến,	nói	là	phải	nương	ông	thầy	đó	làm	thầy,	xem	thầy	đó	
còn	hơn	Phật	nữa,	thì	đó	là	Tà	kiến.	Trong	khi	đó	đức	Phật	nói	 là	phải	coi	xét,	
muốn	nghe	người	ta	giảng	Pháp	thì	phải	coi	người	ta	giảng	có	đúng	với	đối	với	
Kinh,	đối	với	với	Luật	(hay	là	Giới),	đối	với	A	Tỳ	Đàm	hay	không.	Nếu	không	đúng	
thì	chúng	ta	không	nên	nghe.	Vậy	thì	chúng	ta	phải	xét	như	vậy.	 

Tất	nhiên	thời	nay	không	có	ai	bằng	Phật	hết,	bây	giờ	có	những	người	nói	
những	điều	cao	siêu	mà	mình	 thấy	ghê	hơn	Phật,	 rồi	mình	 tin	người	 ta,	mình	
tưởng	người	ta	cao	siêu,	nhưng	thực	tế	là	rớt	vào	Tà	kiến.	[Tránh]	điều	đó	thì	phải	
nghe	được	Phật	pháp. 

4.	Không	hay	suy	xét	sai:	tức	là	mình	thường	suy	xét	sai,	thì	bây	giờ	đừng	
suy	xét	sai	mà	phải	suy	xét	đúng.	Hãy	nghĩ	đến	sự	Khổ	-	Không,	Vô	thường,	Vô	
ngã.	Đó	là	Tam	pháp	ấn	của	nhà	Phật,	mình	hãy	suy	xét	theo	hướng	đó. 

5.	Khéo	vượt	khỏi	Tà	kiến:	tức	là	mình	hãy	cố	gắng	đem	sự	việc	ở	đời	ra	
nhận	định,	nhận	định	đời	là	Khổ	-	Không,	Vô	thường,	Vô	ngã	và	định	luật	nhân	
quả.	Mình	hãy	tin	vào	điều	đó	thì	mình	sẽ	vượt	qua	được	trước	những	[gì	của]	thế	
gian	hay	những	luận	điểm	hay	những	gì	mình	khởi	lên,	thì	mình	cố	gắng	vượt	qua. 

Hôm	nay	thời	gian	hết	rồi,	chúng	ta	học	tới	đây.	Các	đồng	tu	chắc	nghe	nhiều	



 
 

54 

quá,	chúng	ta	nên	để	Nhân	trợ	sanh	vô	trợ	học	ở	bài	sau,	bài	47.	Vậy	hôm	nay	
chúng	ta	tạm	dừng	ở	đây,	quý	vị	nào	có	vấn	đề	cần	hỏi	thì	có	thể	vào	trong	zoom	
để	hỏi	trực	tiếp.	Chương	trình	sẽ	được	đăng	lại	cho	quý	vị	nghe,	còn	ai	muốn	hỏi	
mà	không	tiện	vào	thì	có	thể	bình	luận	ở	dưới	bài	giảng	này	ở	trên	kênh	YouTube	
Thích	Thiện	Trang	hoặc	trên	Fanpage	Thích	Thiện	Trang.	Quý	vị	bình	luận	trên	
đó	thì	Thiện	Trang	sẽ	đọc	trước	khi	vào	giờ	đó,	để	chọn	trả	lời	cho	quý	vị.	 

Hẹn	quý	vị	hôm	khác,	mời	quý	vị	chúng	ta	cùng	hồi	hướng. 

“Chúng	sanh	vô	biên	thệ	nguyện	độ	

Phiền	não	vô	tận	thệ	nguyện	đoạn	

Pháp	môn	vô	lượng	thệ	nguyện	học	

Phật	đạo	vô	thượng	thệ	nguyện	thành”. 

“Nguyện	đem	công	đức	này 

Hướng	về	khắp	tất	cả	

Đệ	tử	cùng	chúng	sanh	

Đều	trọn	thành	Phật	đạo”. 

Nam	Mô	A	Mi	Đà	Phật!	

		

		

		

		

		
 


