
 
 

1 

Giảng	Ký	Câu	Xá	Luận	Và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận 
Bài	47	

Giảng	giải:	Thầy	Thích	Thiện	Trang	
Giảng	ngày:	26/06/2025	

Phát	trực	tiếp	trên	Kênh	YouTube	Thích	Thiện	Trang	
https://www.youtube.com/watch?v=aqWdTNseViY	
mạng	xã	hội	Facebook,	Fanpage	Thích	Thiện	Trang:	
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang 

	

Nam	Mô	Bổn	Sư	Thích	Ca	Mâu	Ni	Phật!	

Nam	Mô	A	Mi	Đà	Phật!	

		 Kính	chào	toàn	thể	quý	vị	đồng	tu!	Hôm	nay	[là]	thứ	Tư,	chúng	ta	gặp	nhau	
trong	loạt	bài	chia	sẻ	về	Câu	Xá	Luận	và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận,	bài	47.	Chúng	ta	học	
nội	dung	này	có	rất	nhiều	kiến	thức,	mở	đầu	hôm	nay	Thiện	Trang	xin	giới	thiệu	
một	câu	chuyện: 

Câu	Chuyện	Về	Tầm	Quan	Trọng	của	Thức	Ăn	Để	Hỗ	Trợ	Cho	Chứng	Quả	

(Trích	từ	Tích	Truyện	Pháp	Cú)	

Đức	Phật	dạy	câu	này	khi	ở	Xá-vệ,	liên	quan	đến	một	Tỳ-kheo.	

Trong	xứ	của	vua	Ba	Tư	Nặc,	dưới	chân	một	ngọn	núi,	có	một	ngôi	làng	
an	cư	lạc	nghiệp	tên	Màtika.	Sau	khi	nhận	đề	tài	thiền	quán	từ	Phật,	một	
hôm	60	Tỳ-kheo	đến	làng	khất	thực.	Mẹ	của	thôn	trưởng	Màtika	trông	thấy	
liền	mời	các	Tỳ-kheo	ngồi,	dâng	cúng	cháo	đặc	nấu	thật	ngon	với	gia	vị	chọn	
lọc,	và	hỏi	thăm.	Biết	các	Tỳ-kheo	tìm	một	chỗ	thích	hợp	để	an	cư	trong	
mùa	mưa,	bà	gieo	mình	xuống	chân	họ	thưa	thỉnh: 

–	Xin	chư	Tỳ-kheo	ở	đây	an	cư	trong	ba	tháng	hạ,	tôi	sẽ	tuân	giữ	Tam	
quy	và	Ngũ	giới,	và	sẽ	làm	tròn	bổn	phận	ngày	chay.	

https://www.facebook.com/suthaythichthientrang


 
 

2 

Ở	đây	kể	đến	câu	chuyện	 thời	đức	Phật.	Lúc	này	có	60	vị	Tỳ-kheo	đang	
muốn	tìm	một	chỗ	để	an	cư	mùa	mưa.	Lúc	đó	có	một	bà,	là	mẹ	của	Thôn	trưởng	
(không	thấy	nói	tên	của	bà,	chỉ	nói	là	mẹ	của	Trưởng	thôn	Màtika)	dâng	cúng	đồ	
ăn	và	thỉnh	các	vị	Tỳ-kheo	trong	vòng	3	tháng	hạ	an	cư	ở	đó.	Bà	hứa	là	sẽ	giữ	
Tam	quy,	Ngũ	giới	và	làm	tròn	các	bổn	phận	cúng	dường	để	ủng	hộ.	Nội	dung	
tiếp	theo	như	sau: 

Các	Tỳ-kheo	chấp	nhận.	Với	sự	giúp	đỡ	của	bà	họ	sẽ	khỏi	lo	lắng	về	ăn	
uống,	và	có	thể	tu	chứng	giải	thoát	sanh	tử.	

Mẹ	của	Màtika	xây	cất	tinh	xá	xong,	rước	các	Tỳ-kheo	đến	ở.	Họ	nhắc	
nhở	lẫn	nhau:	

–	 Chư	huynh	đệ!	 Chúng	 ta	 không	nên	 sống	phóng	dật,	 vì	 trước	mặt	
chúng	ta	là	tám	cửa	Địa	ngục	sừng	sững	luôn	rộng	mở	như	cửa	nhà	chúng	
ta.	(Ở	đây	nói	đến	tám	cửa	Địa	ngục,	là	tám	Địa	ngục	lớn).	Chúng	ta	đã	nhận	đề	
tài	Thiền	quán	từ	Thế	Tôn	và	đã	đến	đây.	Ân	huệ	của	chư	Phật	không	thể	đến	
với	người	dối	trá	(Quý	vị	nhớ	nha!	Ân	huệ	của	chư	Phật	không	thể	đến	với	người	
dối	trá),	dù	hắn	có	bước	theo	dấu	chân	của	các	Ngài.	(Cho	nên	phải	tu	chân	
thật).	Chỉ	khi	nào	hành	theo	ý	chư	Phật	dạy	mới	được	ân	huệ	của	các	Ngài.	Vì	
vậy	chúng	ta	phải	chú	tâm	tỉnh	giác.	Hai	Tỳ-kheo	không	được	đứng	hay	ngồi	
chung	một	chỗ.	Chúng	ta	chỉ	phải	gặp	nhau	vào	buổi	chiều	để	hầu	hạ	Trưởng	
lão	và	sáng	sớm	trước	khi	đi	khất	 thực.	Những	 lúc	khác,	chúng	ta	không	
được	tụ	tập	hai	người.	Nếu	có	Tỳ-kheo	mắc	bệnh,	hãy	đưa	ông	ta	đến	trước	
sân	tinh	xá	và	đánh	chuông,	lúc	đó	chúng	ta	sẽ	tụ	đến	lo	chữa	trị. 

Đoạn	này	là	nói	về	cách	hành	trì.	Quý	vị	thấy	đó,	thời	xưa	các	ngài	hành	trì	
là	không	có	ai	đi	chung	với	nhau.	Tức	là	không	có	ngồi	chung	một	chỗ,	mỗi	người	
ở	mỗi	thất	riêng,	mỗi	người	ở	mỗi	chỗ	riêng	để	tu.	Quý	vị	thấy	rõ	ràng	nội	dung	
kiến	thức	này	là	như	vậy.	Khi	nào	buổi	chiều	cần	việc	thì	mới	gặp	thôi,	hoặc	khi	
có	người	bị	bệnh	thì	đem	đến	sân	Tịnh	xá	để	đánh	chuông	và	lúc	đó	mới	tụ	họp	
lại	để	chữa	trị.	Quý	vị	thấy	là	tu	như	vậy.	Chứ	không	phải	[như]	bây	giờ,	mình	tu	
một	hồi,	mình	cứ	tụ	tập	cho	đông	lại,	đông	thì	tu	không	có	hiệu	quả,	cho	nên	thế	
nào	thì	cũng	phải	tu	một	mình. 



 
 

3 

Tất	cả	đều	đồng	ý.	

Một	buổi	chiều,	bà	mẹ	của	Màtika	mang	bơ,	mật	mía	và	những	thức	ăn	
khác	cùng	đám	người	hầu	đến	tinh	xá.	Không	thấy	bóng	dáng	các	Tỳ-kheo,	
bà	ngạc	nhiên	hỏi	thăm	và	được	biết	các	Tỳ-kheo	đã	quy	định	với	nhau	như	
thế,	và	bà	đã	được	khuyên	hãy	đánh	chuông	nếu	muốn	gặp	họ.	Khi	tiếng	
chuông	vang	lên,	tưởng	rằng	có	người	bị	bệnh.	Các	Tỳ-kheo	từ	chỗ	riêng	
của	mình	đến	họp	trước	sân	tinh	xá,	không	có	hai	Tỳ-kheo	đến	cùng	một	
đường.	Bà	cư	sĩ	thấy	vậy	lại	đoán	họ	cãi	nhau,	nên	đảnh	lễ	Tăng	chúng	xong	
bà	liền	hỏi	thăm: 

–	Các	ngài	đã	cãi	nhau	phải	không,	chư	Tôn	giả?	

–	Không	đâu,	Cư	sĩ.	

–	Thế	tại	sao	khi	đến	nhà	chúng	tôi,	các	ngài	đi	chung	mà	bây	giờ	mỗi	
người	từ	chỗ	riêng	của	mình	đến	từng	người	một?	

–	Cư	sĩ!	Chúng	tôi	đang	hành	thiền	ở	thất	riêng.	

Quý	vị	thấy	không?	Cách	tu	hành	rất	rõ	ràng,	đó	là	mỗi	người	hành	thiền	ở	
một	thất	riêng,	cho	nên	khi	đi	tụ	họp	thì	mỗi	người	đi	[một]	đường	riêng,	vì	vậy	
bà	tưởng	cãi	nhau,	nhưng	không	phải	như	vậy.	Sau	này	[nếu]	quý	vị	có	cơ	hội	
thiết	lập	nơi	tu,	[thì	thiết	lập]	kiểu	tu	như	vậy.	Thiện	Trang	cũng	vậy,	cũng	mong	
thiết	 lập	một	nơi	 tu	mà	 làm	sao	mỗi	người	hành	thiền	hay	tu	môn	gì,	 thì	mỗi	
người	tu	ở	thất	riêng	của	mình.	Còn	khi	nào	cần	học	Pháp	hay	cần	gì	thì	mới	tập	
trung	lại,	điều	đó	là	tốt.	Có	thể	ăn	chung	v.v…	nhưng	tu	[Thiền	định]	thì	phải	tu	
riêng	mới	tốt.	 

Ở	đây	là	Thiền	quán,	thì	cũng	vậy	đó	quý	vị.	Tất	nhiên	chúng	ta	có	thể	tu	
Thiền	quán	trong	đời	sống,	tuy	nhiên	tốt	hơn	vẫn	là	tu	như	thế	này. 

–	Hành	thiền	là	sao,	chư	Tôn	giả?	(Tức	là	bả	không	biết	hành	thiền	như	
thế	nào,	nên	hỏi). 

–	Chúng	tôi	tu	tập	ba	mươi	hai	yếu	tố	của	thân,	từ	đó	nhận	thức	rõ	ràng	
sự	hoại	diệt	nằm	trong	thân.	(Tức	là	pháp	tu	này	là	pháp	tu	quán	32	yếu	tố	về	
thân.	Đề	tài	này	thì	trong	Thiền	chỉ	cũng	có,	mà	Thiền	quán	cũng	có.	Quý	vị	thấy	



 
 

4 

đây	là	tu	Thiền	quán,	quán	về	thân). 

–	Chư	Tôn	giả,	chỉ	có	các	ngài	mới	được	phép	tu	tập,	còn	chúng	tôi	có	
được	phép	không?	

–	Pháp	tu	này	không	cấm	cản	ai,	Cư	sĩ	ạ!	

–	Vậy	xin	chư	Tôn	giả	giảng	dạy	cho	tôi.	

–	Tốt	lắm!	

Có	nghĩa	là	bà	ấy	không	biết	tu,	bà	ấy	thấy	nên	hỏi	quý	thầy	là:	“Quý	thầy	
tu,	còn	chúng	con	có	được	tập	tu	hay	không?”	Các	thầy	nói	là	được,	ai	cũng	tu	
được,	không	có	cấm	cản	ai.	Đức	Phật	dạy	không	có	cấm	cản	ai,	người	xuất	gia	hay	
tại	gia,	ai	cũng	tu	được.	Và	lúc	này	thì	các	vị	Tôn	giả	giảng	dạy	cho	bà	và	bà	thực	
hành. 

Học	xong	bà	bắt	đầu	ngay	(bắt	đầu	liền)	tu	tập	về	ba	mươi	hai	yếu	tố	
của	thân.	Kết	quả	là,	trước	cả	các	Tỳ-kheo,	bà	chứng	quả	A-na-hàm	đạt	Tứ	
thông	và	những	Thần	thông	khác	cao	hơn.	

Quý	vị	thấy,	đề	mục	này	là	đề	mục	‘Không’.	Ở	đây	có	nhiều	người	thắc	mắc	
là:	Bà	tu	tập	chứng	được	quả	A-na-hàm,	Tam	quả	A-na-hàm	là	hết	được	Năm	Hạ	
phần	Kiết	sử:	Thân	kiến,	Giới	cấm	thủ,	Nghi,	[Tham	và	Sân].	Đề	mục	Thiền	quán	
thì	đưa	đến	điều	đó.	Nhưng	ở	đây	không	thấy	bà	tu	tập	Thiền	chỉ,	nhưng	tại	sao	
bà	đạt	đến	Tứ	thông	và	những	Thần	thông	khác?	Tức	là	có	những	Thần	thông	
khác	cao	hơn,	bà	đạt	cả	những	Thần	thông	đó	luôn.	Như	vậy	là	tại	sao?	 

Trong	câu	chuyện	này,	các	nhà	Chú	giải	có	giải	thích	lý	do	là	bà	này	có	căn	
lành	từ	trước.	Giống	như	đời	trước	bà	ấy	tu	Thiền	rồi	(tu	Thiền	chỉ	đó	quý	vị),	
nên	sau	khi	đắc	đạo	thì	tự	nhiên	khôi	phục,	có	[Thần	thông]	luôn,	khỏi	tu.	Đó	là	
một	lý	do,	chứ	đời	này	thì	bả	không	có	tu.	Cho	nên	có	những	người	mặc	dù	tu	một	
đề	tài	Thiền	quán	gì	đó,	nhưng	chứng	được	quả,	thì	sau	đó	không	biết	Thần	thông	
ở	đâu	xuất	hiện.	Bởi	vì	khi	đó	nó	khôi	phục,	do	nhiều	đời	mình	tu	hoặc	là	đời	
trước	mình	tu	Thiền	chỉ.	Còn	nếu	không	thì	sẽ	không	có	Thần	thông.	Ở	đây	bả	có	
Thần	thông	là	do	khôi	phục	được,	đó	là	các	bộ	Chú	Giải	nói	như	vậy. 

Từ	niềm	an	lạc	của	đạo	quả,	vì	muốn	biết	lúc	nào	những	đứa	con	trai	



 
 

5 

của	mình	(bà	quý	trọng	các	Tỳ-kheo	và	xem	họ	như	con)	chứng	đạo. 

Bà	này	tuyệt	vời	không	quý	vị?	Bà	hơn	các	vị	Tỳ-kheo	luôn,	các	vị	Tỳ-	kheo	
tu	bao	lâu	mà	không	chứng,	[còn]	bà	ấy	được	người	bình	thường	dạy	thôi	(vì	các	
ngài	chưa	chứng	mà),	mà	bà	ấy	tu,	bả	lại	chứng	trước.	Từ	đó	quý	vị	đừng	có	bi	
quan,	vì	sao?	Vì	quý	vị	nghĩ	cần	có	người	ghê	gớm	lắm	dạy	quý	vị	chứng	quả.	
Không!	Ở	đây,	quý	vị	thấy	những	vị	Tỳ-kheo	này	chưa	chứng	quả,	nhưng	dạy	cho	
bà,	bà	chứng	Tam	quả	A-na-hàm	luôn.	Quý	vị	thấy	hay	không?	Phật	pháp	hay	vậy	
đó!	 

Bất	cứ	ai	thực	hành	theo	pháp	của	Phật,	thực	hành	theo	những	gì	Phật	dạy,	
thực	hành	đúng	thì	có	kết	quả.	Pháp	của	Phật	mà!	Thiết	thực	trong	hiện	tại;	Đến	
để	mà	thấy;	Được	người	trí	tự	mình	giác	hiểu;	Có	khả	năng	hướng	thượng.	Chúng	
ta	thấy	rõ	ràng.	Và	bây	giờ	bà	quý	các	vị	Tỳ-kheo,	xem	như	những	đứa	con	trai	
của	mình.	Khi	đó	bà	muốn	quán	sát	xem	thử	bao	giờ	các	vị	ấy	chứng	đạo.	Quý	vị	
thấy,	bà	này	có	Thần	thông	nha.	Mà	[muốn	có]	Thần	thông	thì	quý	vị	biết	là	phải	
có	Thiền	định,	nhưng	không	biết	thế	nào	mà	bà	này	đắc	được	Thiền.	Giờ	coi	bà	
như	thế	nào? 

Bà	dùng	Thiên	nhãn	xem	xét	và	thấy	rằng	họ	vẫn	còn	bị	trói	buộc	trong	
tham	sân	si,	tuy	có	hành	thiền	nhưng	vẫn	chưa	đạt	Minh	sát	tuệ.	(Tức	là	bà	
chứng	A-na-hàm,	rồi	chứng	Thần	thông	luôn	nữa,	cho	nên	bà	dùng	Thiên	nhãn	
để	xem	xét	và	 thấy	họ	vẫn	còn	bị	 trói	buộc	 trong	 tham,	sân,	 si,	nghĩa	 là	chưa	
chứng	quả,	tuy	có	hành	thiền	nhưng	vẫn	chưa	đạt	Minh	sát	tuệ). 

Bà	thắc	mắc	không	biết	họ	có	đủ	khả	năng	chứng	A-la-hán	không	và	
thấy	rằng	họ	có.	Chỗ	ở	có	thích	hợp	hay	không?	Thích	hợp.	Bạn	đồng	tu	có	
xứng	đáng	hay	không?	Có.	Thức	ăn	có	đủ	hay	không?	Không	đủ.	

Chỗ	này,	quý	vị	thấy	có	bốn	điều,	bà	với	trí	tuệ	của	một	người	chứng	Tam	
quả	A-na-hàm,	bà	biết	tu	làm	sao	để	chứng.	Cho	nên	bà	quán	sát	bốn	điều,	quý	vị	
nghe	cho	kỹ	[phần]	Thiện	Trang	tô	đỏ.	Đầu	tiên	là	bà	quán	sát	các	quý	thầy	này	
có	đủ	khả	năng	chứng	A-la-hán	không?	Chứ	không	đủ	thì	khỏi	nói.	Bà	quán	sát	
thấy	là	có.	Như	thế	này	có	tuyệt	vời	không?	Rồi	chỗ	ở	có	thích	hợp	không?	Thích	
hợp!	Như	vậy	là	được	hai	điều	kiện.	 



 
 

6 

Cho	nên	đôi	khi	mình	không	biết	 là	mình	có	 chứng	A-la-hán	hay	không,	
mình	có	chứng	quả	hay	không,	mình	không	biết.	Ví	dụ	như	trong	Vi	Diệu	Pháp,	
chúng	ta	biết	được	là	phải	đầu	thai	bằng	tâm	Tam	nhân	thì	mới	chứng	quả,	chứng	
Thiền.	Nếu	không	đầu	thai	bằng	tâm	Tam	nhân	thì	không	thể	chứng	quả,	chứng	
Thiền.	Chẳng	hạn	như	điều	đó,	có	thể	bà	quan	sát,	bà	thấy	là	các	ngài	có.	 

Thứ	hai	là	chỗ	ở	có	thích	hợp	không?	Thích	hợp!	Còn	mình,	nhiều	khi	mình	
quan	sát,	 thấy	mình	có	cơ	hội	đấy	nhưng	không	có	chỗ	ở	 thích	hợp,	nên	 [tu]	
không	chứng.	Nhiều	khi	mình	ở	chỗ	phức	tạp	quá	thì	làm	sao	mà	tu	được.	Giờ	bà	
quan	sát	thấy	rõ	ràng	là	[chỗ	ở]	thích	hợp. 

[Thứ	ba]	là	bạn	đồng	tu	có	xứng	đáng	hay	không?	Có!	Quý	vị	thấy	không?	
Bạn	đồng	tu,	Thiện	tri	thức	cũng	quan	trọng.	Ở	gần	người	ác	thì	cũng	khó	mà	
chứng	[quả].	Cho	nên	ở	đây,	quý	vị	thấy	các	ngài	đủ	ba	điều	kiện	rồi.	 

Điều	kiện	thứ	tư	là	thức	ăn	có	đủ	hay	không?	Bà	thấy	là	không	đủ.	Cho	nên	
ăn	uống	cũng	[là]	một	vấn	đề,	ăn	uống	mà	không	đủ,	không	đúng	thì	cũng	không	
chứng	quả.	Nhiều	đồng	tu	học	nhưng	không	biết,	cứ	tưởng	là	mình	tu	hành	không	
cần	ăn	uống	gì,	hoặc	là	thế	này	thế	kia,	ăn	uống	kham	khổ	v.v…	không	thích	hợp,	
thì	coi	chừng	là	không	chứng	quả.	Ở	đây	câu	chuyện	này	[rất]	rõ	ràng,	trong	Tích	
Truyện	Pháp	Cú. 

Từ	đó	bà	cung	cấp	cho	những	Tỳ-kheo	nhiều	loại	cháo	đặc	với	tất	cả	
thức	ăn	cứng	và	mềm,	nêm	nếm	bằng	nhiều	loại	gia	vị	chọn	lọc.	Các	Tỳ-kheo	
thọ	nhận	thức	ăn	tốt	lành,	tâm	trở	nên	yên	tĩnh,	và	do	tĩnh	tâm	họ	khai	mở	
Minh	sát	tuệ,	chứng	A-la-hán	cùng	những	Thần	thông.	 

Quý	vị	thấy,	về	ăn	uống	thì	có	người	lại	chủ	trương	là	đừng	có	ăn	ngon,	ăn	
ngon	không	chứng	quả.	Không	phải!	Ở	đây	nói	là	bà	cung	cấp	nhiều	loại	cháo	đặc	
với	tất	cả	thức	ăn	cứng	và	mềm,	nêm	nếm	bằng	nhiều	loại	gia	vị	chọn	lọc,	thì	các	
Tỳ-kheo	mới	thọ	nhận	thức	ăn	tốt	lành,	tâm	trở	nên	yên	tĩnh,	và	do	tĩnh	tâm	nên	
họ	khai	mở	Minh	sát	tuệ,	mới	chứng	A-la-hán	cùng	những	Thần	thông. 

Quý	vị	thấy	quan	trọng	không	ạ?	Nhiều	khi	mình	ăn	uống	kham	khổ	quá,	
sức	khỏe	yếu,	[tu]	không	được.	Ngoài	ra,	thức	ăn	trước	đây	của	các	vị	Tỳ-kheo	
không	tốt,	các	vị	Tỳ-kheo	thì	không	được	đề	nghị	người	ta	cho	mình	ăn	gì	(trong	



 
 

7 

giới	có	quy	định	như	vậy),	trừ	khi	là	người	ta	thỉnh.	Câu	chuyện	này	ở	trong	Chú	
Giải	có	nói	rõ	hơn,	là	lúc	đó	bà	thỉnh	các	Tỳ-kheo,	[hỏi]	là	muốn	ăn	món	gì,	ăn	
kiểu	gì…	thì	bà	mới	nấu	y	chang	như	vậy.	Đó	là	có	một	chỗ	nói	vậy.	Còn	có	chỗ	
nói	là	do	bà	chứng	Thần	thông,	bà	có	Tha	tâm	thông,	trong	kinh	này,	ở	đoạn	sau	
có	nói	rõ	hơn,	là	bà	có	Tha	tâm	thông	nên	bà	quán	sát	xem	các	vị	Tỳ-kheo	đó	
thích	ăn	món	gì	v.v…	nên	bà	mới	nấu	đúng	như	vậy.	Cho	nên,	các	Tỳ-kheo	được	
ăn	được	đúng	thức	ăn	mình	[cần]	nên	tâm	được	thoả	mãn,	yên	tĩnh.	Đó	là	lý	do. 

Cho	nên,	nhiều	khi	mình	tu,	mình	tu	ngược	hết.	Nhiều	khi	mình	tránh	không	
tham,	[nhưng]	không	tham	thì	sân	thôi,	phàm	phu	mà.	Ăn	mà	không	thỏa	mãn	
thì	tâm	thọ	ưu,	thọ	khổ	xuất	hiện,	đó	là	tâm	sân.	Còn	nếu	ăn	thỏa	mãn	thì	là	tâm	
tham.	Phàm	phu	mà,	làm	gì	mà	không	tham	được.	Tam	quả	A-na-hàm	mới	hết	
tham.	 

Như	vậy,	ở	đây	đáp	ứng	được	điều	đó,	cho	nên	từ	đó	[các	vị	Tỳ-kheo]	mới	
khai	mở	được	Minh	sát	tuệ	và	chứng	được	A-la-hán.	Cho	nên	[quý	vị]	ăn	uống	thì	
phải	coi	chừng,	đặc	biệt	nhiều	đồng	tu	Tịnh	Độ	bị	chấp	tướng	lắm,	rồi	cuối	cùng	
không	đắc	đạo.	Lý	do	là	làm	ngược,	tại	vì	mình	không	phải	là	bậc	Bồ-tát,	[mình	
còn	là]	phàm	phu	mà.	Cho	nên	[quý	vị]	nhớ	đoạn	chữ	đỏ	này	nha.	Bà	này	lo	cho	
đủ	ăn	mà,	chút	nữa	sẽ	nói	rõ	hơn. 

Hết	thời	gian	an	cư,	hành	lễ	Tự	Tứ	xong,	các	Tỳ-kheo	từ	giã	bà	Màtika	
về	thăm	Thế	Tôn.	Bà	đưa	tiễn	một	đoạn	đường	và	thỉnh	cầu	họ	mùa	an	cư	
năm	sau	trở	lại.	(Bà	cũng	thỉnh	[các	ngài]	năm	sau	trở	lại,	bà	[chứng]	Tam	quả	
rồi	nha).	Đến	Xá-vệ,	các	Tỳ-kheo	đảnh	lễ	thế	Tôn	và	kính	cẩn	ngồi	một	bên.	
Đức	Phật	hỏi	thăm: 

–	Các	Tỳ-kheo!	Trông	các	ông	có	vẻ	khỏe	mạnh,	được	bồi	dưỡng	đầy	đủ,	
không	lo	lắng	về	ăn	uống.	

Các	Tỳ-kheo	thưa:	

–	Chúng	con	được	khỏe	mạnh,	bạch	Thế	Tôn,	được	bồi	dưỡng	đầy	đủ	và	
khỏi	bận	tâm	về	ăn	uống	là	nhờ	mẹ	của	Màtika	biết	được	tâm	ý	của	chúng	
con.	Bà	ta	nấu	đúng	món	ăn	chúng	con	nghĩ	đến.	

		 Quý	vị	thấy	không?	Nhờ	bả	có	Tha	tâm	thông	nên	bả	nấu	món	ăn	đúng	cho	



 
 

8 

các	vị	Tỳ-kheo,	nhờ	đó	tâm	của	các	vị	ấy	mới	thanh	tịnh	được.	Quý	vị	nghĩ	coi,	
thật	ra	mình	là	phàm	phu	mà.	Quý	vị	là	phàm	phu,	quý	vị	ăn	món	ăn	đó	không	
được,	cuối	cùng	quý	vị	sân.	Sân	thì	còn	tệ	hơn	nữa,	thà	tâm	tham	thọ	xả,	[quý	vị]	
hiểu	không?	Ăn	hoài	thì	trơ	trơ	ra,	[thì]	đỡ	hơn.	Thọ	xả	đó!	Chúng	ta	học	tới	Tâm	
tham	thọ	hỉ	và	[Tâm	tham]	thọ	xả,	thọ	xả	thì	đỡ	hơn,	[chứ	còn]	sân	thì	mệt	hơn	
nữa.	Đức	Phật	chỉ	yêu	cầu	là	tâm	tham	thì	biết	tham,	tâm	sân	thì	biết	sân	v.v…	Tu	
Minh	sát	tuệ	là	quý	vị	chứng.	Đây	là	nhờ	bả	có	Tha	tâm	thông,	cho	nên	nhờ	bậc	
Thánh	nhân	đó. 

Quý	vị	học	trong	Vi	Diệu	Pháp,	chúng	ta	biết	là	để	có	những	Thần	thông	này	
thì	quý	vị	phải	chứng	từ	Nhị	thiền	trở	lên,	trừ	Thần	túc	thông	tức	là	bay	rồi	biến	
hóa	là	phải	đến	Tứ	thiền.	Đến	Tứ	thiền	rồi	thì	phải	tu	tập	cách	để	chuyển	hóa	
thành	Thần	 thông.	 Còn	Nhị	 thiền	 trở	 lên	 là	 có	 thể	 sử	dụng	được	Thiên	nhãn	
thông,	Thiên	nhĩ	thông.	Còn	Tam	thiền	thì	dùng	được	Tha	tâm	thông.	Thiện	Trang	
nhớ	đại	ý	hình	như	là	vậy,	thì	bắt	đầu	sử	dụng	được	[Thần	thông],	nhưng	quý	vị	
phải	 biết	 cách	 dùng.	 Thậm	 chí	 Sơ	 thiền	 cũng	 có	 thể	 dùng	 được,	 nhưng	 dùng	
không	đủ	mạnh.	Chắc	ăn	hơn	[là]	phải	Nhị	thiền,	Tam	thiền,	tùy	loại	Thần	thông.	 

Những	điều	này	thì	bữa	nào	Thiện	Trang	sẽ	chia	sẻ	cho	một	buổi	riêng,	ở	
trong	một	phần	nào	đó,	chúng	ta	sẽ	học	lại	về	các	loại	Thần	thông.	Chứ	còn	nếu	
không	chứng	Thiền	thì	không	có	Thần	thông,	trừ	những	người	đắc	đạo,	đắc	quả,	
thì	sau	đó	họ	khôi	phục	được	Thần	thông,	vì	do	đời	trước	họ	tu	tập	thôi. 

Một	Tỳ-kheo	nghe	huynh	đệ	mình	ca	ngợi	những	đặc	tính	của	bà	Cư	sĩ	
thí	chủ,	muốn	đến	nơi	đó.	Ông	nhận	đề	tài	Thiền	quán	từ	Thế	Tôn	và	xin	đi.	 

Quý	vị	thấy	60	vị	Tỳ-kheo	kia	có	thành	tựu	như	vậy,	bây	giờ	nghe	kể	như	
vậy	nên	vị	Tỳ-kheo	(một	huynh	đệ	khác)	cũng	muốn	tới	nơi	đó,	được	thí	chủ	cung	
cấp	như	vậy	rất	tuyệt	vời.	Cho	nên	đến	đó	để	tu,	may	ra	có	bà	Cư	sĩ	hộ	trì	cỡ	đó	
thì	dễ	đắc	đạo	lắm.	[Điều	này]	quan	trọng	nha! 

	Rời	Kỳ	Viên,	ông	đến	làng	Màtika.	Bước	vào	tinh	xá,	ông	khởi	nghĩ	bà	
Cư	sĩ	này	biết	được	tâm	người	khác	chắc	sẽ	hiểu	rằng	ta	đi	đường	mệt	mỏi	
không	thể	quét	dọn	được,	và	chắc	chắn	bà	sẽ	cho	người	tạp	dịch.	Quả	nhiên	
bà	cho	người	đến.	Và	cứ	thế	Tỳ-kheo	này	nghĩ	đến	nước	uống	thì	có	nước	



 
 

9 

uống,	nghĩ	đến	cháo	đặc	với	nhiều	bơ	cùng	thức	ăn	ngon	liền	có	ngay,	muốn	
có	thức	ăn	cứng	cũng	có,	thậm	chí	muốn	gặp	bà	Cư	sĩ	cùng	thức	ăn	mềm	
nêm	nếm	với	gia	vị	chọn	lọc	thì	bà	đích	thân	mang	tới	ngay. 

Quý	vị	thấy	không?	Có	người	Cư	sĩ	hộ	trì	ghê	gớm.	Quý	vị	thấy	khác	với	cách	
của	các	vị	Cư	sĩ	bên	Tịnh	Độ	đúng	không?	Như	bà	Hàn	Quán	Trưởng	thì	toàn	là	
ép.	Không	phải!	Quý	vị	thấy	Thánh	nhân,	các	ngài	hộ	trì	khác.	Cho	nên	chỉ	có	bậc	
Thánh	mới	 thực	sự	hộ	trì,	còn	người	phàm	phu	thì	 tâm	họ	bất	 thường,	và	họ	
không	hiểu	giáo	pháp	nữa.	Không	hiểu	giáo	pháp	cho	nên	nhiều	khi	họ	hộ	trì	
không	đúng.	Thay	vì	tạo	sự	thoải	mái	cho	các	vị	tu	hành	thì	họ	gây	ngược	lại,	cho	
nên	kết	quả	không	tốt.	 

Quý	vị	thấy	ở	đây	ông	này	tới,	ổng	biết	là	mệt	mỏi	nên	không	thể	quét	dọn	
được,	thì	bả	cho	người	tạp	dịch.	[Ổng]	nghĩ	nước	uống	thì	có	nước	uống,	nghĩ	
cháo	đặc	với	nhiều	bơ	cùng	thức	ăn	ngon	thì	có	ngay.	Muốn	ăn	thức	ăn	cứng	cũng	
có,	thậm	chí	muốn	gặp	bà	Cư	sĩ	cùng	thức	ăn	mềm,	nêm	nếm	với	gia	vị	chọn	lọc,	
thì	bà	đích	thân	mang	tới	ngay.	Vì	sao?	Vì	bà	có	Tha	tâm	thông.	Cho	nên	tu	hành	
mà	có	Tha	tâm	thông	thì	tuyệt	vời.	Vừa	có	Tam	quả	A-na-hàm	rồi,	còn	có	Tha	tâm	
thông	nữa,	tuyệt	vời	không?	Quý	vị	thấy	vị	này	còn	tuyệt	vời	hơn	nữa,	được	hộ	
trì	đã	đời. 

Khi	ăn	xong,	Tỳ-kheo	hỏi	bà:	

–	Cư	sĩ,	bà	là	mẹ	Màtika?	

–	Phải	con	ạ.	(Bà	trả	lời:	Phải,	là	con	ạ).	

–	Bà	biết	được	tâm	ý	người	khác	phải	không?	(Quý	vị	thấy	vị	Tỳ-kheo	
này	là	phàm	phu	mà,	[nên]	hỏi	luôn).	

–	Tại	sao	con	hỏi	ta	như	thế?	(Tức	là	bà	giống	như	người	mẹ,	thật	ra	phải	
là	“Tại	sao	thầy	hỏi	con	như	thế?”	Là	do	bản	dịch	thôi). 

–	Vì	bà	đã	mang	đến	cho	tôi	mọi	thứ	tôi	mong	muốn.	

–	Có	nhiều	Tỳ-kheo	biết	được	tâm	ý	người	khác	con	ạ.	

–	Tôi	không	hỏi	người	khác,	tôi	hỏi	bà.	



 
 

10 

Quý	vị	thấy	đây	là	cách	trả	lời,	tức	là	người	ta	có	Thần	thông	nhưng	người	
ta	không	trả	lời	trực	tiếp.	Khi	có	người	hỏi	rằng	có	Thần	thông	đó	không,	thì	bà	
mới	trả	lời	vòng	qua,	[nói	là]:	‘Tại	sao	hỏi	như	thế’.	‘Vì	bà	mang	đến	thức	ăn	[mà	
tôi]	mong	muốn,	mang	đến	điều	mong	muốn’.	Bà	lại	nói	qua	là:	‘Có	nhiều	Tỳ-kheo	
biết	được	tâm	ý	người	khác’.	Có	nghĩa	là	người	ta	sẽ	nói	vòng	qua.	Đây	là	cách	
mà	mình	học	được	trong	kinh	điển.	Nếu	sau	này	quý	vị	chứng	Thần	thông,	chứng	
quả	rồi,	ví	dụ	như	hỏi	quý	vị	chứng	quả	Tu-đà-hoàn	chưa.	[Nếu]	quý	vị	tu	chứng	
thật	rồi,	tất	nhiên	quý	vị	cũng	không	[nên]	nói	là	tôi	chứng	Tu-đà-hoàn,	trừ	lúc	
cuối	đời	ra	đi	thì	mình	mới	nói	thôi,	còn	không,	bình	thường	[sẽ]	nói	vòng	qua.	
‘Người	chứng	Tu-đà-hoàn	trên	thế	giới	này	nhiều’,	chẳng	hạn	nói	như	vậy.	‘Nếu	
mà	tu	tập	đúng	theo	giáo	pháp	đức	Thế	Tôn	thì	sẽ	chứng	Tu-đà-hoàn’.	Đó!	Nói	
vòng	qua	như	vậy,	người	hiểu	đạo	thì	người	ta	[sẽ]	hiểu,	như	vậy	là	đã	chứng	Tu-
đà-hoàn	rồi.	Trong	Giới	luật	có	điều	đó.	Trừ	khi	người	ta	vặn	quá,	ở	đây	ông	này	
hỏi	vặn	quá:	‘Tôi	không	hỏi	người	khác,	tôi	hỏi	bà’. 

Bà	Màtika	tránh	không	xác	nhận	là	mình	đọc	được	tư	tưởng	người	
khác,	thay	vào	đó	bà	bảo:	

–	Những	ai	không	biết	tư	tưởng	người	khác	mới	làm	vậy,	con	ạ.	(Bà	vẫn	
không	trả	lời	trực	tiếp	vào	câu	hỏi,	nhưng	người	ta	hiểu). 

Vị	Tỳ-kheo	cảm	thấy	bối	rối.	(Tức	là	ý	[bả]	nói	là	ổng	không	biết	tư	tưởng	
người	khác	nên	ổng	mới	hỏi	vậy	thôi). 

Ông	nghĩ:	“Người	chưa	chứng	quả	đều	có	những	ý	tưởng	thầm	kín	có	
thể	cao	quý	hoặc	ti	tiện.	Nếu	ta	khởi	nghĩ	một	tư	tưởng	tội	lỗi	nào,	chắc	
chắn	bà	ta	như	đi	guốc	trong	bụng	ta,	sẽ	nắm	chóp	ta	ngay,	tóm	gọn	cả	bao	
lẫn	bị	như	chộp	bắt	một	tên	trộm,	ôi	thôi	tai	hại!	Ba	mươi	sáu	kế	chỉ	có	
chuồn	đi	là	tốt	nhất”.	 

Tức	là	ông	này	sợ	quá,	mặc	dù	bà	đó	hộ	trì	rất	tốt,	nhưng	biết	bà	này	có	
Thần	thông	như	vậy,	có	Tha	tâm	thông	như	vậy,	thì	vị	Tỳ-kheo	này	nghĩ	rằng:	
Bây	giờ	mình	nghĩ	gì	xấu	xa	thì	bả	biết	hết.	Thôi	sợ	quá,	cho	nên	‘ba	mươi	sáu	kế,	
chuồn	là	thượng	sách’.	Chạy	thôi! 

Ông	liền	từ	giã	bà	Cư	sĩ	trở	về	Thế	Tôn,	và	kể	lại	tự	sự	(tức	là	kể	lại	việc	



 
 

11 

của	mình).	Thế	Tôn	khuyên:	

–	Tỳ-kheo,	chỉ	nơi	ấy	là	nơi	ông	cần	phải	ở	lại.	(Đức	Phật	rất	tuyệt	vời!	
Đức	Phật	khuyên:	Tuy	 là	như	vậy	nhưng	hãy	quay	trở	 lại	đó,	ở	đó	tu	mới	 tốt	
được). 

–	Con	không	thể,	bạch	Thế	Tôn!	Con	không	muốn	ở	lại	đó	nữa.	

–	Vậy	Tỳ-kheo!	Ông	có	canh	chừng	được	một	việc	duy	nhất	hay	không?	

–	Nghĩa	là	gì,	bạch	Thế	Tôn?	

–	Chỉ	 canh	chừng	 tâm	của	ông.	Tâm	ý	rất	khó	kiểm	soát.	Đừng	nghĩ	
thêm	việc	gì	khác,	hãy	chế	ngự	tâm	mình	vì	tâm	thường	chao	động.	

Và	Ngài	nói	Pháp	Cú:	

(35)	Khó	nắm	giữ,	khinh	động,	

Theo	các	dục	quay	cuồng,	

Lành	thay,	điều	phục	tâm,	

Tâm	điều,	an	lạc	đến.	

	 Các	dục	[của]	mình	quay	cuồng,	khó	nắm	giữ	lắm,	nên	những	ai	mà	điều	
phục	được	tâm	thì	tuyệt	vời.	Tâm	được	điều	phục	rồi	thì	an	lạc	đến. 

Rồi	Thế	Tôn	dạy	Tỳ-kheo	hãy	tiếp	tục	trở	lại	chỗ	cũ,	và	không	nên	lo	
nghĩ	gì	khác	ngoài	việc	canh	chừng	tâm	ý	của	mình.	(Tu	quán	tâm	là	được	rồi	
đúng	không	quý	vị?)	Bà	cư	sĩ	biết	trước	Tỳ-kheo	sắp	trở	lại,	nên	chuẩn	bị	sẵn	
thức	ăn	ngon	dâng	cúng,	và	chỉ	trong	vài	ngày	ông	chứng	quả	A-la-hán.	(Quý	
vị	thấy	đã	không?	Vài	ngày	là	chứng	quả	A-la-hán	rồi).	Nếm	được	pháp	lạc	của	
đạo	quả	và	một	lòng	biết	ơn	bà	Cư	sĩ,	ông	muốn	biết	xem	trong	quá	khứ	bà	
có	từng	giúp	đỡ	mình	hay	không.	Ông	nhớ	lại	được	99	kiếp	trước	và	thấy	
bà	đã	từng	là	vợ	ông,	nhưng	lại	dành	tình	cảm	cho	người	đàn	ông	khác,	và	
bà	đã	khiến	ông	mất	mạng.	Thật	độc	ác	làm	sao! 

Quý	vị	thấy	đó,	ông	này	cũng	tuyệt	vời	[lắm].	Ổng	sợ	như	vậy,	nhưng	[khi]	
trở	lại,	[thì]	với	điều	kiện	rất	tốt,	bà	hộ	trì	rất	tốt,	và	vị	này	tu	quán	tâm,	cho	nên	



 
 

12 

chỉ	trong	vài	ngày	là	chứng	A-la-hán	rồi.	Cho	nên	pháp	tu	quán	tâm	quan	trọng.	
Và	[ổng]	biết	ơn.	Khi	mình	chứng	A-la-hán	thì	vui	như	lậu	tận	Tỳ-kheo	mà,	rất	là	
tuyệt	vời.	 

Bây	giờ	ổng	có	Thần	thông	(Túc	mạng	thông),	ổng	quán	lại	được	99	kiếp	
trước,	thấy	bà	từng	là	vợ	ổng,	cho	nên	nguyên	nhân	là	như	vậy.	Là	vợ	cho	nên	
mới	giúp	được	người	chồng	như	vậy.	Nhưng	đó	là	đời	quá	khứ,	vấn	đề	đó	là	một	
chuyện	xấu,	chứ	không	phải	chuyện	tốt,	chuyện	xấu	là	bà	đó	dành	tình	cảm	cho	
người	đàn	ông	khác	và	khiến	ông	mất	mạng.	‘Thật	độc	ác	làm	sao!’	Quý	vị	thấy	
nếu	mà	biết	trước	như	vậy	thì	chắc	ổng	cũng	không	tới	đúng	không?	Nhưng	đức	
Phật	biết	tới	là	được.	Cho	nên	là	có	duyên	độ	[ổng],	khi	nào	thành	tựu	rồi	thì	mới	
biết	được.	Chúng	ta	coi	tiếp	theo,	câu	chuyện	này	thế	nào,	cũng	hấp	dẫn	đúng	
không	quý	vị? 

Bà	Cư	sĩ	ngồi	tại	nhà	quan	sát	thấy	Tỳ-kheo	đã	đạt	đến	cứu	cánh	đạo	
quả,	và	cũng	biết	là	ông	đã	nhớ	lại	chín	mươi	chín	kiếp	trước	và	đã	biết	tâm	
độc	ác	của	bà	trong	quá	khứ.	Bà	bèn	nhớ	lại	tới	kiếp	thứ	một	trăm	bà	cũng	
là	vợ	ông,	và	trong	hoàn	cảnh	phải	giết	chồng,	bà	đã	tha	mạng	ông.	(Không	
biết	hai	người	này	nghiệp	thế	nào,	toàn	chém	giết	không	[thôi].	Hoàn	cảnh	ở	kiếp	
thứ	100,	là	bả	cũng	suýt	giết	chồng	luôn,	nhưng	bà	tha	mạng).	Bà	liền	bảo	vị	Tỳ-
kheo	hãy	nhớ	đến	 tiền	kiếp	xa	hơn	và	quan	 sát	 sự	việc.	Nhờ	Thiên	nhĩ	
thông,	vị	Tỳ-kheo	nghe	được	lời	bà	và	làm	theo.	(Tức	là	nhờ	Thiên	nhĩ	thông).	
Ông	nhận	ra	quả	bà	cư	sĩ	đã	giúp	đỡ	ông	nhiều.	Ông	giải	đáp	cho	bà	cư	sĩ	
những	vấn	đề	liên	quan	đến	A-la-hán	quả.	Sau	đó,	ông	nhập	Vô	dư	y	Niết-
Bàn. 

(Trích	từ	Phẩm	Tâm	–	Tích	Truyện	Pháp	Cú). 

Quý	vị	thấy	câu	chuyện	này	hay	đúng	không?	Cho	nên	là	không	có	tự	nhiên	
gặp	nhau	đâu,	điều	gì	đó	cũng	có	nhân	duyên.	Cho	nên	hai	người	này	tu	như	vậy	
đều	thành	công.	Và	qua	câu	chuyện	này	Thiện	Trang	thấy	rất	hay.	Chúng	ta	thấy	
một	người	bình	thường,	những	vị	Tỳ-kheo	bình	thường	cũng	có	thể	hướng	dẫn	
cho	những	người	khác	chứng	đến	Tam	quả	A-na-hàm.	Sau	khi	[chứng	quả]	thì	
mới	 giúp	 đỡ	 được	 người	 khác.	 Vị	 Tỳ-kheo	 kia	 cũng	 được	 độ	 thoát,	 thậm	 chí	
chứng	quả	cao	hơn	bà	đó.	Bả	mới	chứng	tới	Tam	quả	A-na-hàm,	còn	ông	Tỳ-kheo	



 
 

13 

này	chứng	tới	Tứ	quả	A-la-hán.	Cho	nên,	người	xuất	gia	chứng	Tứ	quả	dễ,	còn	Cư	
sĩ	thì	chứng	tới	Tam	quả	cũng	được.	 

Quý	vị	thấy	thời	xưa	là	tu	như	vậy	đó,	còn	giáo	pháp	mình	tu	bây	giờ	không	
đúng	với	giáo	pháp	của	đức	Thế	Tôn,	nên	mình	tu	không	đúng	theo	con	đường	
đó,	và	mình	cũng	không	được	người	hướng	dẫn	v.v…	cho	nên	mình	tu	sai.	Ví	dụ	
như	thức	ăn	cũng	sai,	chỗ	ở	cũng	sai	v.v…	những	điều	kiện	không	đủ,	cho	nên	
khó.	Cho	nên	là	phải	biết	nha!	Hôm	nay	học	qua	bài	này	thì	mình	biết	rất	nhiều	
pháp	tu,	biết	rất	nhiều	cách,	rất	là	tuyệt	vời. 

Chúng	ta	trở	lại	với	đề	mục	tiếp	theo.	Hôm	nay	Thiện	Trang	xin	giới	thiệu:	

7	Phương	Pháp	Đoạn	Trừ	Phiền	Não	

(Theo	Kinh	Trung	Bộ)	

7	phương	pháp	này	lúc	đầu	Thiện	Trang	có	nói	rồi,	nhưng	chỉ	nói	tên.	Hôm	
nay	chúng	ta	vào	trực	tiếp	bộ	kinh	để	học	phương	pháp. 

Như	vầy	tôi	nghe.	Một	thời	Thế	Tôn	ở	Sāvatthī	(Xá-vệ),	tại	Jetavana	
(Kỳ-đà	Lâm),	vườn	ông	Anāthapiṇḍika	(Cấp	Cô	Ðộc).	Tại	chỗ	ấy,	Thế	Tôn	
gọi	các	Tỷ-kheo:	"Này	các	Tỷ-kheo!"	-	"Bạch	Thế	Tôn",	những	Tỷ-kheo	ấy	
vâng	đáp	Thế	Tôn.	Thế	Tôn	nói	như	sau:	

-	Này	các	Tỷ-kheo,	Ta	sẽ	giảng	cho	các	ngươi	"Pháp	môn	phòng	hộ	tất	
cả	Lậu	hoặc"	(chữ	Lậu	hoặc	tức	là	Phiền	não).	Hãy	nghe	và	khéo	tác	ý.	Ta	sẽ	
nói.	

-Thưa	vâng,	bạch	Thế	Tôn,	những	Tỷ-kheo	ấy	vâng	đáp	Thế	Tôn.	Thế	
Tôn	nói	như	sau:	

(Tóm	lược)	

-	Này	các	Tỷ-kheo,	Ta	giảng	sự	diệt	tận	các	Lậu	hoặc	cho	người	biết,	
cho	người	thấy,	không	phải	cho	người	không	biết,	cho	người	không	thấy. 

Quý	vị	thấy,	đức	Phật	giảng	[về]	sự	diệt	tận	các	Lậu	hoặc	cho	người	biết,	cho	
người	thấy,	chứ	không	phải	cho	người	không	biết,	cho	người	không	thấy.	Tại	sao?	
Tại	vì	phải	có	căn	cơ.	Cho	nên	mình	phải	học	[để]	có	nền	tảng	đi,	rồi	người	ta	



 
 

14 

[mới]	giảng	cho	mình	pháp	giải	thoát	được.	Còn	suốt	ngày	mình	không	chịu	học	
các	pháp	giải	thoát,	mà	mình	học	gì	đâu,	thì	làm	sao	dạy	được. 

Giống	như	quý	vị	thấy	nhiều	người	tu	Thiền	chẳng	hạn,	qua	Myanmar	tu	
Thiền,	hoặc	là	qua	các	trường	Thiền,	sau	khi	tu	có	trình	thiền,	[trình]	pháp,	mà	
hỏi	thì	mình	cũng	không	trả	lời	được.	Có	thể	là	do	cách	biệt	ngôn	ngữ,	hoặc	là	có	
thể	mình	không	biết	gì	nhiều	về	giáo	pháp,	cho	nên	các	ngài	cũng	chẳng	chỉ	dạy	
gì	hết,	mà	nói	‘tiếp	tục	quan	sát	tâm	đi,	tiếp	tục	theo	dõi	nữa	đi’	v.v…	Thật	ra	nếu	
mà	mình	biết,	mình	trả	lời.	Qua	đó,	mình	có	một	kiến	thức	sâu	về	các	pháp,	về	
các	Tâm	sở	v.v…	thì	các	ngài	sẽ	chỉ	cho	rõ	hơn,	chỉ	cho	kỹ	hơn.	Còn	mình	không	
biết	gì	hết	thì	người	ta	không	chỉ	được.	 

Cũng	vậy	đó,	quý	vị	muốn	hỏi	pháp,	muốn	tu	tập	tốt	thì	phải	học	cho	kha	
khá,	rồi	sau	đó	gặp	người	ta,	gặp	cao	nhân	mới	chỉ	điểm	được.	Còn	bây	giờ	trình	
độ	của	mình	tệ	quá,	thì	ai	chỉ	được	đúng	không	ạ?	Cũng	vậy,	đức	Phật	giảng	dạy	
sự	diệt	tận	các	Lậu	hoặc	cho	người	biết,	cho	người	thấy,	không	phải	cho	người	
không	biết,	cho	người	không	thấy. 

Và	này	các	Tỷ-kheo,	thế	nào	là	sự	diệt	tận	các	Lậu	hoặc	cho	người	biết,	
cho	người	thấy:	có	như	lý	tác	ý	và	không	như	lý	tác	ý.	Này	các	Tỷ-kheo,	do	
không	như	lý	tác	ý,	các	Lậu	hoặc	chưa	sanh	được	sanh	khởi,	và	các	Lậu	hoặc	
đã	sanh	được	tăng	trưởng.	Này	các	Tỷ-kheo,	do	như	lý	tác	ý,	các	Lậu	hoặc	
chưa	sanh	không	sanh	khởi,	và	các	Lậu	hoặc	đã	sanh	được	trừ	diệt.	

Như	vậy	đức	Phật	nói	tóm	tắt	là:	Đầu	tiên,	mình	hãy	như	lý	tác	ý,	có	nghĩa	
là	mình	phải	khéo	tác	ý	đúng	theo	giáo	pháp,	đúng	theo	chân	lý.	Nếu	mình	làm	
được	như	vậy	thì	các	Phiền	não	(các	Lậu	hoặc)	chưa	sanh	thì	sẽ	không	sanh,	mà	
đã	sanh	rồi	thì	được	diệt.	Còn	nếu	mình	không	như	lý	tác	ý	thì	[Phiền	não]	chưa	
sanh	[sẽ]	sanh,	sanh	rồi	thì	tăng	thêm,	các	Phiền	não	tăng	thêm.	 

Điều	đó	rõ	ràng!	Giống	như	trong	đời	sống	thôi,	khi	mình	gặp	một	chuyện	
gì	đó,	ví	dụ	như	hằng	ngày	đi	ra	đường,	mình	nghe	tiếng	xe	bóp	còi	‘o,	o’...	Nhất	
thời,	[nếu]	không	có	công	phu	thiền	định,	mình	nghe	thì	sẽ	cảm	thấy	khó	chịu,	
giật	mình.	Nhưng	nếu	quý	vị	có	như	lý	tác	ý,	khác	với	không	như	lý	tác	ý.	Người	
mà	giật	mình,	giả	sử	mình	giật	mình	xong,	[nhưng]	mình	biết	là	tiếng	còi	xe	thôi,	



 
 

15 

có	gì	đâu,	mình	bình	tĩnh	lại,	điềm	tĩnh	lại	bình	thường.	Đó	là	như	lý	tác	ý,	các	
pháp	[là]	như	vậy.	Còn	người	kia	sợ	hãi,	chạy	theo	nó,	tức	là	hoảng	hoạn,	thì	đó	
là	không	như	lý	tác	ý.	Rồi	sân	lên,	chửi	người	ta	đủ	các	kiểu,	đó	là	không	như	lý	
tác	ý,	cho	nên	Phiền	não	tăng	thêm.	Rất	nhiều	việc	như	vậy.	Chúng	ta	nghe	tiếp. 

Này	các	Tỷ-kheo,	có	những	Lậu	hoặc	phải	do	tri	kiến	được	đoạn	trừ,	
có	những	Lậu	hoặc	phải	do	phòng	hộ	được	đoạn	trừ,	có	những	Lậu	hoặc	
phải	do	thọ	dụng	được	đoạn	trừ,	có	những	Lậu	hoặc	phải	do	kham	nhẫn	
được	đoạn	 trừ,	 có	những	Lậu	hoặc	phải	do	 tránh	né	được	đoạn	 trừ,	 có	
những	Lậu	hoặc	phải	do	trừ	diệt	được	đoạn	trừ,	có	những	Lậu	hoặc	phải	
do	tu	tập	được	đoạn	trừ.	 

Ở	phần	đầu	của	bộ	giảng	này,	Thiện	Trang	đã	giới	thiệu	có	7	cách	để	đoạn	
trừ	Lậu	hoặc,	[là]	bảy	cách	này.	Trong	Kinh	A	Hàm	hình	như	chỉ	có	6	cách	thôi,	
nhưng	trong	kinh	này	có	7	cách.	Bảy	cách	này	thì	chúng	ta	đã	giới	thiệu,	bây	giờ	
đức	Phật	phân	tích	trực	tiếp	từng	loại.	Mời	quý	vị	theo	dõi	lời	đức	Phật	cho	chắc. 

1. Các	Lậu	hoặc	phải	do	tri	kiến	được	đoạn	trừ.	

Tức	là	muốn	đoạn	trừ	là	phải	dùng	tri	kiến.	‘Phải	do’	là	bắt	buộc,	không	có	
cách	nào	khác.	Có	những	Phiền	não	bắt	buộc	phải	dùng	 tri	kiến	để	đoạn	 trừ,	
không	có	cách	nào	khác,	chứ	không	phải	 là	 tôi	dùng	cách	khác	[mà]	đoạn	trừ	
được.	Ở	đây	nói	như	vậy.	

Này	các	Tỷ-kheo,	và	thế	nào	là	các	Lậu	hoặc	phải	do	tri	kiến	được	đoạn	
trừ?	Này	các	Tỷ-kheo,	ở	đây	có	kẻ	phàm	phu	ít	nghe	(mình	phải	cố	gắng	đa	
văn,	nghe	nhiều),	không	được	thấy	các	bậc	Thánh,	không	thuần	thục	pháp	
các	bậc	Thánh,	không	tu	tập	pháp	các	bậc	Thánh,	không	được	thấy	các	bậc	
Chơn	nhơn,	không	thuần	thục	pháp	các	bậc	Chơn	nhơn,	không	tu	tập	pháp	
các	bậc	Chơn	nhơn,	không	tuệ	tri	các	pháp	cần	phải	tác	ý,	không	tuệ	tri	các	
pháp	không	cần	phải	tác	ý;	vị	này	vì	không	tuệ	tri	các	pháp	cần	phải	tác	ý,	
vì	không	tuệ	tri	các	pháp	không	cần	phải	tác	ý	nên	tác	ý	các	pháp	không	cần	
phải	tác	ý	và	không	tác	ý	các	pháp	cần	phải	tác	ý. 

Đoạn	này	hơi	khó	nghe,	nhưng	chúng	ta	thấy	đơn	giản	thôi.	Tức	là	do	mình	
ít	học	pháp	quá,	đoạn	này	nói	về	tri	kiến	tức	là	ít	học	pháp.	Khi	chúng	ta	ít	học	



 
 

16 

pháp	quá	thì	có	những	tác	ý,	tức	là	những	suy	nghĩ	không	đúng.	[Và]	như	vậy,	
điều	đáng	suy	nghĩ	thì	mình	không	suy	nghĩ,	điều	không	đáng	suy	nghĩ	thì	mình	
lại	suy	nghĩ.	Kiểu	như	vậy!	 

Bây	giờ	các	pháp	nào	cần	suy	nghĩ?	Đó	là	mình	cần	phải	nghĩ:	“Thế	gian	là	
Khổ	-	Không,	Vô	thường,	Vô	ngã.	Chỉ	có	con	đường	cứu	cánh	Niết-Bàn	là	[đáng]	
để	ta	tu	theo”.	Đó	là	điều	nên	suy	nghĩ.	Mình	nên	suy	nghĩ	như	vậy,	quán	và	tu	
tập	như	thế.	Còn	bây	giờ	mình	nghĩ	ngược	lại,	thế	gian	là	thường,	con	mình	là	con	
v.v…	Không	biết	bài: 

“Con	ta,	tài	sản	ta, 

Người	ngu	sanh	ưu	não, 

Thân	ta	còn	không	có,	

Con	đâu,	tài	sản	đâu”. 

Nhưng	mình	không	nghe,	do	mình	ít	nghe	quá,	mình	ít	học	quá,	cho	nên	
mình	không	biết	những	điều	đó.	Và	mình	cứ	nghĩ	đây	là	con	ta,	đây	là	tài	sản	ta	
v.v…	Vì	như	thế	cho	nên	Phiền	não	sanh. 

Này	các	Tỷ-kheo,	và	thế	nào	là	các	pháp	không	cần	phải	tác	ý	mà	vị	ấy	
tác	ý?	(Đức	Phật	nói	luôn)	Này	các	Tỷ-kheo,	nghĩa	là	các	pháp	do	vị	ấy	tác	ý	
mà	Dục	 lậu	chưa	sanh	được	sanh	khởi,	hay	Dục	 lậu	đã	 sanh	được	 tăng	
trưởng;	hay	Hữu	lậu	chưa	sanh	được	sanh	khởi,	hay	hữu	lậu	đã	sanh	được	
tăng	trưởng,	hay	Vô	minh	lậu	chưa	sanh	được	sanh	khởi,	hay	Vô	minh	lậu	
đã	sanh	được	tăng	trưởng.	Những	pháp	ấy	là	những	pháp	không	cần	phải	
tác	ý	mà	vị	ấy	tác	ý.	(Giống	như	Thiện	Trang	cử	ví	dụ	ở	trên,	những	pháp	đó	
không	cần	tác	ý	mà	mình	lại	tác	ý)	Này	các	Tỷ-kheo,	thế	nào	là	các	pháp	cần	
phải	tác	ý	mà	vị	ấy	không	tác	ý?	(Tức	là	ngược	lại	như	vậy)	Này	các	Tỷ-kheo,	
nghĩa	là	các	pháp	do	vị	ấy	tác	ý	mà	Dục	lậu	chưa	sanh	không	sanh	khởi,	hay	
Dục	lậu	đã	sanh	được	trừ	diệt,	hay	Hữu	lậu	chưa	sanh	không	sanh	khởi,	
hay	Hữu	lậu	đã	sanh	được	trừ	diệt,	hay	vô	minh	lậu	chưa	sanh	không	sanh	
khởi,	hay	vô	minh	lậu	đã	sanh	được	trừ	diệt.	Những	pháp	ấy	là	những	pháp	
cần	phải	tác	ý	mà	các	vị	ấy	không	tác	ý.	Do	vị	ấy	tác	ý	các	pháp	không	nên	
tác	ý,	do	vị	ấy	không	tác	ý	các	pháp	cần	phải	tác	ý,	nên	các	Lậu	hoặc	chưa	



 
 

17 

sanh	được	sanh	khởi,	(nói	chung	là	lặp	lại	đoạn	trên)	và	các	Lậu	hoặc	đã	sanh	
được	tăng	trưởng. 

Cho	nên	ở	đây,	vấn	đề	là	chúng	ta	phải	học	pháp	nhiều	thì	chúng	ta	mới	
tương	ưng	được.	Tri	kiến	mà,	ở	đây	nói	thứ	nhất	là	do	tri	kiến	nên	Phiền	não	
được	đoạn	trừ.	Tri	kiến	là	sự	biết	và	sự	thấy	của	mình.	Muốn	biết,	thấy	đúng	với	
giáo	pháp	của	Phật	thì	mình	phải	học	kinh.	Cho	nên	học	giáo	pháp	là	cần	thiết,	
không	thể	nào	không	biết	gì	mà	tu	được,	đúng	không	ạ?	Không	biết	gì	mà	tu,	thì	
những	Lậu	hoặc	(Hữu	lậu	hoặc	Vô	minh	lậu)	sanh	là	bình	thường.	Cho	nên	là	khó!	
Mình	phải	học. 

Vị	ấy	không	như	lý	tác	ý	như	sau:	"Ta	có	mặt	trong	thời	quá	khứ,	hay	
ta	không	có	mặt	trong	thời	quá	khứ?	Ta	có	mặt	trong	thời	quá	khứ	như	thế	
nào?	Ta	có	mặt	trong	thời	quá	khứ	hình	vóc	như	thế	nào?	Trước	kia	ta	là	gì	
và	ta	đã	có	mặt	như	thế	nào	trong	thời	quá	khứ?	Ta	sẽ	có	mặt	trong	thời	vị	
lai	hay	ta	sẽ	không	có	mặt	trong	thời	vị	lai?	Ta	sẽ	có	mặt	trong	thời	vị	lai	
như	thế	nào?	Ta	sẽ	có	mặt	trong	thời	vị	lai,	hình	vóc	như	thế	nào?	Trước	
kia	ta	là	gì	và	ta	sẽ	có	mặt	như	thế	nào	trong	thời	vị	lai?	

Đầu	tiên	là	nói	về	quá	khứ.	Mình	phải	nghĩ	rằng:	Quá	khứ	mình	là	ai,	mình	
như	thế	nào?	Hình	dáng	thế	nào?	Rồi	trong	tương	lai	mình	có	như	vậy	không?	Có	
mặt	hay	không?	Hay	là	ra	sao,	thế	nào?	Đó	là	mình	quán	niệm	về	luân	hồi,	mình	
phải	tác	ý	như	vậy.	Nhưng	không	chịu	tác	ý.	Đó	là	quá	khứ,	còn	vị	lai	và	hiện	tại	
nữa. 

Hay	nay	vị	ấy	có	nghi	ngờ	về	mình	trong	thời	hiện	tại:	"Ta	có	mặt	hay	
ta	không	có	mặt?	Ta	có	mặt	như	thế	nào?	Ta	có	mặt	hình	vóc	như	thế	nào?	
Chúng	sanh	này	từ	đâu	đến?	Và	rồi	nó	sẽ	đi	đâu?". 

Quý	vị	có	hay	suy	nghĩ	như	vậy	không?	Hay	suy	nghĩ	như	thế	này	là	khéo	
tác	ý.	Tức	là	mình	phải	nghĩ	về	hiện	tại,	mình	có	thật	sự	có	mặt	ở	trên	đời	này	
không?	Tất	nhiên	quý	vị	nói	con	có	mặt	trên	đời	này	chứ.	Nhưng	nếu	nghĩ	như	
vậy,	quý	vị	sẽ	thấy	là	mình	không	đúng	lắm	với	giáo	lý	về	Thân	kiến.	Mình	vô	ngã	
đó!	Thực	tế	là	Khổ	-	Không,	Vô	thường,	Vô	ngã,	[nên]	không	phải	mình.	Rồi	có	
mặt	như	thế	nào?	Tại	sao	mình	có	mặt?	Do	Vô	minh	duyên	Hành,	Hành	duyên	



 
 

18 

Thức	…	Mình	suy	nghĩ	như	vậy	gọi	là	như	lý	tác	ý.	 

Rồi	mình	có	hình	vóc	như	thế	nào?	Chúng	sanh	này	từ	đâu	đến,	rồi	sẽ	đi	về	
đâu?	Ai	có	những	tư	tưởng,	thường	xuyên	có	suy	nghĩ	như	vậy,	thì	đó	là	khéo	
như	lý	tác	ý.	Còn	nếu	mình	không	có	khéo	như	lý	tác	ý,	thì	mình	toàn	thấy	thật	
không	[thôi].	Chúng	sanh	cho	con	mình	[là]	con	mình,	mình	đâu	có	thấy	nó	từ	
đâu	đến	đâu,	rồi	mình	cũng	đâu	có	nghĩ	nó	sẽ	đi	về	đâu	đâu.	Mình	thấy	nó	là	thật	
mà,	cho	nên	khổ	là	vậy	đó.	Đó	là	vấn	đề. 

Với	người	không	như	lý	tác	ý	như	vậy,	một	trong	sáu	tà	kiến	này	khởi	
lên:	"Ta	có	tự	ngã",	tà	kiến	này	khởi	lên	với	người	ấy	như	thật,	như	chơn;	
"Ta	không	có	tự	ngã",	tà	kiến	này	khởi	lên	với	người	ấy	như	thật	như	chơn;	
"Do	tự	mình,	ta	tưởng	tri	ta	có	tự	ngã",	tà	kiến	này	khởi	lên	với	người	ấy	
như	thật,	như	chơn;	"Do	tự	mình,	 ta	 tưởng	tri	 ta	không	có	tự	ngã",	(nói	
chung	là	đoạn	này,	Thiện	Trang	nói	tóm	tắt	là	có	sinh	ra	ngã)	tà	kiến	này	khởi	
lên	với	người	ấy	như	thật,	như	chơn.	"Không	do	tự	mình,	ta	tưởng	tri	ta	có	
tự	ngã"	(nói	chung	khi	mình	có	[suy	nghĩ	như]	đoạn	này,	khi	không	như	lý	tác	ý	
thì	sẽ	sinh	ra	tà	kiến,	có	tự	ngã	đó),	tà	kiến	này	khởi	lên	với	người	ấy	như	
thật,	như	chơn;	hay	tà	kiến	này	khởi	lên	với	người	ấy:	"Chính	tự	ngã	của	ta	
nói,	cảm	giác,	hưởng	thọ	quả	báo	các	nghiệp	thiện	ác	đã	làm	chỗ	này,	chỗ	
kia,	chính	tự	ngã	ấy	của	ta	là	thường	trú,	thường	hằng,	hằng	tồn,	không	
chuyển	biến,	và	sẽ	vĩnh	viễn	tồn	tại".	(Đó	là	tà	kiến,	đây	là	chấp	vào	thường,	
rớt	vào	thành	kiến).	Này	các	Tỷ-kheo,	như	vậy	gọi	là	tà	kiến,	kiến	trù	lâm,	
kiến	hoang	vu,	kiến	hý	luận,	kiến	tranh	chấp,	kiến	kiết	phược.	Này	các	Tỷ-
kheo,	 trói	buộc	bởi	kiến	Kiết	 sử,	kẻ	phàm	phu	 ít	nghe	không	được	giải	
thoát	khỏi	sanh,	già,	chết,	sầu,	bi,	khổ,	ưu,	não.	Ta	nói	kẻ	ấy	không	thoát	
khỏi	khổ	đau. 

Như	vậy	chúng	ta	phải	hiểu	được	điều	này.	Nói	tóm	lại	đừng	có	chấp	vào	
Thế	gian	này	là	thường	hằng,	chấp	Thế	gian	này	là	còn	mãi	mãi.	Đó	là	một	sai	
lầm!	Tất	cả	sự	[chấp]	đó	là	Tà	kiến,	chấp	vào	ta	v.v… 

Này	các	Tỷ-kheo,	và	vị	Thánh	đệ	tử	nghe	nhiều,	(phải	nghe	nhiều,	đa	
văn,	chứ	không	phải	nghe	ít,	dốt	dốt	thì	không	tu	được	đâu)	được	thấy	các	bậc	
Thánh,	thuần	thục	pháp	các	bậc	Thánh,	tu	tập	pháp	các	bậc	Thánh,	được	



 
 

19 

thấy	các	bậc	Chơn	nhơn,	thuần	thục	pháp	các	bậc	Chơn	nhơn,	tu	tập	pháp	
các	bậc	Chơn	nhơn,	tuệ	tri	các	pháp	cần	phải	tác	ý,	tuệ	tri	các	pháp	không	
cần	phải	tác	ý.	(Tóm	lại	đoạn	này	là	mình	chỉ	cần	học	pháp,	tu	tập	pháp	của	
Phật).	Vị	này,	nhờ	tuệ	tri	các	pháp	cần	phải	tác	ý,	nhờ	tuệ	tri	các	pháp	không	
cần	phải	tác	ý,	nên	không	tác	ý	các	pháp	không	cần	phải	tác	ý	và	tác	ý	các	
pháp	cần	phải	tác	ý. 

Đoạn	này	thì	Thiện	Trang	đã	nói	ở	trên	rồi,	nói	chung	lặp	lại	nhiều	quá,	nghe	
cũng	ngán	đúng	không?	Đoạn	này	nói	một	hồi	 cũng	 tuần	 tự	như	vậy,	 do	 vậy	
những	Dục	lậu,	Hữu	lậu,	Vô	minh	lậu	chưa	sanh	thì	sẽ	thế	nào?	Nếu	mình	đã	như	
lý	tác	ý	rồi	thì	sẽ	không	sanh,	điều	nào	đã	sanh	thì	sẽ	diệt.	Ở	đây	nói	như	vậy	thôi. 

Và	này	các	Tỷ-kheo,	thế	nào	là	các	pháp	không	cần	phải	tác	ý	và	vị	này	
không	tác	ý?	Này	các	Tỷ-kheo,	những	pháp	nào	do	vị	ấy	tác	ý	mà	Dục	lậu	
chưa	sanh	được	sanh	khởi,	hay	Dục	lậu	đã	sanh	được	tăng	trưởng;	hay	Hữu	
lậu	chưa	sanh	được	sanh	khởi,	hay	Hữu	lậu	đã	sanh	được	tăng	trưởng,	hay	
Vô	minh	lậu	chưa	sanh	được	sanh	khởi,	hay	Vô	minh	lậu	đã	sanh	được	tăng	
trưởng.	Ðó	là	những	pháp	không	nên	tác	ý	và	vị	ấy	không	tác	ý.	Và	này	các	
Tỷ-kheo,	thế	nào	là	các	pháp	cần	phải	tác	ý	và	vị	ấy	tác	ý?	Này	các	Tỷ-kheo,	
những	pháp	nào	do	vị	ấy	tác	ý	mà	Dục	lậu	chưa	sanh	không	sanh	khởi,	hay	
Dục	lậu	đã	sanh	được	trừ	diệt,	hay	Hữu	lậu	chưa	sanh	không	sanh	khởi,	
hay	Hữu	lậu	đã	sanh	được	trừ	diệt,	hay	Vô	minh	lậu	chưa	sanh	không	sanh	
khởi,	hay	Vô	minh	lậu	đã	sanh	được	trừ	diệt,	đó	là	những	pháp	cần	phải	tác	
ý	và	vị	ấy	tác	ý.	Nhờ	vị	ấy	không	tác	ý	các	pháp	không	cần	phải	tác	ý,	tác	ý	
các	pháp	cần	phải	tác	ý	nên	các	Lậu	hoặc	chưa	sanh	không	sanh	khởi	và	các	
Lậu	hoặc	đã	sanh	được	trừ	diệt.	

Đoạn	này	lặp	lại	rất	nhiều,	cho	nên	Thiện	Trang	lướt	qua.	Đoạn	dưới	này	
quan	trọng: 

Vị	ấy	như	lý	tác	ý:	"Ðây	là	khổ",	như	lý	tác	ý:	"Ðây	là	khổ	tập",	như	lý	
tác	ý:	"Ðây	là	khổ	diệt",	như	lý	tác	ý:	"Ðây	là	con	đường	đưa	đến	khổ	diệt".	
Nhờ	vị	ấy	tác	ý	như	vậy,	ba	Kiết	sử	được	trừ	diệt:	Thân	kiến,	Nghi,	Giới	cấm	
thủ.	Này	các	Tỷ-kheo,	các	pháp	ấy	được	gọi	là	các	Lậu	hoặc	phải	do	tri	kiến	
được	đoạn	trừ. 



 
 

20 

Tóm	lại	như	lý	tác	ý	về	Tứ	thánh	đế:	Khổ,	Tập,	Diệt,	Đạo.	Quý	vị	thấy	đó	là	
như	lý	tác	ý,	đơn	giản	như	vậy	thôi,	quan	trọng	nhất	là	Khổ,	Tập,	Diệt,	Đạo.	Bây	
giờ	tu	làm	sao?	Quan	trọng	là	hằng	ngày	trong	đời	sống,	[mình]	nhớ	đây	là	khổ.	
Sáng	dậy,	thấy:	“Ôi,	cuộc	đời	khổ	quá!”	Tại	vì	sao?	Mỗi	ngày	phải	lo	đi	làm,	lo	này	
lo	kia.	Vậy	nguyên	nhân	của	Khổ	là	gì?	Do	tham,	sân,	si,	nói	chung	là	do	các	Phiền	
não.	Niềm	vui	của	diệt	khổ	(gọi	là	khổ	diệt),	và	cuối	cùng	con	đường	để	diệt	khổ	
chính	là	Bát	chánh	đạo,	là	Tứ	chánh	cần,	Tứ	như	Ý	túc,	Ngũ	căn,	Ngũ	lực,	Thất	
Bồ-đề	phần,	Bát	chánh	Đạo	phần.	Tóm	lại	phải	luôn	luôn	tu	tập	được	trong	đó,	
37	Phẩm	trợ	đạo. 

Đức	Phật	nói	con	đường	độc	nhất	để	đến	Niết-Bàn	là	Tứ	niệm	xứ.	Mà	Tứ	
niệm	xứ	có	bổ	trợ	là	37	Phẩm	trợ	đạo.	Mặc	dù	Tứ	niệm	xứ	để	đầu	tiên,	nhưng	
quý	vị	không	tu	mấy	điều	đằng	sau	thì	không	được.	Cho	nên	phải	tu	[những	điều]	
ở	đằng	sau,	nên	37	Phẩm	trợ	đạo	là	phải	tu	hết,	phải	tu	được	nha!	Quan	trọng	là	
mục	này:	Đây	là	khổ,	đây	là	khổ	tập,	đây	là	khổ	diệt,	đây	là	con	đường	đưa	đến	
khổ	diệt.	Chúng	ta	nắm	được	Khổ,	Tập,	Diệt,	Đạo,	thì	đó	là	như	lý	tác	ý. 

Phần	hai	ngắn	hơn	là:	Các	Lậu	hoặc	phải	do	phòng	hộ	được	đoạn	trừ.	Ở	
trên	là	do	tri	kiến,	là	mình	phải	học,	mình	phải	hiểu,	mình	thấy,	thì	mình	đoạn	
trừ	được	bớt	Phiền	não.	Điều	này	dễ	hơn	đúng	không	quý	vị?	Giống	như	hồi	xưa	
mình	chấp	trước	[đây	là]	gia	đình	ta,	con	ta,	tài	sản	ta,	v.v…	Nhưng	bây	giờ	mình	
học	nhiều,	dần	dần	tri	kiến	[của]	mình	thay	đổi	rồi,	mình	cũng	không	có	chấp	
nữa,	mà	mình	cũng	bớt	bớt,	bây	giờ	nhẹ	nhẹ.	Đó	là	bớt	Phiền	não,	còn	bao	giờ	
hết	hẳn	luôn	là	thành	công.	 

Mà	tri	kiến,	tham	dục	nhiều	lắm!	Giống	như	quý	vị	thấy	trong	câu	chuyện	
tiền	thân,	kể	về	ông	đó	bảy	lần	đi	xuất	gia,	đức	Phật	nói:	Thật	ra	có	gì	đâu,	đức	
Phật	[lúc	trong]	đời	quá	khứ,	Ngài	cũng	có	bảy	lần	kiểu	như	vậy.	Lúc	đó	Ngài	đi	
xuất	gia,	ngồi	tu	trên	núi.	Tới	mùa	mưa,	nước	ẩm	ẩm,	Ngài	nhớ	ở	nhà	còn	nguyên	
bịch	đậu	giống,	cho	nên	Ngài	chạy	về	nhà,	lấy	cái	cuốc	ra	cuốc,	rồi	gieo	giống	cho	
đậu	lên.	Cho	nên	xả,	tạm	thời	nghỉ	tu,	về	trở	lại.	Đó	là	đời	quá	khứ,	chứ	không	
phải	đời	hiện	tại. 

Đợi	đến	khi	đậu	lên	cây,	ra	bông	kết	trái,	Ngài	hái	một	phần	trái	đậu	để	ăn,	
một	phần	để	vào	hủ	cất	đó,	để	mùa	sau	gieo	tiếp,	rồi	đi	tu.	Rồi	lại	tới	lúc	mùa	



 
 

21 

mưa,	nước	ẩm	ẩm,	lại	nhớ	hột	đậu	để	trong	hủ	chưa	gieo,	Ngài	lại	hoàn	tục	trở	
về	trồng	đậu	tiếp. 

Cứ	như	vậy	bảy	lần,	đến	lần	thứ	bảy	thì	Ngài	mới	nghĩ	là:	“Không	được!	
Thật	ra	chỉ	có	mỗi	bịch	đậu	đó	thôi	mà	mình	cứ	về	hoài”.	Cho	nên	Ngài	mới	nghĩ	
lại:	“Lần	này	không	thể	để	bịch	đậu	đó	nữa”.	Ngài	về	cột	bị	đậu	đó	vô	cái	cuốc,	rồi	
tới	dòng	sông	đó,	quăng	xuống	dòng	sông	để	cho	trôi	đi,	chìm	đi.	Cây	cuốc	với	
bịch	đậu	không	còn	nữa,	[thì	không	còn]	lần	sau.	Ngài	nhận	ra	vấn	đề	của	Ngài	là	
vì	tham	một	chút	đồ	ăn	đó	thôi.	Và	lúc	đó	hét	to	lên:	“Ta	đã	chiến	thắng!	Ta	đã	
chiến	thắng!”	Chiến	thắng	được	tham	dục	khó	như	vậy	đó,	[tới]	bảy	lần. 

Lúc	đó,	có	một	ông	vua	cũng	đánh	thắng	trận	đi	về,	ổng	cũng	nói:	Ta	là	
người	chiến	thắng	trận	đi	về,	mà	tự	nhiên	có	người	nào	kêu:	“Ta	là	người	chiến	
thắng!	Ta	là	người	chiến	thắng!”	Cho	nên	ông	tới	hỏi:	“Sao	lại	như	vậy?	Ta	mới	
là	người	chiến	thắng,	chứ	ngươi	có	gì	đâu	mà	chiến	thắng?”	Ngài	mới	nói:	“Ông	
chỉ	chiến	thắng	bên	ngoài,	chiến	thắng	người	khác	thôi.	Còn	tôi	chiến	thắng	được	
tâm	tôi,	mới	là	quan	trọng”.	Vua	thấy	đúng,	có	lý!	Rồi	ngồi	nghe	giảng	pháp. 

Lúc	đó	tiền	thân	của	đức	Phật	ngồi	nhìn	nước	ở	dưới	sông,	đắc	được	Thiền	
chỉ,	cho	nên	có	được	Thần	thông	bay	lên	hư	không,	ngồi	kiết	già	thuyết	pháp.	
Ông	vua	thấy	tuyệt	vời	quá	nên	xin	xuất	gia	theo	luôn.	Tin	đó	được	truyền	ra,	
cho	nên	bảy	ông	vua	[tham	gia]	chiến	trận	cũng	tới	quy	y,	tất	cả	quân	lính	cũng	
tới	xuất	gia	tu	hành.	Thành	tựu	như	vậy,	rất	nhiều	người	đắc	Thiền	và	có	thành	
tựu.	Và	sau	đời	đó,	đức	Phật	nói	là	‘Ta	sanh	về	trời	Phạm	thiên’,	vì	đắc	Thiền	mà. 

Quý	vị	thấy,	đó	là	đời	quá	khứ.	Để	diệt	được	tham	khó	như	vậy,	chuyện	đó	
hình	như	trong	Tích	Truyện	Pháp	Cú	có	đó	quý	vị.	Chuyện	đó	cũng	liên	quan	đến	
vị	Tôn	giả	bảy	lần	đi	xuất	gia,	quý	vị	thấy	trong	Tích	Truyện	Pháp	Cú	có	kể,	Thiện	
Trang	cũng	kể	nhiều	lần	rồi:	Ông	đó	mới	đầu	đi	xuất	gia,	vì	sao?	Vì	ổng	vô	Tịnh	
xá	nghe	pháp,	ổng	thấy	các	vị	Tỳ-kheo	ở	trong	đó	ăn	ngon	quá,	nên	kêu:	“Ở	nhà	
mình	ăn	không	ngon	bằng,	cho	nên	đi	xuất	gia	vô	ăn	cho	ngon”.	Ổng	nghĩ	vậy	thôi	
cho	nên	xin	đi	xuất	gia,	ổng	làm	công	quả	rồi	xin	xuất	gia.	Một	thời	gian	sau	thì	
ổng	ăn	cũng	thấy	bình	thường,	tuy	đồ	ăn	ngon	nhưng	ngày	nào	cũng	ăn	nên	thấy	
bình	thường,	chán	rồi,	cho	nên	đi	về.	Và	vì	vợ	của	ổng	cũng	đẹp	nữa,	vợ	đẹp	cho	
nên	lúc	nào	cũng	nhớ	vợ,	nên	thôi	đi	về. 



 
 

22 

Về	một	thời	gian	chán	rồi	lại	đi	xuất	gia	tiếp.	Ra	vô	như	vậy	bảy	lần.	Đến	
lần	thứ	bảy,	bữa	đó,	vợ	ổng	có	con	rồi,	nằm	trên	võng	cho	con	bú	[rồi]	ngủ,	ổng	
vác	cái	cuốc	đang	đi	làm	ngoài	đồng	về.	Trong	kinh	nói	là	ổng	thấy	cảnh	vợ	ngủ	
mà	ghê	quá,	nước	miếng	nước	dãi	chảy	ra	tùm	lum	hết,	áo	thì	xộc	xệch	thế	nào	
đó,	ghê	quá,	cho	nên	ổng	nhìn	thấy	ổng	khiếp	quá,	sợ	quá,	nên	lúc	đó	ông	quăng	
cuốc	chạy	luôn. 

Vừa	quăng	cuốc	chạy	thì	gặp	bà	mẹ	vợ,	bà	mẹ	vợ	kêu	lại,	ổng	cũng	kệ	rồi	
chạy	luôn.	Bà	mẹ	vợ	thấy	vậy	nên	vô	kêu	đứa	con	gái	mình	dậy.	Mà	bả	nhìn	thấy	
tình	trạng	đó	là	bả	biết	rồi,	nhìn	tình	trạng	con	gái	mình	ngủ	kiểu	đó,	hèn	chi	
thằng	con	rể	mình	bỏ	đi	luôn	là	đúng,	vì	thấy	gớm	quá	mà,	thấy	ghê	quá.	Bả	nói:	
“Con	như	vậy	là	không	nên”,	thế	này	thế	kia.	“Bây	giờ	chắc	nó	chạy	đi	xuất	gia	
luôn	rồi”.	Cô	vợ	nói:	“Có	gì	đâu	mẹ,	ảnh	hay	vô	một	thời	gian	rồi	lại	về	đó	mà,	có	
gì	đâu,	cứ	để	cho	ảnh	đi”. 

Nhưng	đợi	miết	không	thấy	về,	mấy	lần	trước	thì	thấy	về,	lần	này	thì	không	
thấy	về	nữa.	Thật	ra	lúc	ổng	đang	đi,	thì	trong	đầu	ổng	niệm,	nghĩ	nhớ	đến	Khổ	-	
Không,	Vô	thường,	Vô	ngã	nên	đắc	được	Tu-đà-hoàn	rồi.	Khi	vô	xuất	gia,	lúc	đầu	
ổng	bị	cản,	không	cho	xuất	gia,	nhưng	đức	Phật	cho.	Vô	một	thời	gian	thì	ổng	
cũng	đắc	đạo	A-la-hán	nên	không	về	nữa.	Một	thời	gian	sau	bà	mẹ	vợ	dẫn	con	
mình	tới,	đem	thêm	đứa	con	của	ổng	bỏ	trước	mặt	ổng,	nhưng	ổng	không	động	
tâm,	hết	động	tâm,	vì	chứng	A-la-hán	rồi.	Thấy	vậy	nên	họ	đi	về. 

Quý	vị	thấy	câu	chuyện	là	như	vậy.	Thật	ra	trong	Chú	Giải	có	nói	nguyên	
nhân	[mà	ổng]	ra	vô	bảy	lần	kiểu	đó,	là	do	đời	quá	khứ,	[ổng]	khuyên	vị	Tỳ-kheo	
khác	là	đi	về	đi,	đừng	tu	nữa.	Bởi	vì	ổng	ham	món	đồ	đó,	mà	vị	Tỳ-kheo	kia	hứa	
là	đi	về	sẽ	cho	ổng,	nên	ổng	khuyên	thôi	về	đi.	Khuyên	người	ta	đi	về	nên	nghiệp	
trổ	quả	bảy	lần	ra	vô.	Cho	nên	tất	cả	đều	có	nhân	quả,	nhân	-	duyên	-	quả	rất	rõ	
ràng. 

Cho	nên	ở	trong	đạo,	đối	với	người	xuất	gia,	những	tác	động	đối	với	người	
xuất	gia	[sẽ]	tạo	ra	quả	báo	ghê	gớm,	cho	nên	hãy	cẩn	thận.	Đối	với	trong	Phật	
pháp,	nhiều	khi	mình	tưởng	quả	báo	gây	ra	là	chuyện	nhỏ,	nhưng	lại	là	chuyện	
lớn,	phải	cẩn	thận.	 



 
 

23 

Đó	là	Thiện	Trang	kể	câu	chuyện	cho	quý	vị	tỉnh	ngủ,	bây	giờ	đến	mục	thứ	
2: 

2.	Các	Lậu	hoặc	phải	do	phòng	hộ	được	đoạn	trừ.	

Và	này	các	Tỷ-kheo,	thế	nào	là	các	Lậu	hoặc	phải	do	phòng	hộ	được	
đoạn	trừ?	Ở	đây,	có	Tỷ-kheo	như	lý	giác	sát	(ở	trên	là	tác	ý,	ở	đây	là	giác	sát),	
sống	phòng	hộ	với	sự	phòng	hộ	mắt	(tức	là	bây	giờ	có	những	Tỷ-kheo	phòng	
hộ	mắt).	Này	 các	Tỷ-kheo,	 nếu	Tỷ-kheo	 ấy	 sống	 không	phòng	hộ	 với	 sự	
phòng	hộ	mắt,	các	Lậu	hoặc	tàn	hại	và	nhiệt	não	có	thể	khởi	lên.	Nếu	sống	
phòng	hộ	với	sự	phòng	hộ	mắt,	các	Lậu	hoặc	tàn	hại	và	nhiệt	não	ấy	không	
còn	nữa. 

Tương	tự	như	vậy,	đoạn	này	Thiện	Trang	đọc	tóm	lại,	tức	là	sự	phòng	hộ	
về	mắt,	phòng	hộ	về	tai,	phòng	hộ	về	mũi,	phòng	hộ	về	lưỡi,	phòng	hộ	về	thân,	
phòng	hộ	về	ý.	Phòng	hộ	được	thì	đoạn	trừ	được	các	Phiền	não.	Nói	tóm	lại	là	
như	vậy,	chúng	ta	lấy	tóm	tắt	thôi,	quý	vị	nên	coi	kỹ	lại. 

Vị	ấy	như	lý	giác	sát,	sống	phòng	hộ	với	sự	phòng	hộ	lỗ	tai...;	như	lý	
giác	 sát,	 sống	phòng	hộ	với	 sự	phòng	hộ	 lỗ	mũi...;	 như	 lý	 giác	 sát,	 sống	
phòng	hộ	với	sự	phòng	hộ	 lưỡi...;	như	lý	giác	sát,	sống	phòng	hộ	với	sự	
phòng	hộ	thân...;	như	lý	giác	sát,	sống	phòng	hộ	với	sự	phòng	hộ	ý.	Này	các	
Tỷ-kheo,	nếu	Tỷ-kheo	ấy	sống	không	phòng	hộ	với	sự	phòng	hộ	ý,	các	Lậu	
hoặc	tàn	hại	và	nhiệt	não	ấy	có	thể	khởi	lên.	Nếu	sống	phòng	hộ	ý,	các	Lậu	
hoặc	tàn	hại	và	nhiệt	não	ấy	không	còn	nữa.	Này	các	Tỷ-kheo,	các	pháp	ấy	
được	gọi	là	các	Lậu	hoặc	phải	do	phòng	hộ	được	đoạn	trừ.	

Tóm	lại	#giác	sát:	giác	là	biết;	sát	là	quan	sát;	quan	sát	phòng	hộ	được	sáu	
căn	của	mình.	Ví	dụ	như	mắt	thấy	sắc,	ví	dụ	chúng	ta	thấy	hoa	đẹp.	Mai	mốt	chúng	
ta	học	lộ	trình	tâm,	thì	chúng	ta	sẽ	thấy	rõ	hơn.	Hoa	đẹp,	thật	ra	là	thế	nào?	Đầu	
tiên	thì	đâu	phải	là	hoa	đẹp,	mình	biết	như	vậy.	Nhưng	mình	quan	sát,	mình	biết	
được	là	mình	bị	cuốn	theo	rồi,	thì	mình	dừng	lại,	mình	phòng	hộ.	Nhìn	bông	hoa,	
thì	mình	biết	là	hoa	rồi	đó,	mình	thích	hoa	đó	lắm,	biết	chỗ	đó	người	ta	trồng	hoa	
rồi	thì	mình	né	đi,	mình	nhìn	chỗ	khác.	Hoặc	phòng	hộ	là	mình	đừng	nhìn,	đừng	
nhìn.	Cẩn	thận	nha!	Nhìn,	nhưng	đừng	có	mê	hoa.	Cũng	vậy,	biết	mình	mê	bài	hát	



 
 

24 

đó,	mà	người	ta	mở	bài	hát	đó,	thì	mình	cố	gắng	nghe	thôi,	nhưng	đừng	chạy	theo	
đó.	Bây	giờ	người	ta	cũng	mở	rồi,	thì	kệ	người	ta.	Phòng	hộ	như	vậy,	hãy	cẩn	
thận	quan	sát	được	sáu	căn	của	mình,	thì	các	Phiền	não	được	đoạn	trừ. 

3.	Các	Lậu	hoặc	phải	do	thọ	dụng	được	đoạn	trừ. 

Bình	thường	thì	chúng	ta	sử	dụng	những	chiêu	ở	trên	thôi,	nhưng	chiêu	
này	thì	ít	người	dùng.	Chúng	ta	đọc	thử: 

Và	này	các	Tỷ-kheo,	thế	nào	là	các	Lậu	hoặc	phải	do	thọ	dụng	được	
đoạn	trừ?	Này	các	Tỷ-kheo,	ở	đây,	Tỷ-kheo	như	lý	giác	sát,	thọ	dụng	y	phục,	
chỉ	để	ngăn	ngừa	lạnh,	ngăn	ngừa	nóng,	ngăn	ngừa	sự	xúc	chạm	của	ruồi,	
muỗi,	gió,	sức	nóng	mặt	trời,	các	loài	bò	sát,	chỉ	với	mục	đích	che	đậy	sự	
trần	truồng. 

		 	Có	nghĩa	là	mình	được	quyền	thọ	dụng,	chứ	không	phải	không	được	quyền	
thọ	dụng.	Nhưng	mình	phải	nhớ	 là	việc	 thọ	dụng	này	chỉ	để	ngăn	ngừa	 lạnh,	
nóng…	chỉ	giúp	cho	mình	thôi,	ngăn	ngừa	xúc	chạm	của	ruồi,	muỗi	v.v…	mặc	quần	
áo	là	để	như	thế,	chứ	không	phải	để	cho	đẹp.	Mình	nghĩ	như	vậy,	đó	là	[nhờ]	thọ	
dụng	được	đoạn	trừ. 

Về	món	ăn:	Vị	ấy	như	lý	giác	sát,	thọ	dụng	món	ăn	khất	thực	không	
phải	để	vui	đùa,	không	phải	để	đam	mê,	không	phải	để	trang	sức,	không	
phải	để	tự	làm	đẹp	mình,	mà	chỉ	để	thân	này	được	sống	lâu	và	được	bảo	
dưỡng,	để	thân	này	khỏi	bị	thương	hại,	để	hỗ	trợ	Phạm	hạnh,	nghĩ	rằng:	
"Như	vậy,	ta	diệt	trừ	các	cảm	thọ	cũ	và	không	cho	khởi	lên	các	cảm	thọ	mới,	
và	ta	sẽ	không	có	lỗi	lầm,	sống	được	an	ổn".	

Tức	là	đối	với	thức	ăn	thì	đừng	có	đam	mê,	đừng	có	vui	đùa,	không	phải	
để	làm	đẹp	mình,	mà	chỉ	để	thân	này	được	sống	lâu	và	được	bảo	dưỡng.	Quý	vị	
nghe	cho	kỹ	nha!	Ở	đây	đức	Phật	nói:	‘mà	chỉ	để	thân	này	được	sống	lâu	và	được	
bảo	dưỡng’,	chứ	không	phải	nói	mong	cho	chết	sớm,	không	phải!	Đức	Phật	cũng	
cần	thọ	mạng,	chúng	ta	cũng	cần	thọ	mạng	để	tu	tập.	‘Để	thân	này	khỏi	bị	thương	
hại,	để	hỗ	trợ	Phạm	hạnh’.	Như	vậy	đó	là	mục	đích	của	mình	ăn,	chứ	không	phải	
mình	ăn	vì	mấy	điều	kia.	 

Đó	là	cách	để	mình	thọ	dụng,	mình	suy	nghĩ.	Đức	Phật	dạy	rất	tuyệt	vời,	



 
 

25 

mình	chỉ	[cần]	đổi	tâm	thôi	chứ	không	phải	cực	đoan,	nhớ	nha!	Để	‘diệt	trừ	các	
cảm	thọ	cũ	và	không	cho	khởi	lên	các	cảm	thọ	mới,	và	ta	sẽ	không	có	lỗi	lầm,	
sống	được	an	ổn’.	

Để	ý	chỗ	này	nha!	Nhiều	người	cực	đoan	quá,	tu	theo	Đạo	gia	thì	quá	cực	
đoan	đi,	đạo	Phật	không	có	như	vậy	đâu,	đạo	Phật	rất	là	thoải	mái.	Ăn	thì	cứ	ăn,	
ăn	ngon	cũng	được,	ăn	gì	cũng	được,	nhưng	phải	tác	ý	rằng:	‘Thân	này	được	sống	
lâu	và	được	bảo	dưỡng,	để	thân	này	khỏi	bị	thương	hại,	để	hỗ	trợ	Phạm	hạnh’.	 

Trong	kinh	chúng	ta	đã	học	qua	rồi,	quý	vị	thấy	ai	đạt	được	Tứ	thần	túc,	
thì	có	thể	trụ	hết	một	kiếp	hoặc	đến	hết	kiếp	này,	đến	khi	trái	đất	này	tan	thì	thôi.	
Điều	kiện	để	tu	Tứ	như	Ý	túc	(Tứ	thần	túc)	thì	quý	vị	phải	tu	bốn	vấn	đề,	chúng	
ta	đã	học	rồi.	Nhưng	quan	trọng	là	phải	có	Thiền	định,	tâm	phải	luôn	tinh	tấn,	
Dục	như	Ý	túc	là	mong	muốn,	Thiện	Trang	sẽ	nói	sau.	Mình	mong	muốn	gì,	rồi	
mình	 phải	 tinh	 tấn,	mình	 phải	 có	 Thiền	 định,	 tâm	 tập	 trung	 vô	 trong	 đó,	 và	
thường	xuyên	như	vậy.	Trong	đó,	mình	hướng	tâm	về	điều	gì?	Trong	đó,	quý	vị	
[dùng]	Tứ	như	Ý	 túc	khi	quý	vị	nhập	Thiền,	với	định	của	Thiền	 thì	quý	vị	 sẽ	
hướng	tâm	để	thọ	mạng	được	lâu	dài,	trụ	thế	đến	suốt	kiếp.	Như	vậy	phải	tu	đến	
Tứ	thiền.	Tứ	thần	túc	[cùng]	với	sức	mạnh	của	Tứ	thiền,	như	vậy	thì	mới	làm	
được	điều	đó.	Đó	là	lý	do	các	ngài	dùng	như	vậy. 

Ở	đây,	chúng	ta	mới	học	qua	tới	Tứ	như	Ý	túc	thôi,	nhưng	quý	vị	có	thể	áp	
dụng.	Nếu	quý	vị	muốn	điều	gì	thì	quý	vị	có	thể	hướng	tâm	về	điều	đó,	sau	khi	
quý	vị	nhập	Thiền,	[rồi	khi]	xuất	Thiền	thì	quý	vị	dùng	định	đó	hướng	tâm	về	
điều	đó	thì	sẽ	thành	tựu.	Đó	là	trong	Tứ	như	Ý	túc.	 

Ở	đây	nói	về	thức	ăn,	thì	chúng	ta	nói	là	mong	để	hỗ	trợ	Phạm	hạnh,	hay	
được	điều	gì,	ví	như	đắc	đạo	v.v… 

Vị	ấy	như	lý	giác	sát,	thọ	dụng	sàng	tọa	(tức	là	chỗ	ngồi,	chỗ	nằm),	chỉ	
để	 ngăn	 ngừa	 lạnh,	 ngăn	 ngừa	 nóng,	 ngăn	 ngừa	 sự	 xúc	 chạm	 của	 ruồi,	
muỗi,	gió,	sức	nóng	mặt	trời,	các	loại	bò	sát,	chỉ	để	giải	trừ	nguy	hiểm	của	
thời	tiết,	chỉ	với	mục	đích	sống	độc	cư	an	tịnh.	(Cũng	vậy,	tức	là	mình	tác	ý	
những	gì	cũng	là	để	tu	hết,	để	giải	thoát). 

Vị	ấy	như	lý	giác	sát	thọ	dụng	dược	phẩm	trị	bệnh,	chỉ	để	ngăn	chận	



 
 

26 

các	cảm	giác	khổ	thống	đã	sanh,	để	được	ly	khổ	hoàn	toàn.	

		 Đối	với	các	dược	phẩm	cũng	vậy,	ở	đây	đối	với	Tỳ-kheo	thì	chỉ	có	tứ	sự	thôi	
là:	Ăn,	mặc,	thuốc	và	chỗ	ở,	giường	ngủ	v.v…	Như	vậy	thì	được.	Còn	đối	với	quý	
vị,	thì	quý	vị	có	nhiều	thứ	hơn,	khi	thọ	dụng	cái	nào	thì	quý	vị	chịu	khó	tác	ý	nghĩ	
rằng:	Thọ	dụng	đó	để	vì	tu	tập,	để	vì	giải	thoát,	chứ	không	phải	để	ham	đắm	trong	
đó.	Nếu	như	vậy	thì	chúng	ta	nói	là	biết	cách	thọ	dụng	để	đoạn	trừ	Phiền	não.	 

	 Còn	không	biết	cách	thì	cứ	thọ	dụng	xong	rồi	nghĩ:	Ôi!	Mất	phước	rồi,	hết	
phước	rồi	v.v…	Đó	là	Phiền	não	sanh.	Vì	sao?	Vì	khi	quý	vị	đang	suy	nghĩ	là:	Ôi!	
Hết	phước	rồi,	tôi	thọ	dụng	cái	này	hết	phước	rồi,	thọ	dụng	cái	kia	hết	phước	rồi.	
Đó	là	tư	tưởng	của	Đạo	gia.	Thật	ra,	nếu	phân	tích	theo	Vi	Diệu	Pháp,	theo	tâm,	
thì	tâm	đó	là	tâm	sân,	tâm	không	hài	lòng,	và	đó	là	Phiền	não	sanh.	Cho	nên	giáo	
pháp	của	Phật	rất	tuyệt	vời,	đức	Phật	đâu	có	bảo	không	[thọ	dụng]	đâu,	đâu	có	
nói	hết	phước	gì	đâu,	mà	[Ngài]	nói	là	tôi	thọ	dụng	cái	này,	tôi	thọ	dụng	cái	kia	
đều	để	cho	tu	Phạm	hạnh,	để	cho	giải	thoát. 

Giống	như	bây	giờ,	lỡ	quý	vị	có	duyên	có	một	chiếc	điện	thoại,	thì	quý	vị	
phải	nghĩ	rằng:	Chiếc	điện	thoại	này	là	để	tu	Phạm	hạnh,	để	giải	thoát.	Ủa!	Điện	
thoại	[mà]	sao	tu	Phạm	hạnh,	giải	thoát	[được]?	Có	chứ!	Quý	vị	dùng	điện	thoại	
để	nghe	pháp,	quý	vị	dùng	điện	thoại	để	học	pháp,	đúng	không	ạ?	Bây	giờ	các	
chương	trình	học	pháp,	nghe	pháp	toàn	ở	trên	điện	thoại	mà,	mình	cắm	tai	phone	
để	nghe	pháp,	v.v…	Mà	điện	thoại	cùi	quá	thì	xài	không	được,	vô	cái	này	cũng	
không	được,	vô	cái	kia	không	được,	vô	zoom	cũng	không	được,	không	đặt	được	
câu	hỏi	v.v…	thế	này	thế	kia.	 

Ta	sử	dụng	vật	gì,	với	mục	đích	gì,	thì	chúng	ta	chuyển	mục	đích	là	được.	
Còn	người	không	biết,	không	học,	không	hiểu	thì	nghĩ:	“Tôi	xài	chiếc	điện	thoại	
này	sang	quá,	tôi	mất	hết	phước	rồi”	v.v…	Cho	nên	là	đó	là	sai	lầm,	nên	quý	vị	
thấy	Đạo	gia	và	đạo	Phật	khác	nhau,	những	người	học	theo	kinh	Phật	sẽ	thấy	
được	điều	đó.	Còn	nếu	không	học	kinh	Phật,	nhiều	khi	[suy	nghĩ]	rất	sai	lầm.	Có	
những	sai	lầm	kinh	khủng	lắm. 

	Ví	dụ	như	có	người	nói:	“Nhặt	rau	mà	không	bỏ	cọng	non,	còn	hơn	là	tụng	
kinh	điển”.	Nói	như	vậy	là	không	đúng.	Tại	vì	sao?	Tại	vì	tụng	kinh	điển	tốt	hơn	



 
 

27 

chứ,	còn	mấy	chuyện	đó	là	chuyện	thế	gian,	có	đáng	gì	đâu.	Quý	vị	thấy,	nếu	theo	
kinh	Phật	thì	khi	nào	chúng	sanh	tu	có	phước,	tu	tốt,	thì	tự	nhiên	đầy	đủ	cây	trái,	
hoa	quả,	đầy	đủ	mọi	thứ.	Còn	chúng	sanh	không	có	phước	thì	tự	nhiên	những	thứ	
đó	ẩn	mất.	Tiết	kiệm	gì	được,	có	tiết	kiệm	cũng	không	được.	Quý	vị	hiểu	như	vậy!	 

Cho	nên	nhân	quả	của	đạo	Phật	khác	với	nhân	quả	của	thế	gian	rất	nhiều.	
Quý	vị	coi	đi,	lục	Đại	tạng	kinh	đi,	coi	kinh	điển	của	Phật	dạy,	đức	Phật	có	bao	giờ	
cực	đoan	như	vậy	đâu.	Đức	Phật	luôn	luôn	nói	nghe	kinh,	nghe	pháp	quan	trọng,	
tụng	kinh,	 tụng	pháp	quan	 trọng.	Chúng	 ta	đã	 thấy	 có	 câu	chuyện	 trong	Tích	
Truyện	Pháp	Cú,	có	500	con	dơi	ở	bên	trong	hang	động,	nghe	hai	vị	Tỳ-kheo	tụng	
kinh	thôi,	mà	sau	khi	chết	chúng	được	sanh	về	cõi	Trời	nữa	kìa.	Cho	nên	giá	trị	
của	tụng	kinh,	nghe	kinh,	mặc	dù	chúng	không	hiểu	kinh	mà	còn	được	lợi	ích	như	
thế,	còn	mình	thì	nói	ngược.	 

Cho	nên	chúng	 ta	phải	học	giáo	 lý	 từ	chánh	kinh,	chứ	không,	đời	sau	có	
những	người	đưa	ra,	họ	nói	nhiều	khi	hay	lắm,	nhưng	họ	đánh	vào	tâm	lý,	nào	là	
tiếc	phước,	tâm	lý	thế	này	thế	kia,	là	mình	bị	gục	ngay.	Nào	là	tâm	lý	về	gia	đình,	
tâm	lý	này,	tâm	lý	kia,	là	tiêu	đó	nha	quý	vị.	Quý	vị	hãy	học	theo	chánh	kinh	của	
Phật	pháp,	đừng	có	dại,	đừng	có	dễ	vui	mà	nghe	theo	những	người	đời	sau. 

Đạo	Phật	khác	Đạo	gia,	Đạo	gia	chỉ	đưa	người	lên	các	cõi	Trời	v.v…	thôi.	Và	
quý	vị	nên	nhớ,	khổ	hạnh	của	ngoại	đạo	ở	Ấn	Độ	còn	hơn	Phật	nữa.	Nhưng	quý	
vị	thấy	có	những	người	tu	ghê	gớm,	mà	đức	Phật	nói	họ	khổ	hạnh	để	làm	gì?	Quý	
vị	coi	trong	Kinh	Trung	Bộ,	Kinh	Trung	A	Hàm,	Kinh	Trường	A	Hàm,	Kinh	Trường	
Bộ,	quý	vị	thấy	có	những	người	ngoại	đạo	tu	khổ	hạnh	tới,	rồi	hỏi	đức	Phật:	Con	
[tu	theo]	ngoại	đạo,	nếu	tu	khổ	hạnh	như	vậy,	ép	xác	như	vậy,	để	giải	quyết	vấn	
đề	gì	đó...	giống	như	nghiệp	có	thể	tiêu	trừ	không?	Vì	con	chịu	khổ	như	vậy	mà.	
Nào	là	nằm	trên	gai,	nào	là	v.v..	thì	con	sẽ	được	tiêu	trừ	nghiệp	xưa.	Cho	nên	sau	
khi	chết,	con	sẽ	được	sanh	lên	cõi	tốt	lành,	con	sẽ	sanh	về	trời	Phạm	thiên	v.v…	 

Đức	Phật	có	nói	như	vậy	không?	Đức	Phật	nói:	Không	có	chuyện	đó.	Ông	
làm	khổ	cho	lắm	vô,	nào	là	nằm	gai	nào	thế	này,	thế	kia,	đứng	một	chân,	phơi	
nắng...	đời	này	thọ	khổ	rồi	cuối	cùng	đời	sau	đọa	tiếp,	khổ	tiếp. 

Quý	vị	nghe	cho	kỹ,	chịu	khó	nghe	trong	kinh	đi,	[khổ	đời	này]	rồi	đời	sau	



 
 

28 

khổ	tiếp.	Tại	vì	đó	là	do	mình	tạo	ra,	không	phải	là	tiêu	nghiệp	được.	Tiêu	nghiệp	
là	nghiệp	đó	trổ	ra,	rồi	nó	bớt.	Mà	thật	ra	cũng	không	có	khái	niệm	tiêu	nghiệp.	
Quý	vị	coi	lại	trong	kinh,	đức	Phật	nói,	có	những	câu	chuyện	ví	dụ	như	chuyện	
của	ngài	Mục	Kiền	Liên,	ngài	tạo	ra	có	một	nghiệp	thôi,	là	nghiệp	hại	cha	mẹ	trong	
đời	quá	khứ,	mà	500	đời	ngài	bị	người	ta	đánh	chết.	Tức	là	nghiệp	đó	khi	trổ	rồi	
thì	sẽ	trổ	hoài,	không	phải	trổ	một	lần.	Cho	nên	cẩn	thận!	Sợ	lắm!	Vì	vậy,	theo	Vi	
Diệu	Pháp	chúng	 ta	muốn	 tu	hành	cho	 tốt,	muốn	đỡ	khổ,	 thì	mình	phải	 chặn	
duyên,	phải	trừ	duyên,	phải	tránh	duyên,	để	khỏi	khổ. 

Tránh	duyên	là	thế	nào?	Đầu	tiên	là	tránh	trong	tâm,	tránh	hoàn	cảnh	không	
được	thì	tránh	trong	tâm.	Cho	nên	có	đồng	tu	mới	nói	với	Thiện	Trang	là	tại	sao	
con	khổ	lắm,	có	phải	con	tu	không	có	phước	báo	hay	không?	Thiện	Trang	nói	
không	phải	tu	không	có	phước	báo,	mà	là	do	tâm	mình	không	tốt.	Tâm	mình	dao	
động,	hoang	mang,	nghĩ	toàn	chuyện	xấu.	Theo	Vi	Diệu	Pháp,	khi	tâm	chúng	ta	
hoang	mang,	dao	động,	nghĩ	những	việc	không	tốt,	nghĩ	những	việc	bất	thiện,	
nghĩ	chuyện	xấu.	Bây	giờ	người	ta	gọi	là	tâm	yếu	đuối,	hay	gọi	là	tâm	trầm	cảm,	
những	tâm	đó	đang	nghĩ	vậy,	thì	khả	năng	tạo	duyên,	tạo	điều	kiện	tốt	cho	những	
quả	bất	thiện	của	đời	quá	khứ	trổ.	Nó	đã	trổ	rồi	thì	sẽ	tiếp	tục	trổ	nữa,	tại	vì	mình	
đang	buồn,	đang	sợ,	đang	khổ,	đang	càng	lo	âu,	càng	sợ	bao	nhiêu	thì	nó	tiếp	tục	
trổ	nữa.	Nó	là	duyên	vậy	mà,	nên	dòng	đó	cứ	chạy,	chạy,	chạy	như	vậy,	có	khi	khổ	
đến	chết	luôn.	Quý	vị	phải	cẩn	thận	điều	đó. 

Mình	muốn	thoát	khổ	là	gì?	Là	phải	sống	an	lạc,	phải	sống	tự	tại,	tâm	phải	
tốt	đẹp,	nghĩ	 thiện,	dùng	 tâm	 thiện	nghĩ	 tốt	 lành	v.v…	 thì	 tự	nhiên	hết,	 dừng	
duyên	đó	thì	bắt	đầu	trổ	quả	thiện,	trổ	quả	lành.	Bởi	vì	vô	lượng	kiếp	đời	quá	khứ	
mình	tạo	rất	nhiều	nghiệp,	vừa	nghiệp	tốt,	vừa	nghiệp	không	tốt,	nghiệp	thiện,	
nghiệp	bất	thiện,	thì	có	khả	năng	cho	quả,	nếu	nghiệp	nào	đủ	duyên	thì	cho	quả.	
Vậy	thì	chúng	ta	hãy	làm	sao	để	duyên	đó	hiện	ra.	 

Cho	nên	khác	nha!	Học	Vi	Diệu	Pháp	rồi,	học	Phật	pháp	rồi,	chúng	ta	thấy	
khác	thế	gian	lắm.	Nhiều	người	không	biết	thì	cứ	đâm	đầu	vào	khổ.	Ở	đây,	khổ	là	
do	thọ	dụng	nên	được	đoạn	trừ,	cho	nên	là	biết	cách	thọ	dụng	nha.	Cho	nên	chúng	
ta	học	cho	rõ	ràng,	càng	học	thì	chúng	ta	càng	sáng	tỏ. 

	Này	các	Tỷ-kheo,	nếu	vị	ấy	không	thọ	dụng	như	vậy,	các	Lậu	hoặc	tàn	



 
 

29 

hại	và	nhiệt	não	có	thể	khởi	lên	(tức	là	mình	phải	chuyển	tâm).	Nếu	vị	ấy	thọ	
dụng	như	vậy,	các	Lậu	hoặc	tàn	hại	và	nhiệt	não	ấy	không	còn	nữa.	Này	các	
Tỷ-kheo,	các	pháp	ấy	được	gọi	là	các	Lậu	hoặc	phải	do	thọ	dụng	được	đoạn	
trừ.	

Hôm	nay	rất	rõ	rồi	nha!	Như	vậy	nhớ	là	khi	mình	thọ	dụng	cái	gì,	thì	mình	
nghĩ	đều	là	để	tu	hành,	để	giải	thoát. 

4.	Các	Lậu	hoặc	phải	do	kham	nhẫn	được	đoạn	trừ.	

Ở	đây	thì	đúng	rồi,	ráng	nhẫn	đi,	đôi	khi	phải	chịu.	Ai	không	kham	nhẫn	
được	thì	cũng	ráng	kham	nhẫn,	vì	cảnh	tới	rồi	thì	không	tránh	được. 

	Và	này	các	Tỷ-kheo,	thế	nào	là	các	Lậu	hoặc	phải	do	kham	nhẫn	được	
đoạn	trừ?	Này	các	Tỷ-kheo,	ở	đây,	có	Tỷ-kheo	như	lý	giác	sát,	kham	nhẫn	
lạnh,	nóng,	đói,	khát,	sự	xúc	chạm	của	ruồi,	muỗi,	gió,	sức	nóng	mặt	trời,	
các	loài	bò	sát;	kham	nhẫn	những	cách	nói	mạ	lị	phỉ	báng.	Vị	ấy	có	tánh	
kham	nhẫn	các	cảm	thọ	về	thân,	những	cảm	thọ	thống	khổ,	khốc	liệt,	đau	
nhói,	nhức	nhối,	không	sung	sướng,	không	thích	thú,	chết	điếng	người.	

Này	các	Tỷ-kheo,	nếu	vị	ấy	không	kham	nhẫn	như	vậy,	thì	các	Lậu	
hoặc	tàn	hại	và	nhiệt	não	có	thể	khởi	lên.	Nếu	vị	ấy	kham	nhẫn	như	vậy,	thì	
các	Lậu	hoặc	tàn	hại	và	nhiệt	não	ấy	không	còn	nữa.	Này	các	Tỷ-kheo,	các	
pháp	ấy	được	gọi	là	các	Lậu	hoặc	phải	do	kham	nhẫn	được	đoạn	trừ.	

Cho	nên	ai	mà	không	kham	nhẫn	được	[thì]	cũng	ráng	kham	nhẫn	nha!	Bây	
giờ	đâu	có	tránh	được,	trời	đang	lạnh	[mà	chuyển	sang]	nóng,	bây	giờ	mùa	hè	thì	
phải	chịu	thôi.	Đói	khát,	rồi	bị	ruồi	đậu,	bị	muỗi	cắn,	[bị]	sức	nóng	mặt	trời,	các	
loại	rắn,	rết,	bò	sát	v.v…	Rồi	kham	nhẫn	trước	lời	chửi	v.v…	Nói	chung	thân	thể	
mình	đói	khát,	đau	bệnh	gì	mình	cũng	chịu	[được],	thì	các	Phiền	não	hết.	Còn	nếu	
không	kham	nhẫn	thì	các	Phiền	não	tiếp	tục	[khởi]	lên. 

Đoạn	này	chính	là	đoạn	vừa	rồi	Thiện	Trang	mới	nói,	nếu	quý	vị	nhẫn	được,	
tức	là	kham	nhẫn	(#kham	là	kham	chịu;	#nhẫn	là	chịu	đựng	được),	có	nghĩa	là	
khi	đó	mình	vẫn	đau,	mình	bị	gì	đó	mà	vẫn	cảm	thấy	bình	thường,	thì	tâm	tốt,	
tâm	thiện,	tâm	lành	khởi	lên,	lại	[là]	cơ	hội	để	cho	những	quả	thiện	tới,	mai	mốt	
mình	học	lộ	trình	tâm	thì	rõ	ràng	lắm.	Như	vậy	quả	thiện	tới	thì	tự	nhiên	các	



 
 

30 

Phiền	não	cũng	hết,	mà	lại	vừa	có	quả	thiện	xuất	hiện.	Còn	nếu	lúc	đó	mà	mình	
chịu	kham	nhẫn	không	nổi,	mình	khó	chịu,	bực	bội,	v.v…	là	tâm	xấu	khởi	lên.	Tâm	
xấu	khởi	lên	thì	[là]	cơ	hội	để	các	quả	xấu	trổ	tiếp,	nên	lại	Phiền	não	tiếp.	Quý	vị	
hiểu	không	ạ?	Cho	nên	đức	Phật	dạy	hay	lắm!	Rất	là	tuyệt	vời!	Mà	mình	học	môn	
Vi	Diệu	Pháp,	môn	A	Tỳ	Đàm	này	thì	rất	dễ	hiểu.	Hiểu	rồi	thì	ráng	tu	nha! 

Cho	nên	ai	mà	chưa	nhẫn	được	thì	phải	nhẫn,	tại	vì	sao?	Có	những	điều	phải	
nhẫn,	 và	 đây	 là	 những	 điều	 này	 phải	 nhẫn,	 tránh	 không	 được	 thì	 nhẫn	 thôi.	
[Giống	như]	thời	tiết	bây	giờ	nóng,	di	chuyển	chỗ	ở	không	được	thì	phải	ráng	
chịu,	còn	không	[chịu]	được	thì	dùng	quạt	cho	bớt	nóng,	để	thọ	dụng	được	đoạn	
trừ,	không	thọ	dụng	được	thì	ráng	kham	nhẫn	thôi.	Cho	nên	phải	do	kham	nhẫn	
mới	[được]	đoạn	trừ,	không	có	cách	nào	khác.	Nên	là	ai	chưa	kham	nhẫn	được	
thì	phải	kham	nhẫn. 

5.Các	Lậu	hoặc	phải	do	tránh	né	được	đoạn	trừ	

	[Phải]	tránh	né	nha!	Điều	nào	tránh	được	thì	tránh,	chứ	không	phải	mình	
cứ	đâm	đầu	vào	đó.	

Và	này	các	Tỷ-kheo,	thế	nào	là	các	Lậu	hoặc	phải	do	tránh	né	được	
đoạn	trừ?	Này	các	Tỷ-kheo,	ở	đây,	Tỷ-kheo	như	lý	giác	sát	tránh	né	voi	dữ,	
tránh	né	ngựa	dữ,	tránh	né	bò	dữ,	tránh	né	chó	dữ,	rắn,	khúc	cây,	gai	góc,	
hố	sâu,	vực	núi,	ao	nước	nhớp,	vũng	nước.	Có	những	chỗ	ngồi	không	xứng	
đáng	ngồi,	những	trú	xứ	không	nên	lai	vãng,	những	bạn	bè	ác	độc	mà	nếu	
giao	du	thì	bị	các	vị	đồng	Phạm	hạnh	có	trí	nghi	ngờ,	khinh	thường;	vị	ấy	
như	lý	giác	sát	tránh	né	chỗ	ngồi	không	xứng	đáng	ấy,	trú	xứ	không	nên	lai	
vãng	ấy	và	các	bạn	độc	ác	ấy.	

Quý	vị	thấy	không	ạ?	Đức	Phật	đâu	có	bảo	mình	xông	vô	đâu.	Chỗ	nào	mà	
có	voi	dữ,	bò	dữ,	rắn	dữ,	chó	dữ,	gai	góc,	cây	cối,	vực	sâu,	núi	gì	đó…	né	được	thì	
né	hết	đi.	Rồi	bạn	bè	ác	độc	cũng	né	luôn,	đừng	giao	du.	Quý	vị	thấy	[đều	phải]	
né	hết,	chỗ	nào	không	xứng	đáng	thì	tránh	hết,	[đức	Phật]	đâu	có	bảo	mình	nhào	
vô	đâu.	Quý	vị	thấy	hay	không	ạ?	Đức	Phật	rất	là	tuyệt	vời!	Có	những	Phiền	não	
phải	do	tránh	né	mới	được	đoạn	trừ,	quý	vị	vô	đó	thì	làm	sao	[chịu]	nổi.	Vậy	cho	
nên	là	phải	tránh	duyên. 



 
 

31 

	Quý	vị	thấy,	có	nhiều	đồng	tu	Tịnh	Độ	thấy	tội	lắm,	[ở	trong]	gia	đình	bị	
chồng	gây	khó	khăn	quá	trời,	nhưng	sợ	ly	hôn	đọa	Địa	ngục,	tại	nghe	người	ta	
nói	vậy	rồi	cũng	sợ,	không	dám	tránh	né.	Cho	nên	đâu	có	đoạn	trừ	được,	suốt	
ngày	sân,	sân	rồi	người	ta	cũng	tạo	nghiệp,	mình	cũng	tạo	nghiệp.	Người	ta	thì	
tạo	nghiệp	phỉ	báng	Tam	Bảo,	cản	ngăn	người	tu	hành,	mình	thì	tạo	nghiệp	sân	
hận,	khó	chịu,	v.v…	[Nên]	tu	không	được,	rồi	mai	mốt	cùng	dẫn	nhau	đi	vào	ác	
đạo.	Như	vậy	có	tốt,	có	lợi	ích	gì	đâu	đúng	không	ạ?	 

Cho	nên	nhiều	khi	học	Phật	pháp	phải	hiểu,	học	không	hiểu,	tri	kiến	không	
đủ	thì	khó	lắm.	Cho	nên	điều	nào	né	được	thì	né	nha!	Đức	Phật	khuyên	[phải]	né.	
Nói	chung	cách	thứ	5	[là]	né	được	thì	né. 

Điều	thứ	6	là	gì?	Thiện	Trang	xin	không	đọc	hết	nguyên	văn,	quý	vị	về	có	
thể	tạm	dừng	video	[để]	coi	lại. 

	6.	Các	Lậu	hoặc	phải	do	trừ	diệt	được	đoạn	trừ	

Tỷ-kheo	như	lý	giác	sát	không	có	chấp	nhận	dục	niệm	đã	khởi	lên,	từ	
bỏ,	trừ	diệt,	diệt	tận,	không	cho	tồn	tại	(dục	niệm	ấy);	không	có	chấp	nhận	
sân	niệm	đã	khởi	lên,	từ	bỏ,	trừ	diệt,	diệt	tận,	không	cho	tồn	tại	(sân	niệm	
ấy);	không	có	chấp	nhận	hại	niệm	đã	khởi	 lên,	 từ	bỏ,	 trừ	diệt,	diệt	 tận,	
không	cho	tồn	tại	(hại	niệm	ấy);	không	chấp	nhận	các	ác	bất	thiện	pháp	
luôn	luôn	khởi	lên,	từ	bỏ,	trừ	diệt,	diệt	tận,	không	cho	tồn	tại	(các	ác	bất	
thiện	pháp	ấy).	

Điều	này	thì	dễ	đúng	không?	Chúng	ta	tu	Tứ	niệm	xứ	thì	chúng	ta	thấy	tâm	
tham	khởi	lên,	tâm	sân	khởi	lên,	tâm	muốn	hại,	tâm	làm	bất	thiện	nào	[thì]	mình	
dừng	lại	hết.	Đó	là	phải	do	trừ	diệt	được	đoạn	trừ.	 

Đoạn	sau	cũng	lặp	lại	như	vậy,	chỉ	đổi	ý	thôi,	nên	cũng	dễ	dàng	hiểu	được.	
Ở	đây	nhớ	là	tu	Tứ	niệm	xứ	thì	chắc	chắn	làm	được	điều	này. 

7.	Các	Lậu	hoặc	phải	do	tu	tập	được	đoạn	trừ	

Có	nghĩa	là	6	cách	trên	đều	phải	tu	hết	rồi,	nhưng	cách	thứ	7	này	cũng	phải	
tu	nữa.	

Và	này	các	Tỷ-kheo,	thế	nào	là	các	Lậu	hoặc	phải	do	tu	tập	được	đoạn	



 
 

32 

trừ?	Này	các	Tỷ-kheo,	ở	đây,	Tỷ-kheo	như	lý	giác	sát	tu	tập	Niệm	giác	chi	
(bây	giờ	phải	tu	Thất	giác	chi.	Tức	là	phải	tu	Niệm	giác	chi,	chúng	ta	học	rồi,	là	
phải	nắm	bắt	được	cảnh,	nhớ	cảnh),	niệm	giác	chi	này	y	viễn	ly,	y	ly	tham,	y	
đoạn	diệt,	hướng	đến	từ	bỏ;	như	lý	giác	sát	tu	tập	Trạch	pháp	Giác	chi...;	
như	lý	giác	sát	tu	tập	Tinh	tấn	Giác	chi...;	như	lý	giác	sát	tu	tập	Hỷ	giác	chi...;	
như	lý	giác	sát	tu	tập	Khinh	an	Giác	chi...;	như	lý	giác	sát	tu	tập	Định	giác	
chi...;	như	lý	giác	sát	tu	tập	Xả	giác	chi,	Xả	giác	chi	này	y	viễn	ly,	y	ly	tham,	y	
đoạn	diệt,	hướng	đến	từ	bỏ. 

Tương	tự,	tu	Trạch	pháp	Giác	chi,	Tinh	tấn	Giác	chi,	Hỷ	giác	chi,	Khinh	an	
Giác	chi,	Định	giác	chi	Xả	giác	chi.	[Tu]	được	như	vậy	thì	cuối	cùng	Phiền	não	
được	đoạn	trừ.	Điều	đó	thì	phải	tu	tập. 

Điều	này	quan	trọng	lắm	quý	vị,	Thất	giác	chi	cực	kỳ	quan	trọng.	Thiện	
Trang	có	chia	sẻ	nhiều	rồi,	nhưng	có	nhiều	người	chưa	nghe,	đó	là	mình	phải	biết	
tu.	Chúng	ta	đã	học	bài	Thất	giác	chi	rồi,	khi	nào	tâm	thế	nào	thì	tu	giác	chi	nào.	
Ví	dụ	trời	mùa	này	nóng	quá,	quý	vị	thấy	nóng	quá,	thân	thể	mình	khó	chịu	thì	
quý	vị	tu	Thiền	không	được,	tu	Thiền	quán,	Thiền	chỉ	gì	cũng	không	được	hết,	
thì	quý	vị	phải	tu	Khinh	an	giác	chi.	Bằng	cách	nào?	Bằng	cách	đi	tắm	rửa,	kiếm	
nơi	nào	mát	mẻ	cho	nhẹ	nhàng,	thân	khinh	an,	thì	khi	đó	dễ	tu	hơn	đúng	không?	
Còn	mùa	đông	lạnh	quá,	quý	vị	[mà]	lạnh	thì	cũng	phải	sưởi	ấm,	cho	nên	quan	
trọng.	Đó	là	thân	khinh	an,	Khinh	an	Giác	chi	thôi	đó. 

	 Và	mình	biết	khi	tâm	mình	đang	trạo	cử,	đang	rạo	rực	thì	phải	tu	bốn	giác	
chi	nào?	Đó	là	phải	[tu]	Khinh	an	Giác	chi,	Định	giác	chi,	Xả	giác	chi	đúng	không?	
Xả	là	sao?	Là	mình	buông	hết	xuống,	buông	có	nghĩa	là	mình	đừng	có	giữ	pháp	
ác,	đừng	có	giữ	pháp	thiện	trong	tâm,	đừng	có	nghĩ	gì	hết,	nghe	pháp	cũng	không.	
Ví	dụ	như	quý	vị	đi	dạo,	quý	vị	ra	[ngoài],	ngắm	sông,	ngắm	biển,	ngắm	cảnh	gì	
đó	cho	nhẹ	nhàng,	đó	cũng	là	tu	Xả	giác	chi. 

Và	chúng	ta	phải	tu	Khinh	an	Giác	chi,	thì	hồi	nãy	nói	rồi.	Còn	Định	giác	
chi,	lúc	đó	quý	vị	tu	định	cho	nhẹ	nhàng,	ra	ngoài	[gặp]	cảnh	nào	đó	dễ	chịu.	Cho	
nên	nhiều	người	ngồi	trong	nhà	Thiền	định,	thiền	hoài	không	được	là	vì	sao?	Vì	
ngồi	trong	nhà	bức	bách	quá,	khó	chịu	quá,	đặc	biệt	mùa	này	[là]	mùa	nóng,	mùa	
hè.	Mà	nóng	quá	thì	quý	vị	sẽ	không	tu	được,	quý	vị	phải	ra	ngoài	cho	dễ	chịu,	



 
 

33 

cho	nên	phải	khéo	biết.	Điều	đó	là	mình	phải	biết,	[tu]	Khinh	an	giác	chi,	Xả	giác	
chi,	Định	giác	chi,	và	lúc	nào	cũng	phải	có	Niệm	giác	chi.	Niệm	giác	chi	dùng	trong	
cả	hai	trường	hợp. 

Còn	khi	nào	tâm	mình	đang	buồn	ngủ,	đang	yếu	đuối	tức	là	do	dự,	buồn	
ngủ,	đơ	đơ	thì	mình	phải	tu	Tinh	tấn	Giác	chi,	Hỉ	giác	chi	và	Trạch	pháp	Giác	chi.	
Trạch	pháp	Giác	chi	là	gì?	Là	phải	lựa	chọn	các	pháp,	pháp	nào	thiện,	pháp	nào	
ác	thì	mình	phải	lựa	chọn.	Mình	hãy	ráng	suy	nghĩ,	tức	là	mình	phải	làm	cho	Tâm	
sở	Tầm	mạnh	lên,	để	tránh	buồn	ngủ.	Mình	đang	ngồi	Thiền	mà	buồn	ngủ	quá	
thì	đứng	dậy	đi	lại,	rửa	mặt,	v.v…	Niệm	giác	chi	là	phải	có	rồi,	Niệm	giác	chi	áp	
dụng	cả	cho	trường	hợp	này.	 

Tinh	tấn	Giác	chi	là	siêng	năng	thực	hành	pháp	được	chọn	đó	(Trạch	pháp	
giác	chi).	 

Còn	điều	nữa	là	Hỉ	giác	chi,	tức	là	làm	cho	tâm	mình	vui	lên,	muốn	vui	thì	
rửa	mặt	cũng	là	một	cách	giúp	cho	cảm	giác	an	lạc,	dễ	chịu.	Rồi	nghĩ	đến	chuyện	
gì	vui,	nghĩ	đến	niệm	pháp,	mình	học	thế	nào,	mình	được	lợi	ích	thế	nào,	v.v…	
nghĩ	đến	sau	này	mình	sẽ	đắc	đạo,	nghĩ	đến	như	vậy	thì	tâm	mình	sẽ	khởi	lên	Hỉ	
giác	chi.	Nghĩ	là	sau	này	mình	được	sanh	lên	trời	Phạm	thiên	để	mình	tu	tập	tiếp,	
mình	gặp	được	đức	Phật	Di	Lặc	để	được	đắc	đạo,	v.v…	Mình	nghĩ	như	vậy	để	có	
hỉ,	thì	sẽ	trừ	được	tâm	yếu	đuối,	và	lúc	đó	mình	tu	như	vậy.	Hoặc	mình	nghe	pháp	
để	cho	tâm	mình	hoan	hỉ	lên,	đó	cũng	là	Hỉ	giác	chi,	rõ	ràng	như	vậy	nha. 

Cho	nên	là	bốn	điều	giác	chi	trong	hai	trường	hợp,	tại	vì	Niệm	giác	chi	áp	
dụng	cả	hai	[trường	hợp]	thì	thành	bảy.	Quý	vị	cứ	nhớ	như	vậy	[để]	áp	dụng	thực	
hành,	nên	Thất	giác	chi	cực	kỳ	quan	trọng.	Cách	cuối	cùng	là	tu	tập,	thì	ở	đây	đức	
Phật	đưa	ra	tu	tập	Thất	giác	chi. 

Điều	cuối	cùng	ở	đây	là	đức	Phật	tổng	kết	lại	thôi.	Quý	vị	có	thể	coi	bài	
kinh	này	trong	Kinh	Trung	Bộ,	Thiện	Trang	tóm	tắt	lại	như	vậy	thôi,	chứ	lặp	đi	
lặp	lại	nhiều	quý	vị	sẽ	ngán.	Đoạn	kết	luận	như	sau: 

(Kết	luận): 

Này	các	Tỷ-kheo,	đối	với	Tỷ-kheo	những	Lậu	hoặc	nào	phải	do	 tri	
kiến	được	đoạn	trừ	đã	được	tri	kiến	đoạn	trừ,	những	Lậu	hoặc	nào	phải	



 
 

34 

do	phòng	hộ	được	đoạn	trừ	đã	được	phòng	hộ	đoạn	trừ,	những	Lậu	hoặc	
nào	phải	do	thọ	dụng	được	đoạn	trừ	đã	được	thọ	dụng	đoạn	trừ,	những	
Lậu	hoặc	nào	phải	do	kham	nhẫn	được	đoạn	trừ	đã	được	kham	nhẫn	đoạn	
trừ,	những	Lậu	hoặc	nào	phải	do	tránh	né	được	đoạn	trừ	đã	được	tránh	né	
đoạn	trừ,	những	Lậu	hoặc	nào	phải	do	trừ	diệt	được	đoạn	trừ	đã	được	trừ	
diệt	đoạn	trừ,	những	Lậu	hoặc	nào	phải	do	tu	tập	được	đoạn	trừ	đã	được	
tu	tập	đoạn	trừ;	này	các	Tỷ-kheo,	Tỷ-kheo	ấy	được	gọi	là	đã	sống	phòng	hộ	
với	sự	phòng	hộ	tất	cả	lậu	hoặc,	đã	đoạn	diệt	khát	ái,	đã	thoát	ly	Kiết	sử,	đã	
chánh	quán[1]	kiêu	mạn,	đã	diệt	tận	khổ	đau.	

Thế	Tôn	thuyết	giảng	như	vậy.	Các	Tỷ-kheo	ấy	hoan	hỷ,	tín	thọ	lời	
dạy	của	Thế	Tôn.	 

(Kinh	Số	2-	Kinh	Tất	Cả	Lậu	hoặc	(Sabbāsavasutta)	–	Kinh	Trung	Bộ). 

Như	vậy	cuối	cùng	sẽ	được	thoát	ly	khỏi	Kiết	sử,	phòng	hộ	tất	cả	các	Lậu	
hoặc,	đã	được	đoạn	diệt	khát	ái,	đã	thoát	ly	Kiết	sử,	đã	chánh	quán	kiêu	mạn,	đã	
diệt	tận	khổ	đau.	Cuối	cùng	cũng	chứng	quả	thôi,	nếu	mà	tu	như	vậy.	 

Ở	đây	Thiện	Trang	tóm	tắt	7	phương	pháp	đoạn	trừ	Lậu	hoặc	(Phiền	não)	
theo	Kinh	Tất	Cả	Lậu	Hoặc	của	Kinh	Trung	Bộ,	quý	vị	chỉ	cần	nhớ	7	điều	này	thôi.	

		

Tóm	tắt	7	phương	pháp	đoạn	trừ	Lậu	hoặc	(Phiền	não)	theo	Kinh	Tất	Cả	
Lậu	Hoặc	–	Kinh	Trung	Bộ	

1.	Phải	do	tri	kiến	 2.	Phải	do	phòng	hộ	

3.	Phải	do	thọ	dụng	 4.	Phải	do	kham	nhẫn	

5.	Phải	do	tránh	né	 6.Phải	do	trừ	diệt	

7.Phải	do	tu	tập	 		

		



 
 

35 

1.	Phải	do	tri	kiến:	là	mình	phải	học	tập	

2.	Phải	do	phòng	hộ:	là	mình	phải	giữ	gìn	các	căn.	

3.	Phải	do	thọ	dụng:	thọ	dụng	đúng	cách	tức	là	mình	nghĩ	việc	thọ	dụng	
nào	cũng	để	giúp	cho	mình	tu	hành	hết. 

	4.	Phải	do	kham	nhẫn:	ai	không	kham	nhẫn	được	thì	ráng	kham	nhẫn.	

5.	Phải	do	tránh	né:	né	được	cái	nào	thì	né,	người	ác	quá,	người	sân	quá,	
người	gì	đó	không	tốt,	né	được	thì	né	hết. 

	6.	Phải	do	trừ	diệt:	trừ	diệt	tức	là	tâm	tham	khởi	lên	thì	đừng	cho	tham	
nữa,	nghỉ	đi,	dừng	đi.	Tâm	sân	cũng	vậy,	tâm	xấu	gì	khởi	lên	thì	mình	dừng	hết. 

7.	Phải	do	tu	tập:	cuối	cùng	là	Thất	giác	chi,	là	phải	do	tu	tập. 

Hôm	nay	Thiện	Trang	đã	nói	rõ	rồi,	quý	vị	nhớ	giùm	[7]	điều	này,	Thiện	
Trang	đánh	thêm	từng	mục	là	tu	[pháp]	gì,	như	vậy	là	rất	rõ	ràng.	Quý	vị	thấy	
những	điều	này	cực	kỳ	quan	trọng	đúng	không?	Cho	nên	chúng	ta	học	[thì	sẽ]	có	
giá	trị	lợi	ích. 

Bây	giờ	chúng	ta	trở	lại	phần	Tâm	trong	A	Tỳ	Đàm	(Vi	Diệu	Pháp),	phần	vừa	
rồi	là	phần	Kinh	tạng. 

Tâm	 Cảm	giác	(thọ)	 Hợp	tác	 Tác	động	

Tham	 Hỉ	 Hợp	tà	 Vô	trợ	

Tham	 Hỉ	 Hợp	tà	 Hữu	trợ	

Tham	 Hỉ	 Ly	tà	 Vô	trợ	

Tham	 Hỉ	 Ly	tà	 Hữu	trợ	

Tham	 Xả	 Hợp	tà	 Vô	trợ	



 
 

36 

Tham	 Xả	 Hợp	tà	 Hữu	trợ	

Tham	 Xả	 Ly	tà	 Vô	trợ	

Tham	 Xả	 Ly	tà	 Hữu	trợ	

		

Hôm	bữa	chúng	ta	đã	học	tới	phần	về	Tâm	tham,	Tâm	tham	có	8	tâm.	Chúng	
ta	xét	về	cảm	thọ	thì	có	2	loại	thôi	là:	Hỉ	và	Xả.	Tâm	tham	thọ	hỉ	và	Tâm	tham	thọ	
xả.	Về	hợp	 tác,	 [thì	 có	hợp]	với	Tà	kiến	hay	không	hợp	Tà	kiến,	 thì	 có	4	bốn	
trường	hợp,	bình	thường	là	2	thôi	(2	thành	4).	Rồi	có	tác	động	của	trợ	hay	vô	trợ	
(hữu	trợ	hay	vô	trợ),	thì	chia	ra,	nên	thành	ra	có	8	Tâm	tham.	Bắt	đầu	từ	Tâm	
tham	thọ	hỉ,	hợp	Tà	kiến,	vô	trợ	đến	Tâm	tham	thọ	xả,	ly	Tà	kiến,	hữu	trợ.	Chúng	
ta	nhớ	như	thế!	Rồi	nhân	của	mấy	điều	này	thì	mình	học	rồi,	bữa	nay	mình	học	
phần	tiếp: 

+Nhân	trợ	sanh	vô	trợ	có	6:	tức	là	để	có	hữu	trợ	hay	vô	trợ. 

Quý	vị	còn	nhớ	hữu	trợ	hay	vô	trợ	không?	Hữu	trợ	có	hai	trường	hợp:	Hoặc	
là	tâm	mình	phải	suy	xét	vấn	đề	đó,	suy	đi	tính	lại.	Ví	dụ	mình	muốn	ăn	món	đó,	
vì	thấy	ngon	quá,	mình	biết	món	đó	ăn	ngon,	nhưng	mình	suy	nghĩ	thấy	tham	rồi	
đó,	[nên]	nghĩ	tới	nghĩ	lui	rồi	mới	ăn,	thì	đó	là	Tâm	tham,	thường	là	thọ	hỉ.	Lúc	
ăn	mà	mình	có	suy	xét	về	nhân	quả	thiện	ác	gì	đó,	thì	đó	là	ly	Tà	kiến	và	lúc	đó	có	
hữu	trợ.	Hoặc	cũng	như	vậy,	nhưng	thay	vì	mình	suy	xét,	thì	nghe	người	ta	nói	
ăn	đi	ăn	đi,	không	sao	đâu,	ăn	món	này	không	có	ảnh	hưởng	gì	về	nhân	quả	gì	
đâu	v.v…	ăn	món	này	để	ta	thành	đạo,	ăn	để	có	sức	khỏe,	để	tu	tập	tốt.	Như	vậy,	
mình	ăn	với	Tâm	tham	[cộng]	với	sự	giúp	đỡ	của	người	ta	khuyến	tấn	như	vậy.	
Bởi	vì	mình	tham,	mình	thấy	ngon	mà,	thì	là	Tâm	tham	thọ	hỉ,	Ly	tà	(tức	là	rời	
khỏi	Tà	kiến	rồi,	vì	mình	có	nhận	định	về	nhân	quả	nghiệp	báo),	và	có	trợ. 

		Còn	không	có	trợ	là	mình	vô,	mình	thấy	đồ	ăn	là	cứ	ăn	một	mạch	thôi,	ăn	
ngon	nên	ăn	ào	ào.	Đó	là	Tâm	tham	thọ	hỉ	và	hợp	Tà	kiến	(tại	vì	mình	không	có	
suy	nghĩ	gì	về	nhân	quả	hết,	nên	là	hợp	Tà	kiến),	và	vô	trợ.	Đấy	thì	chúng	ta	nhớ	
bài	trước	chưa?	Có	bấy	nhiêu	đó	thôi,	có	8	tâm	thôi. 



 
 

37 

			 Bây	giờ	nói	về	vô	trợ,	thì	có	6	nhân	để	trợ	sanh	cho	vô	trợ	(tức	là	hỗ	trợ	
cho	vô	trợ).	Chữ	‘trợ’	ở	đây	có	hai	chữ,	nên	bị	lặp	từ,	thì	chúng	ta	hiểu	trợ	là	
giúp	đỡ,	giúp	đỡ	cho	vô	trợ. 

	1.	Tái	tục	bằng	nghiệp	vô	trợ:	tức	là	mình	đầu	thai	bằng	nghiệp	này,	
cho	nên	nếu	ai	đầu	thai	bằng	nghiệp	này	thì	cũng	dễ	[được]	vô	trợ	luôn.	Những	
người	mà	đầu	thai	bằng	nghiệp	vô	trợ,	tức	là	đời	trước,	trong	giai	đoạn	tạo	tâm	
thì	mình	tạo	bằng	tâm	vô	trợ,	thì	người	đó	không	cần	gì	hết,	họ	làm	gì	cũng	làm	
vèo	vèo,	nhanh	lắm,	khỏi	cần	phải	suy	xét	gì	hết.	Đó	là	họ	đầu	thai	bằng	nghiệp	
vô	trợ.	Đâu	cần	suy	xét	gì	đâu,	vô	thấy	ăn	là	ăn	thôi,	không	có	suy	xét	gì	hết,	
không	cần	đắn	đo	gì	cả.	Đó	gọi	là	tái	tục	bằng	nghiệp	vô	trợ. 

2.	Thân	tâm	mạnh	mẽ:	có	những	người	thân	tâm	mạnh	mẽ	lắm,	cho	nên	
làm	gì	cũng	làm	ầm	ầm,	giải	quyết	rất	là	nhanh,	không	cần	phải	đắn	đo,	suy	đi	
tính	lại.	Giống	như	tâm	tham,	họ	ăn	cũng	như	vậy.	Hoặc	là	mua	cái	gì	thì	cũng	
dứt	khoát,	vèo	vèo	là	xong. 

Vậy	thì	điều	này	tốt	nha!	Xét	về	phương	diện	nghiệp	trợ	với	vô	trợ,	thì	quý	
vị	thấy	nghiệp	trợ	không	tốt	bằng	vô	trợ,	tại	sao?	Tại	vì	nghiệp	vô	trợ	thì	sẽ	cho	
quả	nhanh	hơn,	tốt	hơn.	Giống	như	quý	vị	cúng	dường	chẳng	hạn,	quý	vị	làm	
phước,	hay	làm	gì	đó	mà	suy	tới	suy	lui,	xét	tới	xét	lui,	có	nên	hay	không	nên	
không,	rồi	một	hồi	mới	làm.	Hoặc	là	phải	có	sự	khuyến	tấn	của	người	khác	thì	
mới	làm,	v.v...	thì	nghiệp	đó	không	mạnh	và	cho	quả	cũng	không	mạnh.	Cho	nên	
đời	sau	mình	cứ	đơ	đơ,	chậm	chạp,	làm	gì	cũng	không	có	dứt	khoát,	cứ	suy	đi	
tính	lại,	[tính]	tới	[tính]	lui	gì	đó,	thì	đó	là	có	trợ.	Cho	nên	vô	trợ	tốt,	còn	có	trợ	
thì	không	tốt.	Cho	nên	ở	đây	mới	đưa	ra	là	6	nhân	để	trợ	sanh	vô	trợ. 

		Cho	nên	mình	làm	việc	gì	thì	cố	gắng	mạnh	mẽ	lên,	giải	quyết	cho	nhanh.	
Thiện	Trang	hình	như	có	điều	này.	Thiện	Trang	 làm	gì	 cũng	nhanh	 lắm,	giải	
quyết	nhanh.	Ví	dụ	như	mua	món	đồ	gì	đó,	thì	Thiện	Trang	ra	coi	món	đó,	coi	
nhanh	rồi	mua	thôi,	không	cần	phải	suy	xét.	Còn	có	nhiều	người,	họ	có	tính	là	
phải	tính	đi	tính	lại,	mặc	dù	cái	đó	không	có	đáng	gì	nhưng	cứ	coi	tới	coi	lui,	mất	
thời	gian.	Còn	đối	với	Thiện	Trang	thì	mấy	việc	đó	không	cần	thiết,	chẳng	hạn.	
Mình	thấy	điều	đó	cũng	là	tạo	ra	nghiệp	trợ	hay	vô	trợ	đó.	



 
 

38 

		 3.	Đa	nhẫn	nại:	những	người	mà	nhẫn	nại	tốt	thì	lại	tạo	ra	nghiệp	vô	trợ.	

		 4.	Từng	thấy	nghe	kết	quả	của	người	khác:	điều	này	thì	rõ	ràng	hơn.	Có	
nghĩa	là	có	những	trường	hợp	mình	thấy	kết	quả	của	người	khác	rồi,	biết	người	
ta	làm	việc	đó	ra	kết	quả	tốt.	Ví	dụ	như	đi	học,	thấy	đứa	hàng	xóm	đi	học,	mai	
mốt	họ	thành	đạt	rồi,	cho	nên	mình	cứ	theo	đi	học	thôi.	Hoặc	mình	thấy	người	
kia	từ	khi	tu	tập	Thiền	chỉ,	[được]	Thiện	Trang	hướng	dẫn,	thì	có	kết	quả	là	mặt	
mày	sáng	ra,	tâm	được	định	tĩnh,	hiền	hòa	hơn,	lanh	lẹ	hơn	v.v...	Mình	thấy	như	
vậy	nên	mình	tu	ầm	ầm,	không	suy	xét.	Còn	người	mà	suy	xét	tới	suy	xét	lui	rồi	
mà	cũng	chưa	tu	nữa.	Người	ta	thì	tu	từ	đời	nào	rồi,	còn	bây	giờ	mình	chưa	tu,	
mình	theo	không	kịp. 

			 Quý	vị	thấy	không?	Đó	là	hữu	trợ	với	vô	trợ	đó.	[Vì]	hữu	trợ	nên	chậm	mất	
rồi,	người	ta	tu	thành	công	rồi.	Còn	mình	vô	rồi	mình	bị	áp	lực,	mình	tu	mãi	
không	theo	kịp.	Còn	người	ta	dứt	khoát.	Có	thể	là	người	đó,	đời	trước	đi	đầu	
thai	bằng	nghiệp	vô	trợ,	cho	nên	họ	làm	nhanh	chóng.	Còn	mình	[nghĩ]	tới	lui	
vẫn	chưa	làm.	Đấy	là	nguyên	nhân.	

			 5.	Thuần	thục	việc	làm:	 tức	là	việc	nào	mà	thành	thục	rồi	thì	tự	nhiên	
không	cần	phải	suy	xét,	coi	đi	tính	lại,	hay	không	[cần]	ai	khuyên	gì	hết,	cứ	thế	
mà	họ	làm	ào	ào.	[Vì]	là	thành	thục	rồi,	tức	là	nhuần	nhuyễn	rồi.	

		 6.	Vật	thực,	khí	hậu	thích	hợp:	điều	này	cũng	có	liên	quan	đến	đồ	ăn	và	
khí	hậu	phải	phù	hợp.	Ví	dụ	như	bây	giờ	mình	thấy	đồ	ăn	ngon	quá,	thì	tất	nhiên	
mình	ăn	liền	thôi,	không	cần	phải	suy	xét	đúng	không?	Nhưng	đồ	ăn	ở	Việt	Nam,	
khi	dọn	lên	thì	mình	có	cảm	giác	là	đồ	giả	không	à,	đồ	có	thuốc	hay	gì	đó,	thì	bắt	
đầu	tâm	đó	là	có	trợ	rồi.	

			 Cho	nên	vật	thực	quan	trọng.	Đồ	ăn	ở	nhà	mình	làm	hoặc	mẹ	mình	làm,	
trong	 vườn	 đem	 ra,	 thì	 chắc	 chắn	 là	 ăn	 nhiều	 rồi,	 khỏi	 phải	 suy	 nghĩ	 đúng	
không?	Đó	gọi	là	Tâm	tham	thọ	hỉ,	có	thể	là	hợp	tà	hay	ly	tà,	vô	trợ.	Nhưng	đi	
tới	nhà	bạn,	nghe	nói	là	đồ	ăn	mua	ở	ngoài	chợ	về	là	mình	thấy	sợ	sợ	rồi,	[nghĩ]	
chắc	đồ	này	nhúng	thuốc,	trái	sầu	riêng	này	có	thuốc	v.v...	Nghĩ	cái	này	có	thuốc,	
cái	kia	có	thuốc	nên	sợ,	cho	nên	lúc	đó	là	có	trợ,	chứ	không	có	vô	trợ	được.	

			 Về	khí	hậu	thích	hợp	cũng	tương	tự	như	vậy.	Ví	dụ	khí	hậu	đang	nóng	quá,	



 
 

39 

thì	 tất	nhiên	mình	cũng	không	muốn	ăn	nhiều	đúng	không?	Mà	khí	hậu	mát	
mát,	thấy	lạnh	lạnh	thì	nghĩ	là:	“Thôi	ăn	cho	ấm”.	Cũng	vậy,	mình	cũng	có	trợ	và	
vô	trợ	là	như	thế. 

			 Rồi	nhân	trợ	sanh	cho	hữu	trợ	có	6.	Ngược	lại	với	ở	trên	là	vô	trợ,	thì	dưới	
đây	là	hữu	trợ.	

+Nhân	trợ	sanh	hữu	trợ	có	6:	

			 1.	Tái	tục	bằng	tâm	hữu	trợ	(hay	nghiệp	hữu	trợ):	Cũng	giống	như	trên!	
Nếu	mình	tái	tục	bằng	tâm	có	trợ	thì	đời	này	[làm	gì]	cũng	chầm	chậm,	việc	gì	
mà	[cần]	đưa	ra	quyết	định	thì	cũng	chậm	hết.	

			 2.	Thân	tâm	yếu:	Những	người	hay	sợ	hãi	thì	thân	tâm	[yếu].	Việc	gì	cũng	
suy	 tới	 suy	 lui,	quyết	định	 tới,	quyết	định	 lui,	 không	bao	giờ	dứt	khoát	hết.	
Chính	vì	vậy	không	có	thành	công,	ở	đời	thường	ít	thành	công.	Nói	về	Phật	pháp	
tu	hành,	thì	nghiệp	đó	không	tốt,	không	tạo	ra	những	tâm	tốt,	phước	báo	không	
lớn.	Quý	vị	nhớ	điều	này	nha!	Có	nhiều	người	tâm	yếu	lắm,	làm	việc	gì	cũng	suy	
đi	tính	lại,	không	biết	nên	như	thế	nào	v.v...	không	dứt	khoát.	Cho	nên	phải	cần	
dứt	khoát. 

		 3.	Không	hay	nhẫn	nại	

		 4.	Không	từng	thấy,	nghe	kết	quả	của	người	khác:	Mình	chưa	thấy	kết	
quả	ai	tu	tập	hết	cho	nên	nghi	ngờ,	cho	nên	mình	cứ	suy	đi	tính	lại.	Hoặc	là	mình	
thấy,	giống	như	các	đồng	tu	muốn	ra	nước	ngoài,	muốn	đi	xuất	khẩu	lao	động	
chẳng	hạn,	nhưng	chưa	thấy	ai	đi	hết,	trong	xóm	mình	trong	làng	mình,	trong	xã	
mình	chưa	thấy	ai	đi	thành	công	hết,	cho	nên	không	biết	việc	đó	thế	nào.	Nhưng	
nếu	thấy	đồng	tu	này	đi	thành	công	rồi,	hoặc	là	hàng	xóm	của	mình	đi	thành	
công	rồi,	v.v...	thì	mình	đâu	cần	suy	xét	nữa,	thế	là	họ	vô	trợ	là	được	đúng	không? 

		 5.	Không	thuần	thục	việc	làm:	việc	gì	mà	mình	chưa	biết	thì	tự	nhiên	phải	
suy	đi	tính	lại,	phải	suy	nghĩ	thôi.	Còn	nếu	thuần	thục	việc	làm	rồi,	thì	việc	đó	cứ	
thế	mà	làm	đúng	không?	Đâu	cần	suy	nghĩ	đâu,	cứ	vô	là	làm	ầm	ầm	thôi.	

		 Tu	Thiền	cũng	vậy,	nếu	mình	tu	Thiền	ở	mức	độ	nhuần	nhuyễn,	tu	Thiền	
quán	hay	Thiền	chỉ	mà	nhuần	nhuyễn,	thì	mình	vô	mình	cũng	tu	ầm	ầm	thôi,	



 
 

40 

mình	đâu	cần	phải	suy	xét	gì	đâu.	Mình	tu	tới	đâu	thì	mình	biết	sẽ	xảy	ra	tình	
huống	gì.	Học	pháp	cũng	vậy,	nếu	mình	học	pháp	một	cách	nhuần	nhuyễn	thì	
mình	cũng	học	pháp	nhẹ	nhàng.	Cho	nên	do	là	không	nhuần	nhuyễn	thì	mình	
phải	cần	có	hữu	trợ,	phải	có	người	khác	giúp	đỡ.	

		 6.	Vật	thực,	khí	hậu	không	thích	hợp:	Cũng	tương	tự,	như	hồi	nãy	Thiện	
Trang	đã	phân	tích	rồi.	Vật	thực	mà	không	thích	hợp	thì	tự	nhiên	mình	suy	nghĩ	
tới	 lui:	Món	ăn	này	 lạ	quá!	Không	biết	ăn	có	đau	bụng	không?	Không	biết	có	
thuốc	không?	v.v...	Rồi	người	kia	mới	nói:	Không	sao	đâu!	Món	này	ăn	tốt	đó	v.v...	
Đó	là	phải	có	hữu	trợ. 

		 Về	khí	hậu	cũng	vậy,	khí	hậu	không	thích	hợp.	Ví	dụ	như	bây	giờ	đang	nóng	
quá,	mình	cảm	thấy	món	này	ăn	vô	sẽ	nóng	thêm,	người	nóng	bức	quá.	Đó	là	
mình	suy	nghĩ.	Nhưng	nếu	đúng	món	ăn	đó,	mà	hậu	khí	hậu	phù	hợp	thì	ăn	được,	
ok.	

		 Chúng	ta	đã	học	qua	phần	này	rồi.	Hôm	bữa	là	học	hết	về	Tâm	tham	rồi.	
Hôm	nay	Thiện	Trang	xin	giới	thiệu	cho	quý	vị	Tâm	sân.	Bây	giờ	mình	học	thêm	
về	Tâm	sân.	Ở	đây	chúng	ta	có	mấy	Tâm	sân,	hôm	nay	chúng	ta	cố	gắng	học. 

a2.	Tâm	sân	(Dosa-mūla	Citta):	Có	2 

		 Chúng	ta	chia	tâm	ở	Dục	giới,	Tâm	tham	thì	có	8,	còn	Tâm	sân	thì	có	2.	

		 +Định	nghĩa:	Gọi	là	‘Tâm	sân’	(hay	Tâm	căn	sân)	vì	khi	tâm	này	phát	
sanh	có	‘Tâm	sở	sân’	làm	căn,	làm	gốc.	(Định	nghĩa	đơn	giản	là	Tâm	sân	thì	
có	Tâm	sở	Sân	(chúng	ta	học	Tâm	sở	Sân	rồi)	làm	căn,	làm	gốc).	Sân	là	giận,	
buồn,	rầu	hoặc	khóc	lóc	v.v…	

		 Tâm	sân	(Dosa-mūla	citta)	là	loại	tâm	phát	sinh	với	gốc	rễ	là	sân	hận,	
tức	là	sự	không	hài	lòng,	phẫn	nộ,	thù	ghét,	khó	chịu,	hoặc	bực	tức	đối	với	
đối	tượng.	Đây	là	loại	tâm	đưa	đến	hành	động	và	lời	nói	ác,	làm	tổn	hại	bản	
thân	và	người	khác. 

		 Điều	này	là	chúng	ta	ôn	lại	thôi,	tại	vì	giống	như	Tâm	sở	vậy	đó,	cũng	được	
định	nghĩa	đơn	giản.	Quý	vị	thấy	không?	Với	gốc	rễ	là	sân	hận,	tức	là	không	hài	
lòng.	Khi	nào	quý	vị	có	không	hài	lòng,	thì	là	sân	rồi	đó.	Phẫn	nộ,	thù	ghét	ai	là	



 
 

41 

sân	đó	nha,	khó	chịu	là	sân	rồi	đó,	hoặc	bực	tức	đối	với	người,	đối	với	vật	gì	đó,	
nói	chung	là	đối	với	đối	tượng.	Và	điều	này	đưa	đến	hành	động	và	lời	nói	ác.	Tất	
nhiên	từ	tâm	thì	chuyển	ra	thành	hành	động,	hành	động	thì	có	trên	thân	và	khẩu	
(tức	là	miệng).	Làm	tổn	hại	chính	mình,	tổn	hại	bản	thân	tức	là	chính	mình	và	
người	khác.	

			 Cho	nên	đừng	có	tưởng	sân	không	hại	ai,	sân	ít	nhất	là	hại	mình,	dù	không	
có	đối	tượng,	dù	chỉ	là	cái	bàn,	cái	ghế,	cây	bút,	cái	gì	[mà]	mình	sân	thì	cũng	
hại.	Quý	vị	nhớ	giùm	mấy	chữ	này	nha:	Sân	là	giận,	là	buồn	rầu,	là	khóc	lóc,	là	
sự	không	hài	lòng,	là	phẫn	nộ,	là	thù	ghét	khó	chịu	hoặc	bực	tức.	Quý	vị	nhớ	
mấy	điều	đó	 là	quý	vị	 biết	mình	đang	 sân.	Nhiều	người	không	học	 cho	nên	
không	biết,	cứ	kêu	ôi	tâm	mình	tốt	lắm.	Nhưng	thật	ra	là	đang	thù	ghét	một	ai	
đó,	đang	khó	chịu	với	một	ai	đó,	đang	khó	chịu	với	một	cái	gì	đó.	Ví	dụ	thời	tiết	
nóng	quá,	quý	vị	cảm	thấy	khó	chịu	là	sân	rồi	nha. 

			 Cho	nên	sân	có	nhiều	[kiểu]	sân	lắm,	đừng	tưởng	là	không	sân.	Chỉ	có	Tam	
quả	A-na-hàm	mới	hết	sân	thôi,	còn	phàm	phu	là	sân	hoài	mà	mình	không	biết.	
Cho	nên	mình	tưởng	là	mình	ngon	thôi,	chứ	thực	tế	là	mình	sân	nhiều	lắm,	đủ	
các	thứ	sân.	

		 +Ý	nghĩa	Sân:	ưu,	buồn,	cảm	thọ	khổ	thuộc	về	tâm,	không	hài	lòng,	tức	
giận.	

		 *Khuể,	phẫn,	ghét	bỏ,	căm	ghét,	tức	là	sân,	phẫn	tức	là	sân	mà	khác	tên	
(như	nói	phẫn	nộ).	

		 Có	khi	người	ta	dùng	chữ	‘khuể’	thì	cũng	là	sân	thôi	quý	vị.	Hay	là	phẫn	tức	
là	phẫn	nộ,	căm	ghét,	ghét	bỏ	ai	tức	 là	sân	rồi	đó.	Cho	nên	nhiều	khi	nhắc	tới	
người	nào	mà	mình	cảm	thấy	ghét	người	đó	là	mình	sân	rồi	nha.	Mình	không	
muốn	nghe,	mình	không	muốn	nói,	không	có	gì	đó	là	mình	đang	sân.	Cho	nên	là	
cũng	khó,	không	dễ	đâu!	

		 +Hai	Tâm	sân	(tâm	hợp	phẫn	nộ	hay	tương	ưng	phẫn	nộ)	(lúc	nào	nó	
cũng	hợp	với	phẫn	nộ,	hay	có	khi	dùng	từ	là	tương	ưng.	Mình	dùng	chữ	hợp	đi	
cho	ngắn,	chữ	tương	ưng	thì	khó	hiểu):	

		 1.	Tâm	sân	thọ	ưu,	hợp	phẫn	nộ,	vô	trợ.	



 
 

42 

		 2.	Tâm	sân	thọ	ưu,	hợp	phẫn	nộ,	hữu	trợ.	

		 Tâm	sân	thì	lúc	nào	cũng	hợp	với	phẫn	nộ	hết.	Ở	đây	quý	vị	có	thấy	khác	
với	hôm	bữa	không?	Hồi	bữa	mình	học	Tâm	tham,	thì	Tâm	tham	là	thọ	hỉ	hoặc	
thọ	xả.	Còn	ở	đây	là	Tâm	sân	thì	lúc	nào	cũng	thọ	ưu	hết.	Rồi	về	hợp,	thì	tâm	tham	
là	hợp	tà	hay	không	hợp	tà,	nhưng	ở	đây	[Tâm	sân]	thì	nói	là	hợp	phẫn	nộ,	lúc	
nào	cũng	hợp	phẫn	nộ,	chứ	không	có	hợp	Tà	kiến	chứ	không	hợp	Tà	kiến	như	
Tâm	 tham.	Và	 cũng	 có	 yếu	 tố	 vô	 trợ	 với	 hỗ	 trợ	 giống	nhau.	Tức	 là	 xét	 về	ba	
phương	diện:	là	thọ,	rồi	hợp	với	cái	gì,	và	có	trợ	hay	không	có	trợ. 

		 Để	hiểu	điều	này	thì	chúng	ta	nên	tìm	cách	nhớ	như	thế	này:	Trong	Vi	Diệu	
Pháp	có	5	loại	thọ,	mỗi	loại	thọ	được	xác	định	rất	rõ,	như	chữ:	

·	Dukkha	=	khổ	về	thân	(physical	pain)	(tức	là	nỗi	khổ	về	thân	vật	lý).	

·	Domanassa	=	ưu	buồn	về	tâm	(mental	displeasure,	sorrow)	cái	này	
gọi	là	ưu,	để	phân	biệt.	

		 Điều	này	là	chúng	ta	nói	về	khổ	và	ưu.	Hôm	nay	chúng	ta	phải	nên	học	kỹ	
hơn	về	chỗ	này.	Nói	về	5	thọ	thì	Thiện	Trang	nói	về	5	thọ	trước.	Trong	Vi	Diệu	
Pháp,	thì	mỗi	loại	tâm	chỉ	có	thể	đi	kèm	với	1	trong	5	thọ	thôi,	gồm:	Thọ	lạc,	thọ	
khổ,	thọ	hỉ,	thọ	ưu	và	thọ	xả.	Chúng	ta	phải	nói	rõ	hơn	về	5	loại	thọ	này	để	quý	vị	
hiểu.	

	 1.	Lạc	(sukha)	→	chỉ	có	ở	các	tâm	ngũ	song	thức	(Ngũ	căn:	Nhãn	thức,	Nhĩ	
thức…). 

	 Thọ	lạc,	trong	Vi	Diệu	Pháp	là	cái	gì	đụng	tới	thân.	Ví	dụ	như	quý	vị	đang	
nóng,	quý	vị	rưới	chút	nước	lên	thấy	mát,	dễ	chịu.	Quý	vị	thấy	mát	quá,	mát	quá,	
thì	đó	là	thọ	lạc.	Tức	là	nó	chạm	vào	thân	luôn.	Cho	nên	ở	đây	thọ	lạc	(sukha)	chỉ	
có	ở	các	tâm	ngũ	song	thức	(Ngũ	căn:	Nhãn	thức,	Nhĩ	thức…).	Ví	dụ	mắt	mình	
thấy	cảnh	là	bông	hoa	đẹp	hay	cái	gì	đẹp,	v.v...	cảnh	đó	như	ý	thì	đó	là	đang	vui,	
thọ	lạc	đó.	Hoặc	là	tai	nghe	âm	thanh	đúng	âm	thanh	mình	ưa	thích,	thì	đó	là	lạc.	
Hoặc	là	thân	thể	mình	chạm	thấy	cái	gì	hay	chỗ	nào	mềm	mại,	thấy	dễ	chịu,	vui,	
đó	là	đang	lạc.	Đây	là	ngũ	song	thức	thôi,	tức	là	Ngũ	căn.	Chúng	ta	nên	biết	như	
vậy. 



 
 

43 

	 2.	Khổ	(dukkha)	→	chỉ	có	ở	Thân	thức	bất	thiện. 

	 Cũng	là	năm	yếu	tố	Ngũ	căn	này	thôi,	nhưng	chúng	bất	thiện. 

	 3.	Hỷ	(somanassa)	→	tâm	dễ	chịu	về	mặt	tâm	ý	→	gắn	với	Tâm	tham,	
thiện,	Tâm	đại	thiện… 

	 Chúng	ta	chỉ	cần	hiểu	ở	đây	là	tâm	dễ	chịu,	khi	nào	quý	vị	có	tâm	dễ	chịu	thì	
gọi	là	hỉ. 

	 4.	Ưu	(domanassa)	→	 tâm	khó	chịu	về	mặt	 tâm	→	gắn	với	si,	bất	mãn,	
phiền	não. 

	 Chúng	ta	học	trong	Vi	Diệu	Pháp,	chúng	ta	thấy	[thọ	ưu]	với	tâm	si,	tâm	bất	
mãn,	tâm	phiền	não.	Bất	mãn	là	sân,	rồi	phiền	não. 

	 5.	Xả	(upekkhā)	→	trạng	thái	trung	lập,	không	vui	không	buồn. 

	 Cho	nên	không	vui	không	buồn	thì	gọi	là	xả.	Còn	vui	thì	có	hai	cái:	Một	là	
lạc,	hai	là	hỉ.	Lạc	là	đụng	tới	thân	(tức	là	Ngũ	căn:	Mắt,	tai,	mũi,	lưỡi,	thân).	Còn	
hỉ	là	nói	về	tâm.	Cũng	vậy,	cái	gì	làm	cho	mình	khó	chịu,	ví	dụ	mình	đụng	cái	gì	
đó	nóng	quá,	thì	đó	là	khổ,	đó	thuộc	về	xúc.	Hoặc	là	mình	nghe	âm	thanh	gì	đó	
khó	chịu	quá,	làm	tai	mình	đau,	đau	tai,	ù	tai	luôn,	thì	đó	là	khổ.	Còn	nếu	là	ưu	là	
mình	khó	chịu	về	tâm.	Ví	dụ	nghe	bài	nhạc	đó,	mặc	dù	bài	nhạc	đó	hay	đối	với	
người	ta,	nhưng	tại	vì	tâm	mình	không	thích	nghe	nhạc,	cho	nên	mình	thấy	khó	
chịu,	thì	đó	là	ưu.	Mà	ưu	đó	là	sân.	Quý	vị	hiểu	rõ	chưa	ạ?	Chúng	ta	phải	hiểu	như	
vậy	thì	chúng	ta	mới	phân	biệt	được,	chứ	không	thì	không	phân	biệt	được.	Có	5	
loại	thọ	này	mà	mình	không	hiểu	thì	mình	không	nắm	được. 

		 Ở	đây,	Thiện	Trang	xin	giới	thiệu	một	chút,	để	dễ	nhớ,	thì	mình	so	sánh	Tâm	
tham	với	Tâm	sân.	 



 
 

44 

	 Một	cách	hiểu	dễ	nhớ:	

• Tham	thì	mềm	–	sân	thì	cứng.	(Quý	vị	thấy	không?	Tham	thì	mềm,	sân	thì	
cứng,	giống	như	cứng	người	lên). 

• Tham	thì	nhẹ	–	sân	thì	nặng.	(Tâm	mình	tham	thì	nhẹ	nhàng,	mà	tâm	mình	
sân	thì	nặng	nề	lắm.	Quý	vị	thấy	người	ta	[sân]	thì	nặng	nề). 

• Tham	kéo	về	–	sân	xua	đuổi.	(Quý	vị	thấy	giống	như	Tâm	tham	thì	mình	
muốn	lấy	vô,	mình	ăn	vô,	mình	muốn	lấy	về.	Còn	sân	là	mình	muốn	đẩy	ra,	
không	thích	thứ	đó,	không	muốn	vật	đó,	không	thích	người	đó,	muốn	tránh	
ra	v.v...	Cho	nên	là	dễ	nhận	định	được). 

 → Tâm	tham	dễ	chịu	về	tâm,	nên	thọ	hỷ.	(Rõ	ràng	chưa	quý	vị?	Hôm	bữa	
phân	tích	đó,	Tâm	tham	tại	sao	thọ	hỉ?	Và	Tâm	tham	tại	sao	thọ	xả?	Là	khi	tham	
đến	mức	độ	trơ	rồi,	cũng	ngon	đó,	nhưng	không	có	quan	trọng	nữa,	thì	là	thọ	xả). 

	 → Tâm	sân	khó	chịu	(thọ	ưu)	đến	mức	lan	ra	thân	(nên	thọ	khổ).	(Tâm	
sân	thì	khó	chịu,	khó	chịu	nên	là	thọ	ưu.	Và	không	chỉ	thọ	ưu	đâu,	mà	đến	mức	
lan	ra	thân	cho	nên	thọ	khổ	nữa).	 

	 Tại	vì	sao?	Vì	tâm	sân,	thật	ra	mình	nói	trên	tâm	thì	là	thọ	ưu,	nhưng	còn	
gây	ra	thọ	khổ	nữa.	Vì	sân	thì	tự	nhiên	khó	chịu,	người	bừng	bừng	lên,	sân	mà,	
sân	mạnh	lắm.	[Sân]	rõ	ràng	nhất	là	mặt	mày	đỏ	bừng	lên,	đó	là	thân	thể	khó	chịu,	
thì	đó	là	thọ	khổ.	Có	tài	liệu	người	ta	nói	Tâm	sân	là	thọ	khổ.	Quý	vị	hiểu	đó	là	xét	
một	cách	chi	tiết	là	như	vậy.	 

	 Nhưng	ở	đây	chúng	ta	đang	nghiên	cứu	về	tâm	thôi.	Nên	Thiện	Trang	chỉ	
xét	Tâm	sân	thì	thuộc	về	thọ	ưu,	chứ	thật	ra	cũng	là	thọ	khổ	luôn.	Vừa	thọ	ưu,	
vừa	thọ	khổ.	Tức	là	tâm	thọ	ưu	và	thân	thọ	khổ.	Và	có	thể	nói	thọ	khổ	[cũng]	
được.	Quý	vị	coi	có	một	số	tài	liệu,	một	số	bộ	luận,	người	ta	nói	Tâm	sân	là	thọ	
khổ,	nhưng	có	một	số	tài	liệu	nói	Tâm	sân	là	thọ	ưu.	Ở	đây	chúng	ta	chọn	đang	
xét	về	tâm	thôi,	nên	nói	là	thọ	ưu.	Còn	nếu	nói	rốt	ráo	thì	thật	ra	lúc	đó	cũng	là	
thọ	khổ. 

		 Và	ở	đây,	bởi	vì	đụng	tới	điều	này	thì	cũng	xin	nói	lại	vấn	đề	hôm	trước	về	
Tâm	tham.	Tâm	tham,	các	đồng	tu	nói	tâm	tham	là	phải	thọ	lạc	chứ	sao	lại	thọ	hỉ?	



 
 

45 

Quý	vị	thấy	ở	đây,	chúng	ta	phải	nói	thế	này,	chúng	ta	chưa	học	tới	lộ	trình	tâm	
nên	chúng	ta	chưa	rõ.	Nhưng	thực	tế	nếu	xét	ra,	khi	Tâm	tham	thì	thế	nào?	Ví	dụ	
mình	ăn	đồ	ăn,	mình	vừa	tiếp	xúc	với	đồ	ăn,	đưa	vào	trong	miệng,	nếu	mình	đang	
nhai	thì	lưỡi	bắt	hương	vị,	rồi	có	thể	miệng	tiếp	xúc	nữa.	Nói	chung	là	thân	và	
thiệt	đang	làm	chủ	và	bắt	cảnh	tạo	cảm	giác.	Nhưng	thật	ra	cảm	giác	ngon	hay	
không	ngon	là	đa	số	do	lưỡi.	Cho	nên	cảnh	vị	đó	làm	chủ	và	như	vậy	là	thọ	lạc	
đúng	không	ạ?	Vì	thân	cảm	thấy	dễ	chịu.	Nhưng	tại	sao	nói	là	thọ	hỉ	mà	không	
nói	thọ	lạc?	 

	 Vì	thật	ra	có	nhiều	sát-na	tâm	ở	trong	đó.	Lúc	đó	nó	đưa	vào,	thật	ra	tâm	
mình	là	tâm	tham.	Ở	đây	là	Tâm	tham	thọ	hỉ,	vì	lúc	đó	nó	tạo	ra	cảm	giác	dễ	chịu	
cho	tâm.	Cho	nên	người	ta	nhấn	mạnh	về	tâm,	thì	nói	thọ	hỉ	chứ	không	nói	thân,	
thân	thì	có	thọ	lạc.	[Khi]	ăn	thì	cũng	có	cảm	giác	vui	chứ,	cảm	giác	dễ	chịu.	Hoặc	
là	tâm	mình	tham,	ví	dụ	mình	tiếp	xúc	một	vật	gì,	chẳng	hạn	mình	đụng	vào	con	
gấu	bông,	thì	mình	cảm	thấy	êm	êm,	mềm	mềm.	Thì	rõ	ràng	là	thân	thể	thọ	lạc	
chứ,	nhưng	lúc	đó	tham	khởi	lên.	Vì	sao?	[Thân]	cảm	thọ	lạc	thì	tâm	tham	khởi	
lên,	Tâm	tham	thọ	hỉ.	Hoặc	là	mình	chưa	ăn,	nhưng	thấy	món	đó	thôi	là	mình	thấy	
thọ	hỉ,	là	vui	rồi.	Hay	là	mình	thấy	con	gấu	bông	đó	là	mình	thấy	dễ	chịu.	 

	 Hoặc	 là	có	người	nói	 tặng	cho	chiếc	điện	thoại	 iPhone	mười	mấy	đó,	 thì	
mình	mới	nghe	như	vậy	thôi	là	vui	rồi,	là	Tâm	tham	thọ	hỉ,	[dù]	chưa	nhận	được	
chiếc	điện	thoại.	Hoặc	là	người	ta	đưa	chiếc	điện	thoại,	mắt	mình	thấy	điện	thoại	
thật	rồi,	như	vậy	cũng	là	Tâm	tham.	Nói	về	thân,	thì	mắt	mình	thấy	chiếc	điện	
thoại	đúng	đó	rồi,	là	thọ	lạc.	Nhưng	tâm	mình	vẫn	là	thọ	hỉ	thôi,	[vì]	dễ	chịu	tâm.	
Cho	nên	quý	vị	thấy	mình	học	rất	rõ	ràng,	đó	là	vấn	đề	đơn	giản. 

Tâm	 Cảm	giác	(thọ)	 Hợp	tác	 Tác	động	

Sân	 Ưu	 Hợp	phẫn	nộ	 Vô	trợ	

Sân	 Ưu	 Hợp	phẫn	nộ	 Hữu	trợ	

Ở	đây	chỉ	có	hai	loại	tâm	thôi:	Một	là	Tâm	sân	thọ	ưu,	hợp	phẫn	nộ	(tức	là	
lúc	nào	đụng	tới	cũng	phẫn	nộ	hết),	và	vô	trợ.	Đối	với	tác	động	là	vô	trợ.	Thứ	hai	



 
 

46 

là	Tâm	sân	thọ	ưu,	hợp	phẫn	nộ	và	có	trợ.	Chúng	ta	hiểu	hữu	trợ,	vô	trợ	rồi	đúng	
không	ạ?	 

Ở	đây	chắc	chắn	có	người	sẽ	thắc	mắc	rằng:	“Tại	sao	Tâm	sân	không	bao	
giờ	hợp	tác	với	Tà	kiến,	tại	sao	không	nói	tới	Tà	kiến,	hôm	bữa	[Tâm	tham]	có	
nói	tới	Tà	kiến	mà?” 

**Lưu	ý:	Tâm	sân	không	bao	giờ	hợp	với	Tà	kiến	(như	Tâm	tham),	nên	
không	nhắc	tới.	Đó	là	lý	do.	Tại	sao	như	vậy?	Ở	đây	có	giải	thích.	

**Tâm	sân	không	hợp	Tà	kiến	vì	Tà	kiến	là	sự	sai	lầm	thuộc	về	tri	kiến	
(nhận	thức,	lý	luận)	(thuộc	về	nhân	quả	đó),	còn	tâm	sân	là	sự	bộc	phát	của	
cảm	xúc	thù	địch	—	không	cần	có	quan	điểm	sai	lầm	(về	nhân	quả)	để	phát	
sinh. 

Nghĩa	là	lúc	sân	lên	thì	tâm	bộc	phát	mạnh	lắm	và	điều	đó	hợp	phẫn	nộ,	chứ	
không	có	liên	quan	gì	Tà	kiến	hay	không	Tà	kiến.	Cho	nên	không	hợp	tác	với	Tà	
kiến	hay	là	ly	Tà	kiến,	nên	không	nhắc	tới,	không	đem	Tà	kiến	vô	đây,	mà	đem	
yếu	tố	quan	trọng	là	hợp	với	phẫn	nộ.	Lúc	đó	là	nó	bộc	phát,	quý	vị	thấy	sân	thì	
biết	mà,	sân	bộc	phát	đâu	cần	Tà	kiến	hay	không	Tà	kiến	nữa,	cho	nên	không	
quan	trọng.	Mà	quan	trọng	là	[Tâm	sân]	hợp	với	phẫn	nộ,	nên	khác	với	Tâm	tham.	
Tâm	tham	thì	hợp	với	Tà	kiến	hay	là	ly	Tà	kiến,	gọi	là	ly	tà	hay	hợp	tà.	Còn	ở	đây	
là	do	cảm	xúc	thôi,	cảm	xúc	bộc	phát	thù	địch,	mình	ghét	điều	đó,	không	thích	
điều	đó	v.v…	là	sân,	chứ	không	cần	Tà	kiến	hay	không	Tà	kiến.	Cho	nên	Tâm	sân	
là	như	vậy. 

Bữa	nay	chúng	ta	quen	rồi	nên	Thiện	Trang	đưa	ra	ví	dụ: 

VD1:	Bây	giờ,	một	người	mẹ	đang	lo	lắng	về	người	con	gái,	khi	ấy	tâm	của	
người	mẹ	đang	sinh	khởi	là	tâm	gì?	 

Quý	vị	thử	suy	nghĩ	đáp	án	coi.	Ví	dụ	như	đứa	con	gái	đang	cặp	bồ	với	thằng	
nào	đó,	mình	cảm	thấy	đứa	con	còn	nhỏ	tuổi	mà	đã	cặp	bồ	rồi,	chẳng	hạn,	thì	
mình	thấy	người	mẹ	đang	lo	lắng.	Vậy	khi	đó	người	mẹ	đang	sanh	tâm	gì?	 

Chúng	ta	chỉ	có	ba	tâm	là:	Tham,	sân,	si.	Đang	lo	lắng	thì	thuộc	về	thọ	ưu,	
đang	bực	mình,	có	sự	ghét,	không	thích	việc	con	gái	cặp	bồ,	yêu	đương	quá	sớm.	



 
 

47 

Như	vậy	người	ta	đang	sanh	khởi	Tâm	sân.	Như	vậy	đầu	tiên	là	sân.	Rồi	thọ,	thì	
tất	nhiên	là	thọ	ưu	rồi,	lo	lắng	mà.	[Vì]	không	cần	ai	tác	động	cho	nên	đâu	thể	nào	
khổ	đâu,	lúc	đó	là	thọ	ưu	ở	[trong]	tâm	thôi,	chứ	thân	không	có.	[Đây	là]	hợp	phẫn	
nộ,	vì	[Tâm	sân	thì]	chắc	chắn	lúc	nào	cũng	hợp	phẫn	nộ.	Bây	giờ	chúng	ta	xét	là	
vô	trợ	hay	hữu	trợ	thôi.	Chúng	ta	thấy	nếu	bà	mẹ	đang	lo	lắng,	mà	lo	lắng	dứt	
khoát,	không	có	vấn	đề	gì,	thì	đó	là	vô	trợ.	Chúng	ta	coi	thử	đáp	án	ở	đây	là	gì? 

Đáp	án:	Đó	là	tâm	sân	với	tên	gọi	là:	Tâm	sân	thọ	ưu,	hợp	phẫn	nộ,	vô	trợ. 

Đơn	giản	vậy	thôi!	Rõ	ràng	là	dễ	hơn	rất	nhiều,	bởi	vì	[Tâm	sân	thì]	có	2	tâm	
thôi.	Bữa	trước	mình	học	Tâm	tham	thì	có	tới	8	loại	tâm,	còn	Tâm	sân	thì	có	2	
tâm	thôi.	 

Bây	giờ	mình	đổi	thành	hữu	trợ,	hữu	trợ	là	sao?	Ví	dụ	cũng	là	tình	huống	
đó,	bà	mẹ	thấy	đứa	con	quen	với	thằng	đó,	đi	chơi,	nhưng	mới	đầu	nghĩ	cũng	
không	có	vấn	đề	gì,	chắc	cũng	chưa	có	dứt	khoát	lắm,	[nên]	chưa	có	lo	lắng,	vẫn	
đang	suy	xét.	Nhưng	có	bà	hàng	xóm	nói:	“Bà	phải	coi	con	bà	đó,	đứa	con	gái	của	
bà	mới	nhỏ	vậy	mà	đã	cặp	với	thằng	đó	rồi.	Tôi	thấy	hai	đứa	nó	không	trong	sáng	
lắm”,	thế	này	thế	kia.	Nói	như	vậy,	lúc	đó	mình	tức	lên,	cảm	thấy	bà	đó	nói	đúng	
rồi	đó,	thì	lúc	đó	là	Tâm	sân	thọ	ưu,	hợp	phẫn	nộ	và	hữu	trợ. 

Đó	là	trường	hợp	hữu	trợ	bên	ngoài.	Còn	trường	hợp	tương	tự,	mình	lấy	ví	
dụ	đó	thêm	một	lần	nữa,	lấy	ví	dụ	về	thế	gian	cho	dễ	tư	duy.	Cũng	vậy,	thằng	nhỏ	
đó	mới	đầu	đi	với	con	gái	mình,	mình	thấy	bình	thường,	nhưng	sau	đó	suy	nghĩ:	
“Hình	như	không	ổn	lắm!	Con	mình	còn	nhỏ	tuổi,	nó	mới	học	lớp	12	thôi.	Không	
được!”	Lúc	đó	mình	lo	lắng,	sân	lên:	“Chút	nữa	nó	về,	ta	phải	chửi	cho	một	tăng”,	
thế	này	thế	kia.	Như	vậy	đó	là	hữu	trợ.	Cho	nên	là	Tâm	sân	thọ	ưu,	hợp	phẫn	nộ,	
hữu	trợ. 

Bây	giờ	chúng	ta	lấy	ví	dụ	thứ	hai	để	quý	vị	làm	thử.	

VD2:	Một	người	cha	giải	thích	cho	người	con	trai	rằng	hành	động	lừa	dối	
của	anh	ta	là	xấu,	người	con	trai	cảm	thấy	buồn.	Tâm	của	người	con	trai	có	là	loại	
tâm	gì?	

Quý	vị	coi	thử	đưa	đáp	án	xem,	chúng	ta	suy	nghĩ	thử.	Quý	vị	thấy	rõ	ràng:	
Đầu	tiên,	người	con	trai	buồn,	buồn	là	gì?	Mình	bắt	ngay,	buồn	là	Tâm	sân.	Bây	



 
 

48 

giờ	mình	học	mới	có	Tâm	sân	thôi,	nhưng	bữa	sau	mình	học	[tâm]	tham,	sân,	si	
hết	rồi	thì	mình	phải	biết	được	tâm	gì.	Buồn	là	sân,	mà	tâm	sân	thì	chắc	chắn	chỉ	
có	thọ	ưu	thôi,	đang	lo,	đang	thấy	buồn	là	ưu	rồi,	Tâm	sân	thọ	ưu.	Rồi	hợp	phẫn	
nộ	luôn,	khỏi	cần	suy	nghĩ.	Nhưng	vô	trợ	hay	hữu	trợ?	Quan	trọng	là	quý	vị	xác	
định	vô	trợ	hay	hữu	trợ	thôi. 

Đáp	án:	Đó	là	Tâm	sân	thọ	ưu,	hợp	phẫn	nộ,	hữu	trợ.	

Ở	đây,	là	do	có	người	cha	nói,	cho	nên	tâm	này	rõ	ràng	là	hữu	trợ	rồi.	Chúng	
ta	coi	Tâm	sân	thọ	ưu,	hợp	phẫn	nộ,	hữu	trợ.	Điều	này	quá	dễ	đúng	không	quý	
vị?	Nên	Tâm	sân	dễ,	Tâm	si	cũng	dễ	thôi,	chỉ	có	Tâm	tham	thì	hơi	nhiều	loại. 

VD3:	Một	người	chồng	chửi	vợ	vì	cho	rằng	“đi	chùa	tu	tập	là	không	có	lợi	
ích”.	Vậy	tâm	này	là	tâm	gì?	 

Đây	là	một	tình	huống	rất	thực	tế	mà	các	bà	hay	gặp,	các	cô	hay	gặp.	Ở	nhà,	
mình	chuẩn	bị	đi	chùa	để	tu	tập,	mà	ông	chồng	chửi.	Hoặc	các	cô	tu	trong	các	Đạo	
tràng,	các	cô	nghe	pháp,	mà	ông	chồng	chửi.	Vậy	tâm	ông	chồng	đó	là	tâm	gì?	
Tâm	này	là	tâm	gì?	Quý	vị	[đoán]	thử	coi. 

Đầu	tiên,	ông	chồng	chửi	thì	chắc	là	sân	rồi	đúng	không?	Phải	xác	định	ngay	
là	Tâm	sân	rồi,	như	vậy	đáp	án	đầu	tiên	là	Tâm	sân.	Tâm	sân	này	là	thọ	ưu	rồi,	vì	
ông	chồng	khó	chịu	là	thọ	ưu.	Và	tất	nhiên	là	hợp	phẫn	nộ	rồi,	vì	chẳng	có	trường	
hợp	nào	[khác].	Bây	giờ	[chỉ]	có	hữu	trợ	hay	vô	trợ	thôi,	thì	quý	vị	xác	định	xem.	 

Ở	đây,	ông	chồng	ông	thấy	mình	sửa	soạn	quần	áo	đi	ra,	để	chuẩn	bị	đi	chùa	
hoặc	sửa	soạn	quần	áo	để	lên	nghe	pháp,	ổng	thấy	giận,	[nên]	là	sân	rồi,	chồng	
chửi	là	sân	rồi.	Thọ	thì	lúc	nào	cũng	thọ	ưu,	hợp	phẫn	nộ	rồi,	bây	giờ	là	vô	trợ	
hay	hữu	trợ	thôi.	Chúng	ta	thấy	là	vô	trợ,	vì	ổng	thấy	[như	vậy]	là	ổng	bực,	ổng	
chửi	liền	nên	là	vô	trợ.	 

Còn	nếu	ông	suy	xét	đi	suy	xét	lại:	À!	Có	thể	do	bà	ấy	đi	như	vậy	mất	thời	
gian	của	mình,	bả	không	chăm	sóc	[gia	đình]	gì	đó	v.v...	Suy	nghĩ	tới,	suy	nghĩ	lui,	
thì	đó	là	hữu	trợ.	Hoặc	là	bà	vợ	đi	mà	có	vẻ	vui	vui,	bả	đi	thế	nào	đó,	lúc	đó	mới	
khiến	cho	cảm	giác	khó	chịu	thì	ổng	mới	chửi,	thì	đó	là	hữu	trợ.	 

Cho	nên	là	tùy,	trường	hợp	này	có	thể	là	vô	trợ	hoặc	hữu	trợ.	Nhưng	trong	



 
 

49 

trường	hợp	này,	nếu	không	nói	gì	hết	thì	mình	có	thể	đưa	vào	đó	là	Tâm	sân	thọ	
ưu,	hợp	phẫn	nộ,	hữu	trợ.	Ở	đây	có	thể	là	hữu	trợ	hoặc	vô	trợ,	cứ	tùy	tình	huống	
mà	mình	xét,	tạm	thời	vô	trợ	hay	hữu	trợ	cũng	được.	 

Nhưng	thực	tế	nếu	chúng	ta	phân	tích	như	vậy	là	chưa	ăn	thua,	chúng	ta	
phải	phân	tích	mở	rộng	ra.	Ở	đây,	sẵn	Thiện	Trang	nói	cho	quý	vị	[về]	dòng	tâm,	
kiến	thức	này	rộng	hơn,	xin	giới	thiệu	luôn. 

Nếu	mở	rộng	thì	tóm	tắt	dòng	tâm	của	ví	dụ	3:	

STT	 Tình	huống	 Loại	tâm	 Loại	Tâm	cụ	thể	

1	 Khởi	nghĩ	sai	về	đi	
chùa,	tu	tập	

Tham	 Tham,	thọ	hỉ,	hợp	Tà	kiến,	hữu	
Trợ/Vô	trợ	

2	 Bực	khi	thấy	vợ	đi	
chùa,	tu	tập	

Sân	 sân	thọ	ưu,	hợp	phẫn	nộ,	hữu	trợ/	
vô	trợ.	

3	 Mắng	chửi	vợ	 Sân	 sân	thọ	ưu,	hợp	phẫn	nộ,	hữu	trợ/	
vô	trợ.	

4	 Cảm	thấy	thỏa	mãn	
sau	khi	chửi	vợ	

Tham	 Tham,	thọ	hỉ,	hợp	Tà	kiến,	hữu	
Trợ/Vô	trợ	

		

Để	có	tình	huống	đó,	thì	thật	ra	xảy	ra	bốn	tình	huống	như	sau:	 

1.	Tình	huống	thứ	nhất	là	ổng	khởi	ý	nghĩ	sai	về	đi	chùa,	về	sự	tu	tập,	và	lúc	
này	thực	ra	là	Tâm	tham	thọ	hỉ,	hợp	Tà	kiến,	trợ	hay	vô	trợ.	Tại	sao	lại	như	vậy?	
Ở	đây	chúng	ta	chưa	học	Tâm	si	nên	Thiện	Trang	nói	là	Tâm	tham	thôi,	Tâm	tham	
thì	chúng	ta	học	rồi.	Tức	là	ổng	nghĩ	sai	về	việc	đi	chùa,	tu	tập	chẳng	có	lợi	ích	gì,	
và	lúc	đó	ổng	cảm	thấy	mình	đúng,	cho	nên	ổng	có	sự	hỉ	hoặc	xả.	Thọ	hỉ	tức	là	
ổng	vui,	ổng	nghĩ	trong	đầu	là	tôi	đúng	rồi,	bà	vợ	sai,	cho	nên	gọi	là	Tâm	tham	
thọ	hỉ,	hợp	Tà	kiến,	vô	trợ	(hoặc	hữu	trợ	thì	tùy,	do	hình	ảnh	đó).	Hoặc	là	ổng	



 
 

50 

nghĩ	trước	rồi,	ổng	nghĩ	là	hình	như	tới	giờ	này	là	bà	vợ	mình	chuẩn	bị	lên	nghe	
pháp,	chuẩn	bị	đi	chùa.	Ổng	đang	suy	nghĩ	như	vậy,	rồi	bắt	đầu	nghĩ	tiếp	là	đi	
chùa	đâu	có	lợi	ích	gì	v.v…	thì	ổng	nghĩ	vậy	là	có	trợ	(hữu	trợ).	Còn	nếu	như	ông	
nghĩ	đơn	giản	thì	có	thể	khác. 

Ở	đây	chúng	ta	coi	lại,	như	vậy	đây	là	Tâm	tham,	có	nghĩa	là	ổng	suy	nghĩ,	
ổng	cảm	thấy	mình	đúng,	thì	đó	là	Tâm	tham	thọ	hỉ	và	lúc	đó	là	[hợp]	Tà	kiến.	Vì	
ổng	nghĩ	như	vậy	là	sai	với	nhân	quả	Chánh	pháp,	cho	nên	là	Tà	kiến.	Và	lúc	đó	
có	thể	là	hữu	trợ	hay	vô	trợ,	tùy	tình	huống. 

2.	Tiếp	theo	là	ổng	cảm	thấy	bực	khi	thấy	vợ	đi	chùa,	hoặc	là	tu	tập,	lên	nghe	
pháp,	thì	lúc	này	là	Tâm	sân.	Như	chúng	ta	phân	tích	ở	trên	là	Tâm	sân	thọ	ưu,	
hợp	phẫn	nộ,	hữu	trợ	hay	vô	trợ.	Trường	hợp	này	mới	tới	Tâm	sân.	Có	nghĩa	
không	phải	là	một	tâm,	mà	là	một	dòng	tâm,	Tâm	tham	rồi	mới	đến	Tâm	sân.	 

3.	Rồi	ổng	mới	tiếp	tục	mắng	chửi	vợ.	Tâm	này	là	tâm	sân	tiếp,	cho	nên	cũng	
[là]	Tâm	sân	nữa.	Cho	nên	dòng	tâm	này	là	ba	dòng	tâm	luôn. 

4.	Dòng	tâm	sau	đó	là	chửi	xong	rồi,	cảm	thấy	thỏa	mãn	sau	khi	chửi	vợ.	Tức	
là	ổng	cảm	thấy	sướng	rồi,	cảm	thấy	vui	rồi,	thì	tâm	này	là	Tâm	tham.	Và	Tâm	
tham	này	là	thọ	hỉ	và	chắc	chắn	là	hợp	Tà	kiến,	bởi	vì	không	đúng	Chánh	pháp,	
và	có	trợ	hay	vô	trợ.	Có	thể	lúc	đó	vì	ổng	thấy	bà	vợ	buồn,	nên	ổng	hài	lòng,	ổng	
vui	về	hành	động	đó,	thì	đó	là	hữu	trợ,	cũng	có	thể	là	như	thế.	Hữu	trợ	hay	vô	trợ	
là	mình	phải	có	tình	huống	cụ	thể	hơn,	nếu	không	có	khuynh	hướng	cụ	thể	hơn	
thì	mình	không	biết. 

Trong	thực	tế	thì	đó	là	lộ	trình	tâm,	chứ	không	phải	đơn	giản,	mà	dòng	tâm	
luôn,	có	nhiều	tâm	diễn	biến	liên	tục	như	vậy.	Ở	đây	thật	ra	[có]	bốn	dòng	tâm	
là:	Dòng	Tâm	tham,	dòng	Tâm	sân,	rồi	tâm	sân	tiếp,	rồi	tham.	 

Thiện	Trang	lấy	ví	dụ	thêm	trường	hợp	thứ	năm,	là	sau	đó	ổng	thấy	bình	
thường	lại	và	ổng	chỉ	nghĩ	là	mình	đã	làm	đúng,	ổng	chỉ	nghĩ	bình	thường,	và	ổng	
chấp	giữ	là	tôi	làm	việc	đó	đúng,	tức	là	việc	đi	chùa	tu	tập	của	bà	là	không	lợi	ích	
gì	cả.	Ổng	nghĩ	vậy	thì	đó	là	Tâm	si	thọ	xả,	vì	lúc	đó	ổng	xả	rồi,	không	có	vui	hay	
không	vui	gì	hết.	Là	Tâm	si	thọ	xả,	hợp	Tà	kiến.	Bữa	sau	chúng	ta	mới	học	Tâm	
si,	quý	vị	nhớ	ví	dụ	này	để	bữa	sau	chúng	ta	nói	rõ	hơn. 



 
 

51 

Ở	đây,	đó	là	dòng	tâm,	nhưng	bây	giờ	chúng	ta	muốn	phân	tích	rõ	hơn,	hôm	
nay	đưa	thêm	cho	quý	vị	gọi	là	lộ	trình	tâm,	đầy	đủ	trong	ví	dụ	3,	trải	qua	17	sát-
na,	tức	là	mình	chỉ	lấy	ví	dụ	một	trường	hợp	tâm	mắng	chửi	vợ	này	thôi.	Bây	giờ	
mình	xét	qua	17	sát-na	tâm,	[và]	chỉ	xét	Tâm	sân	này	thôi.	Chẳng	hạn	mình	lấy	
trường	hợp	là	ổng	sân	rồi	mắng	chửi	vợ,	nói	vậy	cho	dễ,	chứ	không,	lấy	hai	tâm	
này	[thì]	khó.	Bây	giờ	chúng	ta	hãy	nên	tập	cách	nhìn	theo	17	sát-na	tâm	này. 

		

Lộ	trình	tâm	đầy	đủ	trong	ví	dụ	3	ở	trên	trải	qua	17	sát-na	tâm	(chỉ	xét	
Tâm	sân)	

Sát-na	 Giai	đoạn	 Loại	tâm	 Ghi	chú	
1	 Thấy	vợ	mặc	đồ…	

chuẩn	bị	đi	chùa,	
tu	tập	

Hướng	tâm	ngũ	môn	(tâm	
hướng	đến	cảnh) 

		

2	 Nhãn	thức	(thấy	hình	ảnh	vợ) 

3	 Tiếp	nhận	cảnh	

4	 Suy	đạc	(xét	đoán	cảnh) 

5	 Định	đạc	(xác	định	cảnh	đáng	
tức	giận) 

6	 Chửi	vợ	 Sân	khởi	lên Javana	(Tâm	động	lực:	tạo	
nghiệp	thiện,	ác…	ở	giai	

đoạn	này)	7	 Sân	tăng	mạnh	

8	 Sân	+	khẩu	nghiệp	

9	 Sân	+	tiếp	tục	mắng	

10	 Bồi	đắp	sân	

11	 Suy	yếu	sân	

12	 Tàn	dư	sân	(dư	âm)	

13	 		 Duy	trì	cảnh	 Cảnh	mờ	dần,	không	
còn	tạo	nghiệp	14	 		 Trung	tính	

15	 		 Trở	lại	Tâm	hộ	kiếp	 Tâm	trở	về	dòng	hộ	



 
 

52 

16	 		 Trở	lại	Tâm	hộ	kiếp	 kiếp	bình	thường,	
không	nhận	cảnh	rõ	
nữa,	không	tạo	nghiệp	17	 		 Trở	lại	Tâm	hộ	kiếp	

Thiện	Trang	đưa	ra	[bảng	trên]:	[Cột]	thứ	nhất	là	về	sát-na	tâm,	có	17	sát-
na.	[Cột]	thứ	hai	là	giai	đoạn,	cột	thứ	ba	là	loại	tâm,	cột	thứ	tư	là	thêm	ghi	chú.	
Quý	vị	hiểu	được	[bảng]	này	thì	sau	này	sẽ	giúp	được	rất	nhiều,	tại	vì	lộ	trình	tâm	
có	thể	là	17	sát-na	tâm,	có	khi	7	sát-na	tâm	thôi.	Tối	thiểu	là	7	sát-na	tâm	và	tối	
đa	là	17	sát-na	tâm.	Sau	này	chúng	ta	sẽ	học	lộ	trình	tâm	trong	khi	chứng	quả	
như	thế	nào,	rồi	xử	lý	các	việc	v.v…	như	thế	nào,	đây	gọi	là	một	lộ	trình	tâm	đầy	
đủ.	Chúng	ta	coi	thử	trường	hợp	ông	chồng	thấy	bà	vợ	mặc	đồ	chuẩn	bị	đi	chùa	
hoặc	là	tu	tập	là	nổi	sân	lên	chửi,	thì	bây	giờ	trải	qua	17	sát-na	tâm	như	thế	nào?	
Chúng	ta	coi	thử	nha: 

Giai	đoạn	thứ	nhất:	Là	thấy	vợ	mặc	quần	áo,	mặc	đồ	tu	vô	chuẩn	bị	đi	chùa,	
hoặc	chuẩn	bị	lên	tu	tập,	nghe	pháp.	Như	vậy	thực	tế	ra	sẽ	trải	qua	những	sát-na	
tâm	như	sau: 

1.	Sát-na	thứ	nhất	là	Hướng	tâm	ngũ	môn	(tâm	hướng	đến	cảnh).	Đầu	tiên	
là	hướng	tới	cảnh,	hướng	tới	cảnh	là	bà	vợ	đó	mặc	đồ	chuẩn	bị	tu	tập	đi	chùa. 

2.	Tiếp	theo	là	Nhãn	thức	(tức	là	mắt	ổng	thấy	hình	ảnh	bà	vợ),	là	sát-na	
tâm	thứ	hai.	Phải	có	[Nhãn	thức]	này	để	xử	lý.	Mắt	thấy	thì	chưa	có	thấy	đâu,	mới	
chỉ	nhìn	thấy	thôi. 

3.	Sát-na	tâm	thứ	ba	là	Tiếp	thọ	cảnh,	hay	Tiếp	nhận	cảnh,	đưa	cảnh	đó	vào,	
tiếp	nhận	hay	tiếp	thọ	cũng	được,	mình	gọi	là	Tiếp	thọ	cảnh. 

Tức	 là	 lúc	đó	ông	chồng	thấy	hình	ảnh	vợ	của	mình	mặc	đồ	quần	áo	vô,	
chuẩn	bị	lên	nghe	pháp,	chuẩn	bị	đi	chùa,	sách	giỏ	gì	đó...	Thực	ra	quá	trình	thấy	
đó	phải	xảy	ra	tới	năm	giai	đoạn	sát-na	tâm:	Giai	đoạn	thứ	nhất	là	Hướng	tâm	
ngũ	môn,	tức	 là	năm	cửa	của	giác	quan	(năm	giác	quan	là:	Mắt,	 tai,	mũi,	 lưỡi,	
thân).	Ở	đây	để	cho	đơn	giản,	thì	mình	thấy	bằng	mắt,	thấy	hình	ảnh	vợ	mặc	đồ	
vô	chuẩn	bị	đi,	sách	giỏ	đồ,	cầm	điện	thoại	gì	đó,	là	thấy.	Sự	thấy	này	đã	qua	3	sát-
na	tâm	rồi	đó,	sát-na	tâm	thứ	ba	mới	là	Tiếp	nhận	cảnh.	 

4.	[Sát-na	tâm]	thứ	tư	là	Suy	đạc	(xét	đoán	cảnh).	Phải	xét	đoán	cảnh	thì	



 
 

53 

mới	thấy,	mới	hiểu	được	đó	là	vợ	mình.	Tức	là	đầu	tiên	là	hướng	nhìn	về	góc	đó,	
mắt	thấy	cảnh,	sau	đó	mới	biết	đây	là	vợ	mình,	bả	bắt	đầu	đi	chùa.	Tức	là	tới	giai	
đoạn	sát-na	thứ	tư	gọi	là	Suy	đạc,	xét	đoán	cảnh. 

5.	[Sát-na]	thứ	năm	là	Định	đạc	(là	xác	định	cảnh)	sẽ	đưa	ra	cảnh	này	là	
không	ưa,	đáng	tức	giận.	Đây	mới	gọi	là	lộ	trình	tâm	đầu	tiên.	5	[sát-na	tâm]	này	
chưa	tạo	ra	quả	báo	gì	cả,	sau	này	mình	học	đoạn	này	là	Tâm	tố	(hành),	không	
tạo	ra	nghiệp	quả	gì	hết,	vì	ở	đây	mới	thấy	chỉ	là	thấy	thôi. 

Bây	giờ	chúng	sanh	tạo	nghiệp	[là	bắt	đầu]	từ	đây,	từ	sát-na	tâm	thứ	sáu,	
tạo	nghiệp	thiện	hay	nghiệp	ác	gì	là	từ	đây.	 

6.	Do	ông	chồng	này	chửi	vợ,	ổng	thấy	như	vậy,	ổng	xác	định	cảnh	này	là	
đáng	tức	giận,	cho	nên	ổng	chửi.	Thực	ra	[việc]	chửi	này	cũng	không	phải	là	một	
sát-na	tâm	đâu,	mà	qua	7	sát-na	tâm. 

	 Một	là	sân	khởi	lên.	Rồi	sau	đó	sân	tăng	mạnh	là	tăng	sân	lên	thì	mới	làm	
được	(7).	Tiếp	tục	sân	cộng	với	khẩu	nghiệp	tức	là	phát	ra	lời	chửi	(8).	Nhưng	
không	phải	chửi	một	câu	[rồi	ngưng]	liền	được	mà	phải	chửi	cả	câu,	cho	nên	sân,	
tiếp	tục	mắng,	tiếp	tục	chửi,	là	sát-na	thứ	chín	(9). 

Sát-na	thứ	6	là	sân	tâm	khởi	lên,	sát-na	thứ	7	là	sân	tăng	mạnh,	sát-na	thứ	
8	là	sân	với	miệng,	sát-na	thứ	9	là	sân	với	miệng,	[sát-na]	thứ	10	là	tiếp	tục	bồi	
đắp	sân	thêm	sân	nữa,	sát-na	tâm	11	là	sân	yếu	đi	bớt,	[sát-na]	tâm	12	là	tàn	dư	
sân	(là	còn	dư	âm).	Thuật	ngữ	Javana	(Tâm	động	lực)	là	tạo	nghiệp	thiện	hay	
nghiệp	ác	là	ở	giai	đoạn	này.	Cho	nên	quý	vị	nhớ	tu	là	tu	ở	giai	đoạn	này	nè.	 

Cho	nên	đức	Phật	mới	dạy	cho	ngài	[Bāhiya]	là:	“Thấy	chỉ	là	thấy,	nghe	chỉ	
là	nghe,	ngửi	chỉ	là	ngửi,	nếm	chỉ	là	nếm,	xúc	chỉ	là	xúc”.	Đức	Phật	dạy	cho	Tôn	
giả	Bāhiya,	nhờ	đó	ngài	đắc	đạo	A-la-hán.	Thực	ra	ngài	giữ	được	giai	đoạn	này,	
làm	sao	thấy	chỉ	là	thấy,	nghe	chỉ	là	nghe,	tâm	như	như	bất	động	là	nói	đoạn	này,	
làm	sao	phải	duy	trì	được	đoạn	này.	A-la-hán	làm	được	đoạn	này	ngon	nè.	Còn	
không	phải	A-la-hán	thì	đoạn	này	chưa	làm	ngon	lắm	đâu,	cho	nên	đoạn	này	quan	
trọng.	Chúng	ta	lấy	ví	dụ	này	rõ	ràng.	Tại	vì	ông	này	chửi	cho	nên	ổng	sân	lên.	
Nếu	giả	sử	ông	này	có	tâm	tùy	hỉ,	tâm	thiện	thì	sẽ	khác.	 

Tiếp	theo	Sát-na	tâm	thứ	13	là	duy	trì	cảnh.	Sát-na	tâm	thứ	14	là	trung	tính,	



 
 

54 

tức	là	cảnh	mờ	dần,	không	còn	tạo	nghiệp	nữa.	Tức	là	sân	bây	giờ	giảm	yếu	từ	
trên	rồi,	suy	yếu	rồi,	còn	dư	âm	thôi,	chỉ	còn	hơi	sân	một	chút	rồi	trở	lại	bình	
thường.	Lúc	đó	ông	chồng	thấy	chửi	như	thế	đủ	rồi,	hoặc	cảnh	gì	đó	làm	ổng	nhớ	
ra	 gì	 đó	 làm	ông	 quên	 đi,	 dần	 dần	 chuyển	 về	 bình	 thường.	Nhưng	 trước	 khi	
chuyển	thì	nó	phải	từ	từ,	duy	trì	rồi	xả	xuống.	Cho	nên	gọi	là	duy	trì	cảnh	và	trung	
tính. 

Ba	sát-na	tâm	cuối	cùng	15,	16,	17	là	trở	lại	Tâm	hộ	kiếp,	tức	là	trở	về	dòng	
hộ	kiếp	bình	thường,	không	nhận	cảnh	rõ	nữa	và	cũng	không	tạo	nghiệp.	Cho	nên	
tạo	nghiệp	thì	chỉ	có	7	sát-na	tâm	này	(từ	6-12)	thôi.	Tâm	này	trở	lại	Tâm	hộ	kiếp,	
bởi	vì	sao?	Vì	khi	mình	đầu	thai	bằng	tâm	nào	(mình	tái	sanh	bằng	tâm	nào),	thì	
tái	sanh	xong	trở	thành	Tâm	hộ	kiếp.	Tâm	hộ	kiếp	giúp	cho	mình	làm	việc,	duy	
trì	sự	sống	của	mình	trong	đời	này,	cho	nên	gọi	là	hộ	kiếp.	Nó	giúp	duy	trì	ngay	
trong	hoạt	động	sống	của	mình	và	giúp	duy	trì	trong	khi	ngủ.	 

Cho	nên	người	ngủ	khác	với	người	chết.	Người	chết	là	chết	luôn,	còn	người	
ngủ	thì	không	chết,	vì	có	Tâm	hộ	kiếp	hoạt	động	trong	đó.	Cho	nên	khi	làm	việc	
gì	xong	cũng	phải	trở	lại	Tâm	hộ	kiếp	hoạt	động.	Còn	khi	nào	mình	chết	thì	Tâm	
hộ	kiếp	trở	thành	Tâm	tử.	Cho	nên	đầu	thai	bằng	tâm	nào,	thì	cuối	cùng	khi	chết	
tâm	đó	chuyển	thành	Tâm	tử	và	có	lộ	trình	tử. 

Mình	hiểu	như	vậy	thì	mình	học	rất	rõ	ràng,	học	pháp	rõ	như	vậy	đó.	Cho	
nên	quý	vị	thấy	lộ	trình	17	tâm	này,	đây	là	Thiện	Trang	giới	thiệu	thôi,	không	
phải	người	nào	cũng	đủ	17	sát-na	tâm	này.	Ở	đây,	chúng	ta	đưa	ra	trường	hợp	
bình	thường,	có	trường	hợp	cảnh	rõ	hay	cảnh	không	rõ,	thì	từ	từ	chúng	ta	sẽ	học.	
Chúng	ta	học	vài	lần	như	vậy	thì	quý	vị	sẽ	nắm	được	sát-na	tâm.	 

Nhưng	mình	tu	là	tu	ở	chỗ	này	[sát-na	tâm	6-12].	Cho	nên	muốn	tu	ở	chỗ	
này	 thì	mình	 phải	 thuận	 tiện,	 ví	 dụ	 như	 thường	 có	 Chánh	niệm,	 Chánh	 kiến,	
Chánh	tư	duy	xuất	hiện,	thì	sẽ	xuất	hiện	trong	giai	đoạn	này	là	đắc	đạo.	Bát	chánh	
đạo	mà	đầy	đủ	trong	giai	đoạn	này	là	đắc	đạo.	 

Mà	trong	đó	chỗ	Định	đạc,	xác	định	cảnh	xong	rồi	chuyển	thế	nào	là	do	sự	
huân	tập	của	mình.	Giống	như	ông	chồng	này,	do	ổng	huân	tập	Tà	kiến	nhiều	quá,	
cho	nên	ông	thấy	cảnh	này	là	ổng	tức	giận.	Còn	nếu	mình	huân	tập	thiện	nhiều,	



 
 

55 

gọi	là	Chánh	kiến	thì	tự	nhiên	mình	thấy	tùy	hỉ	chỗ	này.	Cho	nên	sự	huân	tập	
cũng	quan	 trọng	 lắm.	Học	hằng	ngày,	học	pháp	nhiều,	 suy	nghĩ	nhiều,	 tư	duy	
nhiều,	Phiền	não	bớt,	v.v…	thì	tự	nhiên	thay	đổi	chỗ	đó,	từ	đó	không	dẫn	khởi	
tâm	Sân.	Quý	vị	thấy	nó	mà	dẫn	khởi	lên	là	chạy	một	loạt	7	sát-na	tâm	luôn,	thậm	
chí	ảnh	hưởng	tới	13,	14	nữa.	13,	14	là	Duy	trì	cảnh	và	Trung	tính.	Cho	nên	cảnh	
mờ	dần,	không	có	tạo	nghiệp	nữa,	nhưng	cũng	còn	ảnh	hưởng.	Cho	nên	bao	giờ	
trở	lại	Tâm	hộ	kiếp	thì	mới	hết. 

**Lưu	ý:	Lộ	trình	tâm	tùy	theo	loại	tâm	mà	có	tối	thiểu	là	7	sát-na	tâm	
hoặc	nhiều	nhất	17	sát-na	tâm.	 

Ở	đây,	Thiện	Trang	lấy	trường	hợp	nhiều	nhất	là	17	sát-na	tâm.	Chúng	ta	
sẽ	học	dần	dần,	chúng	ta	hiểu	hết	rồi	thì	Thiện	Trang	sẽ	lấy	những	trường	hợp	7	
sát-na	tâm	và	ở	giữa	giữa	nữa. 

Phần	cuối	cùng,	ở	đây	nói	luôn:	

4.	Nhân	để	trợ	sanh	sân	(thọ	ưu).	

1.	Tánh	nết	quen	sân:	tức	là	người	nào	đó	hay	sân,	quen	sân	rồi,	thường	
những	người	làm	lãnh	đạo,	làm	lớn,	trong	nhà	có	quyền	thế	là	dễ	bị	sân.	Tại	vì	
sao?	Vì	quen	nết	rồi,	giàu	có,	ăn	rồi	sai	người	này,	sai	người	kia,	[tự	hào]	mình	
học	giỏi,	mình	hơn	người	v.v…	Cho	nên	quen	sai	người	ta	rồi	nên	dễ	sân.	Hoặc	
những	người	do	tính	nhiều	đời	nhiều	kiếp	cho	nên	dễ	sân,	đó	là	tính	nết	quen	
sân. 

2.	Không	suy	xét	cao	siêu:	có	nghĩa	là	mình	không	suy	xét	về	nhân	quả,	
nói	chung	là	thiếu	trí.	Trí	không	nhiều	nên	không	suy	xét	được	gì	hết,	cứ	thấy	
cảnh	là	sân,	chuyện	gì	cũng	sân,	điều	gì	vừa	bất	như	ý	một	cái	là	sân	liền,	điều	gì	
vừa	không	hợp	với	ý	mình	là	sân	liền,	không	có	suy	xét.	Cho	nên	ở	đây	gọi	là	công	
phu	quán	niệm,	công	phu	Tứ	niệm	xứ	yếu,	những	người	mà	tâm	sân	là	tu	Tứ	niệm	
xứ	yếu	quá,	nên	dễ	sân. 

3.	Thiếu	sự	học	hiểu:	sự	học	hiểu	cũng	quan	trọng.	Nếu	mình	học	hiểu	
nhiều	thì	mình	sẽ	có	 tâm	thông	cảm	với	mọi	người,	mình	sẽ	 thông	cảm	được	
nhiều	hơn,	rồi	mình	thấy	rộng	hơn.	Tức	là	mình	càng	học	thì	mình	thấy	càng	ngu,	
tức	là	mình	biết	không	nhiều.	Còn	mình	học	ít	quá	là	mình	chấp	vào	điều	đó,	chỉ	



 
 

56 

có	tôi	là	đúng,	còn	ai	cũng	sai	hết,	do	tâm	như	thế	nên	dễ	sân	hơn,	ai	nói	ngược	
mình	là	sân.	Còn	trong	khi	học	rộng	nghe	nhiều,	biết	nhiều,	thì	mình	hiểu	những	
gì	mình	biết	chỉ	là	một	phần	rất	nhỏ.	Vì	thế	ai	nói	gì	thì	nói,	không	sao	cả.	Cho	nên	
học	hiểu	cũng	quan	trọng	lắm. 

4.	Thường	gặp	cảnh	không	tốt:	tức	là	nếu	mình	thường	gặp	cảnh	không	
tốt,	ở	trong	nhà	chẳng	hạn,	có	đồng	tu	suốt	ngày	sân,	vì	sao	suốt	ngày	sân?	Vì	họ	
gặp	cảnh	không	tốt	nhiều	quá,	suốt	ngày	chồng	chửi,	con	la,	người	này	nói,	người	
kia	nói,	toàn	cảnh	không	tốt,	rồi	nhà	hàng	xóm	ồn	ào	v.v…	cho	nên	họ	sân,	họ	
trách	móc	đủ	các	kiểu. 

Cho	nên	cách	thứ	tư	là	tránh	cảnh	không	tốt	đi,	mình	ở	nơi	yên	bình,	vắng	
vẻ,	ở	một	mình,	v.v….	Nói	chung	có	điều	kiện	thì	né	được	duyên	nào	thì	né,	thì	
đỡ.	Đừng	gặp	người	ở	trong	nhà,	biết	người	đó	sân	mình,	ghét	mình,	bà	con	mình	
ghét	mình,	đồng	tu	mình	ghét	mình	thì	né	đi,	tránh	đi,	bớt	cảnh	không	tốt,	bớt	
những	chuyện	đó	thì	đỡ	sân. 

Như	vậy	ở	đây	là	hết	bốn	điều	này,	còn	phần	cuối	cùng	Thiện	Trang	nói	luôn	
cho	hết	bài	hôm	nay.	Đó	là	10	điều	ác	liên	quan	đến	Tâm	tham	và	Tâm	sân: 

Mười	điều	ác	và	liên	quan	đến	Tâm	tham	và	Tâm	sân	

Phân	loại	 Nghiệp Tham	 sân	

THÂN	ÁC	 Sát	sanh	 		 x	

Trộm	cắp	 x	 x	

Tà	dâm	 x	 		

KHẨU	ÁC	 Nói	dối	 x	 x	

Nói	đâm	thọc	 x	 x	



 
 

57 

Nói	ác	khẩu	 		 x	

Nói	nhảm	nhí	 x	 x	

Ý	ÁC	 Tham	ác	 x	 		

Sân	độc	 		 x	

Tà	kiến	ác	 x	 		

	 

Phân	loại	nghiệp:	Tham	và	sân.	Phân	loại:	Thân	ác,	Khẩu	ác,	và	Ý	ác.	Thân	
ác	có	ba:	Sát	sanh,	Trộm	cắp,	Tà	dâm.	Khẩu	(miệng)	ác	có	bốn:	Nói	dối,	Nói	đâm	
thọc,	Nói	ác	khẩu,	Nói	nhảm	nhí	(nói	ỷ	ngữ).	Ý	ác	có	ba:	Tham	ác,	Sân	độc	và	Tà	
kiến	ác. 

Đối	với	tham,	thì	có	xuất	hiện	ở:	Trộm	cắp,	tà	dâm,	nói	dối,	nói	đâm	thọc,	
nói	nhảm	nhí,	tham	ác,	tà	kiến	ác.	Chúng	ta	phân	tích	tại	sao	[tham]	không	xuất	
hiện	ở	sát	sanh?	Vì	sát	sanh	thuộc	về	Sân.	Quý	vị	phải	sân	thì	quý	vị	mới	giết	
chúng	sanh	được,	cho	nên	tham	không	có.	 

Trộm	cắp	này	là	tham,	là	đương	nhiên.	Bởi	vì	mình	tham,	mình	muốn	lấy	
mà.	Còn	sân	tại	sao	lại	có	ở	trộm	cắp?	Tại	vì	nhiều	khi	mình	ghét	nên	mình	lấy.	 

Tà	dâm	thì	thuộc	về	tham,	chứ	không	có	sân.	Không	có	ai	sân	mà	tà	dâm	hết,	
phải	có	sự	ham	muốn,	tham	thì	mới	tà	dâm	được.	 

Nói	dối	thì	vừa	có	nguyên	nhân	nằm	ở	tham,	và	cũng	có	khi	sân	thì	nói	dối.	
Nói	đâm	thọc	cũng	vậy,	mình	tham	cho	nên	mình	nói	đâm	thọc,	muốn	được	điều	
gì	đó,	hoặc	muốn	chia	rẽ	do	ganh	ghét	thì	nói	đâm	thọc.	Nói	ác	khẩu	thì	không	
thuộc	về	tham	mà	thuộc	về	sân,	sân	mới	nói	những	lời	không	tốt,	nói	lời	chửi	
mắng.	Nói	nhảm	nhí	(ỷ	ngữ)	là	vừa	tham	vừa	sân.	 



 
 

58 

Tham	ác	là	thuộc	về	tham,	là	đương	nhiên.	Sân	là	thuộc	về	sân.	Còn	Tà	kiến	
là	thuộc	về	tham,	không	thuộc	về	sân.	Như	chúng	ta	phân	tích	lúc	đầu,	lúc	đang	
sân	thì	không	cần	Tà	kiến	hay	không	Tà	kiến	đâu,	mà	lúc	đó	đang	ở	trạng	thái	
cảm	xúc	mình	bùng	lên,	cho	nên	không	liên	quan	đến	Tà	kiến. 

Chúng	ta	đã	học	hết	bài	này,	như	vậy	quý	vị	làm	quen	với	lộ	trình	tâm	này	
nha.	Quý	vị	cứ	từ	từ,	mình	về	và	thử	phân	tích	mấy	[sát-na	tâm]	này,	quý	vị	sẽ	
thấy	rõ	ràng	hơn.	Thật	ra,	mỗi	tâm	mình	học,	ví	dụ	như	tâm	sân,	thực	tế	là	mình	
học	một	dòng	[ngang]	thôi,	mỗi	cái	là	một	dòng	vậy	thôi.	Cho	nên	nếu	ai	về	[nhà]	
có	thời	gian,	hãy	phân	tích	thử	mấy	trạng	thái	tham	này,	tương	tự	như	vậy,	mình	
đổi	tham	sang	trường	hợp	si,	v.v…	Đổi	thử	rồi	phân	tích	theo	17	sát-na	tâm	này.	
Nếu	ai	phân	tích	được	là	hiểu	được	lộ	trình	tâm	rồi	đó. 

Ở	đây	đơn	giản	như	này,	nếu	mình	học	không	hiểu	rõ	lắm,	thì	ví	dụ	bốn	cái	
trên	mình	chia	ra,	mỗi	cái	17	x	4	=	68.	Thực	tế	có	thể	không	phải	 là	như	vậy,	
nhưng	mình	tạm	suy	nghĩ	như	vậy.	Giới	thiệu	cho	quý	vị	thôi,	chứ	tâm	này	chưa	
học,	từ	từ	rồi	học,	mình	phân	tích	tới	phân	tích	lui,	xuôi	ngược	một	hồi	là	mình	
sẽ	hiểu.	Môn	Vi	Diệu	Pháp	này	hay	lắm,	học	điều	nào	là	hiểu	điều	đó,	rất	rõ	ràng.	
Và	như	thế	thì	mình	mới	tu	Tứ	niệm	xứ	được,	và	những	điều	đó	cũng	giúp	cho	
mình	thay	đổi	tư	duy,	thay	đổi	suy	nghĩ,	dần	dần	sẽ	giúp	bớt	Phiền	não.	Trong	7	
cách	đoạn	trừ	Phiền	não,	trong	đó	có	một	cách	là	do	tri	kiến	[mà]	được	đoạn	trừ. 

Như	vậy,	hôm	nay	thời	gian	hết	rồi,	Thiện	Trang	đã	[giảng]	quá	giờ	rồi,	hẹn	
quý	vị	hôm	khác.	Ai	muốn	hỏi	gì	thì	cũng	có	thể	bình	luận	dưới	bài	giảng	này	trên	
kênh	YouTube	Thích	Thiện	Trang	hoặc	Facebook	Thích	Thiện	Trang.	Quý	vị	có	
thể	bình	luận,	thứ	Sáu	Thiện	Trang	sẽ	trả	lời.	Hôm	nay	thời	gian	đến	đây,	hẹn	quý	
vị	hôm	khác.	Mời	quý	vị	chúng	ta	cùng	hồi	hướng. 

“Chúng	sanh	vô	biên	thệ	nguyện	độ	
Phiền	não	vô	tận	thệ	nguyện	đoạn	
Pháp	môn	vô	lượng	thệ	nguyện	học	

Phật	đạo	vô	thượng	thệ	nguyện	thành”. 
“Nguyện	đem	công	đức	này 

Hướng	về	khắp	tất	cả	
Đệ	tử	cùng	chúng	sanh	



 
 

59 

Đều	trọn	thành	Phật	đạo”. 
A	Mi	Đà	Phật!	

		

 


