
Giảng	Ký	Câu	Xá	Luận	Và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận 
Bài	48 

Giảng	giải:	Thầy	Thích	Thiện	Trang 
Giảng	ngày:	02/07/2025 

Phát	trực	tiếp	trên	Kênh	YouTube	Thích	Thiện	Trang 
https://www.youtube.com/watch?v=PxJJutFCJ70 
mạng	xã	hội	Facebook,	Fanpage	Thích	Thiện	Trang: 
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang 

	

Nam	Mô	BoY n	Sư	Thı́ch	Ca	Mâu	Ni	Phật! 

Nam	Mô	A	Mi	Đà	Phật! 

		 Kı́nh	chào	toàn	theY 	quý	vi	̣đoe ng	tu!	Hôm	nay	[là]	thứ	Tư,	chúng	ta	
học	vee 	Câu	Xá	Luận	Và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận,	bài	thứ	48.	Việc	đaeu	tiên	là	
Thiện	Trang	củng	cop 	lại	phaen	kiepn	thức	chúng	ta	đã	học,	chúng	ta	học	
neen	tảng	trong	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya	và	một	sop 	phaen	Kinh	luận	khác,	
đoe ng	thời	chúng	ta	học	vee 	tạng	Vi	Diệu	Pháp,	và	tinh	hoa	Vi	Diệu	Pháp	
thuộc	Nam	truyeen,	học	thêm	tinh	hoa	của	Luận	Câu	Xá	(chúng	ta	mới	
học	một	phaen	thôi). 

Hôm	 nay,	 đaeu	 tiên	 chúng	 ta	 sẽ	 giới	 thiệu	 một	 câu	 chuyện,	 câu	
chuyện	này	cũng	quan	trọng,	navm	trong	kiepn	thức	của	Vi	Diệu	Pháp.	Đó	
là	nepu	mı̀nh	biep t	dùng	tâm	[đeY ]	tu	tập,	thı̀	dù	việc	làm	không	lớn,	không	
dùng	thân	theY 	nhieeu,	nhưng	phước	báu	hoặc	công	đức	rap t	lớn.	Quý	vi	̣coi	
trong	 Tı́ch	 Truyện	 Pháp	 Cú,	 có	 câu	 chuyện	 thứ	 hai	 gọi	 là	 ‘Khóc	Đòi	
Những	Chuyện	Ở	Trên	Trời’. 

Lúc	đó,	có	một	ông	Bà-la-môn,	ông	này	thı̀	khá	là	keo	kiệt,	cho	nên	
oY ng	không	cho	ai	vật	gı̀	hep t.	O~ ng	có	một	đứa	con	trai	duy	nhap t	hep t	sức	
cưng	quý.	O~ ng	cưng	[người]	con	trai	[này]	dữ	la�m,	oY ng	muopn	cho	đứa	
con	đó	đoe 	trang	sức.	[Nhưng]	ông	biep t	là	đem	cho	thợ	bạc	trạm	troY 	thı̀	

https://www.facebook.com/suthaythichthientrang


phải	trả	tieen	công,	oY ng	sợ	top n	tieen	công	[nên]	tự	tay	[mı̀nh]	đập	miepng	
vàng,	gò	thành	một	đôi	bông	hoa	tai	sáng	bóng	đeY 	đeo	cho	con.	Vı̀	oY ng	
không	muopn	cho	ai	tieen	gı̀	hep t.	 

Năm	con	trai	của	oY ng	16	tuoY i	thı̀	bi	̣bệnh	vàng	da,	bà	mẹ	thapy	vậy	
[nên]	rap t	sop t	ruột,	hop i	đi	mời	thaey	thuop c	vee 	chữa	bệnh,	nhưng	oY ng	thı̀	
không	muopn	vı̀	sợ	top n	tieen.	Thương	con,	nhưng	lại	sợ	top n	tieen.	Cho	nên	
oY ng	mới	tı̀m	cách	đi	tới	coi	các	thaey	thuop c	chữa	bệnh	ra	sao,	cách	chữa	
thep 	nào,	oY ng	học	các	cách	đó.	Thep 	là	oY ng	vee ,	tự	đi	kiepm	lá	cây,	vỏ	cây	rừng,	
roe i	tự	chep 	ra	thuop c	như	là	thaey	thuop c	chuyên	nghiệp	đeY 	cho	con	uop ng. 

Quý	vi	̣thapy	không?	Keo	[kiệt]	đepn	mức	đó,	oY ng	cop 	ga�ng	học	bavng	
mọi	cách	[đeY 	không	phải	map t	tieen].	Giop ng	như	ở	thep 	gian	mı̀nh	muopn	đỡ	
top n	tieen	thı̀	mı̀nh	cop 	ga�ng	mı̀nh	học	hep t	đeY 	mı̀nh	tự	làm.	Nhưng	bệnh	của	
con	oY ng	thı̀	càng	ngày	càng	tệ,	cuop i	cùng	thı̀	hep t	phương	cứu	chữa.	Lúc	
đó,	oY ng	thapy	áp	lực	quá,	cuop i	cùng	cũng	phải	đi	mời	thaey	thuop c	đepn.	Lúc	
vi	̣thaey	thuop c	tới	thı̀	thapy	người	này	bệnh	nặng	quá	roe i,	cho	nên	là	hep t	
cách.	O� ng	[thaey	thuop c]	đó	tı̀m	cách	tránh	luôn,	bảo	là	oY ng	bận	quá,	roe i	
oY ng	đi.	Như	vậy	là	hep t	cách.	 

Lúc	đó,	tuy	ravng	đứa	con	mı̀nh	sa�p	chep t	roe i,	mà	oY ng	còn	sợ	những	
người	đepn	thăm	con	oY ng	dòm	ngó	của	[cải]	trong	nhà,	nên	oY ng	đem	đứa	
con	ra	khỏi	nhà,	bỏ	cho	navm	ở	ngoài	theem.	Ai	có	tới	thăm	thı̀	thăm	ở	
ngoài	apy,	khỏi	phải	vô	nhà	nhòm	ngó	tài	sản.	Quý	vi	̣thapy	thời	đức	Phật	
mà	có	người	keo	cỡ	đó. 

Sáng	hôm	đó,	đức	Phật	quán	sát	thử	coi	ai	có	lập	nguyện	với	chư	
Phật	trong	đời	trước	hay	là	những	người	có	căn	lành	tròn	đaey	có	theY 	đi	
xuap t	gia	học	đạo	v.v…	đáng	độ	thı̀	Ngài	sẽ	độ.	Bữa	đó,	Ngài	quan	sát	bavng	
Thiên	nhãn	thapy	ông	Trưởng	giả	và	đứa	con	như	vậy,	nên	Ngài	mới	tới	
nhà	ông	đó.	Tới	đó	thı̀	thapy	đứa	con	lúc	đó	bệnh	[nặng]	la�m	roe i,	nó	navm	
đó,	quay	mặt	vào	nhà,	cũng	không	thapy	được	Phật.	Cho	nên,	Phật	mới	
phóng	hào	quang	đeY 	cho	nó	quay	lại	nhı̀n	đức	Phật.	Nó	rap t	quý	mepn	Phật,	
nhưng	lúc	đó	đã	hep t	sức,	rap t	đuop i	roe i,	nên	cũng	không	cha�p	tay	noY i,	nhúc	
nhı́ch	tay	cũng	không	nhúc	nhı́ch	được	nữa.	Nó	nói:	“Vı̀	cha	con	quá	ngu	
xuaYn	mà	không	đem	được	 ân	đức	gı̀	đepn	 cho	Phật,	 con	cũng	 [không]	



nghe	pháp	được,	giờ	đây	tay	con	cũng	không	nhúc	nhı́ch	được	roe i,	con	
cũng	cha�ng	làm	gı̀	được	nữa,	cho	nên	con	cũng	chı̉	đặt	lòng	tin	vào	đức	
Phật	thôi!”	Đức	Phật	nói:	“Vậy	là	đủ	roe i!”	Ngài	nói	xong	thı̀	từ	từ	Ngài	đi. 

Đức	Phật	biep t	mà,	lựa	lúc	nào	đi	thı̀	Ngài	đi	thôi.	Cho	nên	Ngài	đi	xa	
một	đoạn	khuap t	 taem	ma� t,	 thı̀	con	trai	của	 ông	Trưởng	giả	đó	 ta� c	 thở,	
chep t.	Quý	vi	̣biep t	đứa	con	đó	sanh	vee 	đâu	không	ạ?	Do	có	lòng	tin	như	
vậy,	nên	nó	sanh	lên	trời	Tam	Thập	Tam	(trời	Đao	Lợi).	Quý	vi	̣thapy,	chı̉	
một	 việc	 làm	 rap t	 nhỏ	 thôi,	 là	 [đặt]	 lòng	 tin	 với	 Phật	 trước	 khi	mạng	
chung,	thı̀	cũng	đủ	phước	báu	đeY 	sanh	lên	cõi	trời	Tam	Thập	Tam	(trời	
Đao	Lợi).	 

Lúc	đó	ông	Bà-la-môn	mới	đem	đứa	con	trai	ra	bãi	thiêu	roe i	đứng	
khóc.	Lúc	đó	người	con	trai	sanh	 lên	trời	Đao	Lợi	roe i,	 thapy	 [mı̀nh]	có	
phước	báu	này	kia,	nên	mới	quán	sát	thử	coi	tại	sao	mı̀nh	được	như	vậy.	
Biep t	 tı̀nh	 trạng	như	vậy	nên	đứa	con	muopn	quay	 trở	 lại	giúp	cha	của	
mı̀nh,	đeY 	cha	mı̀nh	cải	sửa	bớt	tı́nh	đó	đi,	chứ	keo	kiệt	quá. 

Đứa	con	mới	quay	trở	lại	bãi	thiêu	đó,	biepn	ra	[vi	̣chư	Thiên]	đeY 	
hỏi.	O� ng	Bà-la-môn	đó	thapy	người	có	tướng	tá	đẹp	như	vậy	nên	cũng	hỏi	
xem	thep 	nào.	Nói	chung,	qua	một	đoạn	đop i	thoại	thı̀	đứa	con	chı̉	cho	oY ng	
đeY 	oY ng	khỏi	đau	khoY 	nữa.	Vi	̣đó	kêu	đi	tı̀m	bánh	xe	bavng	mặt	trời,	mặt	
trăng.	O� ng	này	kêu	[cái]	gı̀	oY ng	cũng	cho	được,	nhưng	cái	đó	thı̀	không	
cho	được.	Vi	̣đó	mới	nói	là	người	chep t	thı̀	không	theY 	nào	tı̀m	lại	được,	
con	ông	đã	chep t	roe i	thı̀	ông	không	theY 	tı̀m	lại	được,	khó	hơn	là	tı̀m	bánh	
xe	làm	bavng	mặt	trời,	mặt	trăng	vậy	đó.	Thep 	là	oY ng	hieYu	ra,	roe i	oY ng	hỏi	ai	
vậy?	[Vi	̣đó]	nói:	“Tôi	chı́nh	là	con	của	ông	đây.	Lúc	trước	ông	như	vậy,	
như	vậy	đó…	Giờ	tôi	được	sanh	lên	trời	Tam	Thập	Tam	roe i,	do	có	nieem	
tin	đó.	Rap t	top t!	Vı̀	vậy,	ông	hãy	vee 	làm	phước	đi,	tới	nghe	đức	Phật	thuyep t	
pháp	đi”. 

[Vi	̣đó]	mới	truyeen	cho	oY ng	lãnh	thọ	Năm	giới	và	quy	y	Tam	Bảo,	tự	
quy	y	và	giữ	Năm	giới.	Sau	đó	oY ng	vee 	nhà,	keY 	lại	chuyện	cho	bà	vợ,	nói	
với	vợ	là	hãy	chuaYn	bi,̣	tôi	sẽ	đi	thı̉nh	Sa-môn	Coe 	Đàm	đepn	nhà	đeY 	cúng	
dường.	Hôm	sau,	đức	Phật	nhận	lời	và	đepn	nhà	oY ng	nhận	cúng	dường.	
Lúc	đó	đức	Phật	thuyep t	bài	pháp	keY 	lại	vee 	câu	chuyện	đó.	O~ ng	nói	là:	“Có	



phải	là	ngoài	con	của	ông	ra,	còn	có	người	nhờ	có	nieem	tin	đop i	với	Phật	
mà	được	sanh	lên	cõi	Trời	hay	không?	Đức	Phật	nói	là:	“Cha�ng	phải	có	
một,	hai	hay	ba	trăm	người,	mà	có	vô	sop 	người	đặt	nieem	tin	nơi	Ta,	mà	
được	sanh	lên	làm	chư	Thiên	(tức	là	sanh	lên	trời)”.	Và	sau	đó	đức	Phật	
mới	bảo	vi	̣chư	Thiên	đó	hiện	ra	cùng	với	tòa	lâu	đài	cho	mọi	người	thapy.	
Mọi	người	thapy	rap t	hoan	hı̉.	Đức	Phật	mới	nói	bài	kệ: 

“Y� 	da�n	đaeu	các	pháp 

Y� 	làm	chủ	ý	tạo 

Nepu	với	ý	thanh	tiṇh 

Nói	lên	hay	hành	động 

An	lạc	bước	theo	sau 

Như	bóng	không	rời	hı̀nh	…” 

Bài	kệ	này	rap t	noY i	tiepng,	nói	vee 	taem	quan	trọng	của	ý.	Chúng	ta	học	
trong	bộ	Vi	Diệu	Pháp,	bộ	A	Tỳ	Đàm	này,	thı̀	thapy	ý	rap t	quan	trọng.	Quý	
vi	̣thapy	là	tại	sao	trong	bài	pháp	đó	ghi	là	84.000	người	được	Pháp	nhãn	
thanh	tiṇh,	chứng	quả	Dự	lưu.	Trong	đó	ông	Bà-la-môn	keo	kiệt	thı̀	cũng	
đa� c	quả	Dự	lưu	và	con	của	ông	(người	được	sanh	làm	chư	Thiên)	cũng	
đa� c	 quả	 Dự	 lưu.	 Quý	 vi	̣ thapy	 có	 tuyệt	 vời	 không?	 Cho	 nên	 nepu	mı̀nh	
không	học,	mı̀nh	cứ	nghı̃	là	tu	hành	rap t	khó	khăn,	thep 	này	thep 	kia...	Nhưng	
thật	ra,	nepu	mı̀nh	học,	mı̀nh	biep t	roe i	thı̀	mı̀nh	đoY i	tâm,	đoY i	ý,	thı̀	thành	
tựu	của	mı̀nh	lớn	la�m,	dù	là	việc	làm	nhỏ.	Cho	nên	chúng	ta	hãy	cop 	ga�ng	
học. 

Hôm	nay,	chúng	ta	vào	phaen	neen	tảng,	đó	là: 

Hai	Pháp	Khiến	Cho	Người	Sinh	Vào	Nhà	Bần	Tiện	Và	Hai	
Pháp	Khiến	Cho	Người	Sinh	Vào	Nhà	Hào	Tộc 

(Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm) 

Tôi	nghe	như	vầy:	Một	thời	đức	Phật	trú	tại	vườn	Cấp	Cô	Độc,	
rừng	cây	Kỳ	Đà,	nước	Xá-vệ.	Bấy	giờ,	Thế	Tôn	bảo	các	Tỳ-kheo: 



“Có	hai	pháp	khiến	cho	người	sinh	vào	nhà	bần	tiện.	Hai	pháp	
gì?	Bất	hiếu	cha	mẹ,	các	bậc	sư	trưởng;	cũng	không	thừa	sự	người	
hơn	mình.	Này	Tỳ-kheo,	có	hai	pháp	này	khiến	cho	người	sinh	vào	
nhà	bần	tiện.	 

Quý	vi	̣thapy	có	những	người	sinh	vào	nhà	baen	tiện,	vı́	dụ	như	đời	
này	chúng	ta	sinh	vào	nhà	baen	tiện,	là	do	hai	pháp:	Thứ	nhap t	là	bap t	hiepu	
với	cha	mẹ	và	các	bậc	Sư	trưởng,	những	người	hơn	mı̀nh.	Thứ	hai	 là	
không	 thừa	 sự,	 tức	 là	 [không]	vâng	 theo,	 làm	 theo,	phục	 tùng	những	
người	hơn	mı̀nh.	Đó	là	tâm	đop 	kỵ.	Roe i	đop i	với	cha	mẹ	không	top t,	đop i	với	
bậc	thaey	hoặc	người	lớn	không	top t,	thı̀	sẽ	bi	̣sinh	vào	nhà	baen	tiện.	Còn	
ngược	lại	là: 

Tỳ-kheo	nên	biết,	 lại	có	hai	pháp,	sẽ	khiến	người	sinh	vào	
nhà	hào	tộc.	Hai	pháp	gì?	Cung	kính	cha	mẹ,	anh	em,	dòng	họ,	đem	
những	gì	có	được	của	nhà	mình	ra	bố	thí.	Này	Tỳ-kheo,	có	hai	pháp	
này,	sẽ	sinh	vào	nhà	hào	tộc. 

Như	vậy,	này	các	Tỳ-kheo,	hãy	học	điều	này". 

Các	Tỳ-kheo	sau	khi	nghe	những	gì	đức	Phật	dạy,	hoan	hỷ	
phụng	hành. 

Tức	là	hai	pháp	đeY 	được	sinh	vào	nhà	hào	tộc	là:	cung	kı́nh	cha	
mẹ,	anh	em,	dòng	họ	và	đem	những	gı̀	có	được	của	nhà	mı̀nh	ra	bop 	thı́.	
Mı̀nh	phải	có	tâm	như	thep ,	không	phải	một	hoe i	roe i	mı̀nh	làm	tùm	lum,	
như	thep 	là	không	được.	Đây	là	pháp	nhân	gian	đơn	giản. 

(Kinh	Số	7	–	Phẩm	Khuyến	Thỉnh	Thứ	19	–	Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm). 

	 Quý	vi	̣thapy	trong	Kinh	A	Hàm	hay	Kinh	Niyaya	có	rap t	nhieeu	pháp	
căn	bản,	đieYn	hı̀nh	là	pháp	căn	bản	vừa	roe i.	Bữa	nay	biep t	roe i	nha!	Đừng	
đoY 	lo� i	cho	ai,	nhieeu	khi	mı̀nh	nghèo,	mı̀nh	thep 	này	thep 	kia	roe i	cứ	đoY 	lo� i,	
thật	ra	là	do	mı̀nh	làm	từ	đời	trước. 

5	Nghề	Người	Cư	Sĩ	Không	Nên	Làm 

(Kinh	Tăng	Chi	Bộ) 



-	Có	năm	nghề	buôn	bán	này,	này	các	Tỷ-kheo,	một	nam	Cư	sĩ	
không	nên	làm.	Thế	nào	là	năm? 

(1)	Buôn	bán	đao	kiếm,	(2)	buôn	bán	người,	(3)	buôn	bán	
thịt,	(4)	buôn	bán	rượu,	(5)	buôn	bán	thuốc	độc. 

Có	năm	nghề	buôn	bán	này,	này	các	Tỷ-kheo,	một	nam	Cư	sĩ	
không	nên	làm. 

((5.177)	Người	Buôn	Bán:	Vanijja	–	Chương	5	Pháp	–	Kinh	
Tăng	Chi	Bộ). 

Quý	vi	̣thapy	rõ	đây	là	5	nghee 	mà	người	Cư	sı̃	không	nên	làm:	Thứ	
nhap t	là	buôn	bán	đao	kiepm,	tức	là	buôn	bán	vũ	khı́,	đao	kiepm	là	không	
nên.	Hai	là	buôn	bán	người,	thời	xưa	cũng	có	mà	thời	nay	cũng	có.	Ba	là	
buôn	bán	thiṭ.	Thứ	tư	là	buôn	bán	rượu.	Hôm	bữa	có	người	hỏi	có	buôn	
bán	rượu	được	không?	Thiện	Trang	nói	là	không	nên,	ở	đây	đức	Phật	
nói	như	vậy.	Rượu	này,	thời	xưa	là	rượu	nặng,	bây	giờ	có	rượu	nhẹ	hơn,	
nhưng	dù	có	rượu	nhẹ	hơn	thı̀	chúng	ta	cũng	nên	suy	xét	lại,	có	theY 	là	
nhẹ	nghiệp	hơn	 thôi.	Năm	 là	 buôn	bán	 thuop c	độc.	Năm	nghee 	 này	 thı̀	
không	nên	làm	và	đó	cũng	thuộc	vee 	Chánh	mạng.	 

Cho	nên	quý	vi	̣thapy	trong	Ngũ	giới	có	không	sát	sanh,	không	trộm	
ca�p,	không	tà	dâm	v.v…	Chúng	ta	thapy	có	năm	đieeu	này.	Mặc	dù	đức	Phật	
nói	là	không	nên	làm,	không	nên	thôi,	chứ	không	phải	là	ba� t	buộc.	Đức	
Phật	 không	ba� t	 buộc,	 nhưng	 top t	 nhap t	 là	 đừng	nên	 làm,	 vı̀	 tạo	nghiệp	
không	top t.	Quý	vi	̣thapy	không?	Đức	Phật	dạy	rap t	rõ	ràng,	chi	tiep t.	 

Và	có	người	nói	muop n	buôn	bán	thành	công,	buôn	bán	muopn	giàu	
có	thı̀	làm	sao?	Đức	Phật	dạy	luôn,	mời	quý	vi	̣xem	bài	kinh	dạy	buôn	
bán	làm	sao	đeY 	giàu. 

Vì	Sao	Có	Người	Buôn	Bán	Thành	Công,	Có	Người	Buôn	Bán	
Thất	Bại…? 

(Theo	Kinh	Tăng	Chi	Bộ) 



Tôi	nghe	như	vầy:	Một	thời,	Thế	Tôn	trú	ở	Xá	Vệ,	tại	Kỳ	Viên,	
trong	vườn	ông	Cấp	Cô	Độc. 

Bấy	giờ,	Tôn	giả	Xá	Lợi	Phất	đến	bạch	Thế	Tôn: 

—	Bạch	Thế	Tôn,	vì	nhân	gì,	duyên	gì,	trong	thế	gian	này	có	
hạng	người	buôn	bán	thất	bại,	có	hạng	người	buôn	bán	thành	công	
vừa	đúng	mức,	có	hạng	người	buôn	bán	thành	công	hơn	mức,	và	có	
hạng	người	buôn	bán	thành	công	vượt	mức? 

Quý	vi	̣thapy	chưa?	Đây	là	một	vapn	đee 	[mà]	rap t	nhieeu	người	quan	
tâm,	bởi	vı̀	ở	thep 	gian	rap t	nhieeu	người	muop n	buôn	bán	[thành	công].	Đây	
là	ngài	Xá	Lợi	Phap t	hỏi	đức	Phật,	có	bop n	hạng	người:	Một	hạng	người	
buôn	bán	thap t	bại;	một	hạng	người	buôn	bán	thành	công	vừa	đúng	mức,	
vừa	đủ	duy	trı̀	sự	sop ng	thôi.	Còn	có	người	buôn	bán	thành	công	hơn	mức	
mı̀nh	dự	điṇh,	lại	có	người	buôn	bán	thành	công	vượt	mức	luôn,	rap t	là	
rực	rỡ.	Vậy	nguyên	nhân	 là	gı̀?	Do	nhân	gı̀,	duyên	gı̀?	Quý	vi	̣ thapy	hay	
không?	Trong	kinh,	đức	Phật	nói	hep t,	dạy	hep t,	tại	sao	không	học?	Quý	vi	̣
học	Đệ	Tử	Quy	thı̀	đâu	có	đâu.	Đảm	bảo	ở	đây	có,	[mà	còn]	hay	hơn. 

Thế	Tôn	trả	lời: 

—	Này	Xá	Lợi	Phất,	có	bốn	hạng	người	được	thấy	trong	đời. 

1.	Ở	đây,	có	người	đến	vị	Sa-môn	hay	Bà-la-môn,	nói:	“Bạch	
Tôn	giả,	con	xin	dâng	cúng	vật	thực	cho	Tôn	giả,	xin	Tôn	giả	từ	bi	
thọ	nhận”.	Nhưng	người	ấy	không	thực	hiện	việc	cúng	dường	như	
đã	nói. 

Sau	khi	mệnh	chung,	người	ấy	sanh	vào	loài	người,	dù	thực	
hành	nghề	buôn	bán	nào,	mọi	việc	đều	thất	bại,	không	thành	công. 

Hạng	người	thứ	nhap t,	mı̀nh	nói	đơn	giản	là	hứa	mà	không	làm,	
tức	là	hứa	thı̀	hứa	ghê	la�m.	Ơ� 	đây	là	cúng	dường	Sa-môn,	Bà-la-môn,	là	
cúng	dường	cho	người	xuap t	gia.	Nhưng	thời	đức	Phật,	người	xuap t	gia	có	
cả	ngoại	đạo	nữa.	Quý	vi	̣thapy	tuy	là	như	vậy,	[nhưng]	chúng	ta	có	theY 	
mở	rộng	ra	là	không	chı̉	cúng	dường	Sa-môn,	Bà-la-môn	đâu.	Nói	chung	
là	hứa	mà	không	làm,	mı̀nh	hứa	cho	ai	cái	gı̀	đó,	mı̀nh	hứa	tặng	ai	cái	gı̀	



đó	v.v…	cuop i	cùng	mı̀nh	không	làm,	thı̀	đời	sau	mı̀nh	buôn	bán	sẽ	thap t	
bại.	KieYu	vậy	đó!	Cho	nên	tại	sao	lại	như	vậy,	đức	Phật	nói	rap t	rõ	ràng.	Đó	
là	hạng	người	thứ	nhap t.	Quý	vi	̣nhớ	nha!	Đây	là	nói	trước	roe i,	mà	không	
thực	hiện	như	đã	nói. 

	2.	Lại	nữa,	có	người	đến	vị	Sa-môn	hay	Bà-la-môn,	nói:	“Con	
xin	dâng	cúng	vật	thực	như	vậy…”,	và	có	dâng	cúng,	nhưng	không	
đúng	như	đã	hứa,	hoặc	ít	hơn	lời	đã	nói. 

Người	ấy	sau	khi	mệnh	chung,	sanh	vào	loài	người,	dù	thực	
hành	nghề	buôn	bán	nào,	chỉ	thành	công	vừa	đúng	mức,	không	hơn	
không	kém. 

		 Quý	vi	̣thapy	không?	Vapn	đee 	là	họ	cũng	có	làm,	nhưng	họ	làm	không	
đúng	như	đã	hứa,	tức	là	mı̀nh	làm	ı́t	hơn.	Giop ng	như	quý	vi	̣cho	người	
xuap t	gia	nào	đó	thứ	gı̀	đó,	hứa	cho	cha	mẹ	5	triệu	[cha�ng	hạn],	nhưng	
cuop i	cùng	cho	có	4	triệu	thôi.	[Cho]	 ı́t	hơn	[như]	lời	đã	hứa	thı̀	không	
được	nhieeu,	 cũng	 thành	 công	nhưng	 thành	 công	 vừa	đúng	mức	 thôi.	
Cũng	có	đó,	chứ	không	phải	không	có	thành	công. 

3.	Lại	nữa,	có	người	đến	vị	Sa-môn	hay	Bà-la-môn,	nói:	“Con	
xin	dâng	cúng	vật	thực	như	vậy…”,	và	thật	sự	dâng	cúng	đúng	như	
đã	hứa. 

Người	ấy	sau	khi	mệnh	chung,	sanh	vào	loài	người,	dù	thực	
hành	nghề	buôn	bán	nào,	sẽ	thành	công	đúng	mức	như	ý	muốn. 

			 Quý	vi	̣thapy	không	ạ?	Tại	sao	nhieeu	người	không	đúng	như	ý	muop n,	
[hạng	người	thứ	2]	là	mới	đúng	mức	thôi,	còn	[hạng	người	thứ	3]	này	là	
thành	công	đúng	như	ý	muop n,	tức	là	thành	công	hơn	nhieeu	đapy.	Quý	vi	̣
nhớ	là	mı̀nh	hứa	roe i	thı̀	mı̀nh	làm	đúng	như	vậy.	Nhieeu	người	hay	thı́ch	
hứa	hẹn	la�m,	hứa	hẹn	lung	tung	roe i	không	làm,	thı̀	tương	lai	làm	ăn	thap t	
bại.	Nhớ	là	hứa	hẹn	với	người	khác	[thı̀	phải	làm].	Đây	là	nói	Sa-môn	hay	
Bà-la-môn,	nhưng	mı̀nh	phải	hieYu	là	cũng	đop i	với	người	khác	nữa.	Tại	
hoe i	xưa	ở	A� n	độ	không	có	cho	ai,	ı́t	có	cho	người	ngoài,	đây	mı̀nh	phải	
hieYu	là	như	vậy. 



Roe i	còn	muop n	thành	công	rực	rỡ	thı̀	là	hạng	người	thứ	4. 

4.	Lại	nữa,	có	người	đến	vị	Sa-môn	hay	Bà-la-môn,	nói:	“Con	
xin	dâng	cúng	vật	thực	như	vậy…”,	và	dâng	cúng	vật	thực	nhiều	hơn,	
tốt	hơn	điều	đã	hứa.	Người	ấy	sau	khi	mệnh	chung,	sanh	vào	loài	
người,	dù	thực	hành	nghề	buôn	bán	nào,	sẽ	thành	công	vượt	mức,	
hơn	cả	điều	mong	đợi. 

—	Này	Xá	Lợi	Phất,	đây	là	bốn	hạng	người	được	thấy	trong	
đời. 

(Kinh	Buôn	Bán	(Vaṇijja	Sutta)	-	Tăng	Chi	Bộ	Kinh	–	Chương	Bốn	
Pháp	–	Kinh	số	79). 

			 Quý	vi	̣thapy,	nepu	mı̀nh	hứa	với	người	ta	như	vậy,	mà	sau	này	mı̀nh	
cho	hơn	cả	đieeu	đã	hứa,	 thı̀	sau	này	 thành	công	vượt	mức	mong	đợi.	
Buôn	bán	hay	làm	gı̀	cũng	thành	công,	cho	nên	ai	làm	nghee 	kinh	doanh	
thı̀	nhớ	nha,	thà	đừng	hứa,	hứa	roe i	thı̀	phải	làm.	Hứa	mà	không	làm	là	
buôn	bán	thap t	bại.	Nepu	hứa	mà	làm	đúng	vậy,	thı̀	thành	công	vừa	đúng	
như	 mong	 đợi.	 Còn	 nepu	 muop n	 vượt	 [ngoài]	 mong	 đợi,	 là	 hứa	 một	
[nhưng]	cho	phải	hơn	cả	một.	Còn	nepu	mà	hứa	roe i	mà	cho	ı́t,	thı̀	thành	
công	vừa	mức	thôi.	[Như	vậy]	có	4	mức.	Quý	vi	̣thapy	hay	không	ạ?	Thật	
ra	những	vapn	đee 	này	trong	kinh	đeeu	nói	cả.	Những	neen	tảng	này	quý	vi	̣
học	Thái	Thượng	Cảm	Ư� ng	Thiên	làm	gı̀	có,	chı̉	có	đức	Phật	mới	có	đaey	
đủ	trı́	tuệ	chia	sẻ	như	vậy.	 

	 Như	vậy,	hôm	nay	chúng	ta	biep t	luôn	nội	dung	cung	capp	cho	người	
kinh	doanh.	Đó	là	phaen	kiepn	thức	thep 	gian,	bây	giờ	chúng	ta	vào	phaen	
kiepn	thức	xuap t	thep 	gian. 

Cần	Hiểu	Rõ	Chính	Xác	Về	Nghiệp	Và	Tái	Sinh 

(Theo	Kinh	Trung	Bộ) 

	Bài	kinh	này	rap t	dài,	cho	nên	Thiện	Trang	chı̉	ca� t	một	đoạn	thôi,	
nhưng	đoạn	này	va�n	còn	dài,	quý	vi	̣cop 	ga�ng	theo	dõi. 



-	Bạch	Thế	Tôn,	nay	đã	đến	thời;	bạch	Thiện	Thệ	nay	đã	đến	
thời,	Thế	Tôn	hãy	phân	tích	đại	phân	biệt	về	nghiệp!	Sau	khi	nghe	
Thế	Tôn,	các	Tỷ-kheo	sẽ	thọ	trì.	(Tức	là	lúc	đó	ngài	A	Nan	bạch	như	
vậy.	Đoạn	trước	Thiện	Trang	không	caen	nêu).	 

-	Vậy	này	Ānanda,	hãy	nghe	và	khéo	tác	ý,	Ta	sẽ	nói. 

-	Thưa	vâng,	bạch	Thế	Tôn. 

Tôn	giả	Ānanda	vâng	đáp	Thế	Tôn.	Thế	Tôn	nói	như	sau: 

-	Này	Ānanda,	có	bốn	loại	người	này	có	mặt	ở	đời.	Thế	nào	là	
bốn?	Ở	đây,	này	Ānanda	 (ngài	A	Nan),	 có	người	sát	 sanh,	 lấy	của	
không	cho,	sống	tà	hạnh	trong	các	dục,	nói	láo,	nói	hai	lưỡi	(nói	hai	
chieeu),	nói	lời	ác	khẩu,	nói	lời	phù	phiếm,	có	tham	dục,	có	sân	tâm,	
có	tà	kiến;	sau	khi	thân	hoại	mạng	chung,	người	ấy	sanh	vào	cõi	dữ,	
ác	thú,	đọa	xứ,	Địa	ngục.	(Như	vậy	người	làm	bap t	thiện	nghiệp	thı̀	ở	
đây	nói	sanh	vào	ác	thú	và	đọa	xứ	Điạ	ngục	(đường	ác	đó)). 

Nhưng	ở	đây,	này	Ānanda,	có	người	sát	sanh…	có	tà	kiến	(giop ng	
như	ở	trên);	sau	khi	thân	hoại	mạng	chung,	người	ấy	sanh	vào	thiện	
thú,	Thiên	giới,	cõi	đời	này. 

Có	nghı̃a	là	tuy	là	hai	người	làm	nghiệp	bap t	thiện,	nhưng	một	người	
thı̀	sanh	vào	Điạ	ngục,	đọa	đường	ác,	còn	một	người	thı̀	lại	sinh	vào	cõi	
lành	(cõi	Trời,	cõi	Người).	Cho	nên	cùng	làm	việc	như	vậy	nhưng	khác	
nhau	đó.	Cho	nên	đức	Phật	nói	không	phải	cha� c	cha�n	100%	tap t	cả	những	
người	làm	việc	ác	đeeu	bi	̣đọa,	đó	là	vapn	đee .	Còn	những	người	ngoại	đạo	
thı̀	người	ta	sẽ	nói	là	làm	việc	ác	sẽ	đọa	hep t.	Cho	nên	ở	đây	tại	sao	lại	như	
vậy,	thı̀	bài	kinh	này	sẽ	giải	thı́ch	vapn	đee 	đó.	 

Đó	là	hai	hạng	người	roe i.	Hạng	người	thứ	3: 

Ở	đây,	này	Ānanda,	có	người	 từ	bỏ	sát	sanh,	 từ	bỏ	 lấy	của	
không	cho,	từ	bỏ	tà	hạnh	trong	các	dục,	từ	bỏ	nói	láo,	từ	bỏ	nói	hai	
lưỡi,	từ	bỏ	nói	ác	khẩu	(nói	chung	là	giop ng	như	trên,	chı̉	bỏ	chữ	từ	
thành	từ	bỏ,	tức	là	tu	hành	Thập	thiện)	từ	bỏ	nói	lời	phù	phiếm,	từ	bỏ	
tham	dục,	từ	bỏ	sân	tâm,	có	Chánh	kiến;	sau	khi	thân	hoại	mạng	



chung,	người	ấy	được	sanh	vào	thiện	thú,	Thiên	giới,	cõi	đời	này	
(đieeu	này	đương	nhiên	chúng	ta	hay	nghe,	quen	roe i). 

Nhưng	ở	đây,	này	Ānanda,	có	người	từ	bỏ	sát	sanh…	có	Chánh	
kiến;	sau	khi	thân	hoại	mạng	chung,	người	ấy	sanh	vào	cõi	dữ,	ác	
thú,	đọa	xứ,	Địa	ngục. 

			 Thapy	chưa?	Không	phải	là	làm	thiện	roe i	có	Chánh	kiepn	hoàn	toàn	
như	vậy	(Chánh	kiepn	này	là	Chánh	kiepn	thep 	gian)	mà	được	lên	cõi	ngon	
đâu,	mà	va�n	đọa	đó.	Vậy	vapn	đee 	navm	ở	đâu? 

	Ở	đây,	này	Ānanda,	có	vị	Sa-môn	hay	Bà-la-môn	nhờ	nhiệt	
tâm,	nhờ	tinh	tấn,	nhờ	cần	mẫn,	nhờ	không	phóng	dật,	nhờ	Chánh	
tác	ý,	nên	tâm	nhập	định.	Khi	tâm	nhập	định,	nhờ	Thiên	nhãn	thanh	
tịnh	siêu	nhân,	vị	ấy	thấy	có	người	ở	đây	sát	sanh,	lấy	của	không	
cho,	sống	tà	hạnh	trong	các	dục,	nói	láo,	nói	hai	lưỡi,	nói	ác	khẩu,	
nói	lời	phù	phiếm,	có	tham	dục,	có	sân	tâm,	có	tà	kiến;	sau	khi	thân	
hoại	mạng	chung,	người	ấy	 sanh	vào	cõi	dữ,	ác	 thú,	đọa	xứ,	Địa	
ngục.	Vị	ấy	nói	như	sau:	"Thật	sự	có	những	ác	nghiệp,	có	quả	báo	
ác	hạnh.	Và	ta	đã	thấy	có	người	ở	đây	sát	sanh…	có	tà	kiến	(tức	là	
làm	các	việc	ác	như	vậy	cuop i	cùng	đọa	vào	các	đường	ác);	sau	khi	thân	
hoại	mạng	 chung,	người	ấy	 sanh	vào	 cõi	dữ,	 ác	 thú,	đọa	xứ,	địa	
ngục".	Vị	ấy	nói	như	sau:	"Chắc	chắn	tất	cả	mọi	người	sát	sanh…	có	
tà	kiến;	sau	khi	thân	hoại	mạng	chung,	họ	đều	sanh	vào	cõi	dữ,	ác	
thú,	đọa	xứ,	địa	ngục"	(nói	chung	sau	khi	chep t	họ	đeeu	sanh	vào	đọa	xứ	
Điạ	ngục,	như	vậy	họ	cho	là	biep t	chân	chánh).	Những	ai	biết	như	vậy,	
những	vị	ấy	biết	một	cách	chơn	chánh.	Những	ai	biết	khác	như	vậy,	
trí	của	họ	thuộc	tà	trí.	Như	vậy,	điều	vị	ấy	tự	mình	biết,	 tự	mình	
thấy,	tự	mình	hiểu	rõ,	ở	đây,	vị	ấy	nắm	giữ,	chấp	trước	và	tuyên	bố:	
"Chỉ	như	vậy	mới	chơn	thực,	ngoài	ra	đều	là	hư	vọng".	 

	Thật	ra	họ	nghı̃	như	vậy,	nhưng	thực	tep 	không	phải	như	vậy.	Quý	
vi	̣hieYu	không?	Đoạn	này	nói	lại	những	lời	của	người	tu	ngoại	đạo,	người	
ta	nhập	điṇh,	có	Thiên	nhãn	nên	họ	thapy	có	người	làm	thiện,	làm	lành	
theo	Thập	thiện,	khi	chep t	thı̀	sẽ	sanh	vào	cõi	thiện	(cõi	Trời,	cõi	Người),	
và	họ	thapy	những	người	ác	thı̀	chep t	xong	sanh	vào	đường	ác,	[nên]	họ	



nói	như	vậy.	Đieeu	đó	thı̀	đức	Phật	nói	là	không	đúng.	Như	vậy	là	không	
đúng	nha!	Tức	là	những	người	đó	là	tà,	tại	vı̀	không	ha�n	đúng	như	vậy,	
tại	vı̀	không	đúng	hep t	cho	[tap t	cả]	trường	hợp.	Đức	Phật	đưa	ra	4	trường	
hợp,	còn	họ	chı̉	đưa	ra	được	2	trường	hợp	thôi. 

Ở	 đây,	 này	 Ānanda,	 có	 Sa-môn	 hay	 Bà-la-môn,	 nhờ	 nhiệt	
tâm…	vị	ấy	thấy	có	người	ở	đây	sát	sanh…	có	tà	kiến;	sau	khi	thân	
hoại	mạng	chung,	người	ấy	được	sanh	vào	thiện	thú,	Thiên	giới,	cõi	
đời	này.	Vị	ấy	nói	như	sau:	 "Thật	 sự	không	có	những	ác	nghiệp,	
không	có	quả	báo	ác	hạnh.	Và	ta	đã	thấy	có	người	ở	đây	sát	sanh…	
có	tà	kiến;	sau	khi	thân	hoại	mạng	chung,	được	sanh	vào	thiện	thú,	
Thiên	giới,	cõi	đời	này.	Vị	ấy	nói	như	sau:	"Chắc	chắn	tất	cả	mọi	
người	sát	sanh…	có	tà	kiến;	sau	khi	thân	hoại	mạng	chung,	họ	đều	
được	sanh	vào	thiện	thú,	Thiên	giới,	cõi	đời	này".	Những	ai	biết	
như	vậy,	những	vị	ấy	biết	một	cách	chơn	chánh.	Những	ai	biết	khác	
như	vậy,	trí	của	họ	thuộc	tà	trí.	Như	vậy,	điều	vị	ấy	tự	mình	biết,	tự	
mình	 thấy,	 tự	mình	hiểu	rõ,	ở	đây,	vị	ấy	nắm	giữ,	 chấp	 trước	và	
tuyên	bố:	"Chỉ	như	vậy	mới	chân	thực,	ngoài	ra	đều	là	hư	vọng".	 

Ơ� 	đây	cũng	tương	tự	như	vậy,	tức	là	có	những	người	Bà-la-môn,	do	
họ	nhập	điṇh,	họ	thapy	như	vậy.	Họ	thapy	những	người	sát	sanh…	roe i	cuop i	
cùng	sanh	vào	cõi	Trời,	cõi	Người,	thı̀	họ	cho	là	ai	sát	sanh	cũng	lên	được,	
họ	cho	là	như	vậy.	Cho	nên	họ	cũng	tà	luôn,	đoạn	này	chı̉	lặp	lại	thôi. 

Ở	 đây,	 này	 Ānanda,	 có	 Sa-môn	 hay	 Bà-la-môn,	 nhờ	 nhiệt	
tâm…	vị	ấy	thấy	có	người	ở	đây	từ	bỏ	sát	sanh…	có	Chánh	kiến;	sau	
khi	thân	hoại	mạng	chung,	người	ấy	sanh	vào	thiện	thú,	Thiên	giới,	
cõi	đời	này.	Vị	ấy	nói	như	sau:	"Thật	sự	có	những	thiện	nghiệp,	có	
quả	báo	thiện	hạnh.	Và	ta	đã	thấy	có	người	ở	đây	từ	bỏ	sát	sanh…	
có	Chánh	kiến,	sau	khi	thân	hoại	mạng	chung,	sanh	vào	thiện	thú,	
Thiên	giới,	cõi	đời	này".	Vị	ấy	nói	như	sau:	"Chắc	chắn	tất	cả	mọi	
người	 từ	 bỏ	 sát	 sanh…	 có	 Chánh	 kiến;	 sau	 khi	 thân	 hoại	mạng	
chung,	họ	đều	sanh	vào	thiện	thú,	Thiên	giới,	cõi	đời	này.	Những	ai	
biết	như	vậy,	những	vị	ấy	biết	một	cách	chơn	chánh.	Những	ai	biết	
khác	như	vậy,	trí	của	họ	thuộc	tà	trí.	Như	vậy,	điều	này	vị	ấy	tự	mình	



biết,	tự	mình	thấy,	tự	mình	hiểu	rõ,	ở	đây,	vị	ấy	nắm	giữ,	chấp	trước	
và	tuyên	bố:	"Chỉ	như	vậy	mới	chơn	thực,	ngoài	ra	đều	là	hư	vọng".	 

Roe i	lại	có	những	Bà-la-môn	hay	Sa-môn,	họ	nhập	điṇh	thapy	những	
người	từ	bỏ	sát	sanh,	có	Chánh	kiepn	roe i	sanh	vào	cõi	lành,	thı̀	họ	lại	cho	
tap t	cả	đeeu	như	vậy.	Đức	Phật	nói	đieeu	này	cũng	không	đúng. 

Ở	 đây,	 này	 Ānanda,	 có	 Sa-môn	 hay	 Bà-la-môn,	 nhờ	 nhiệt	
tâm…	vị	ấy	thấy	có	người	từ	bỏ	sát	sanh…	có	Chánh	kiến;	sau	khi	
thân	hoại	mạng	chung,	người	ấy	bị	sanh	vào	cõi	dữ,	ác	thú,	đọa	xứ,	
Địa	ngục.	Vị	ấy	nói	như	sau:	"Thật	sự	không	có	những	thiện	nghiệp,	
không	có	quả	báo	thiện	hạnh.	Và	ta	đã	thấy	có	người	ở	đây	từ	bỏ	
sát	sanh…	có	Chánh	kiến;	sau	khi	thân	hoại	mạng	chung,	người	ấy	
bị	sanh	vào	cõi	dữ,	ác	 thú,	đọa	xứ,	Địa	ngục".	Vị	ấy	nói	như	sau:	
"Chắc	chắn	tất	cả	mọi	người	từ	bỏ	sát	sanh…	có	Chánh	kiến;	sau	khi	
thân	hoại	mạng	chung,	họ	đều	bị	sanh	vào	cõi	dữ,	ác	thú,	đọa	xứ,	
Địa	ngục.	Những	ai	biết	như	vậy,	những	vị	ấy	biết	một	cách	chân	
chánh.	Những	ai	biết	khác	như	vậy,	trí	của	họ	thuộc	tà	trí.	Như	vậy,	
điều	vị	ấy	tự	mình	biết,	tự	mình	thấy,	tự	mình	hiểu	rõ,	ở	đây,	vị	ấy	
nắm	 giữ,	 chấp	 trước	 và	 tuyên	 bố:	 "Chỉ	 như	 vậy	mới	 chân	 thực,	
ngoài	ra	đều	là	hư	vọng".	 

Trường	hợp	thứ	tư	là	những	người	Sa-môn,	Bà-la-môn	nhập	điṇh,	họ	
thapy	những	người	có	Chánh	kiepn,	làm	top t,	nhưng	cuop i	cùng	chep t	đọa	vào	
Điạ	ngục,	Ngạ	quỷ.	Họ	thapy	như	vậy	nên	họ	cho	là	không	có	quả	báo	thiện	
nghiệp,	thiện	hạnh,	cho	nên	họ	cũng	tà	luôn.	Ơ� 	đây	chúng	ta	chı̉	caen	lướt	
qua	đoạn	đó.	Chúng	ta	chı̉	caen	nghe	đoạn	này. 

Ở	đây,	 này	Ānanda,	Sa-môn	hay	Bà-la-môn	nào	 nói	 như	 sau:	
“Chắc	chắn	có	ác	nghiệp,	có	quả	báo	ác	nghiệp".	Như	vậy,	Ta	chấp	nhận	
cho	vị	ấy. 

Vị	ấy	nói	như	sau:	"Tôi	đã	thấy	ở	đây	có	người	sát	sanh…	có	tà	
kiến,	sau	khi	thân	hoại	mạng	chung,	tôi	thấy	người	ấy	sanh	vào	cõi	
dữ,	ác	thú,	đọa	xứ,	Địa	ngục".	Như	vậy,	Ta	cũng	chấp	nhận	cho	vị	ấy. 



Còn	nếu	vị	ấy	nói	như	sau:	"Chắc	chắn	tất	cả	những	ai	sát	sanh…	
có	tà	kiến;	sau	khi	thân	hoại	mạng	chung,	họ	đều	sanh	vào	cõi	dữ,	ác	
thú,	đọa	xứ,	Địa	ngục",	như	vậy,	Ta	không	chấp	nhận	cho	vị	ấy. 

Có	nghı̃a	là	không	ha�n	tap t	cả	những	người	sát	sanh,	trộm	ca�p,	tà	dâm	
cho	đepn	tà	kiepn,	sau	khi	chep t	đeeu	đọa	hep t.	Đức	Phật	không	công	nhận	đieeu	
đó.	Tức	 là	có	quả	báo	của	 ác	nghiệp,	có	nghiệp,	và	 thông	thường	những	
người	tạo	nghiệp	như	vậy,	chep t	thı̀	sẽ	đọa,	nhưng	không	phải	cha� c	cha�n	như	
vậy.	Đức	Phật	nói	như	vậy	thôi.	Ơ� 	đây,	người	ta	cũng	tuyên	bop 	y	chang	như	
vậy.	Quý	vi	̣có	theY 	coi	kỹ. 

Và	nếu	vị	ấy	nói	như	sau:	"Những	ai	biết	như	vậy,	những	vị	ấy	
biết	một	 cách	 chân	 chánh.	 Những	 ai	 biết	 khác	 như	 vậy,	 trí	 của	 họ	
thuộc	tà	trí";	như	vậy,	Ta	không	chấp	nhận	cho	vị	ấy. 

Ðiều	vị	ấy	tự	mình	biết,	tự	mình	thấy,	tự	mình	hiểu	rõ,	ở	đây,	vị	
ấy	nắm	giữ,	 chấp	 trước	và	 tuyên	bố:	 "Chỉ	như	vậy	mới	 chơn	 thực,	
ngoài	ra	đều	là	hư	vọng".	Như	vậy,	Ta	cũng	không	chấp	nhận	cho	vị	ấy.	
Vì	cớ	sao?	Khác	như	vậy,	này	Ānanda,	là	trí	của	Như	Lai	về	Ðại	phân	
biệt	về	nghiệp. 

Ở	đây,	 này	Ānanda,	 Sa-môn	hay	Bà-la-môn	nào	 nói	 như	 sau:	
"Chắc	chắn	không	có	ác	nghiệp,	không	có	quả	báo	ác	hạnh".	Như	vậy,	
Ta	không	chấp	nhận	cho	vị	ấy. 

Và	vị	ấy	nói	như	sau:	"Tôi	đã	thấy	ở	đây	có	người	sát	sanh…	có	
tà	kiến;	sau	khi	 thân	hoại	mạng	chung,	 tôi	 thấy	người	ấy	sanh	vào	
thiện	thú,	Thiên	giới,	cõi	đời	này".	Như	vậy,	Ta	chấp	nhận	cho	vị	ấy. 

Còn	nếu	vị	ấy	nói	như	sau:	"Chắc	chắn	tất	cả	những	ai	sát	sanh…	
có	tà	kiến,	tất	cả	sau	khi	thân	hoại	mạng	chung,	họ	đều	sanh	vào	thiện	
thú,	Thiên	giới,	cõi	đời	này";	như	vậy,	Ta	không	chấp	nhận	cho	vị	ấy. 

Và	nếu	vị	ấy	nói	như	sau:	"Những	ai	biết	như	vậy,	những	vị	ấy	
biết	một	 cách	 chơn	 chánh.	Những	 ai	 biết	 khác	như	vậy,	 trí	 của	họ	
thuộc	tà	trí";	như	vậy,	Ta	không	chấp	nhận	cho	vị	ấy. 



Ðiều	vị	ấy	tự	mình	biết,	tự	mình	thấy,	tự	mình	hiểu	rõ,	ở	đây,	vị	
ấy	nắm	giữ,	 chấp	 trước	và	 tuyên	bố:	 "Chỉ	như	vậy	mới	 chơn	 thực,	
ngoài	ra	đều	là	hư	vọng".	Như	vậy,	Ta	cũng	không	chấp	nhận	cho	vị	ấy.	
Vì	cớ	sao?	Khác	như	vậy,	này	Ānanda,	là	trí	của	Như	Lai	về	Ðại	phân	
biệt	về	nghiệp. 

Ở	đây,	 này	Ānanda,	 Sa-môn	hay	Bà-la-môn	nào	 nói	 như	 sau:	
"Chắc	chắn	có	thiện	nghiệp,	có	quả	báo	thiện	hạnh".	Như	vậy,	Ta	chấp	
nhận	cho	vị	ấy. 

Và	 vị	 ấy	nói	 như	 sau:	 "Tôi	 đã	 thấy	ở	đây	 có	người	 từ	bỏ	 sát	
sanh...	có	Chánh	kiến;	sau	khi	thân	hoại	mạng	chung,	tôi	thấy	người	
ấy	sanh	vào	thiện	thú,	Thiên	giới,	cõi	đời	này".	Như	vậy,	Ta	cũng	chấp	
nhận	cho	vị	ấy. 

Còn	nếu	vị	ấy	nói	như	sau:	"Chắc	chắn	tất	cả	những	ai	từ	bỏ	sát	
sanh…	có	Chánh	kiến,	tất	cả	sau	khi	thân	hoại	mạng	chung;	họ	đều	
sanh	vào	thiện	thú,	Thiên	giới,	cõi	đời	này";	như	vậy,	Ta	không	chấp	
nhận	cho	vị	ấy. 

Và	nếu	vị	ấy	nói	như	sau:	"Những	ai	biết	như	vậy,	những	vị	ấy	
biết	một	 cách	 chân	 chánh.	 Những	 ai	 biết	 khác	 như	 vậy,	 trí	 của	 họ	
thuộc	tà	trí";	như	vậy,	Ta	cũng	không	chấp	nhận	cho	vị	ấy. 

Ðiều	vị	ấy	tự	mình	biết,	tự	mình	thấy,	tự	mình	hiểu	rõ,	ở	đây,	vị	
ấy	nắm	giữ,	 chấp	 trước	và	 tuyên	bố:	 "Chỉ	như	vậy	mới	 chơn	 thực,	
ngoài	ra	đều	là	hư	vọng".	Như	vậy,	Ta	cũng	không	chấp	nhận	cho	vị	ấy.	
Vì	cớ	sao?	Khác	như	vậy,	này	Ānanda,	là	trí	của	Như	Lai	về	Ðại	phân	
biệt	về	nghiệp. 

Ở	đây,	 này	Ānanda,	 Sa-môn	hay	Bà-la-môn	nào	 nói	 như	 sau:	
"Chắc	chắn	không	có	 thiện	nghiệp,	không	có	quả	báo	 thiện	hạnh	".	
Như	vậy,	Ta	không	chấp	nhận	cho	vị	ấy. 

Và	 vị	 ấy	nói	 như	 sau:	 "Tôi	 đã	 thấy	ở	đây	 có	người	 từ	bỏ	 sát	
sanh…	có	Chánh	kiến;	sau	khi	thân	hoại	mạng	chung,	tôi	thấy	người	



ấy	sanh	vào	cõi	dữ,	ác	thú,	đọa	xứ,	Địa	ngục".	Như	vậy,	Ta	chấp	nhận	
cho	vị	ấy. 

Còn	nếu	vị	ấy	nói	như	sau:	"Chắc	chắn	những	ai	từ	bỏ	sát	sanh…	
có	Chánh	kiến,	tất	cả	sau	khi	thân	hoại	mạng	chung,	họ	đều	sanh	vào	
cõi	dữ,	ác	thú,	đọa	xứ,	Địa	ngục";	như	vậy,	Ta	cũng	không	chấp	nhận	
cho	vị	ấy. 

Và	nếu	vị	ấy	nói	như	sau:	"Những	ai	biết	như	vậy,	những	vị	ấy	
biết	một	 cách	 chân	 chánh.	 Những	 ai	 biết	 khác	 như	 vậy,	 trí	 của	 họ	
thuộc	tà	trí";	như	vậy,	Ta	cũng	không	chấp	nhận	cho	vị	ấy. 

Ðiều	vị	ấy	tự	mình	biết,	tự	mình	thấy,	tự	mình	hiểu	rõ,	ở	đây,	vị	
ấy	nắm	giữ,	 chấp	 trước	và	 tuyên	bố:	 "Chỉ	như	vậy	mới	 chơn	 thực,	
ngoài	ra	đều	là	hư	vọng".	Như	vậy,	Ta	cũng	không	chấp	nhận	cho	vị	ấy.	
Vì	cớ	sao?	Khác	như	vậy,	này	Ānanda,	là	trí	của	Như	Lai	về	Ðại	phân	
biệt	về	nghiệp. 

Tóm	lại	ở	đoạn	này	là	đức	Phật	giải	thı́ch	tại	sao	như	vậy.	Đoạn	Bà-
la-môn,	bop n	đoạn	đó	Thiện	Trang	xin	lược	qua.	Bây	giờ	chúng	ta	chı̉	học	
đoạn	cuop i	cùng	thôi,	[là]	nguyên	nhân.	Đoạn	này	là	quan	trọng	cho	chúng	
ta. 

Ở	đây,	này	Ānanda,	người	nào	sát	sanh…	 (trộm	ca�p,	 tà	dâm,	nói	
dop i,	 nói	 lưỡi	 đôi	 chieeu,	 cho	 đepn)	 có	 tà	 kiến;	 sau	 khi	 thân	hoại	mạng	
chung,	người	ấy	bị	 sanh	vào	cõi	dữ,	ác	 thú,	đọa	xứ,	Địa	ngục	 (bı̀nh	
thường	là	như	vậy).	Hoặc	là	một	ác	nghiệp	đưa	đến	cảm	giác	khổ	thọ	
do	người	ấy	làm	lúc	trước,	hay	một	ác	nghiệp	đưa	đến	cảm	giác	khổ	
thọ	do	người	ấy	làm	về	sau,	hay	trong	khi	mệnh	chung,	một	tà	kiến	
được	người	 ấy	 chấp	nhận	 và	 chấp	 chặt.	 Do	 vậy,	 sau	 khi	 thân	 hoại	
mạng	chung,	người	ấy	sanh	vào	cõi	dữ,	ác	thú,	đọa	xứ,	Địa	ngục.	Và	ai	
ở	đây	sát	sanh…	có	tà	kiến,	người	ấy	phải	lãnh	thọ	quả	báo	được	khởi	
lên	ngay	hiện	tại	hay	trong	một	đời	khác. 

Chúng	ta	nhớ	đoạn	này	giùm	là	được.	Đoạn	này	quan	trọng,	nhưng	
hơi	dài	chút,	nhieeu	người	đọc	sẽ	không	hieYu.	Thực	ra	đơn	giản	thôi,	đức	
Phật	nói	người	có	theY 	sát	sanh,	trộm	ca�p,	tà	dâm	gı̀	đó,	tới	10	đieeu	ác.	Sau	



khi	thân	hoại	mạng	chung,	họ	đọa	vào	ác	thú	(tức	là	đường	ác),	đọa	Điạ	
ngục	 là	bı̀nh	 thường.	Nhưng	cũng	 tùy	 trường	hợp,	họ	đọa	 là	do	một	 ác	
nghiệp	tạo	cảm	giác	thọ	khoY 	làm	vào	lúc	trước	nào	đó,	hoặc	một	ác	nghiệp	
làm	cảm	giác	thọ	khoY 	khi	làm	vee 	sau,	hoặc	trong	lúc	mạng	chung	họ	khởi	
lên	một	Tà	kiepn	nào	đó,	roe i	họ	chapp	giữ	thı̀	họ	sẽ	đọa	vào	đường	ác. 

	 Cho	nên,	ở	đây	có	bop n	nguyên	nhân	đọa	vào	đường	ác:	Một	là	thường	
xuyên	làm	đieeu	ác.	Hai	là	làm	một	đieeu	ác	ở	đâu	đâu	đó,	roe i	tới	lúc	đó	nó	
khởi.	[Ba	là]	làm	việc	ác	lúc	trước	hoặc	lúc	sau	thı̀	nó	khởi.	Trường	hợp	thứ	
tư	là	đepn	lúc	lâm	chung	tự	nhiên	nó	khởi	lên	Tà	kiepn,	roe i	chapp	giữ	Tà	kiepn	
đó	là	đọa. 

	Ở	đây,	này	Ānanda,	người	nào	sát	sanh…có	tà	kiến	(tức	là	họ	làm	
việc	xapu);	sau	khi	thân	hoại	mạng	chung,	người	ấy	sanh	vào	thiện	thú,	
Thiên	giới,	cõi	đời	này.	Hoặc	là	một	thiện	nghiệp	đưa	đến	cảm	giác	lạc	
thọ	do	người	ấy	làm	lúc	trước,	hay	một	thiện	nghiệp	đưa	đến	cảm	giác	
lạc	thọ	do	người	ấy	làm	về	sau,	hay	trong	khi	mệnh	chung,	một	Chánh	
kiến	được	người	ấy	chấp	nhận	và	chấp	chặt.	Do	vậy	sau	khi	thân	hoại	
mạng	chung,	người	ấy	sanh	vào	thiện	thú,	Thiên	giới,	cõi	đời	này.	 

		 Cho	nên	quý	vi	̣thapy	làm	việc	[xapu]	này,	đức	Phật	nói	lãnh	thọ	quả	báo	
khởi	 lên	ngay	hiện	tại	hoặc	trong	một	đời	khác,	chứ	không	phải	 lúc	nào	
cũng	xảy	ra	[lieen].	Như	vậy,	tuy	làm	gı̀	thı̀	làm,	nhưng	nepu	như	đepn	lúc	chep t,	
do	việc	thiện	mı̀nh	làm	lúc	nào	đó,	đời	này	hay	đời	trước,	lúc	nào	nó	khởi	
lên	thı̀	 là	ngon,	thoát	[khỏi]	đường	ác.	Hoặc	 lúc	đó	Chánh	kiepn	khởi	 lên,	
mı̀nh	chapp	giữ	lapy	việc	đó,	thı̀	mı̀nh	cũng	lên	đường	lành.	

Cho	nên	mı̀nh	tu	phải	ráng	làm	sao	đeY 	tâm	mı̀nh	trụ	trong	những	đieeu	
đó.	Thường	nghiệp	là	quan	trọng,	roe i	nghiệp	mı̀nh	suy	nghı̃	làm	sao,	phải	
suy	nghı̃	top t	mới	được.	Nói	chung	Thiện	Trang	cũng	đã	nói	nhieeu	roe i.	Tương	
tự	 như	vậy,	 ở	 đây	hạng	người	 tiepp	 theo,	 người	 ta	 làm	việc	 thiện	 không	
[thôi],	 roe i	 khi	 chep t	 thı̀	 họ	 sanh	 lên	 cõi	 thiện.	Thực	 ra	 là	 cũng	do	những	
nguyên	nhân:	Vı́	dụ	như	đó	là	thường	nghiệp	roe i,	hoặc	do	một	nghiệp	thiện	
đưa	đepn	cảm	giác	lạc	thọ	cho	họ.	Việc	thiện	đó	làm	ở	lúc	trước	hoặc	việc	
thiện	đó	làm	vee 	sau	này,	hoặc	là	lúc	mệnh	chung	họ	sa�p	chep t,	họ	chapp	chặt	



một	Chánh	kiepn	là	được.	Còn	ngược	lại	[thı̀	là]	những	đieeu	kia.	Cuop i	cùng	
chúng	ta	hieYu	được	ý	đó	là	được	roe i,	tại	vı̀	lời	văn	quá	dài. 

Và	ai	ở	đây	sát	sanh…	có	tà	kiến,	người	ấy	phải	lãnh	thọ	quả	
báo	được	khởi	lên	ngay	hiện	tại	hay	trong	một	đời	khác. 

Ở	đây,	này	Ānanda,	người	nào	từ	bỏ	sát	sanh…	có	Chánh	kiến;	
sau	khi	thân	hoại	mạng	chung,	người	ấy	sanh	vào	thiện	thú,	Thiên	
giới,	cõi	đời	này.	Hoặc	là	một	thiện	nghiệp	đưa	đến	cảm	giác	lạc	thọ	
do	người	ấy	làm	từ	trước,	hay	một	thiện	nghiệp	đưa	đến	cảm	giác	
lạc	 thọ	do	người	ấy	 làm	về	 sau,	hay	 trong	khi	mệnh	chung,	một	
Chánh	kiến	được	người	ấy	chấp	nhận	và	chấp	chặt.	Do	vậy,	sau	khi	
thân	hoại	mạng	chung,	người	ấy	sanh	vào	thiện	thú,	Thiên	giới,	cõi	
đời	này.	Và	ai	ở	đây	từ	bỏ	sát	sanh…	có	Chánh	kiến,	người	ấy	phải	
lãnh	thọ	quả	báo	được	khởi	lên	ngay	hiện	tại,	hay	trong	một	đời	
khác. 

Ở	đây,	này	Ānanda,	người	nào	từ	bỏ	sát	sanh…	có	Chánh	kiến;	
sau	khi	thân	hoại	mạng	chung,	người	ấy	bị	sanh	vào	cõi	dữ,	ác	thú,	
đọa	xứ,	Địa	ngục.	Hoặc	là	một	ác	nghiệp	đưa	đến	cảm	giác	khổ	thọ	
do	người	ấy	làm	từ	trước,	hay	một	ác	nghiệp	đưa	đến	cảm	giác	khổ	
thọ	do	người	ấy	làm	về	sau,	hay	trong	khi	mệnh	chung,	một	tà	kiến	
được	người	ấy	chấp	nhận	và	chấp	chặt.	Do	vậy,	sau	khi	thân	hoại	
mạng	chung,	người	ấy	sanh	vào	cõi	dữ,	ác 

Ở	đây,	này	Ānanda,	người	nào	từ	bỏ	sát	sanh…	có	Chánh	kiến;	
sau	khi	thân	hoại	mạng	chung,	người	ấy	sanh	vào	thiện	thú,	Thiên	
giới,	cõi	đời	này.	Hoặc	là	một	thiện	nghiệp	đưa	đến	cảm	giác	lạc	thọ	
do	người	ấy	làm	từ	trước,	hay	một	thiện	nghiệp	đưa	đến	cảm	giác	
lạc	 thọ	do	người	ấy	 làm	về	 sau,	hay	 trong	khi	mệnh	chung,	một	
Chánh	kiến	được	người	ấy	chấp	nhận	và	chấp	chặt.	Do	vậy,	sau	khi	
thân	hoại	mạng	chung,	người	ấy	sanh	vào	thiện	thú,	Thiên	giới,	cõi	
đời	này.	Và	ai	ở	đây	từ	bỏ	sát	sanh…	có	Chánh	kiến,	người	ấy	phải	
lãnh	thọ	quả	báo	được	khởi	lên	ngay	hiện	tại,	hay	trong	một	đời	
khác. 



Ở	đây,	này	Ānanda,	người	nào	từ	bỏ	sát	sanh…	có	Chánh	kiến;	
sau	khi	thân	hoại	mạng	chung,	người	ấy	bị	sanh	vào	cõi	dữ,	ác	thú,	
đọa	xứ,	Địa	ngục.	Hoặc	là	một	ác	nghiệp	đưa	đến	cảm	giác	khổ	thọ	
do	người	ấy	làm	từ	trước,	hay	một	ác	nghiệp	đưa	đến	cảm	giác	khổ	
thọ	do	người	ấy	làm	về	sau,	hay	trong	khi	mệnh	chung,	một	tà	kiến	
được	người	ấy	chấp	nhận	và	chấp	chặt.	Do	vậy,	sau	khi	thân	hoại	
mạng	chung,	người	ấy	sanh	vào	cõi	dữ,	ác	thú,	đọa	xứ,	Địa	ngục.	Và	
ai	ở	đây	từ	bỏ	sát	sanh…	có	Chánh	kiến,	người	ấy	phải	lãnh	thọ	quả	
báo	được	khởi	lên	ngay	hiện	tại	hay	trong	một	đời	khác. 

		 Như	 vậy,	 này	 Ānanda,	 có	 nghiệp	 vô	 hữu[1]	 tợ	 vô	 hữu,[2]	 có	
nghiệp	vô	hữu	tợ	hữu,	có	nghiệp	hữu	tợ	hữu,	có	nghiệp	hữu	tợ	vô	
hữu. 

Thế	Tôn	thuyết	giảng	như	vậy.	Tôn	giả	Ānanda	hoan	hỷ	tín	
thọ	lời	Thế	Tôn	dạy. 

Nói	chung	mapy	ngôn	ngữ	này,	ngài	Minh	Châu	đeY 	cho	khó	khăn	
quá.	Thực	ra	chúng	ta	hieYu	chı́nh	là	những	đieeu	ở	trên	đó,	có	nghiệp	roe i	
nhưng	không	có	kep t	quả,	gọi	là	nghiệp	vô	hữu.	Tợ	vô	hữu	là	có	nghiệp	
như	vậy	nhưng	là	tương	tự	thôi,	chứ	nó	không	troY .	Roe i	có	nghiệp	vô	hữu,	
tợ	hữu	tức	là	không	có	kep t	quả,	nhưng	nó	dường	như	có	kep t	quả.	Roe i	có	
nghiệp	hữu	tợ	hữu,	tức	là	nghiệp	thı̀	có,	nhưng	nó	tương	tự	có	như	vậy.	
Vı́	dụ	người	đó	làm	thiện,	thật	ra	không	phải	có	kep t	quả	thiện	đó,	mà	do	
thiện	nào	đó	hiện	lên	[khi	chep t]	cho	họ,	nên	đưa	họ	vào	đường	lành.	Có	
nghiệp	tợ	vô	hữu	tức	là	nghiệp	này	thı̀	thiện	roe i,	nhưng	đepn	lúc	cuop i	quả	
troY 	không	phải	troY 	thiện,	tại	vı̀	họ	khởi	lên	Tà	kiepn	gı̀	đó,	cho	nên	gọi	là	
tợ	vô	hữu. 

(136.	Ðại	Kinh	Nghiệp	Phân	Biệt	
(Mahākammavibhaṅgasutta)	–	Kinh	Trung	Bộ). 

Quý	vi	̣thapy	Kinh	Trung	Bộ	có	tap t	cả	152	bộ	kinh,	thı̀	quý	vi	̣coi.	Ơ� 	
đây	Thiện	Trang	nha� c	lại.	Chúng	ta	kha�ng	điṇh	[một]	đieeu	là	phải	caYn	
thận	trong	ý	nghiệp.	Tại	vı̀	đepn	lúc	lâm	chung	mà	khởi	lên	nghiệp	xapu	là	
cho	dù	làm	thiện	cả	đời	cũng	[bi]̣	đọa.	Cho	nên	ráng	làm	sao	đừng	nghı̃	



đepn	việc	xapu,	nhưng	thông	thường,	Thường	cận	Y	duyên	quan	trọng.	Cho	
nên	bây	giờ	hãy	lo	mà	tu	tập	đeY 	Thường	cận	Y	duyên	của	mı̀nh	top t.	Tâm	
phải	top t,	tâm	phải	nghı̃	đieeu	thiện. 

	 Chứ	những	người	mà	suop t	ngày	toàn	nghı̃	đieeu	tiêu	cực,	toàn	là	suy	
nghı̃	không	top t	vee 	người	khác	v.v…	thı̀	coi	chừng	nha,	khả	năng	đọa	rap t	
cao.	Bi	lụy	tiêu	cực	đop i	với	mı̀nh,	đop i	với	người	khác,	nghı̃	lung	tung	lang	
tang	thı̀	khả	năng	đọa	rap t	cao.	Cho	nên	là	hãy	cop 	ga�ng,	phải	giữ	tâm	thanh	
tiṇh.	Quý	vi	̣tu	Thieen	điṇh,	tu	Thieen	chı̉	thı̀	tâm	thanh	tiṇh	nhieeu,	tự	nhiên	
không	nghı̃	là	top t	roe i.	 

Bây	giờ	chúng	ta	vào	phaen	Thieen	chı̉.	Ơ� 	đây	chúng	ta	có	40	đee 	mục	
tu	Thieen	chı̉.	Thiện	Trang	xin	nha� c	lại,	đây	là	theo	Luận	Thanh	Tiṇh	Đạo	
của	ngài	Phật	A�m. 

Chúng	 ta	đã	học	mười	đee 	mục	Biepn	xứ	 roe i:	Đap t,	Nước,	Gió,	Lửa,	
Xanh,	Vàng,	Đỏ,	Tra�ng,	Hư	không	Giới	hạn,	A� nh	sáng.	Roe i	mười	đee 	mục	
Bap t	mỹ	thı̀	Thiện	Trang	chưa	chia	sẻ.	Tùy	niệm	thı̀	hı̀nh	như	đã	đepn	Tùy	
niệm	Thiên,	còn	Tùy	niệm	tử,	Tùy	niệm	tic̣h	tı̃nh,	Niệm	[thân]	theY 	trược	
thı̀	 chưa	 [giảng].	 [Đee 	mục]	Hơi	 thở	 cũng	 đã	 giảng	 roe i.	 Trong	đee 	mục	
Phạm	trú	thı̀	[đee 	mục]	Từ	chúng	ta	đã	chia	sẻ	roe i,	còn	[đee 	mục]	Bi,	Hỷ,	Xả	
thı̀	chưa.	Và	còn	[các	đee 	mục]	như	Không	vô	Biên	xứ,	Thức	vô	Biên	xứ,	
Vô	 sở	Hữu	 xứ;	 Phi	 tưởng	 Phi	 phi	 Tưởng	 xứ	 thı̀	 chưa	 [giảng];	 Tưởng	
nhờm	Gớm	thức	ăn	và	Phân	biệt	Bop n	nguyên	top 	cũng	chưa	[giảng]. 

		 Ơ� 	đây	Thiện	Trang	muopn	chia	sẻ	lại	cho	quý	vi	̣một	chút,	có	nhieeu	
người	tu,	học	nhieeu	quá	nhưng	không	nhớ.	Thực	ra	quý	vi	̣nhớ	học	nhieeu	
đeY 	mı̀nh	thực	hành,	mà	thực	hành	thı̀	mı̀nh	kieYm	tra	lại	những	gı̀	thực	
hành	có	giop ng	như	trong	đó	không.	Mı̀nh	thực	hành	thı̀	muôn	hı̀nh	vạn	
trạng,	không	giop ng	nhau,	nhưng	dapu	hiệu	quan	trọng	nhap t	khi	mı̀nh	tu	
mà	tâm	mı̀nh	an	lạc,	tâm	mı̀nh	điṇh	tı̃nh,	tâm	mı̀nh	không	lo	sợ,	thı̀	đó	
là	quý	vi	̣tu	đúng.	Còn	quý	vi	̣tu	mà	một	hoe i	mà	lạc	qua	thep 	nào	đó	là	quý	
vi	̣phải	coi	lại.	Quý	vi	̣phải	coi	lại	ở	cho� 	là	quý	vi	̣đừng	có	dụng	tâm	sai,	
tâm	mı̀nh	không	có	chánh	thı̀	sẽ	sai. 



		 Vı́	dụ	chúng	ta	dùng	các	bóng	đèn	đeY 	tu	Biepn	xứ	màu.	Thời	gian	đaeu	
thı̀	quý	vi	̣có	theY 	thapy	Tợ	tướng,	Trı̀	tướng	được,	nhưng	dùng	màu	này	
một	thời	gian,	thapy	màu	đó	thı̀	tương	ưng,	đó	là	chúng	ta	thapy	nhieeu	hı̀nh	
tướng,	có	theY 	là	hı̀nh	tròn,	nhieeu	vòng	tròn	v.v…	đủ	mọi	kieYu.	Hoặc	cách	
nào	đó	là	có	Tợ	tướng,	Trı̀	tướng. 

		 Tuy	nhiên,	có	một	sop 	người	thực	hành	lúc	đaeu	thı̀	có,	sau	này	không	
có	nữa,	thı̀	vapn	đee 	làm	sao?	Không	xuap t	hiện	Trı̀	tướng,	Tợ	tướng,	tức	là	
giop ng	như	mı̀nh	sẽ	thapy	xuap t	hiện	toàn	bộ	là	khop i	màu	nào	đó.	Vı́	dụ	mı̀nh	
tu	màu	vàng	thı̀	thapy	toàn	bộ	khop i	vàng,	nhưng	bây	giờ	mı̀nh	không	thapy	
khop i	 đó.	Mı̀nh	ngoe i	 hoài,	 nhı̀n	bóng	đèn	miep t	 cũng	vậy,	mà	hoe i	 trước	
mı̀nh	tu	vô	roe i,	có	trường	hợp	[như	vậy]	xảy	ra.	 

	 Đó	là	mı̀nh	tu	lâu	roe i,	mı̀nh	không	caen	bóng	đèn	đó	nữa.	Quý	vi	̣chı̉	
caen	nghı̃	nhớ	đepn	cái	bóng	đèn	thôi,	quý	vi	̣tưởng	đó	là	được	roe i.	Tại	vı̀	
quý	vi	̣nhı̀n	bóng	đèn	sơ	sơ	thôi	đeY 	điṇh	tâm,	roe i	một	lát	sau	chı̉	caen	quý	
vi	̣nha�m	ma� t	lại,	nhiepp	tâm	là	vào	Thieen	được,	có	theY 	rơi	vào	trường	hợp	
đó.	Còn	quý	vi	̣cứ	tập	trung	nhı̀n	vào	bóng	đèn,	thı̀	không	nhập	Thieen	
được	nữa,	tại	vı̀	lúc	đó	là	mı̀nh	thuaen	thục	Thieen	roe i. 

	 Cho	nên	có	những	cái	thuaen	thục	roe i	thı̀	quý	vi	̣không	[caen]	đi	lại	
bước	đaeu	giop ng	như	người	mới	tu,	mà	quý	vi	̣chı̉	caen	dùng	cái	đèn	đeY 	
điṇh	tâm	một	chút	thôi,	roe i	sau	đó	quý	vi	̣tự	buông	là	nhập	điṇh	được.	
Cho	nên	quý	vi	̣lưu	ý	như	thep !	Chứ	không	phải	lúc	nào	cũng	dùng	[bóng	
đèn],	đó	là	dành	cho	người	tu	mới,	còn	người	tu	lâu	roe i	thı̀	lại	kêu	không	
có.	Không	có,	nhưng	bây	giờ	quý	vi	̣thả	thử	coi,	mı̀nh	buông	tâm	xuop ng,	
mı̀nh	không	caen	nhı̀n	nữa,	coi	thử	có	nhập	điṇh	được	không.	Nepu	nhập	
điṇh	được	thı̀	ok,	tức	là	điṇh	mı̀nh	sâu	hơn	roe i,	thı̀	không	caen.	 

	 Cho	nên	cop 	ga�ng	nha!	Học	cho	hieYu	và	hãy	học	cho	rõ	ràng	các	đee 	
mục,	thực	hành	cho	chı́nh	xác	từng	đee 	mục.	Đee 	mục	này	không	được	thı̀	
mı̀nh	tu	qua	đee 	mục	khác.	Mı̀nh	kiên	trı̀,	kiên	nha�n	một	lát	là	được	thôi,	
không	được	cái	này	thı̀	được	cái	kia.	Còn	những	người	không	có	duyên	
thı̀	cứ	ráng	 tu	đeY 	điṇh	 tâm	cũng	được.	Nói	chung	 là	đừng	ham	muopn	
chứng	đa� c,	cứ	tu	một	cách	bı̀nh	thường	thı̀	sẽ	thành	công.	 



	 Hôm	nay	chúng	ta	sẽ	chia	sẻ	đee 	mục	tiepp	theo	là	đee 	mục	Bi,	navm	
trong	đee 	mục	Phạm	trú. 

	D2.	Đề	mục	Bi	(karuṇā):	Đee 	mục	Bi	này	có	theY 	chứng	đepn	Tam	thieen.	
[Còn	đee 	mục]	Xả	thı̀	chứng	đepn	Tứ	thieen. 

1.	Định	nghĩa:	Bi	là	trạng	thái	cảm	thông	nỗi	khổ	của	người	
khác,	xót	thương	chúng	sanh	đau	khổ,	mong	chúng	sanh	thoát	khổ.	
Lúc	nào	mà	mı̀nh	cảm	thông	với	sự	đau	khoY 	của	người	khác,	xót	thương	
khi	thapy	chúng	sanh	đau	khoY ,	mong	chúng	sanh	thoát	khoY ,	đó	là	mı̀nh	có	
tâm	bi. 

2.	Đối	lập:	Sự	tàn	bạo	là	thái	độ	đối	lập	trực	tiếp	với	tâm	bi;	
Sự	buồn	khổ,	nghẹn	ngào	là	thái	độ	đối	lập	gián	tiếp	với	tâm	bi.	Sự	
buoe n	khoY ,	nghẹn	ngào	là	đop i	lập	gián	tiepp	với	tâm	bi.	Quý	vi	̣coi	kỹ	nha,	
tàn	bạo	là	đop i	lập	với	tâm	bi	thı̀	ai	cũng	biep t	roe i.	Nhưng	buoe n	khoY ,	nghẹn	
ngào	thı̀	cũng	đop i	lập	gián	tiepp	với	tâm	bi,	có	nghı̃a	là	đieeu	này	gián	tiepp	
cũng	sẽ	làm	cho	tâm	bi	map t.	Tại	vı̀	sao	vậy?	Đơn	giản	thôi	vı̀	mı̀nh	đang	
buoe n	khoY ,	nghẹn	ngào	thı̀	lúc	đó	khởi	lên	tâm	sân,	không	bi	nữa,	[mà	là]	
không	hài	lòng.	Bi	phải	là	trạng	thái	cảm	thông,	xót	thương.	Còn	đây	là	
buoe n	khoY ,	nghẹn	ngào	là	chuyeYn	sang	tâm	sân,	không	hài	lòng	thı̀	là	sân,	
mà	sân	là	hep t	bi	roe i. 

3.	Lợi	ích	của	tâm	Bi: 

Theo	Kinh	Tâm	Từ	(Mettā	Sutta)-	Kinh	Tăng	Chi	Bộ,	Chương	
Bốn	Pháp,	Kinh	số	125	(có	nội	dung	như	sau): 

Tôi	nghe	như	vầy:	Một	thời,	Thế	Tôn	trú	tại	Sāvatthi	(Xá-vệ),	
tại	Jetavana	(Kỳ	Đà	Lâm),	Tinh	xá	ông	Anāthapiṇḍika	(Cấp	Cô	Độc). 

Tại	đấy,	Thế	Tôn	gọi	các	Tỳ-kheo: 

—	Này	các	Tỳ-kheo! 

—	Thưa	vâng,	bạch	Thế	Tôn! 

Các	Tỳ-kheo	ấy	vâng	lời	Thế	Tôn. 



Thế	Tôn	nói	như	sau: 

—	Này	các	Tỳ-kheo,	khi	 tâm	từ	được	tu	tập,	được	 làm	cho	
sung	mãn,	được	làm	cho	sung	túc,	được	làm	cho	vững	chắc,	được	
làm	cho	không	có	giới	hạn,	được	tu	 tập	như	một	sở	hành,	được	
thực	hành,	được	phát	triển,	được	tác	thành	như	nền	tảng,	thì	đem	
lại	mười	một	quả	báo. 

Mười	một	quả	báo	ấy	là	gì? 

Nepu	mı̀nh	tu	tập	tâm	từ,	thật	ra	tâm	bi	cũng	giop ng	vậy,	tâm	từ	và	
tâm	bi	cũng	giop ng	nhau.	Từ,	Bi,	Hı̉,	Xả	[thı̀]	được	mười	một	quả	báo	này. 

1.	Ngủ	được	an	lạc. 

2.	Thức	dậy	được	an	lạc. 

3.	Không	thấy	ác	mộng. 

			 Mı̀nh	ngủ	có	an	lạc	không?	An	lạc	hơn	roe i	đó,	ai	mà	tu	một	thời	gian	
là	thapy	an	lạc	ha�n,	đặc	biệt	quý	vi	̣tu	Thieen	chı̉	thı̀	thapy	an	lạc	hơn.	Thức	
dậy	 cũng	 thapy	 an	 lạc,	đúng	vậy!	Và	 lúc	đó	 chúng	 ta	 thapy	không	có	 ác	
mộng,	[đieeu	đó]	rõ	ràng. 

	 4.	Được	người	ái	kính.	Đieeu	này	là	đương	nhiên	vı̀	mı̀nh	có	điṇh,	
có	tâm	từ,	tâm	bi. 

5.	Được	phi	nhân	ái	kính. 

	 6.	Được	chư	thiên	hộ	trì.	Đã	không!	Ai	thı́ch	được	chư	Thiên	hộ	
trı̀	không? 

7.	Không	bị	lửa,	thuốc	độc	hay	vũ	khí	tác	hại. 

	 8.	Tâm	dễ	định.	Thực	hành	tu	theo	đieeu	này	thı̀	tâm	de� 	điṇh. 

9.	Sắc	diện	hoan	hỷ. 

10.	Lúc	lâm	chung	không	loạn	thần. 



	 11.	Nếu	không	chứng	được	quả	cao	hơn,	 sẽ	 sanh	 lên	Phạm	
Thiên	giới. 

Quan	trọng	là	ở	đây,	ai	cũng	muopn	tu,	Kinh	A	Di	Đà	nói	là:	“Tâm	
bất	điên	đảo”,	thı̀	ráng	tu	theo	đieeu	này,	tu	bop n	đee 	mục	Phạm	trú.	Thật	
ra	tu	đa� c	Thieen	thı̀	sẽ	có,	chúng	ta	ráng	như	vậy.	Và	nepu	không	chứng	quả	
gı̀	thı̀	cũng	sanh	lên	cõi	trời	Phạm	thiên,	nên	top t	như	vậy	mà! 

—	Này	các	Tỳ-kheo,	khi	 tâm	từ	được	tu	tập,	được	 làm	cho	
sung	mãn	như	vậy,	thì	đem	lại	mười	một	quả	báo	như	vậy.	Tâm	Từ,	
Bi,	Hı̉,	Xả	được	nói	chung	ở	đây,	trong	Sớ	Giải	các	ngài	nói	là	bop n	tâm	này	
là	chung	luôn,	Bop n	vô	Lượng	tâm. 

4.	Hành	tướng:	Một	người	trú	biến	mãn	tâm	bi	 là	khi	thấy	
một	người	đau	khổ,	bất	hạnh	thì	khởi	lên	niềm	thương	cảm:	“Khổ	
thay	cho	chúng	sanh	này,	mong	sao	họ	thoát	khổ”.	Ngay	cả	khi	thấy	
một	người	đang	làm	ác,	hoặc	sống	dễ	duôi,	mặc	dù	người	đó	đang	
không	khổ,	hành	giả	vẫn	trú	tâm	bi	với	người	đó	được,	bằng	cách	
nghĩ:	“Ôi	người	này	đang	bước	đi	tới	vực	thẳm	khổ	đau”... 

Hành	tướng	là	như	vậy,	quý	vi	̣thapy	hành	tướng	của	tâm	bi	chưa?	
Thứ	nhap t	là	thapy	người	ta	đau	khoY ,	bap t	hạnh	thı̀	khởi	lên	thương	cảm:	
“KhoY 	thay	cho	chúng	sanh	này.	Người	đó	khoY ,	mong	sao	họ	thoát	khoY ”.	
Đieeu	đó	thı̀	de� 	roe i.	Nhưng	đop i	với	người	làm	ác	thı̀	sao?	Với	người	làm	ác	
thı̀	đa	sop ,	thậm	chı́	nhieeu	người	đoe ng	tu	lâu	năm	thapy	người	làm	ác	thı̀	
mong	cho	họ	đọa.	Như	vậy	thı̀	đâu	phải	tâm	bi,	mı̀nh	học	từ	đây	thı̀	mı̀nh	
thapy	không	phải.	Thậm	chı́	thapy	người	làm	thiện	mà	mı̀nh	cũng	mong	
cho	họ	đọa	nữa	kı̀a.	Cho	nên	tâm	như	vậy	là	không	có	tâm	bi. 

Mà	thapy	người	làm	ác	thı̀	mı̀nh	phải	khởi	lên	đieeu	gı̀?	“O� i!	Người	
đó	đang	bước	đi	tới	vực	tha�m	khoY 	đau,	thương	cho	họ”,	mı̀nh	phải	có	
tâm	như	thep .	Chứ	không	phải	tu	một	hoe i,	Thiện	Trang	thapy	nhieeu	người	
đoe ng	tu	có	trù	ẻo	người	khác,	roe i	mong	cho	người	ta	chep t,	thậm	chı́	chep t	
ác,	kieYu	đó	là	không	có	tâm	bi.	Cho	nên	nhieeu	khi	không	học	giáo	pháp,	
roe i	mı̀nh	tưởng	mı̀nh	tu	ngon	la�m,	thực	tep 	là	mı̀nh	tu	sai. 

Bây	giờ	chúng	ta	[vào	phaen]	thực	hành,	coi	tu	đieeu	này	làm	sao: 



5.	Thực	hành: 

+B1:	Phải	học	rành	rẽ	đề	 tài	 thiền	và	phải	 trừ	khử	những	
chướng	 ngại.	 Những	 chướng	 ngại	 như	 Trieen	 cái,	 hay	 hoàn	 cảnh...	
Những	đieeu	này	thı̀	phải	học	cho	rành	rẽ	nha.	Đieeu	này	giảng	nhieeu	roe i,	
quý	vi	̣cop 	ga�ng	học	cho	rõ	ràng. 

+B2:	Đi	đến	một	nơi	vắng	vẻ,	ngồi	xuống	thoải	mái,	và	bắt	đầu	
an	trú	đề	mục.	Nepu	không	đepn	một	nơi	va�ng	vẻ	được	thı̀	mı̀nh	tu	ở	nhà,	
thoải	mái	thôi,	quý	vi	̣không	caen	[ngoe i]	kiep t	già,	ngoe i	bán	già	cũng	được. 

+B3:	Một	người	muốn	tu	tập	tâm	bi,	trước	hết	phải	làm	lắng	
dịu	ác	ý,	hại	tâm,	bằng	cách	suy	xét	điều	nguy	khốn	của	tâm	não	hại	
(vihiṃsa)	 như	 “người	 nào	 gieo	 đau	 khổ	 cho	 chúng	 sanh	 khác,	
người	ấy	sẽ	phải	khổ	đau,	không	có	hạnh	phúc”...	 

Đieeu	này	là	tâm	mı̀nh	hay	bi,̣	mı̀nh	thapy	người	ta	làm	ác	thı̀	mong	
người	ta	chep t,	mong	người	ta	[bi]̣	thep 	này	thep 	kia,	đó	là	tâm	ác.	Cho	nên	
trước	khi	tu	tâm	bi	thı̀	phải	quán	chiepu:	“Những	người	làm	cho	chúng	
sanh	khác	khoY ,	 là	 những	người	 sẽ	 không	hạnh	phúc,	 họ	 sẽ	 khoY 	 đau”.	
Mı̀nh	nghı̃	tới	quả	báo	của	họ	trong	tương	lai	thı̀	mı̀nh	sẽ	thương	họ	hơn.	
Chúng	ta	thapy	rõ	ràng. 

+B4:	Tiếp	đến,	hành	giả	khích	lệ	tâm	bằng	cách	suy	xét	điều	
lợi	ích	của	sự	tu	tập	tâm	bi	(karuṇānisaṃsa)	như	nghĩ	đến	lời	đức	
Phật	dạy	(mı̀nh	có	theY 	nghı̃	như	đoạn	trên	và	mı̀nh	nghı̃	như	thep 	này	
nữa):	“Trong	người	nào	có	hiềm	hận	sanh	khởi,	trong	người	ấy	bi	
cần	được	tu	tập,	làm	như	vậy	hiềm	hận	ở	người	ấy	được	trừ	diệt”,	
hoặc	nghĩ	đến:	“Người	có	tâm	bi,	ngủ	được	an	vui,	thức	dậy	được	
an	vui	v.v...”	(Chúng	ta	cop 	ga�ng	suy	nghı̃	11	lợi	 ı́ch	ở	trên,	hoặc	caen	tu	
tập). 

+B5:	Tiếp	đến,	hành	giả	nghĩ	tới	người	đang	bị	đau	khổ	bất	
hạnh,	và	khởi	 tâm	 thương	cảm:	 “Chúng	sanh	này	đang	chịu	khổ	
đau,	mong	sao	họ	thoát	khổ”.	Hoặc,	hành	giả	nghĩ	tới	người	đang	
sống	hạnh	phúc	dễ	duôi	 theo	ác	pháp,	và	khởi	 tâm	bi:	 “Kẻ	đáng	
thương	này	 sẽ	bị	khổ	đau,	 vì	họ	đang	 sống	 theo	ác	pháp”.	Hoặc,	



hành	giả	có	thể	xót	thương	một	người	đang	làm	thiện,	sống	yên	vui:	
“Thật	sự	người	này	vẫn	còn	đau	khổ	vì	chưa	thoát	được	khổ	luân	
hồi”. 

Tức	là	bây	giờ	mı̀nh	muopn	khởi	lên	tâm	bi,	thı̀	quý	vi	̣phải	nghı̃	
đepn	ba	đieeu:	Hoặc	là	nghı̃	đepn	người	đang	bi	̣khoY ,	bap t	hạnh	gı̀	đó,	thapy	
thương	họ,	mong	họ	thoát	khoY .	Hoặc	nghı̃	đepn	người	làm	ác	nào	đó,	hoặc	
người	đang	sop ng	hưởng	thụ	ghê	gớm,	thı̀	mı̀nh	thapy	thương	cho	họ,	bởi	
vı̀	họ	chưa	[biep t]	con	đường	tu,	cho	nên	họ	đang	làm	theo	ác	pháp.	Thứ	
ba,	hoặc	là	thapy	người	làm	thiện	nào	đó,	mı̀nh	thương	cho	họ	vı̀	họ	chưa	
thoát	khoY 	luân	hoe i,	nên	chưa	được	an	vui.	Mı̀nh	nghı̃	như	vậy. 

Đop i	tượng	thı̀	trong	đee 	mục	Từ,	Bi,	Hı̉,	Xả	đeeu	đeY 	đop i	tượng	[giop ng	
nhau],	đop i	tượng	như	thep 	nào? 

*Lưu	ý:	đối	tượng	đầu	tiên	để	hành	giả	triển	khai	tâm	bi	lúc	
mới	khởi	sự	tu	tập	là	một	đối	tượng	mà	hành	giả	dễ	trắc	ẩn	cảm	
thông	nỗi	khổ	nhưng	không	bi	lụy;	Do	đó	đối	tượng	đầu	tiên	không	
phải	là:	người	thân	(nên	nhớ	không	phải	là	người	thân),	người	bạn	
đáng	yêu,	người	dưng	kẻ	lạ,	người	khó	ưa,	và	không	phải	là	một	kẻ	
thù.	Mà	một	người	mình	kính	trọng	là	đối	tượng	đầu	tiên	để	hành	
giả	triển	khai	tâm	bi	lúc	mới	khởi	sự	tu	tập. 

Đaeu	tiên	vô	là	tránh	những	người	này	ra	đeY 	tu,	nepu	không	thı̀	mı̀nh	
sẽ	bi	̣dı́nh	chapp.	Đaeu	 tiên	 là	người	 thân,	đừng	khởi	 tâm	đó	với	người	
thân,	đeY 	[khỏi]	bi	̣dı́nh	ma� t	trong	đó.	Người	bạn	đáng	yêu,	mı̀nh	thı́ch	
quá	thı̀	cũng	không	được.	Roe i	người	dưng	kẻ	lạ,	[mı̀nh]	trơ	trơ	thı̀	cũng	
không	được.	Người	khó	ưa	cũng	không	được,	cũng	không	phải	là	kẻ	thù.	
Đieeu	này	phải	đeY 	ý,	những	người	này	thı̀	mı̀nh	khó	thay	đoY i	tâm,	de� 	đaYy	
qua	tâm	khác,	không	phải	tâm	bi.	Mà	đop i	tượng	đaeu	tiên	là	người	mà	
mı̀nh	phải	kı́nh	trọng,	đeY 	tu	đee 	mục	này. 

+B6:	Sau	khi	đã	khởi	tâm	Bi	với	người	ấy	như	vậy,	kế	đó	hành	
giả	mới	 khởi	 tâm	bi	 đối	 với	một	người	 thân,	 rồi	 tới	một	người	
dưng,	rồi	tới	một	kẻ	thù,	tuần	tự	theo	cách	ấy.	Tức	là	mı̀nh	sẽ	luân	
chuyeYn,	đaeu	 tiên	 là	người	mı̀nh	kı́nh	trọng,	roe i	mı̀nh	hướng	vee 	người	



thân,	roe i	mı̀nh	hướng	tới	người	dưng,	hướng	tới	kẻ	thù,	cứ	tuaen	tự	đi	
theo	vòng	như	vậy.	Đi	vòng	như	vậy	roe i	mı̀nh	tiepp	tục. 

+B7:	Cho	đến	khi	tâm	hành	giả	dễ	dàng	hướng	tâm	bi	đến	
mọi	đối	tượng	mà	không	bị	trở	ngại	bởi	ác	cảm	với	kẻ	thù,	hay	khổ	
lụy	với	người	thân,	(làm	sao	đop i	với	kẻ	thù	mı̀nh	cũng	không	có	ác	cảm,	
đop i	với	người	thân	cũng	không	khoY 	lụy	nữa,	thı̀	được	roe i	đó).	Hành	giả	
nên	tu	tập	bi	tâm	phá	vỡ	những	rào	ngăn	và	bình	đẳng	giữa	chính	
bản	 thân,	 với	 người	 thân,	 với	 người	 dưng	 và	 với	 kẻ	 thù,	 chỉ	 là	
“chúng	sanh	đáng	thương”.	(Tức	là	mı̀nh	quay	ra	[đeeu]	là	chúng	sanh	
đáng	thương	hep t,	chứ	không	phân	biệt	người	dưng,	người	lạ,	hay	kẻ	thù	
gı̀	hep t).	Tướng	bi	tâm	khởi	lên,	làm	cho	phát	triển,	sung	mãn...	cuối	
cùng	thì	hành	giả	chứng	được	ba	thiền	(tikajjhāna)	(tức	là	Sơ	thieen,	
Nhi	̣thieen,	Tam	thieen)	theo	hệ	thống	bốn	thiền	Kinh	tạng,	hoặc	chứng	
đạt	 bốn	 thiền	 (catukkajjhāna)	 theo	 hệ	 thống	năm	 thiền	Vi	Diệu	
Pháp	tạng.	Đề	mục	phạm	trú	bi	(karuṇā)	cũng	chỉ	đưa	đến	các	thiền	
thọ	hỉ,	không	đắc	thiền	thọ	xả. 

Đieeu	này	thı̀	cũng	de� 	hieYu	thôi,	chúng	ta	làm	như	vậy	xong	roe i	một	
hoe i	là	mı̀nh	hep t	phân	biệt	người	thân,	kẻ	lạ,	người	ác,	không	có	cảm	giác	
gı̀	nữa,	lúc	đó	chı̉	có	thương	thôi,	đó	gọi	là	Bi	vô	lượng.	Bi	vô	lượng	khó	
vậy	đó!	Chứ	mı̀nh	tu	mà	còn	phân	biệt	người	này	người	kia,	đủ	các	kieYu,	
thı̀	không	theY 	nào	tu	Bi	vô	lượng	được,	đúng	không	quý	vi?̣	Không	được! 

Làm	như	vậy	thı̀	cuop i	cùng	chứng	được	Sơ	thieen,	Nhi	̣thieen,	Tam	
thieen	của	bên	Kinh	tạng,	nhưng	taeng	Thieen	thứ	tư	trong	Tứ	thieen	bên	
Kinh	tạng	thı̀	không	chứng	được,	taeng	Thieen	thứ	năm	trong	Vi	Diệu	Pháp	
thı̀	không	chứng	được.	Bởi	vı̀	đieeu	này	chı̉	đưa	đepn	thọ	hı̉,	không	đưa	
đepn	thọ	xả.	Ba	taeng	thieen	Sơ	thieen,	Nhi	̣thieen,	Tam	thieen	theo	Kinh	tạng	
hoặc	bop n	thieen	từ	Sơ	thieen	đepn	Tứ	thieen	theo	bên	Vi	Diệu	Pháp	thı̀	đeeu	
là	tâm	thọ	hı̉.	Riêng	taeng	Thieen	cuop i	cùng	là	Tứ	thieen	Sa� c	giới	của	Kinh	
tạng,	hoặc	Ngũ	thieen	Sa� c	giới	của	Vi	Diệu	Pháp,	là	thọ	xả.	Quý	vi	̣nhớ	nha!	
Lúc	nào	cũng	một	trạng	thái	là	hỷ	lạc	do	ly	dục	sanh,	có	hỷ	có	lạc.	Hỷ	là	
nieem	vui	trong	tâm,	lạc	là	nieem	vui	của	thân,	thı̀	Thieen	này	không	tới,	chı̉	
tới	đó	thôi.	Nhập	Tứ	thieen	là	thọ	xả	chứ	không	phải	là	thọ	hı̉	nữa. 



Như	vậy	là	chúng	ta	học	xong	đieeu	này,	chúng	ta	chı̉	học	lướt	qua	
thôi,	cách	thực	hành	thı̀	quý	vi	̣phải	coi	những	phaen	trước	đeY 	quý	vi	̣nop i	
lại,	chứ	bây	giờ	giảng	cứ	lặp	lại	nội	dung	trước	thı̀	dài	la�m. 

Phaen	cuop i	cùng	hôm	nay	là	phaen	Tâm,	quý	vi	̣nhớ	chúng	ta	học	
bao	nhiêu	Tâm	roe i	không?	Chúng	ta	học	vee 	52	Tâm	sở	xong	roe i,	bữa	nào	
đó	chúng	ta	sẽ	toY ng	kep t	và	kep t	hợp	với	[phaen]	Tâm.	Hôm	bữa	mı̀nh	học	
Tâm	tham	thı̀	đi	với	bao	nhiêu	Tâm	sở?	Roe i	2	Tâm	sân	đi	với	bao	nhiêu	
Tâm	sở?	Bữa	nay	mı̀nh	sẽ	học	2	Tâm	si	nữa,	là	tap t	cả	có	12	Tâm	bap t	thiện.	
Có	12	Tâm	bap t	thiện	thôi,	không	có	nhieeu	đâu.	Goem	có	8	Tâm	tham,	2	
Tâm	sân	và	2	Tâm	si.	Tuy	nói	ı́t	vậy,	nhưng	[chúng]	thường	xuyên	đi	với	
chúng	ta.	Cho	nên	nói	bap t	thiện	thı̀	ı́t,	nhưng	quả	báo	thı̀	nhieeu	la�m. 

a3.	Tâm	si	(Moha-mūla	Citta	-	Tâm	căn	si):	Có	2 

	 +Định	nghĩa:	Gọi	là	‘Tâm	căn	si’	vì	khi	tâm	này	phát	sanh	có	
‘Tâm	sở	si’	làm	căn	làm	gốc.	Tức	là	tâm	này	tap t	nhiên	lúc	nào	cũng	có	
Tâm	sở	Si.	Giop ng	như	Tâm	sân,	quý	vi	̣thapy	lúc	nào	cũng	[có]	Tâm	sở	Sân	
làm	gop c.	Tâm	tham	cũng	vậy,	có	Tâm	sở	Tham	làm	gop c. 

	 	+Ý	nghĩa	của	Si:	Si	là	tối	tăm,	mờ	ám,	không	hiểu	biết	những	
pháp	đáng	biết	được	tiến	hóa	chân	chánh,	cao	siêu	giải	thoát.	Si	này	
nghı̃a	rộng	la�m,	mờ	ám,	top i	tăm	là	đúng	roe i,	không	hieYu	biep t	những	pháp	
đáng	biep t,	được	tiepn	hóa	chân	chánh	cao	siêu	giải	thoát.	Tức	là	những	
pháp	giải	thoát	mı̀nh	không	biep t	gı̀	hep t,	là	Tâm	si.	Nói	rõ	như	vậy	đó,	Tâm	
si	này	rộng	la�m,	có	khi	si	là	mờ	ám	thôi,	vı́	dụ	mı̀nh	không	biep t	đieeu	gı̀	
hep t	thı̀	lúc	đó	là	[Tâm]	si.	Vı́	dụ	như	mı̀nh	đang	nghe	pháp	đây	mà	không	
biep t	là	vừa	roe i	thaey	Thiện	Trang	nói	đieeu	gı̀	hep t,	bởi	vı̀	lúc	đó	tâm	của	
mı̀nh	đang	lơ	đãng,	thı̀	đó	cũng	là	Tâm	si,	nhưng	Tâm	si	bı̀nh	thường. 

		 Roe i	cũng	nghe	pháp,	cũng	tập	trung	nghe	đó,	nhưng	nghe	không	
hieYu,	thı̀	đó	cũng	là	Tâm	si.	Nghe	thı̀	có	nghe,	nhưng	không	biep t	từ,	thuật	
ngữ	đó	là	gı̀	hep t,	mơ	mơ	màng	màng,	thı̀	đó	cũng	là	Tâm	si.	[Vı̀]	không	
hieYu	được	pháp	cao	siêu	giải	 thoát.	Như	vậy	Tâm	si	có	những	trường	
hợp	si	như	vậy.	Hoặc	là	lúc	nghe	pháp	thı̀	quý	vi	̣cũng	nghe	đó,	nhưng	
tâm	quý	vi	̣đeY 	ở	đâu	đâu,	lúc	đó	nhớ	đepn	chuyện	hôm	qua	đưa	con	đi	học,	



tức	là	học	pháp	cũng	không	nhớ,	thı̀	lúc	đó	là	Tâm	si,	cảnh	không	rõ	nên	
cũng	là	Tâm	si. 

	 	+Tâm	si	có	2	loại	đều	thọ	xả	(câu	hành	xả);	(câu	hành	là	đi	cùng	
nhưng	mı̀nh	nói	gọn	là	thọ	xả),	hợp	(tương	ưng)	với	hoài	nghi	hoặc	
trạo	cử	(phóng	dật)	như	sau: 

	 1.	Tâm	si	thọ	xả,	hợp	hoài	nghi. 

	 2.	Tâm	si	thọ	xả,	hợp	trạo	cử	(phóng	dật). 

Chúng	ta	ôn	lại	một	chút	vee 	mapy	loại	tâm,	chứ	không,	chúng	ta	quên	
map t.	Hôm	bữa	học	vee 	Tâm	tham,	thı̀	có	8	tâm,	xét	trên	mapy	phương	diện,	
quý	vi	̣nhớ	không?	Xét	trên	phương	diện	thọ,	thı̀	Tâm	tham	có	hai	thọ:	
Một	là	thọ	hı̉,	hai	là	thọ	xả.	Tức	là	lúc	mı̀nh	ăn,	hay	mı̀nh	thı́ch	gı̀	đó	mà	
tập	trung	quá,	mı̀nh	rap t	thı́ch	thı̀	đó	là	thọ	hı̉,	là	vui.	Nhưng	thọ	xả	thı̀	hơi	
trơ	trơ	thôi,	chứ	chưa	đepn	no� i	trơ	la�m.	Trơ	mà	không	thı́ch	nữa	là	chuyeYn	
lên	Tâm	sân	map t	roe i.	Không	hài	lòng	nữa	là	sân	luôn. 

		 Vı́	dụ	bữa	đaeu	người	ta	tặng	cho	mı̀nh	một	gói	mı̀	gı̀	đó	ngon	quá,	
[hoặc]	mua	một	gói	mı̀	Hàn	Quop c,	bữa	đaeu	 ăn	thı̀	ngon,	thı̀	đó	 là	Tâm	
tham	thọ	hı̉.	Nhưng	mı̀nh	ăn	một	thời	gian	roe i,	thapy	cũng	ngon	nhưng	
không	hứng	thú	như	lúc	trước	nữa,	thı̀	đó	là	Tâm	tham	thọ	xả.	Roe i	 ăn	
thời	gian	nữa	ngán	 la�m	roe i	mà	cứ	dọn	ra	 trước	mặt	món	mı̀	đó	hoài,	
không	muopn	ăn	mà	cũng	phải	ráng	ăn,	đó	là	Tâm	sân	thọ	ưu.	 

	 Mı̀nh	học,	mı̀nh	phải	na�m	vậy	thı̀	mı̀nh	mới	tu	Tứ	niệm	xứ	được,	
chứ	mı̀nh	không	hay	biep t	được	tâm	mı̀nh	đang	thep 	nào	thı̀	làm	sao	mı̀nh	
tu	Tứ	niệm	xứ.	Tâm	tham	làm	sao	biep t	tham,	Tâm	sân	làm	sao	biep t	sân,	
Tâm	si	làm	sao	biep t	si,	cho	nên	là	phải	học	như	vậy. 

Nói	vee 	phương	diện	thọ	thı̀	nói	chung,	hên	cho	chúng	ta	là	ba	loại	
Tâm	bap t	thiện:	Tâm	tham,	Tâm	sân	và	Tâm	si	đeeu	xét	trên	ba	thọ.	Tức	là	
đeeu	xét	trên	thọ	cả.	Tâm	tham	là	thọ	xả	với	thọ	hı̉;	Tâm	sân	chı̉	có	một	
thọ	là	thọ	ưu	thôi,	là	khó	chiụ.	Hôm	nay	chúng	ta	biep t	Tâm	si	là	thọ	xả,	
chút	nữa	chúng	ta	sẽ	giải	thı́ch	tại	sao	Tâm	si	[thọ]	xả.	 



Quý	biep t	tại	sao	Tâm	si	thọ	xả	không?	Tâm	si	chı̉	có	một	[loại	là]	thọ	
xả	thôi.	Tại	vı̀	quý	vi	̣đang	có	biep t	gı̀	đâu,	cảnh	mờ	mờ	ảo	ảo,	không	rõ	
cảnh	mà.	Tâm	si	là	không	rõ	cảnh,	thı̀	lúc	đó	mı̀nh	đâu	theY 	tập	trung	vào	
đeY 	 ưa	 thı́ch	 cảnh	 đó	 đâu.	 Vı́	 dụ	 nghe	 pháp	 không	 hieYu	 gı̀	 hep t,	 nghe	
[nhưng]	không	biep t	thaey	Thiện	Trang	đang	nói	đieeu	gı̀,	nghe	như	vậy	là	
thọ	xả.	Tại	vı̀	mơ	mơ	màng	màng	thı̀	là	thọ	xả	thôi.	Chút	nữa	chúng	ta	sẽ	
ôn	lại. 

Thứ	hai,	đop i	với	Tâm	tham,	hôm	bữa	chúng	ta	học	thı̀	có	hợp	Tà	
kiepn	hay	không	hợp	Tà	kiepn	(gọi	là	ly	Tà	kiepn).	Tâm	tham	còn	một	yepu	top 	
nữa	là	hữu	trợ	hay	vô	trợ,	tức	là	có	trợ	giúp	hay	không	có	trợ	giúp.	Chúng	
ta	ôn	lại	như	vậy	[đeY ]	chúng	ta	nhớ,	Tâm	tham	[học]	xong	roe i	nha.	Roe i	
Tâm	sân	thı̀	chı̉	hợp	một	thứ	thôi,	đó	là	hợp	pha�n	nộ,	chứ	không	có	hợp	
với	Tà	kiepn	hay	không	Tà	kiepn	gı̀	hep t,	lúc	nóng	lên	roe i,	người	tức	lên	roe i	
thı̀	chı̉	có	cảm	giác	pha�n	nộ	đó	thôi.	Và	có	hữu	trợ	với	vô	trợ.	Nó	khác	
nhau	cho	nên	khó	nhớ	hơn.	Còn	có	trợ	hay	không	có	trợ	thı̀	đieeu	đó	de� . 

Hôm	nay	chúng	ta	học	tới	Tâm	si.	Quý	vi	̣đeY 	ý	Tâm	si,	may	quá,	đaeu	
tiên	nó	cũng	giop ng	là	[xét	vee ]	thọ,	xét	vee 	thọ	thı̀	là	thọ	xả.	Tâm	si	là	thọ	
xả.	Tâm	si	hợp	với	hai	[loại]	khác	nhau:	Một	là	hợp	hoài	nghi,	hai	là	hợp	
trạo	cử.	Không	có	trợ	hay	hữu	trợ	gı̀	hep t,	không	xét	tới	vapn	đee 	đó,	nên	
khác	nhau.	Cho	nên	tiêu	chuaYn	không	giop ng	nhau.	Chı́nh	vı̀	tiêu	chuaYn	
không	giop ng	nhau	cho	nên	khó	nhớ.	Chúng	ta	cứ	học	từ	từ,	mo� i	bữa	học	
một	chút	vậy	thôi,	chứ	bây	giờ	học	nhieeu	quá	là	loạn. 

Hoài	nghi	là	hoài	nghi	cái	gı̀?	Vı́	dụ	Tâm	tham,	sân,	si	thọ	xả	hợp	
hoài	nghi.	Vee 	hoài	nghi	thı̀	có	rap t	nhieeu	hoài	nghi.	Nói	chung	là: 

+Hoài	nghi	(Vicikicchā):	Hoài	nghi	về	Phật,	Pháp,	Tăng	và	sự	tu	tập.	
Hoài	nghi	gồm	có	8	và	phân	thành	40	điều.	 

A.Hoài	nghi	Phật	bảo	có	5: 

1.	Hoài	nghi	Phật	có	đắc	chứng	Nhất	thiết	Chủng	trí	chăng?	Có	
những	người	có	sự	nghi	này.	Bây	giờ	chúng	ta	mới	nói	tu	đeY 	vào	Sơ	quả	
Tu-đà-hoàn	 là	 phải	 không	 nghi	 đúng	 không?	 Hôm	 nay	 ai	muop n	 biep t	



[mı̀nh	có]	không	nghi	với	Phật,	Pháp,	Tăng	hay	không,	thı̀	chúng	ta	hãy	
xét	40	đieeu	sau	đây.	Bao	giờ	quý	vi	̣thapy	40	đieeu	sau	đây	mà	mı̀nh	đeeu	
không	nghi	nữa,	thı̀	quý	vi	̣có	theY 	hep t	nghi	đop i	với	Phật,	Pháp,	Tăng,	Tam	
Bảo,	thı̀	quý	vi	̣mới	có	theY 	là	Tu-đà-hoàn	được.	Bap t	hoại	tiṇh	đop i	với	Phật,	
bap t	hoại	tiṇh	đop i	với	Pháp,	bap t	hoại	tiṇh	đop i	với	Tăng,	lúc	đó	thành	tựu	
Thánh	giới	nữa	là	ok. 

Cho	nên	quý	vi	̣ thapy	học	 trong	bộ	Vi	Diệu	Pháp	này	đaey	đủ	 la�m,	
đừng	có	xem	thường.	Chúng	ta	cứ	học	qua	đi.	Roe i	quý	vi	̣nhớ	là	lâu	lâu	
mı̀nh	xét	coi	trong	40	đieeu	này	mı̀nh	đã	thành	tựu	hep t	chưa.	Nepu	thành	
tựu	hep t	roe i	 thı̀	cha� c	cha�n	chúc	mừng	quý	vi,̣	quý	vi	̣sẽ	sa�p	đi	trên	con	
đường	vào	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	hay	ı́t	nhap t	quý	vi	̣cũng	đang	đi	trên	con	
đường	Tùy	tı́n	hành. 

Còn	nepu	quý	 vi	̣ kham	 thêm	một	 chút	Thieen	quán	nữa,	 là	 quý	 vi	̣
quán	KhoY 	-	Không,	Vô	thường,	Vô	ngã	khá	khá	nữa	là	ok,	là	quý	vi	̣đang	
đi	trên	con	đường	Tùy	pháp	hành.	Và	theo	Kinh	Nikaya	nói:	Hai	hạng	
người	đó	không	theY 	chep t	mà	không	chứng	Tu-đà-hoàn,	nghı̃a	là	tệ	la�m	
thı̀	lúc	chep t	họ	sẽ	chứng	Tu-đà-hoàn.	Cho	nên	có	người	hỏi	Thiện	Trang	
tại	sao	có	người	không	chứng	quả	Tu-đà-hoàn?	Thiện	Trang	nói	nepu	học	
được	hep t	 roe i	 thı̀	họ	cũng	đang	đi	 [trên	con	đường]	Tùy	 tı́n	hành,	Tùy	
pháp	hành,	thı̀	đepn	lúc	cuop i	cùng	họ	chep t	họ	sẽ	chứng	Tu-đà-hoàn.	Đó!	
Có	sao	đâu!	 

Roe i	có	người	học	[mà]	không	hieYu	rõ	nữa,	hỏi:	“Khi	chep t	mà	chứng	
quả	roe i	thı̀	đaeu	thai	qua	thân	khác	có	map t	[Tu-đà-hoàn]	không?”	Tại	sao	
quý	vi	̣học	roe i	mà	lại	hỏi	câu	hỏi	ngây	thơ	như	thep .	Chúng	ta	biep t	roe i,	họ	
bap t	thop i	đọa	roe i	mà,	chúng	ta	có	học	bài	lợi	ı́ch	của	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	
roe i	đúng	chưa?	Đời	sau	họ	va�n	là	Sơ	quả	thôi	chứ,	đã	chứng	Sơ	quả	Tu-
đà-hoàn	thı̀	đời	sau	chı̉	có	lên	thôi,	chứ	làm	sao	xuop ng	nữa.	Cho	nên	là	
không	bao	giờ	có	chuyện	đó. 

Đaeu	 tiên	 là	mı̀nh	 có	 nghi	 ngờ	 vee 	 Phật	 có	 chứng	 đa� c	 Nhap t	 thiep t	
Chủng	trı́	hay	không?	Tức	là	đieeu	gı̀	Phật	cũng	biep t	hay	không?	Mı̀nh	có	
nghi	ngờ	không?	Đieeu	này	cha� c	là	mı̀nh	không	tin.	Có	những	người	sẽ	



không	tin	đieeu	đó,	nói	là	làm	sao	đieeu	gı̀	Phật	cũng	biep t	được.	Đó	là	[nghi]	
đó.	Vậy	mı̀nh	đã	hep t	nghi	chưa?	Nepu	mı̀nh	chưa	hep t	nghi	đieeu	đó	thı̀	mı̀nh	
không	có	tin	đop i	với	Phật.	Thapy	chưa?	Khó	chưa?	Nên	không	học	đieeu	
này	thı̀	đâu	biep t	đâu.	Nhieeu	người	đâu	có	tin,	nói	làm	sao	mà	Phật	biep t	
hep t	tap t	cả.	 

Ơ� 	đây	cũng	xin	nói	thep 	này.	Quý	vi	̣đọc	trong	kinh,	quý	vi	̣thapy	là	
đức	Phật	nói	‘Ta	quán	sát’.	Tức	là	đức	Phật	muop n	biep t	đieeu	gı̀	thı̀	đức	Phật	
phải	quán	sát,	chứ	không	phải	đức	Phật	[không	quán	sát].	Vı́	dụ	như	có	
vô	sop 	chuyện	đang	xảy	ra	trên	toàn	thep 	giới,	trên	toàn	hành	tinh,	trên	
toàn	vũ	trụ,	roe i	chuyện	quá	khứ,	chuyện	hiện	tại,	vi	̣lai,	thı̀	làm	sao	mà	
Ngài	thapy	hep t	được.	Ngài	phải	quán	sát	chứ,	quán	sát	giop ng	như	quý	vi	̣
zoom	vee 	hướng	nào,	quan	sát	vee 	hướng	nào,	thı̀	thapy	hướng	đó.	Trong	
kinh	nói	như	vậy,	chứ	không	phải	mı̀nh	nói	là	lúc	nào	đức	Phật	cũng	biep t.	
Đức	Phật	chứa	gı̀	noY i	đúng	không?	 

Đapy	cho	nên	là	phải	biep t	nha!	Đức	Phật	quan	sát	người	nào	thı̀	quan	
sát	người	đó.	Muop n	quan	sát	chuyện	nào,	thı̀	quan	sát	chuyện	đó.	Cho	
nên	phải	quan	sát,	mo� i	ngày	đức	Phật	phải	quan	sát	xem	ai	có	duyên	đeY 	
độ	sanh	đó.	 

Cho	 nên	 đieeu	 đaeu	 tiên	 là	 tin	 Phật	 có	 Nhap t	 thiep t	 Chủng	 trı́	 hay	
không?	Mı̀nh	còn	nghi	đieeu	đó	hay	không?	Còn	nghi	thı̀	là	chưa	tin	với	
Phật.	Rớt	roe i!	Đieeu	đaeu	tiên	rớt	 thı̀	 lapy	đâu	bap t	hoại	 tiṇh	đop i	với	Phật	
được. 

2.	Hoài	nghi	hào	quang	của	Phật	sáng	thấu	chỗ	khuất	được	
chăng?	Đieeu	này	cũng	khó	nữa!	Bữa	nay	mı̀nh	học	rõ	ràng,	mı̀nh	có	theY 	
tin	đieeu	này	được	không?	Đó	là	mı̀nh	cứ	tưởng	ánh	sáng	bı̀nh	thường	
thôi.	A� nh	sáng	bı̀nh	thường	thı̀	làm	gı̀	chiepu	vô	những	cho� 	khuap t	được.	
Nhưng	ánh	sáng	của	Phật	là	chiepu	vô	cho� 	khuap t	được.	Đặc	biệt	vậy	đó!	
Vậy	mı̀nh	có	tin	không?	Không	tin	đúng	không?	Vậy	thı̀	làm	sao	có	bap t	
hoại	tiṇh	đop i	với	Phật	được	quý	vi.̣	Chưa	có	đâu!	Cho	nên	va�n	là	phàm	
phu,	đúng	chưa?	Biep t	tại	sao	là	phàm	phu	chưa?	Cho	nên	phải	học	được,	



tin	cỡ	đó	đó,	không	đơn	giản	đâu.	Quý	vi	̣tưởng	tin	Phật,	Pháp,	Tăng	de� 	
la�m	hả.	Đâu	phải	đâu! 

3.	 Hoài	 nghi	 hào	 quang	 6	 màu	 của	 Phật	 phóng	 ra	 đầy	 đủ	
chăng? Ta	 có	 nghi	 đieeu	 này	 không?	Đieeu	 này	 thı̀	 cha� c	 de� 	 hơn.	 Thiện	
Trang	thapy	đieeu	này	không	có	gı̀	hep t,	[tin]	đức	Phật	phóng	ra	ánh	sáng	
đủ	các	màu	là	ok.	[Mı̀nh]	tin	đieeu	này,	không	có	nghi. 

4.	Hoài	nghi	Thần	thông	song	hành	của	Phật	hiện	trên	cây	xoài	
để	hàng	phục	chúng	ngoại	đạo,	rồi	lên	cõi	trời	Đao	Lợi	thuyết	tạng	
Vi	Diệu	Pháp	(Abhidhamma)	vào	mùa	hạ	thứ	bảy,	chẳng	biết	có	vậy	
chăng? 

Trong	kinh	có	keY 	câu	chuyện,	trong	Tı́ch	Truyện	Pháp	Cú,	chuyện	
này	Thiện	Trang	keY 	roe i.	Tức	là	đức	Phật	sử	dụng	Thaen	thông	song	hành,	
Ngài	bi	̣mapy	[người]	ngoại	đạo	thách	thức,	cho	nên	Ngài	sử	dụng	Thaen	
thông.	Ngài	nói	Ngài	sẽ	thi	̣hiện	Thaen	thông	ở	cây	xoài,	cho	nên	trong	
vùng	đó	ngoại	đạo	họ	chặt	hep t	xoài,	chặt	sạch.	Nhưng	cuop i	cùng	va�n	có	
cây	xoài	đó	ra	trái,	đức	Phật	thực	hành	Thaen	thông	[tại]	cây	xoài	đó,	sau	
đó	Ngài	lên	cõi	trời	Đao	Lợi	thuyep t	Vi	Diệu	Pháp.	Chuyện	này	là	vào	mùa	
Hạ	thứ	bảy,	theo	Nam	truyeen	[là	đức	Phật]	thuyep t	pháp	45	năm,	thı̀	đây	
là	mùa	 hạ	 thứ	 bảy.	 Tức	 là	mı̀nh	 có	 tin	 vào	 Thaen	 thông	 của	 Phật	 hay	
không?	Tóm	 lại	 ở	đây	 là	mı̀nh	 tin	hay	không?	Thiện	Trang	nghı̃	 là	 có	
nhieeu	người	tin.	Cho	nên	nepu	tin	Thaen	thông	của	Phật	thı̀	quý	vi	̣không	
có	hoài	nghi,	đieeu	này	thı̀	de� 	hơn.	Thông	thường	người	A� 	đông	chúng	ta	
lại	tin	vào	Thaen	thông	hơn	là	trı́	tuệ,	ngược	đời	vậy	đó. 

5.	Hoài	nghi	cách	diệt	trừ	Vô	minh	bằng	trí	tuệ	sáng	suốt	của	
Ngài,	có	phải	vậy	chăng?	Thiện	Trang	nghı̃	cha� c	chúng	ta	không	có	nghi	
vee 	đieeu	này.	Bavng	trı́	tuệ	sáng	suop t	thı̀	diệt	được	Vô	minh. 

Đó	là	hoài	nghi	vee 	Phật	bảo	thı̀	có	5	đieeu.	Quý	vi	̣xét	thử	coi,	quý	vi	̣
có	nghi	5	đieeu	này	hay	không?	Nepu	đieeu	nào	còn	nghi	thı̀	quý	vi	̣đánh	vô,	
quý	vi	̣hãy	tu	làm	sao	đeY 	không	nghi.	Đó	là	vee 	Phật,	có	5	đieeu. 



B.	Hoài	nghi	Pháp	bảo	có	4:	Bap t	hoại	tiṇh	đop i	với	Pháp	là	đây	nè,	bây	
giờ	hoài	nghi	thep 	nào? 

1.	Hoài	nghi	4	bậc	Tâm	đạo	có	thật	đúng	như	vậy	chăng?	4	bậc	
Tâm	đạo	thı̀	mı̀nh	chưa	học.	Tâm	đạo	là	sẽ	ra	Tâm	quả.	Ơ� 	trong	bài	tâm,	
chúng	ta	học	sẽ	có	4	bậc	Tâm	đạo	của	Sơ	quả.	Trước	khi	đa� c	Sơ	quả	phải	
có	Tâm	đạo	của	Sơ	quả,	trước	khi	đa� c	Nhi	̣quả	phải	có	Tâm	đạo	của	Nhi	̣
quả,	trước	khi	đa� c	Tam	quả	thı̀	có	Tâm	đạo	của	Tam	quả,	trước	khi	đa� c	
Tứ	quả	thı̀	có	Tâm	đạo	của	Tứ	quả.	Đieeu	này	có	thật	đúng	như	vậy	không?	
Nepu	có	hoài	nghi	thı̀	chưa	được.	Thiện	Trang	nghı̃	đieeu	này	cha� c	không	
khó,	chúng	ta	tin	được.	Chúng	ta	muop n	đa� c	đạo	gı̀	đó	[thı̀]	phải	chuyeYn	
tâm	qua	đúng	không?	Khi	chuyeYn	tâm	là	được.	Cha� c	là	tin! 

2.	Hoài	nghi	4	bậc	Thánh	quả	phải	chắc	có	chăng?	Tức	là	mı̀nh	
có	nghi	ravng	4	Thánh	quả	Sa-môn:	Tu-đà-hoàn,	Tư-đà-hàm,	A-na-hàm,	
A-la-hán	có	hay	không?	Nepu	mı̀nh	không	tin	4	Thánh	quả	đó,	mı̀nh	nghı̃	
là	không	có,	thı̀	là	mı̀nh	nghi.	Cho	nên	nghi	Pháp	là	như	vậy. 

3.	Hoài	nghi	Niết-Bàn	phải	là	vắng	lặng	dứt	tuyệt	rốt	ráo	hết	
tất	cả	khổ	phải	chăng?	Đieeu	này	thı̀	cha� c	là	quý	vi	̣tin,	tại	vı̀	mı̀nh	nghe	
nói	Niep t-Bàn	hoài	 thı̀	mı̀nh	tin	Niep t-Bàn	 là	hep t	khoY ,	cho	nên	không	có	
nghi. 

4.	Hoài	nghi	pháp	học	Tam	tạng	84.000	pháp	uẩn	như	thế	phải	
chăng?	Đieeu	này	là	mı̀nh	nói	vee 	giáo	pháp,	có	84.000	pháp	uaYn,	như	vậy	
mı̀nh	tin	hay	không?	Nepu	nói	vee 	hoài	nghi	này	thı̀	thực	sự	mà	nói	là	cũng	
khó.	Đieeu	này	nói	thı̀	de� 	nhưng	khó	[tin].	Mı̀nh	nói	có	84.000	Pháp	môn,	
nhưng	thực	tep 	quý	vi	̣học	kinh	đieYn,	quý	vi	̣chưa	chứng	Tu-đà-hoàn	thı̀	
có	sự	nghi	này.	Tại	vı̀	sao?	Bởi	vı̀	có	những	đieeu	ở	trong	kinh,	mặc	dù	
mı̀nh	ghi	kinh	nào	đó,	kinh	nào	đó,	nhưng	có	những	kinh	không	phải	là	
kinh	của	Phật,	mà	là	được	[người]	đời	sau	thêm	vào,	ngụy	tạo,	tùm	lum	
tà	la,	hoặc	là	thêm	bớt	vô	đó.	Cho	nên	đieeu	này	là	khó. 

Mı̀nh	nói	 là	 tin	Pháp	vậy	thôi,	chứ	còn	đeY 	xét	ra	thı̀	sẽ	có	những	
đieeu	hoài	nghi.	Nhưng	khi	quý	vi	̣tu	[mà]	chứng	tới	Tu-đà-hoàn	thı̀	sẽ	
không	có	nghi	nữa,	quý	vi	̣sẽ	biep t:	Pháp	này	là	Pháp	của	đức	Thep 	Tôn	dạy.	



Pháp	này	chı̉	là	phương	tiện	của	người	đời	sau	đưa	vào,	pháp	này	của	
bên	ngoại	đạo	đưa	vào,	v.v…	đieeu	này	đieeu	kia,	quý	vi	̣sẽ	biep t	rap t	rõ.	Và	
khi	chứng	Tu-đà-hoàn	thı̀	người	ta	sẽ	biep t	pháp	nào	caen	hành,	pháp	nào	
không	caen	hành.	Nhưng	các	ngài	chứng	Tu-đà-hoàn	roe i	thı̀	thông	thường	
[các	ngài]	cũng	không	nói.	Thapy	chúng	sanh	hành	pháp	sai,	nhưng	pháp	
đó	không	đepn	no� i	đọa	lạc	thı̀	các	ngài	cũng	không	nói.	Còn	các	ngài	thapy	
pháp	đó	không	đưa	đepn	giải	thoát	cho	chúng	sanh,	mà	[lại]	da�n	chúng	
sanh	đọa	lạc,	thı̀	các	ngài	thường	phải	nói.	Hoặc	là	đôi	khi	các	ngài	cũng	
không	nói	luôn,	vı̀	thapy	ngay	cả	vapn	đee 	đó	có	nói	thı̀	cũng	vậy	thôi,	các	
ngài	mà	 thapy	đụng	 tới	 lòng	 tin	của	chúng	sanh,	 chúng	sanh	phı̉	báng	
mı̀nh	[thı̀]	tội	hơn	nữa,	nên	các	ngài	cũng	không	nói	luôn.	Đó!	Đôi	khi	là	
như	 vậy.	 Chı́nh	 vı̀	 vậy,	 cho	 nên	 chı̉	 người	 chứng	 Tu-đà-hoàn	mới	 có	
Chánh	kiepn,	người	ta	mới	nhı̀n	được	đâu	là	pháp	chı́nh	xác.	Cho	nên	coi	
vậy	chứ	đieeu	nghi	này	thı̀	khó,	biep t	đâu	là	pháp	của	Phật,	khó	la�m! 

C.	Hoài	nghi	Tăng	bảo	có	2: 

1.	Hoài	nghi	Thánh	Tăng	chẳng	biết	thật	có	Đệ	tử	Phật	đắc	quả	
chăng?	 Tức	 là	 mı̀nh	 nghi	 ravng	 có	 phải	 có	 người	 đa� c	 được	 quả	 hay	
không?	Bây	giờ	mı̀nh	nghi	nhieeu	đúng	không?	Cứ	lapy	kinh	gı̀	bên	Tiṇh	
Độ,	roe i	da�n	lời	đó,	thật	ra	không	phải	Kinh	Đại	Tập,	mà	ăn	roe i	cứ	nói:	
“Thời	Mạt	pháp,	ức	ức	người	 tu	hành,	 không	 có	người	 chứng	đắc,	 chỉ	
nương	Pháp	môn	Niệm	Phật	mà	thoát	luân	hồi”.	KieYu	vậy	đó!	Đó	là	rớt	
vào	đieeu	này,	kinh	không	có	nói	vậy,	đó	là	một	người	đời	sau,	người	ta	
viep t.	Chı́nh	vı̀	thep ,	ai	mà	tin	vào	đieeu	đó	thı̀	không	tin	đa� c	quả	nữa,	là	bi	̣
nghi	vee 	Tăng	bảo.	Thapy	chưa?	Làm	sao	mı̀nh	apn	chứng	được	Tu-đà-hoàn.	
Mı̀nh	phải	tin	ravng:	Với	giáo	pháp	của	Phật,	ai	thực	hành,	[tu]	đúng,	tu	
đủ,	khi	đủ	duyên	[thı̀]	họ	sẽ	chứng	quả	Thánh,	phải	tin	như	vậy.	Cho	nên	
đapy	là	một	vapn	đee 	nghiêm	trọng,	quý	vi	̣hãy	caYn	thận. 

2.	Hoài	nghi	phàm	Tăng	với	cách	 tứ	bạch	yết	ma,	 chư	Tăng	
chơn	truyền	đồng	nhận	chịu	bằng	cách	nín	thinh,	thì	vị	ấy	đắc	Tỷ-
kheo	phải	chăng? 



Đây	là	nói	vee 	thọ	giới.	Có	nhieeu	khi	nghi	ravng:	Bây	giờ	khi	truyeen	
giới,	các	chư	Tăng	im	lặng	hep t,	thı̀	như	vậy	có	đa� c	giới	không?	Có	đa� c	Tỳ-
kheo	không?	Tức	là	mı̀nh	thọ	giới	có	đa� c	Tỳ-kheo	không?	Cứ	nghi	những	
sự	nghi	thep 	này,	thı̀	thật	ra	mapy	sự	nghi	này	không	top t,	[mà]	không	caen	
nghi	ngờ	nhieeu.	Đó	là	Phật,	Pháp,	Tăng. 

D.	Hoài	nghi	Tam	học	có	3:	tức	là	có	3	sự	nghi	đop i	với	Giới,	Điṇh,	Huệ. 

1.	Hoài	nghi	Giới	như	thế	có	phải	ngăn	trừ	ác	xấu	phải	chăng?	
Có	không?	Đieeu	này	thı̀	cha� c	là	không	ai	có	nghi	như	vậy	hep t.	Tại	ai	cũng	
biep t	giới	là	giúp	cho	top t	hơn	đúng	không?	Còn	ai	nói	giới	mà	thêm	gı̀	đó,	
nói	không	top t,	thı̀	mapy	người	đó	tà,	không	theY 	nào	có	được	đieeu	này. 

2.	Hoài	nghi	Pháp	định	có	phải	dùng	tâm	yên	lặng	để	tiến	hóa	
chăng?	Tức	là	Giới,	Điṇh,	Huệ	đó,	Pháp	tiṇh	tức	là	Điṇh,	có	phải	dùng	
tâm	yên	lặng	đeY 	tiepn	lên	không?	Đieeu	này	thı̀	nhieeu	người	nghi	la�m,	thời	
nay	đặc	biệt	người	tu	Tiṇh	Độ	quên	map t	Pháp	điṇh.	Pháp	này	là	Pháp	
điṇh	(mı̀nh	sửa	lại	cho	rõ	luôn	là	hoài	nghi	vee 	Điṇh).	Pháp	tiṇh	tức	là	
Pháp	điṇh	(nói	là	Điṇh	luôn	cho	rõ),	bản	dic̣h,	người	ta	dic̣h	không	rõ.	
Tức	là	mı̀nh	tu	Điṇh	có	đem	lại	yên	tâm	đeY 	tiepn	hóa	lên	chăng?	Có	nhieeu	
người	không	có	tu	Điṇh	luôn,	thı̀	đó	là	nghi	vee 	Điṇh.	Cho	nên	Giới,	Điṇh,	
Huệ	thı̀	đieeu	này	là	nghi	vee 	Điṇh.	[Nghi]	đieeu	này	thı̀	không	theY 	nào	bap t	
hoại	tiṇh	được	đâu. 

3.	Hoài	nghi	trí	tuệ	có	phải	giúp	tỏ	ngộ,	đắc	chứng	đến	đạo,	quả	
diệt	trừ	phiền	não	dứt	nhân	khổ	phải	chăng?	Đieeu	này	thı̀	cha� c	chúng	
ta	 nghe	 pháp	 nhieeu	 thı̀	 chúng	 ta	 de� 	 tin	 được	 đúng	 không?	 Chúng	 ta	
không	có	nghi,	không	sao! 

Đó	 là	nghi	Phật,	Pháp,	Tăng	 (Tam	Bảo)	và	Giới,	Điṇh,	Huệ	 (Tam	
học),	là	bop n	đieeu	[nghi]	roe i	nha. 

E.	Hoài	nghi	Quá	khứ	có	5:	Bây	giờ	quý	vi	̣kieYm	tra	thử	coi	mı̀nh	có	nghi	
không? 

1.	Nghi	rằng	đời	trước	ta	có	phải	chăng?	Quý	vi	̣có	nghi	đieeu	này	
không?	Nghi	ravng	đời	trước	ta	có	phải	chăng?	Tức	là	đời	trước	mı̀nh	có	



hiện	hữu	không?	Hay	là	mı̀nh	tin	vào	khoa	học	hiện	đại,	roe i	mı̀nh	nói	
không	có	linh	hoe n,	không	có	ta	toe n	tại	gı̀	đó,	v.v…	Nói	chung	[nghı̃]	là	cha� c	
đời	này	tự	nhiên	sinh	ra	roe i	chep t	thôi	đúng	không?	Cho	nên	nepu	[nghı̃]	
như	vậy	thı̀	là	mı̀nh	nghi.	Lâu	lâu	mı̀nh	có	nghi	đúng	không?	Nepu	ai	có	
nghi	như	vậy	thı̀	chưa	tu	được	tới	đây,	[phải]	không	có	nghi. 

2.	Nghi	rằng	đời	trước	ta	có	hay	không	có?	Tức	là	rớt	vào	hai	
trạng	thái:	Một	là	Thường	kiepn,	là	có	ta;	Hai	là	không	có	ta.	Và	đieeu	này	
là	nghi	vee 	tư	tưởng	Triep t	học,	còn	đieeu	kia	là	mı̀nh	nghi	vee 	sự	hiện	hữu.	
Đôi	khi	đieeu	này	cũng	gaen	gaen	giop ng	với	đieeu	ở	trên,	nhưng	có	hay	không	
[thôi].	Ơ� 	trên	là	[nghi]	đời	trước	có	hay	không	có,	đời	trước	ta	có	phải	
chăng,	tức	là	nghi	ngờ	vee 	sự	hiện	hữu	đời	trước.	Nhưng	hı̀nh	như	đoe ng	
tu	bây	giờ	cũng	khá	la�m,	cũng	nghı̃	mı̀nh	đời	trước	là	ai	đó,	roe i	tới	đây,	
tưởng	tượng	luôn	được.	Cha� c	là	mı̀nh	không	bi	̣vapn	đee 	này,	không	có	đieeu	
nghi	này. 

3.	Nghi	rằng	đời	trước	ta	có	ra	như	thế	nào?	Đieeu	này	thı̀	hơi	
khó	hieYu.	Y� 	nghı̃a	là	nghi	ngờ	vee 	bản	chap t	sự	toe n	tại	của	đời	trước.	Tức	
là	 ta	 toe n	 tại	như	thep 	nào,	hı̀nh	thức	ra	sao,	chủng	 loại	nào?	Vı́	dụ	đời	
trước	ta	là	Người	hay	là	Súc	sanh?	Có	thân	theY 	như	thep 	nào?	Mı̀nh	có	
nghi	đieeu	này	hay	không?	Cha� c	là	không	đúng	không?	Quý	vi	̣cha� c	cũng	
công	nhận,	đôi	khi	mı̀nh	nói:	“Cha� c	đời	trước	con	là	Súc	sanh	lên,	cho	
nên	con	học	dop t	quá	thaey	ơi!”,	cha�ng	hạn.	Đó	là	không	có	nghi.	[Nepu	nghi]	
đieeu	này,	thı̀	tu	Thieen	có	theY 	giúp	mı̀nh	bớt	nghi. 

4.	Nghi	 rằng	đời	 trước	 ta	 có	mà	như	 thế	nào?	Đieeu	 này	 gaen	
giop ng	như	đieeu	ở	trên,	tức	là	có	ta,	nhưng	ta	có	như	thep 	nào?	Tức	là	ta	
sop ng	như	thep 	nào,	trạng	thái	tâm	như	thep 	nào,	ta	có	ý	thức	hay	không,	ta	
có	nhận	biep t	hay	không?	Và	ta	có	giỏi	hay	không,	có	tài	năng	hay	không?	
v.v…	Tức	là	ta	có,	nhưng	có	như	thep 	nào,	có	giỏi	không,	đời	trước	mı̀nh	
tu	giỏi	la�m,	đời	này	sao	dop t	quá	cha�ng	hạn.	Đó	là	những	đieeu	nghi	[vee ]	
mı̀nh	xảy	ra,	thı̀	mı̀nh	không	nghi	nữa	là	được. 

5.	Nghi	rằng	đời	trước	ta	ra	sao	và	đổi	ra	sao?	Đieeu	này	là	nghi	
vee 	quá	trı̀nh	chuyeYn	hóa,	mı̀nh	chuyeYn	hóa	như	thep 	nào?	Vı́	dụ	như	mı̀nh	



nghı̃:	Đời	trước	mı̀nh	là	người	nào	đó,	mà	cha� c	là	đi	đaeu	thai	như	vậy,	
như	vậy...	Nepu	quý	vi	̣nghı̃	như	vậy	thı̀	quý	vi	̣không	nghi	như	thep 	này.	
Còn	quý	vi	̣nghi:	“Cha� c	là	không	có	đâu,	không	phải	là	đaeu	thai	như	trong	
kinh	Phật	nói	đâu,	mà	chuyeYn	thep 	nào	đó”	v.v…	Đieeu	đó	là	nghi.	Đieeu	này	
thı̀	Thiện	Trang	nghı̃	cha� c	là	không	khó	đop i	với	những	người	học	Phật	
pháp	lâu	như	chúng	ta. 

Đó	là	nghi	vee 	quá	khứ,	thı̀	có	nghi	vee 	tương	lai,	cũng	có	5	đieeu	nữa. 

F.	Hoài	nghi	Vị	lai	có	5: 

1.	Nghi	rằng	đời	sau	ta	sẽ	ra	sao?	Đieeu	này	cũng	tương	tự.	Nghi	
ravng	đời	sau	ta	sẽ	ra	sao. 

2.	Nghi	rằng	đời	sau	ta	không	có	phải	chăng?	Ai	mà	chapp	vào	
chep t	là	hep t,	[thı̀]	là	nghi. 

3.	Nghi	rằng	đời	sau	nếu	có	ta	sẽ	thế	nào?	Tức	là	mı̀nh	tin	là	có	
đời	sau	roe i,	nhưng	không	biep t	đời	sau	[roe i]	sẽ	ra	sao,	nghi	thep 	này,	nghi	
thep 	kia.	Tức	là	mı̀nh	chưa	có	tin	vào	nghiệp	quả. 

4.	Nghi	rằng	đời	sau	làm	sao	ta	có	được?	Tức	là	làm	sao	mı̀nh	có	
được	đời	sau	đây?	Nghi	như	vậy!	Vı́	dụ	như	mı̀nh	không	biep t	đaeu	thai	là	
thep 	nào,	tại	sao	lại	có	ra	ta	ở	đời	nữa. 

5.	Nghi	rằng	đời	sau	ta	thế	nào,	rồi	sẽ	ra	sao?	Tức	là	lại	tiepp	tục	
một	vòng	nữa	như	thep 	nào. 

Nghi	vee 	tương	lai	roe i,	bây	giờ	là	[nghi]	vee 	hiện	tại. 

G.	Hoài	nghi	Hiện	tại	có	5: 

1.	Nghi	rằng	đây	là	ta	phải	chăng?	Tức	là	đây	là	ta	phải	không?	
Hay	là	ai	đó	đúng	không?	Nhieeu	khi	nghi	vậy	đó.	Nghi	vee 	bản	ngã	của	
mı̀nh,	cái	ta	của	mı̀nh	có	hiện	hữu	hay	không?	Đapy	là	một	dạng	Ngã	kiepn	
chưa	có	vượt	qua.	Dạng	Ngã	kiepn	này	 là	mı̀nh	chapp	đây	có	phải	 là	 ta	
không?	Thân	này	có	phải	là	ta	không?	Bây	giờ	quý	vi	̣nghı̃	thân	này	có	
phải	là	ta	không?	Nepu	quý	vi	̣học	Phật	pháp	mà	quý	vi	̣nói	thân	này	là	ta,	



đó	là	quý	vi	̣sai,	đúng	không?	Thực	tep ,	thân	này	không	phải	là	ta	hoàn	
toàn,	nên	nhớ	vậy!	Không	theY 	nói	là	ta,	mà	cũng	không	theY 	nói	nó	không	
phải	là	ta.	Mà	phải	nói	như	vậy	mới	đúng. 

			 2.	Nghi	rằng	đây	thành	ra	ta	phải	chăng?	Tức	là	nghi	ravng	các	
pháp	hiện	tại	như	thân	tâm	này	có	biepn	ra	ta	hay	không?	Có	hay	không	
[quý	vi]̣?	Thật	ra	mı̀nh	học	Phật	pháp	lâu	roe i,	thı̀	mı̀nh	sẽ	hieYu	ravng:	
Không	phải!	Mapy	đieeu	này	chı̉	là	do	duyên.	Thức	của	mı̀nh	sanh	ra	đây,	
roe i	nghiệp	nương	vào	đó	thôi.	Mı̀nh	hieYu	được	như	vậy	thı̀	mı̀nh	phá	
được	mapy	đieeu	nghi	này.	Cho	nên	tại	sao	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	lại	khó	
như	vậy.	Quý	vi	̣thapy	không	ạ?	40	đieeu	nghi	này	đâu	có	de� . 

			 3.	Nghi	rằng	là	ta	đây	như	thế	nào?	Ta	đây	như	thep 	nào,	tức	là	
bản	chap t	của	ta	là	bản	chap t	thep 	nào?	Ta	có	thật	là	ta	hay	không?	Có	tâm	
linh	vı̃nh	havng	hay	không?	Nói	vee 	bản	theY 	thı̀	ai	mà	học	Thiện	Trang	
chia	sẻ	từ	trước	tới	giờ,	nepu	quý	vi	̣hieYu	thı̀	quý	vi	̣sẽ	không	nghi	đieeu	
này	nữa.	Biep t	roe i!	Giop ng	như	trái	xoài,	mı̀nh	troe ng	xuop ng	roe i	nó	lên	cây	
xoài,	ra	trái	khác	vậy	thôi.	Đời	này	qua	đời	khác	như	vậy	v.v...	Mı̀nh	hieYu	
được	câu	chuyện	đó	thı̀	quý	vi	̣dứt	được	mapy	đieeu	nghi	này. 

			 Cho	nên	Thiện	Trang	mới	nói	là	tại	sao	muopn	vào	Sơ	quả	Tu-đà-
hoàn	thı̀	phải	học	tới	đó,	chứ	còn	học	sơ	sơ	là	không	tới	Tu-đà-hoàn	
được	đâu,	de� 	gı̀!	Không	hieYu	thı̀	làm	sao	vào	được	[Tu-đà-hoàn],	Tu-
đà-hoàn	[là	phải]	tới	đó	mà. 

			 4.	Nghi	rằng	ta	đây	thành	ra	như	thế	nào?	Cũng	tương	tự	như	
vậy	thôi,	đó	là	quá	trı̀nh	tiepn	hóa	của	mı̀nh	thep 	nào?	Mai	mop t	mı̀nh	học	
tới	lộ	trı̀nh	tâm,	lộ	trı̀nh	tử	roe i,	thı̀	mı̀nh	sẽ	rõ	ràng,	khỏi	lo! 

		 5.	Nghi	rằng	chúng	sanh	có	do	từ	đâu?	Ba� t	đaeu	nghi	vee 	sự	sop ng:	
Có	phải	là	do	thaen	linh	tạo	ra?	Hay	do	nghiệp?	Hay	do	nga�u	nhiên?	v.v...	
Đieeu	này	thı̀	đức	Phật	luôn	đưa	ra,	nói	là	không	có	trả	lời,	bởi	vı̀	đieeu	
này	không	thiep t	thực	cho	giải	thoát.	Như	vậy	thı̀	mı̀nh	cũng	nghi	luôn. 

			 Nhưng	thật	ra	nepu	mı̀nh	học	 lâu	roe i	 thı̀	mı̀nh	biep t,	mı̀nh	hieYu	 là	
cũng	chả	caen	phải	nghi	đieeu	đó	nữa.	Tại	vı̀	thật	ra	đieeu	này	không	caen	
thiep t.	Đức	Phật	nói	như	vậy	thı̀	mı̀nh	cứ	tin	như	vậy	thôi,	không	nghi	



nữa.	Còn	mı̀nh	cứ	đặt	vapn	đee 	đó	canh	cánh	trong	lòng	thı̀	mı̀nh	nghi.	
Thật	ra	đức	Phật	nói	là	do	Vô	minh	mới	có	luân	hoe i,	chủ	yepu	là	do	Vô	
minh	thôi.	Mı̀nh	chı̉	caen	na�m	đieeu	cop t	lõi	đó	là	mı̀nh	hep t	nghi. 

H.	Hoài	nghi	Pháp	y	tương	sinh	(paṭiccasamuppāda)	có	11	(mı̀nh	
cũng	kieYm	tra	lại	11	đieeu	này). 

			 1.	Nghi	rằng	chúng	sanh	có	già	chết	phải	do	sự	sanh	ra	chăng?	
Đieeu	này	thı̀	de� 	hieYu	đúng	không?	Chúng	sanh	thı̀	có	già	chep t,	có	sanh	
thı̀	có	già,	có	chep t.	Chứ	có	chúng	sanh	nào	sanh	ra	roe i	mà	không	chep t	
đâu. 

			 2.	Nghi	rằng	tái	 tục	(hay	đầu	thai)	phải	do	nghiệp	hậu	hữu	
chăng?	Tức	là	mı̀nh	nghi	ravng	có	phải	đi	đaeu	thai	là	do	nghiệp	vee 	sau	
còn	hay	không.	Đieeu	này	thı̀	cha� c	không	có	nghi	gı̀	đâu.	Ai	mà	học	tới	
bây	giờ	thı̀	cha� c	biep t	roe i,	không	có	nghi.	Còn	nghiệp	thı̀	còn	đaeu	thai,	A-
la-hán	hep t	nghiệp	roe i	thı̀	hep t	đaeu	thai. 

		 3.	Nghi	rằng	nghiệp	hậu	hữu	phải	do	sự	thủ	chấp	cứng	chăng?	
Đúng	roe i!	Tức	là	mı̀nh	tin	ravng	là	do	mı̀nh	có	sự	chapp	trước,	chapp	cứng,	
chapp	dữ	quá	cho	nên	mı̀nh	tạo	ra	nghiệp.	Và	tạo	nghiệp	đó	cho	nên	là	
mới	có	nghiệp.	Đieeu	này	thı̀	không	có	nghi	đâu. 

			 4.	Nghi	rằng	hậu	hữu	có	phải	do	sự	tham	ái	chăng?	Thật	 ra	
nguyên	nhân	chı́nh	là	do	tham	ái,	đúng	chưa?	Còn	có	nghiệp	là	do	tham,	
do	 tham	nên	không	đoạn	được	 tham	 ái.	Ơ� 	đây,	 trong	vòng	12	nhân	
duyên,	thı̀	chúng	ta	thapy	có	Vô	minh	duyên	Hành,	Hành	duyên	Thức...	
thı̀	có	[ái]	là	tham	ái. 

			 5.	Nghi	rằng	ái	có	phải	do	sự	thọ	hưởng	chăng?	Tức	là	ái	này	là	
từ	đâu?	Do	thọ	đúng	không? 

		 6.	Nghi	rằng	thọ	có	phải	do	sự	xúc	chạm	chăng?	Thọ	là	do	tiepp	
xúc.	Đức	Phật	nói	trong	12	nhân	duyên	như	vậy,	nhưng	mı̀nh	lại	nghi,	
mı̀nh	không	tin	đieeu	đó.	Đó	là	nghi.	Đieeu	này	thı̀	Thiện	Trang	nghı̃	là	
không	khó,	tại	vı̀	thật	ra	mı̀nh	học	hoài	thı̀	mı̀nh	không	có	nghi. 



		 7.	Nghi	rằng	xúc	có	phải	do	Lục	xứ	chăng?	Đây	cũng	là	trong	
vòng	12	nhân	duyên.	Sáu	cho� :	Ma� t,	tai,	mũi,	lưỡi,	thân,	ý,	sáu	căn	tiepp	
xúc	thı̀	đó	là	gọi	là	Lục	xứ.	[Mı̀nh]	tiepp	xúc	với	cảnh	là	do	đó,	vı́	dụ	như	
ma� t	thı̀	thapy	cảnh	đẹp	hay	xapu,	tai	nghe	tiepng,	mũi	ngửi	mùi	hương,	đó	
là	ba	xứ.	Có	tap t	cả	là	sáu	xứ. 

			 8.	Nghi	rằng	Lục	xứ	có	phải	do	nhờ	danh	sắc	chăng? 

		 9.	Nghi	 rằng	 là	danh	 sắc	 có	phải	do	nhờ	 thức	 chăng?	Thức	
duyên	Danh	sa� c.	Vậy	thı̀	mı̀nh	có	nghi	không?	Quý	vi	̣hieYu	Danh	và	Sa� c	
không	ạ?	Danh	là	vee 	tinh	thaen:	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức.	Còn	Sa� c	là	thân	
theY 	vật	lý. 

			 10.	Nghi	rằng	thức	tái	tục	có	pháp	hành	trợ	giúp	hay	chăng?	
Khi	đi	đaeu	thai,	thức	đi	đaeu	thai	tiepp	tục	là	có	pháp	hành	trợ	giúp	hay	
không?	Đieeu	đó	có	đúng	không?	Có!	Mı̀nh	phải	tin	đieeu	đó. 

			 11.	Nghi	rằng	pháp	hành	phát	sanh	có	phải	do	nhờ	Vô	minh	
hay	chăng?	Đieeu	này	là	từ	vòng	12	nhân	duyên,	Vô	minh	duyên	Hành,	
Hành	duyên	Thức,	Thức	duyên	Danh	sa� c,	Danh	sa� c	duyên	Lục	nhập,	
Lục	nhập	duyên	Xúc,	Xúc	duyên	Thọ,	Thọ	duyên	A� i,	A� i	duyên	Hữu,	Hữu	
duyên	Thủ	v.v...	Vòng	12	nhân	duyên	mà	mı̀nh	nghi	trong	đó	thı̀	cũng	
không	được.	Mı̀nh	phải	tin	đieeu	đó. 

			 *Khi	nào	suy	xét	đến	những	hoài	nghi	như	trên,	đó	là	tâm	si	
hoài	 nghi!	 Còn	 những	 loại	 hoài	 nghi	 khác	 là	 hoài	 nghi	 thông	
thường	thì	cảnh	của	các	tâm	khác	có	thể	là	tham,	sân,	thiện,	hay	tố	
dục	giới. 

			 Khi	nào	mà	quý	vi	̣nghi	trong	40	đieeu	ở	trên,	thı̀	đó	gọi	là	Tâm	si	
hoài	nghi.	Còn	nepu	không	phải	như	thep 	thı̀	đó	là	hoài	nghi	của	tâm	khác.	
Hoài	nghi	thông	thường	thı̀	cảnh	của	các	tâm	khác,	có	theY 	là	tham,	sân,	
thiện	hay	top 	dục	giới	(top 	là	tác,	là	làm).	Bây	giờ	mı̀nh	muopn	biep t	có	nghi	
hay	không	thı̀	mı̀nh	xét	40	đieeu	trên.	Đó	gọi	là	Tâm	si	hoài	nghi. 

			 Chúng	ta	học	luôn	tâm	trạo	cử	roe i	chúng	ta	sẽ	toY ng	kep t	lại	từ	từ,	
roe i	cho	vı́	dụ. 



		 +Trạo	cử	(Uddhacca):	-	uddhacca	là	tán	loạn,	lau	chau,	say	mê,	
điên	cuồng,	quên	mình	chẳng	tỉnh	táo	hay	giật	mình,	cảm	thấy	bồn	
chồn,	bất	an	v.v… 

		 Quý	vi	̣thapy	trạo	cử	là	tán	loạn,	là	lao	chao,	là	say	mê,	là	điên	cuoe ng.	
Đó	 là	 trạo	 cử	 hay	 là	 phóng	dật.	 Tâm	mı̀nh	 tán	 loạn,	 lao	 chao,	 người	
không	có	điṇh	thı̀	bi	̣đieeu	này.	Roe i	say	mê,	mı̀nh	say	mê	cái	gı̀	quá	đó	thı̀	
cũng	là	phóng	dật,	trạo	cử.	Điên	cuoe ng	là	những	người	say	mê,	mê	đepn	
mức	 độ	 điên	 cuoe ng	 luôn.	 Quên	mı̀nh,	 cha�ng	 tı̉nh	 táo	 hay	 giật	mı̀nh.	
Những	người	hay	giật	mı̀nh,	quý	vi	̣thapy	mı̀nh	có	giật	mı̀nh	không?	Giật	
mı̀nh	là	phóng	dật	đó.	Cảm	thapy	boe n	choe n,	bap t	an	v.v... 

			 Quý	vi	̣thapy	học	những	đieeu	này,	mı̀nh	thapy	rõ	đúng	không?	Chứ	
bı̀nh	 thường	mı̀nh	cứ	nói	 trạo	cử	hay	 là	phóng	dật	hay	điệu	cử,	mà	
mı̀nh	cũng	cha�ng	biep t	 thep 	nào	 là	phóng	dật,	 thep 	nào	 là	 trạo	cử	đúng	
không?	Đâu	biep t!	Hôm	nay	thı̀	biep t	roe i,	tâm	tán	loạn	là	phóng	dật,	roe i	
lao	chao,	say	mê.	Giop ng	như	thapy	bông	hoa	đẹp	quá	nên	say	mê,	đó	là	
phóng	dật,	là	trạo	cử,	là	điên	cuoe ng	đó.	Vı́	dụ	như	nghe	nhạc	xong	roe i	
nhảy	đùng	đùng,	hát	theo,	không	làm	chủ	được,	đó	là	điên	cuoe ng.	Quên	
mı̀nh,	cha�ng	tı̉nh	táo,	hay	giật	mı̀nh,	cảm	thapy	boe n	choe n.	Nhieeu	khi	cảm	
thapy	boe n	choe n,	bap t	an,	đó	cũng	là	phóng	dật. 

			 Cho	nên	những	người	không	có	điṇh	thường	bi	̣những	đieeu	này	
nặng.	Quý	vi	̣thapy	rõ	ràng	đúng	không?	Người	có	điṇh	thı̀	tự	nhiên	bớt	
ha�n.	Vı́	dụ	như	quý	vi	̣đi	ra	ngoài,	gia�m	chân	lên	một	con	gı̀	hay	cái	gı̀	
đó	meem	meem,	ba� t	đaeu	giật	mı̀nh	lên,	sợ	hãi,	hét	lên.	Đó	là	phóng	dật.	
Vı̀	sao?	Vı̀	quên	map t.	Mı̀nh	nhı̀n	xuop ng	thapy	không	phải	là	con	ra�n,	hóa	
ra	chı̉	là	chiepc	dép	thôi	mà	mı̀nh	tưởng	con	ra�n.	Đó	là	gı̀?	Đó	là	Tâm	si,	
Tâm	si	không	nhận	được	biep t	được	cảnh,	đó	là	phóng	dật. 

			 Như	vậy	chúng	ta	hieYu	rõ	ràng	thep 	nào	là	trạo	cử	roe i	đúng	không?	
Cho	nên	ai	hỏi	trạo	cử	là	thep 	nào	[thı̀	mı̀nh]	học	roe i	nha.	Có	nhieeu	đoe ng	
tu	không	chiụ	nghe	bộ	này,	roe i	cứ	hỏi	phóng	dật	là	sao	thaey?	Cái	này	là	
sao?	Cái	kia	là	sao?	Thiện	Trang	nói	những	đieeu	đó	[được]	giảng	hep t	
trong	bộ	Câu	Xá	này,	trong	bộ	này	có	hep t	đó.	Roe i	hỏi	thep 	nào	là	niệm	
Thiên?	Thiện	Trang	nói	niệm	Thiên	thı̀	đã	giảng	qua	roe i.	Cho	nên	nhieeu	



khi	không	học	mà	cứ	hay	hỏi.	Nói	chung	là	người	thời	nay	không	có	
siêng	năng.	Thı́ch	thı̀	tı̀m	hieYu,	[Thiện	Trang]	chia	sẻ	đaey	đủ	hep t	roe i,	mà	
không	có	siêng	năng	tı̀m	kiepm.	Cho	nên	là	học	cứ	mơ	mơ	màng	màng,	
nên	tu	cũng	không	tới,	khó	mà	đa� c	lực	được.	Mı̀nh	không	hieYu	rõ	vapn	
đee 	gı̀	thı̀	làm	sao	mà	tu	được. 

			 *Hai	thứ	tâm	này	có	cùng	sức	mạnh,	không	có	tâm	nào	mạnh	
mẽ	hơn	tâm	nào.	Chúng	không	khác	nhau	trên	phương	diện	vô	trợ	
hay	hữu	trợ.	Tức	là	hai	tâm	này	không	xét	trên	phương	diện	vô	trợ	
hay	hữu	trợ.	Hai	tâm	gı̀?	Hai	tâm	si.	Tại	sao?	Ơ� 	đây	có	nói: 

			 *Không	có	phân	chia	"có	trợ"	hay	"vô	trợ",	vì	bản	chất	của	các	
tâm	này	không	đủ	điều	kiện	để	xuất	hiện	sự	có	mặt	hay	vắng	mặt	
của	trợ	tâm	như	hỷ	(pīti),	định	(ekaggatā),	hoặc	tác	ý	mạnh	mẽ. 

			 Ơ� 	đây	chúng	ta	sẽ	hieYu	rõ	hơn	vee 	trợ	hay	vô	trợ.	Tức	là	ở	đây	nói	
là	không	có	đieeu	kiện	đeY 	xuap t	hiện	hay	va�ng	mặt	của	các	trợ	tâm	như	
Hı̉	(Hı̉	là	một	[Tâm	sở]	giúp	trợ	tâm),	roe i	Điṇh,	hoặc	là	Tác	ý	mà	tác	ý	
mạnh	mẽ.	Đây	là	những	Tâm	sở	mà	mı̀nh	đeeu	học	roe i	đúng	không	ạ?	
Tâm	sở	Hı̉,	Tâm	sở	Điṇh,	và	Tâm	sở	Tác	ý.	Khi	không	có	đủ	đieeu	kiện	đeY 	
xuap t	hiện	những	[Tâm	sở]	này	thı̀	không	có	quan	trọng,	chı́nh	vı̀	vậy	
nên	không	có	trợ	hay	vô	trợ.	Còn	mapy	Tâm	tham	với	Tâm	sân	thı̀	có.	
Tâm	tham	thı̀	có	xuap t	hiện	theo	hı̉,	hı̉	mạnh	hay	hı̉	yepu	gı̀	đó	v.v...	Roe i	
Tâm	sân	[thı̀	xuap t	hiện]	theo	điṇh. 

			 Tóm	lại	vee 	Tâm	si	thı̀	có	hai	loại: 

Tâm Cảm	giác	(thọ) Hợp	tác 

Si Xả Hoài	nghi 

Si Xả Trạo	cử	(Phóng	dật) 

		 	 Chúng	ta	học	hep t	luôn,	roe i	mı̀nh	cho	vı́	dụ. 



		 *Cả	hai	loại	tâm	Si	(si	+	hoài	nghi,	si	+	trạo	cử)	đeeu	là	tâm	thọ	xả	
(upekkhā	vedanā)	(nhớ	là	thọ	xả	nha)	vı̀	chúng	không	đủ	điều	kiện	
để	có	cảm	thọ	hỉ	hay	ưu	–	do	bản	chap t	mù	mờ,	mơ	hồ,	không	rõ	ràng,	
và	không	có	đối	tượng	cụ	thể	nào	gây	khoái	cảm	hay	khó	chịu	rõ	
rệt. 

		 Giải	thı́ch	quá	rõ	roe i	đúng	không	quý	vi?̣	Tức	là	khi	si	thı̀	không	
giop ng	như	tham.	Tham	thı̀	cảnh	rõ	la�m,	vı̀	nó	thı́ch	mà,	thı́ch	thı̀	cảnh	
phải	rõ	chứ.	Cảnh	rõ	cho	nên	có	thọ	hı̉	trong	đó.	Roe i	Tâm	sân	thı̀	cảnh	
cũng	rõ	chứ,	tôi	đang	bực	mı̀nh,	đang	khó	chiụ,	khó	chiụ	vee 	đieeu	gı̀	đó,	
rõ	cảnh	mà.	Như	trời	đang	nóng	thı̀	thapy	nóng,	[hay]	đang	lạnh	thı̀	thapy	
lạnh,	rõ	ràng	mà!	Đó	là	những	cảm	giác,	khoái	cảm	hay	là	khó	chiụ,	cho	
nên	mới	có	như	vậy.	Nhưng	ở	đây,	tâm	này	là	thọ	xả,	tại	vı̀	nó	không	có	
cảm	giác	gı̀	vee 	mapy	đieeu	đó,	mà	nó	mù	mờ,	mơ	hoe ,	không	rõ	ràng	vee 	đop i	
tượng	cụ	theY 	nào	hep t,	cho	nên	Tâm	si	là	thọ	xả. 

		 Đó	quý	vi!̣	Mı̀nh	học,	mı̀nh	phải	hieYu	như	vậy	thı̀	mới	nhớ	được,	
chứ	còn	học	theo	kieYu	học	gạo,	thuộc	lòng	thı̀	một	thời	gian	là	quên	hep t,	
không	theY 	nào	thuộc	lòng	được.	Mı̀nh	nghe	vapn	đee 	nào	thı̀	mı̀nh	phải	
hieYu.	Nói	Tâm	tham,	tại	sao	đó	là	Tâm	tham	thọ	xả	hay	thọ	hı̉,	mı̀nh	phải	
biep t.	Roe i	Tâm	sân	thı̀	tại	sao	thọ	ưu?	Vı̀	khó	chiụ	nên	thọ	ưu.	Còn	Tâm	si	
thı̀	tại	sao	thọ	xả?	Bởi	vı̀	đop i	tượng	không	có	rõ	ràng	gı̀	hep t,	mà	nó	mờ	
mờ,	cho	nên	là	thọ	xả	thôi.	Mı̀nh	phải	hieYu	như	vậy	thı̀	không	theY 	nào	
quên	được	hep t.	Học	Phật	pháp	phải	hieYu,	hieYu	roe i	mới	tu.	Vậy	thı̀	hôm	
nay	chúng	ta	rõ	ràng	roe i. 

			 Bây	giờ	cho	một	vı́	dụ: 

		 VD1:	Một	người	đàn	ông	đang	có	sự	nghi	ngờ	về	nghiệp	và	sự	ảnh	
hưởng	(quả)	của	nghiệp,	thì	khi	ấy	có	tâm	gì? 

			Quý	vi	̣trả	lời	thử	coi.	Có	một	người	đàn	ông,	vı́	dụ	như	choe ng	
của	quý	vi	̣đang	nghi	ngờ	vee 	nghiệp	và	sự	ảnh	hưởng	của	nghiệp.	Thı̀	
[khi]	đó	choe ng	của	quý	vi	̣có	tâm	gı̀?	Tức	là	đang	nghi	ngờ	ravng	thapy	vợ	
mı̀nh	tu	tập	vậy	v.v…,	thapy	có	troY 	quả	gı̀	đâu.	Chưa	thapy	gı̀	hep t	cho	nên	
nghi	ngờ	vee 	nghiệp,	vee 	quả	nghiệp.	Thapy	ông	kia	làm	ác	ghê	gớm	mà	
giàu	quá	trời,	oY ng	nghı̃	vậy.	Còn	oY ng	thapy	bà	vợ	mı̀nh	tu	hoài	cũng	không	



thapy	giàu	lên	được.	O~ ng	nghi	ngờ	nghiệp	và	quả	của	nghiệp,	như	vậy	
oY ng	có	tâm	gı̀? 

		 Tap t	nhiên	quý	vi	̣sẽ	trả	lời	là	Tâm	si.	Nhưng	ở	đây	quá	de� ,	có	50	-	
50.	Tâm	si	gı̀?	Quý	vi	̣coi	lại	nha!	Tâm	si	thọ	xả,	hợp	hoài	nghi	hoặc	là	Tâm	
si	thọ	xả,	hợp	phóng	dật.	Ơ� 	đây	chúng	ta	nên	dùng	chữ	gı̀?	Nãy	giờ	chúng	
ta	dùng	từ	trạo	cử,	có	người	dùng	chữ	phóng	dật.	Trạo	cử,	phóng	dật,	
dùng	cái	nào	cũng	được.	Có	người	dùng	trạo	cử,	có	người	dùng	phóng	
dật.	Ơ� 	đây	là	Tâm	si,	Tâm	si	này	là	hợp	hoài	nghi	hay	hợp	trạo	cử? 

Đáp	án:	Tâm	si	thọ	xả	hợp	hoài	nghi.	Đáp	án	cha� c	cha�n	là	Tâm	
si.	Bởi	vı̀	oY ng	đang	nghi	ngờ	vee 	nghiệp	và	quả	của	nghiệp,	tức	là	oY ng	đang	
nghi	ngờ	vee 	Phật	pháp.	De� 	dàng!	Không	có	gı̀	hep t. 

VD2:	Một	nữ	Phật	tử	đang	nghe	giảng	bài,	nhưng	cô	ấy	không	hiểu	
một	từ	ngữ	bởi	vì	ý	của	cô	ta	dao	động	không	yên.	Tâm	của	cô	ta	trong	
khi	ấy	là	tâm	gì? 

[Trường	hợp]	này	thı̀	de� 	quá	roe i.	Tức	là	bây	giờ	có	một	người	nữ	
Phật	tử	đang	nghe	giảng	bài	ở	đây,	nhưng	không	hieYu	được	từ	ở	trên.	Vı́	
dụ	quý	vi	̣đeY 	qua	map t	từ	phóng	dật	roe i,	Thiện	Trang	giảng	từ	phóng	dật	
mà	[quý	vi]̣	mơ	mơ	màng	màng,	không	đeY 	ý	[nên]	không	hieYu	phóng	dật,	
không	hieYu	từ	trạo	cử.	Thı̀	lúc	đó	cô	apy	là	tâm	gı̀? 

Ơ� 	đây	có	ba	loại	tâm:	Tham,	sân,	si	thôi.	Ơ� 	đây	mı̀nh	đang	học	Tâm	
si,	thı̀	trong	Tâm	si	[có]	hai	loại,	[là]	si	nào?	Tâm	si	cha� c	cha�n	là	thọ	xả,	
[bây	giờ	là]	hợp	hoài	nghi	hay	hợp	trạo	cử	thôi.	Quý	vi	̣nepu	tı̀m	được	đáp	
án	trong	đaeu,	quý	vi	̣đưa	ra	được	là	top t.	Ơ� 	đây	chúng	ta	nên	phân	tı́ch	
luôn,	tại	sao?	Như	thep 	nào?	 

Thứ	nhap t,	chúng	ta	phân	tı́ch	xem,	ở	đây	là	cô	ta	không	rõ	ràng	vee 	
đop i	tượng,	không	[hieYu]	rõ	ràng	vee 	bài	giảng,	[và]	đang	[không	hieYu]	từ	
ngữ	đó.	Rõ	ràng	cô	apy	là	Tâm	si	roe i.	Và	Tâm	si	thı̀	chı̉	có	thọ	xả	thôi,	chứ	
không	có	thọ	gı̀	nữa	hep t.	Tiepp	theo	là	do	cô	ta	nghi	ngờ	vee 	giáo	pháp	hay	
là	nghi	ngờ	vee 	Phật,	Pháp,	Tăng	(40	đieeu	ở	trên	đó)	hay	là	cô	ta	đang	
phóng	dật,	trạo	cử?	Đây	rõ	ràng	là	tâm	cô	ta	đang	dao	động,	không	yên,	



nên	cô	ta	quên	map t	sự	chú	ý.	Cho	nên	cô	ta	là	Tâm	si	thọ	xả,	hợp	trạo	cử	
(hay	là	hợp	phóng	dật)	là	xong. 

Đáp	án:	‘Tâm	si	thọ	xả	trạo	cử’	như	là	lúc	nghe	pháp	mà	tán	
loạn,	lau	chau,	giật	mình,	lịu	lọ,	cuồng	tâm	lãng	trí,	say	quá	và	mê	
mờ,	đó	là	si	mê	tán	loạn. 

		 VD3:	Một	người	đứng	giữa	nhiều	Pháp	môn	(Thiền,	Tịnh	độ,	Mật	
tông…),	rồi	nói:	“Pháp	môn	nào	cũng	có	người	nói	hay,	biết	đi	đường	nào	
đây?	Thôi…	để	đó	đã…”	Tâm	của	người	đó	trong	khi	ấy	là	Tâm	gì? 

		 Bây	giờ	mı̀nh	sẽ	lapy	vı́	dụ	khó	hơn.	Tức	là	có	người	muop n	tı̀m	hieYu	
Phật	pháp	nhưng	họ	thapy	có	nhieeu	Pháp	môn	quá,	nào	là	Thieen,	Tiṇh	độ,	
Mật	tông,	v.v…	họ	thapy	Pháp	môn	nào	cũng	có	người	nói	hay,	không	biep t	
đi	đường	nào	đây.	Thôi...	đeY 	đó	đã...	Tâm	người	đó	là	tâm	gı̀?	Quý	vi	̣thử	
phân	tı́ch	xem. 

Thực	tep 	 thời	nay	có	đúng	trường	hợp	này,	nhieeu	người	muop n	tu	
la�m	nhưng	vô	thapy	gı̀	đâu….	ông	nào	cũng	nói	hay	quá.	Bên	kia	Thieen	
Như	Lai	thừa	gı̀	đó,	Thieen	gı̀	đó…	nói	hay	quá,	roe i	qua	bên	Tiṇh	Độ	cũng	
thapy	 ông	Tiṇh	Độ	nói	hay	quá,	roe i	qua	Mật	tông	cũng	thapy	người	Mật	
tông	nói	hay	quá,	roe i	qua	Thieen	nguyên	thủy	Vipassana	cũng	thapy	hay	
quá.	[Pháp	môn]	nào	cũng	thapy	hay	quá	roe i	biep t	tu	[pháp]	nào	đây,	biep t	
tu	đường	nào,	chưa	học	giáo	pháp,	nên	thôi…	đeY 	đó	đã…	không	biep t	tu	
[pháp]	gı̀.	Thı̀	lúc	đó	là	tâm	gı̀?	 

Rõ	ràng	là	Tâm	si	đúng	không?	Chúng	ta	biep t	 là	 tâm	nghi	ngờ	vı̀	
lừng	chừng	không	biep t	đi	vee 	đâu,	đieeu	đó	là	không	sáng	suop t,	không	rõ	
được	Pháp	môn,	cho	nên	cha� c	cha�n	là	Tâm	si.	Tâm	si	này	cha� c	cha�n	thọ	
xả,	tại	vı̀	oY ng	đâu	muopn	ôm	vô	Pháp	môn	nào	mà	cũng	không	muopn	đaYy	
ra.	[Vı̀]	không	có	khó	chiụ	[nên]	không	có	thọ	ưu.	Bây	giờ	vapn	đee 	là	hợp	
với	trạo	cử	hay	là	hợp	với	hoài	nghi?	Quý	vi	̣thapy	rõ	ràng	ở	đây	ông	này	
đang	nghi	ngờ	nên	là	Tâm	si	thọ	xả,	hợp	hoài	nghi,	chứ	đâu	có	gı̀.	Chúng	
ta	coi	đáp	án. 

Đáp	án:	Tâm	si,	thọ	xả,	hợp	hoài	nghi.	Rõ	ràng!	Tại	vı̀	oY ng	đang	
nghi	ngờ	mà,	đơn	giản	vô	cùng,	không	khó	gı̀	hep t.	Chúng	ta	hieYu	roe i	nha!	 



Bữa	sau	khi	học	hep t	12	Tâm	bap t	thiện,	toY ng	kep t	lại	thı̀	Thiện	Trang	
cho	những	vı́	dụ	đeY 	quý	vi	̣xác	điṇh	được	đâu	là	Tâm	si,	đâu	là	Tâm	sân,	
đâu	là	Tâm	tham.	Phải	có	những	vı́	dụ	một	lúc	ba	tâm	khó	hơn	như	vậy,	
[đeY ]	quý	vi	̣thapy	trong	đời	sop ng	của	mı̀nh,	chúng	ta	phải	nhı̀n	nhận	được	
tâm. 

+Nhân	trợ	sanh	si	có	2:	tức	là	đeY 	si	sanh	ra	thı̀	có	2	[nhân]. 

1.	Không	khéo	tác	ý	là	những	cách	suy	xét	về	nhận	định	làm	
cho	tâm	bất	thiện	phát	sanh	như	nghĩ	theo	tham,	sân,	si	v.v… 

		 Đieeu	này	là	không	khéo	tác	ý,	tức	là	mı̀nh	không	học	pháp	được,	
không	hieYu,	cho	nên	mı̀nh	không	khéo	tác	ý.	Không	khéo	tác	ý	này	cũng	
có	nhieeu	la�m,	cũng	quan	trọng.	Duyên	quan	trọng	nhưng	do	tâm	mı̀nh	
nữa,	tu	tập	có	nhieeu	người	không	khéo	tác	ý. 

Vı́	dụ	như	chúng	ta	thapy	trong	thời	đức	Phật,	có	câu	chuyện,	hı̀nh	
như	ngài	Trưởng	lão	Xá	Lợi	Phap t	có	hai	người	Đệ	tử.	Hai	vi	̣đó	thı̀	một	
người	phụ	trách	napu	nước,	napu	nước	sôi	lên	thı̀	người	kia	tới	lapy	nước	
đó	rót	vô	trong	cái	bı̀nh	(giop ng	như	cái	chậu),	đem	lên	cho	Sư	phụ	mı̀nh	
ta�m.	Như	vậy	lúc	nào	Sư	phụ	cũng	cảm	ơn	người	đem	nước	đó.	Ngài	là	
bậc	Thánh	mà,	ngài	cứ	cảm	ơn	vậy.	Thı̀	người	kia	nghe	thapy	hoài	như	vậy	
cảm	 thapy	 khó	 chiụ,	 thapy	mı̀nh	napu	 nước	mà	mı̀nh	không	được	 khen,	
người	kia	chı̉	bưng	nước	lên	đoY 	vô	thôi	chứ	có	gı̀	đâu,	nên	lâu	ngày	cảm	
thapy	khó	chiụ,	[thapy]	thaey	mı̀nh	không	công	bavng. 

[Vı̀]	cảm	thapy	như	vậy,	nên	bữa	đó	oY ng	cũng	đem	nước	lên	nhưng	
không	napu	nước,	đeY 	khô	như	vậy,	đeY 	 im	chậu	nước	đậy	lại,	giop ng	như	
mọi	khi	nhưng	không	có	nước.	O� ng	kia	thapy	như	vậy	cũng	không	kieYm	
tra,	tưởng	như	mọi	khi,	[nên]	cũng	mời	Sư	phụ	mı̀nh	đi	ta�m,	thı̀	Sư	phụ	
nói:	“Sao	bữa	nay	không	có	nước?”	Lúc	đó	mới	xảy	ra	chuyện.	Roe i	sau	đó	
có	một	sop 	chuyện	nữa	khiepn	thep 	nào	đó…	roe i	cuop i	cùng	ông	này	cứ	bi	̣Sư	
phụ	trách	phạt	một	vài	laen	nên	oY ng	tức	quá,	laen	sau	Sư	phụ	đi	khap t	thực	
thı̀	oY ng	đop t	luôn	cái	thap t	của	Sư	phụ.	Mà	Sư	phụ	chứng	Thánh	quả	roe i.	
Thiện	Trang	nhap t	thời	không	nhớ	tên,	hı̀nh	như	là	ngài	Xá	Lợi	Phap t	hay	
sao	đó. 



Quý	vi	̣ thapy	rõ	ràng,	dù	có	duyên	top t,	được	thân	cận	Thánh	tăng	
nhưng	không	khéo	tác	ý.	Đáng	lẽ	ra	mı̀nh	phải	nghı̃	theo	hướng	top t:	là	
mı̀nh	được	phục	vụ	 roe i	 làm	này	kia,	biep t	hay	không	biep t	 không	quan	
trọng,	quan	trọng	là	Sư	phụ	thapy	đúng	thı̀	nói	đúng,	sai	thı̀	nói	sai.	Đavng	
này	thapy	mı̀nh	bi	̣trách	sai,	bi	̣khieYn	trách	một	hoe i	tức	lên	roe i	làm	những	
việc	như	vậy,	đó	là	không	khéo	tác	ý. 

Cho	nên	tu	tập	thı̀	khéo	tác	ý	quan	trọng	la�m.	Nhieeu	người	nghe	
pháp,	nghe	những	đieeu	mı̀nh	thapy	cao	siêu	quá	 tự	nhiên	mı̀nh	không	
muopn	nghe	nữa,	 thapy	những	gı̀	không	theo	 ý	mı̀nh	là	mı̀nh	sân,	mı̀nh	
phản	bác,	mı̀nh	nói	kieYu	này	kieYu	kia.	Đieeu	đó	là	không	nên,	vı̀	đieeu	đó	là	
không	khéo	tác	ý.	Mı̀nh	caen	hieYu	Phật	pháp	là	phải	tư	duy	top t,	luôn	phải	
kieYm	soát	được	tâm	ý	của	mı̀nh,	phải	coi	tâm	có	tham,	sân,	si	hay	không,	
làm	gı̀	cũng	phải	kieYm	tra	bản	thân	mı̀nh.	Giop ng	như	có	nhieeu	người	cứ	
không	hài	lòng	đieeu	gı̀	đó	là	ba� t	đaeu	noY i	sân	lên,	thı̀	đó	là	không	khéo	tác	
ý.	Cho	nên	không	khéo	tác	ý	lúc	nào	cũng	sanh	ra	tham,	sân,	si. 

2.	Pháp	lậu	(phiền	não)	làm	nền	để	sanh.	(Pháp	này	là	pháp	Hữu	
lậu	(là	pháp	Phieen	não).	Mı̀nh	dùng	chữ	Phieen	não	thı̀	mọi	người	sẽ	de� 	
hieYu	 hơn),	 goem:	 Bốn	 lậu	 (āsava)	 có	 3	 pháp	 thực	 tính	
(sabhāvadhamma),	đó	là	tham,	tà	kiến	và	si.	(Tức	là	Tham,	Tà	kiepn	và	
Si	khiepn	cho	sinh	ra	si). 

1.	Dục	lậu	là	cách	trầm	ngâm	theo	lục	dục	trong	đời	hiện	tại	
này,	có	pháp	thực	tính	là	Tâm	sở	tham.	Dục	là	 tham,	nói	tóm	lại	 là	
mı̀nh	có	ham	muopn	gı̀	đó	thı̀	đieeu	đó	cũng	sinh	ra	si.	Có	nhieeu	khi	ham	
muopn	quá	sinh	ra	mê	mờ.	Giop ng	như	quý	vi	̣ có	đứa	con,	 lớn	 lên,	mới	
mười	mapy	tuoY i,	nó	quen	thavng	đó.	Mı̀nh	thı̀	thapy	thavng	đó	cha�ng	ra	hoe n	
gı̀	hep t	mà	con	gái	mı̀nh	nó	mê	thavng	đó	quá	trời,	thı̀	đó	là	si.	Nghı̃a	là	lúc	
đó	nó	bi	̣dục	lậu	(ham	muopn)	của	nó	che	mờ	map t	roe i,	nó	không	còn	thapy	
được	 các	 pháp	 rõ	 ràng	nữa,	 gọi	 là	mê	mờ.	 Theo	ngôn	ngữ	 ngoài	 đời	
người	ta	nói	là	yêu	mù	quáng. 

2.	Hữu	lậu	là	cách	trầm	ngâm	theo	Sắc	giới,	Vô	sắc	giới,	cũng	
có	pháp	thực	tính	là	Tâm	sở	tham.	Thật	ra	pháp	thứ	hai	là	Hữu	lậu.	
Dục	lậu	là	ở	Dục	giới.	Hữu	lậu	là	lên	Sa� c	giới	và	Vô	sa� c	giới	roe i,	thı̀	cũng	



là	tham	thôi.	Lên	Sa� c	giới	thı̀	người	ta	cũng	có	tham,	nhưng	tham	cái	toe n	
tại	trong	hı̀nh	theY ,	Vô	sa� c	giới	thı̀	tham	trong	tinh	thaen. 

3.	Tà	kiến	lậu	là	cách	mãi	trầm	ngâm	theo	thường	kiến	chấp	
có,	hay	đoạn	kiến	chấp	không,	chẳng	chịu	bỏ,	có	pháp	thực	tính	là	
Tâm	sở	Tà	kiến.	Tà	kiepn	ở	đây	giop ng	như	rớt	vào	Biên	kiepn.	Biên	kiepn	
có	hai	cái	 là	chapp	 thường	[và]	chapp	đoạn.	Chúng	sanh	bı̀nh	thường	 ở	
dưới	này	thı̀	chapp	đoạn,	chapp	đoạn	nghı̃a	là	chep t	là	hep t.	Nhưng	chư	Thiên	
trên	trời	Phạm	thiên,	họ	sop ng	lâu	quá	cho	nên	họ	thường	chapp	thường,	
họ	nghı̃	là	họ	sop ng	lâu,	còn	chúng	sanh	thı̀	chep t.	Cho	nên	họ	nói	Thiên	
đàng	là	vı̃nh	cửu,	vı̃nh	havng,	quý	vi	̣thapy,	có	những	Tôn	giáo	thực	ra	ở	các	
cõi	trời	Phạm	thiên,	chapp	thường	là	vậy. 

4.	Vô	minh	lậu	là	cách	không	chịu	theo	sáng	suốt	như	muỗi	sợ	
mặt	trời,	chỉ	chấp	hẹp	hòi	như	ếch	ngồi	đáy	giếng,	đó	là	Tâm	sở	si. 

Vô	minh	là	không	rõ	ràng,	thuộc	vee 	si.	Có	nghı̃a	là	mı̀nh	chapp,	mı̀nh	
thı̀	dop t	nhưng	mı̀nh	sợ	sự	sáng	suop t.	Giop ng	như	con	muo� i	sợ	mặt	trời,	
thapy	mặt	trời	thı̀	nó	né,	không	bay	ra,	khi	nào	trời	top i	top i	thı̀	nó	bay	ra,	ý	
là	trời	sáng	quá	là	nó	sợ.	Hay	là	con	epch	ngoe i	trong	đáy	giepng,	nó	nhı̀n	
thapy	thep 	thôi.	Còn	mı̀nh	thı̀	sợ	không	dám	học.	 

Đieeu	này	thı̀	rõ	ràng!	Giop ng	như	nhieeu	đoe ng	tu,	đặc	biệt	là	đoe ng	tu	
Tiṇh	Độ	sợ	đieeu	này	la�m,	sợ	học	nhieeu	xen	tạp,	học	nhieeu	biep t	nhieeu	roe i	
không	tin	nữa,	không	tu	Tiṇh	Độ	được	nữa.	Nghe	nói	bộ	đó	giảng	hay,	
nhưng	sợ,	không	dám	học.	Tại	vı̀	sao?	Vı̀	giop ng	như	con	muo� i	sợ	mặt	trời,	
sợ	mı̀nh	học	[thı̀]	biep t	ra,	là	mı̀nh	không	tu	nữa,	‘thôi	tôi	dop t	vậy	thôi’.	
Cho	nên	cứ	lapy	những	lời	của	người	đời	sau	nói,	đeY 	biện	minh,	còn	kinh	
Phật	không	thèm	coi.	Cho	nên	càng	ngày	càng	Vô	minh	(Vô	minh	lậu),	đó	
là	pháp	này,	chapp	vào	sự	hẹp	hòi	giop ng	như	epch	ngoe i	đáy	giepng,	không	
dám	học.	Đó	cũng	là	pháp	trợ	sanh	cho	si,	cho	nên	càng	ngày	càng	si	là	
vậy. 

*Như	vậy	là	tất	cả	12	tâm	bất	thiện	gồm:	8	Tâm	tham	(thọ,	tà	
kiến,	trợ),	2	Tâm	sân	(thọ	ưu,	phẫn	nộ,	trợ)	và	2	Tâm	si	(thọ	xả,	hợp	hoài	
nghi	hoặc	trạo	cử). 



Như	vậy	chúng	ta	đã	học	lướt	qua	được	những	đieeu	này,	bây	giờ	
lapy	một	vı́	dụ	rõ	ràng	hơn.	Chúng	ta	thông	thường	tuy	nói	như	vậy	nhưng	
havng	ngày	mı̀nh	sop ng	với	12	[Tâm]	bap t	thiện	này	nhieeu	la�m.	Vı́	dụ	như	
trong	 khi	 ăn	 uop ng,	mặc,	 hay	 là	 đang	 xem	 chương	 trı̀nh	 tivi,	 đọc	 tieYu	
thuyep t,	đọc	sách	mà	mı̀nh	đang	thı́ch	thú,	thı̀	đó	là	tâm	gı̀?	 

Tap t	nhiên	là	Tâm	tham,	mı̀nh	phải	xác	điṇh	như	vậy.	Cho	nên	trong	
đời	sop ng	havng	ngày	mı̀nh	có	nhieeu	Tâm	tham	la�m.	Roe i	khi	mı̀nh	không	
hài	lòng	với	đieeu	gı̀	đó,	[vı́	dụ]	cảnh	hay	cái	gı̀	đó	mà	mı̀nh	tiepp	xúc	[bi]̣	
nóng	quá,	[hoặc]	lạnh	quá,	[thı̀]	khó	chiụ,	hoặc	không	hài	lòng	với	tiepng	
đi	oe n	ào	của	người	ta,	v.v…	thı̀	đó	là	Tâm	gı̀?	Đó	là	Tâm	sân.	Cho	nên	havng	
ngày	mı̀nh	sop ng	với	Tâm	tham,	Tâm	sân	nhieeu.	Khi	nào	mı̀nh	có	những	
cảm	giác	mà	không	lôi	cuop n	mı̀nh,	cảm	thapy	bı̀nh	thường,	roe i	mı̀nh	thapy	
sao	lãng	tâm,	không	quan	sát,	có	gı̀	đó	không	rõ	ràng	,thı̀	đó	là	rớt	vào	
Tâm	si.	Tóm	lại	havng	ngày	mı̀nh	sop ng	trong	tham,	sân,	si	là	chı́nh	đúng	
không? 

Quý	vi	̣caYn	thận	nha!	Không	học	thı̀	không	biep t,	nhưng	học	roe i	thı̀	
biep t	toàn	là	tham	sân	si	thôi.	Chı́nh	vı̀	Tâm	bap t	thiện	havng	ngày	nhieeu.	
Còn	Tâm	thiện	thı̀	mı̀nh	chưa	học	tới,	nhưng	Tâm	thiện	sẽ	khó	hơn.	Cho	
nên	chúng	ta	tu,	phải	tı́ch	góp	đeY 	cho	Tâm	thiện	nhieeu,	còn	Tâm	bap t	thiện	
ı́t	thı̀	mới	top t.	Chứ	Tâm	bap t	thiện	nhieeu	quá	thı̀	mệt	la�m,	vı̀	Tâm	thiện	tạo	
ra	quả	thiện,	Tâm	bap t	thiện	tạo	ra	quả	bap t	thiện.	Nghiệp	nào	cho	quả	đó,	
nghiệp	đen	cho	quả	đen,	nghiệp	tra�ng	cho	quả	tra�ng,	nghiệp	la�n	lộn	đen	
tra�ng	cho	quả	 la�n	 lộn	đen	 tra�ng.	Và	như	vậy	mı̀nh	mang	nghiệp	 theo	
mı̀nh.	Cho	nên	chúng	ta	phải	có	chieeu	hướng	tu	làm	sao	đeY 	có	lợi	cho	
chúng	ta. 

Hôm	nay	chúng	ta	tạm	dừng	ở	đây,	hẹn	quý	vi	̣hôm	khác	chúng	ta	
sẽ	học	tiepp,	chúng	ta	sẽ	ôn	lại	lướt	qua,	và	chúng	ta	sẽ	học	vào	những	
phaen	tâm	khác.	I�t	nhap t	chúng	ta	học	được	12	tâm	roe i.	121	tâm	thı̀	mı̀nh	
học	được	12	tâm	roe i,	có	những	tâm	học	lướt	thôi,	nhanh	la�m.	Vı́	dụ	mapy	
tâm	quả	các	bậc	Thánh	thı̀	mı̀nh	học	qua	nhanh	thôi,	Tâm	thieen	học	qua	
[cũng]	nhanh	thôi.	Nhưng	mapy	tâm	nên	học	kỹ	vı̀	những	tâm	này	mı̀nh	
phải	quan	sát	được.	Những	tâm	bậc	Thánh,	vı́	dụ	như	khi	mà	mı̀nh	đa� c	



đạo,	lúc	nào	đó	đủ	Bát	chánh	đạo	thı̀	tạo	ra	Tâm	đạo,	từ	Tâm	đạo	chuyeYn	
thành	Tâm	quả,	đa� c	quả	gı̀	đó,	thı̀	mı̀nh	học	lộ	trı̀nh	tâm	rõ	ràng. 

Hôm	nay	 chúng	 ta	 nghı̉	 sớm,	 hẹn	 quý	 vi	̣ hôm	 khác.	Mời	 quý	 vi	̣
chúng	ta	cùng	hoe i	hướng. 

“Chúng	sanh	vô	biên	thệ	nguyện	độ 

Phieen	não	vô	tận	thệ	nguyện	đoạn 

Pháp	môn	vô	lượng	thệ	nguyện	học 

Phật	đạo	vô	thượng	thệ	nguyện	thành”. 

“Nguyện	đem	công	đức	này 

Hướng	vee 	kha�p	tap t	cả 

Đệ	tử	cùng	chúng	sanh 

Đeeu	trọn	thành	Phật	đạo”. 

A	Mi	Đà	Phật! 

	 
	 
	 

	 

	

	 
	 
	 

	

 


