
 
 

1 

Giảng	Ký	Câu	Xá	Luận	Và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận 
Bài	49 

Giảng	giải:	Thầy	Thích	Thiện	Trang 
Giảng	ngày:	10/07/2025 

Phát	trực	tiếp	trên	Kênh	YouTube	Thích	Thiện	Trang 
https://www.youtube.com/watch?v=EDrJS-fee6A 
mạng	xã	hội	Facebook,	Fanpage	Thích	Thiện	Trang: 
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang 

	 

Nam	Mô	Bổn	Sư	Thích	Ca	Mâu	Ni	Phật! 

Nam	Mô	A	Mi	Đà	Phật! 

		 Kính	chào	toàn	thể	quý	vị	đồng	tu!	Hôm	nay	[là]	thứ	Tư,	chúng	ta	học	về	Câu	
Xá	Luận	và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận,	bài	thứ	49.	Chúng	ta	đang	học	về	phần	Tâm,	Tâm	
sở	bên	A	Tỳ	Đàm,	và	một	số	phần	về	Kinh	tạng.	Mở	đầu	buổi	hôm	nay,	cũng	như	
mọi	lần,	chúng	ta	hãy	bắt	đầu	bằng	một	số	câu	chuyện	mang	tính	chất	nhẹ	nhàng,	
cho	quý	vị	đồng	tu	hoan	hỉ.	Mời	quý	vị	theo	dõi: 

Câu	Chuyện	Về	Một	Vị	Tỳ	-	Kheo	Siêng	Tụng	Kinh,	Siêng	Giảng	Thuyết,	Tinh	
Tấn	Tư	Duy	Thời	Đức	Phật 

(Kinh	Tạp	A	Hàm) 

Tôi	nghe	như	vầy:	Một	thời,	đức	Phật	ở	trong	vườn	Cấp	Cô	Độc,	rừng	
cây	Kỳ-đà,	nước	Xá-vệ.	Bấy	giờ,	có	Tỳ-kheo	du	hành	trong	nhân	gian,	nghỉ	
lại	trong	một	khu	rừng,	siêng	tụng	kinh,	siêng	giảng	thuyết,	tinh	tấn	tư	duy,	
đắc	quả	A-la-hán. 

Thiện	Trang	cố	tình	để	chữ	đỏ	ở	đây,	quý	vị	thấy	tu	hành	là	siêng	tụng	kinh,	
hồi	xưa	chưa	có	kinh	bản	như	bây	giờ,	mà	đọc	tụng	thuộc	lòng;	rồi	siêng	giảng	
thuyết,	tức	là	giảng	kinh	cho	người	khác	và	trao	đổi	về	kinh;	tinh	tấn	tư	duy,	thì	
cuối	cùng	cũng	đắc	được	quả	A-la-hán.	Đây	cũng	là	một	cách	tu,	quý	vị	thấy	là	phải	

https://www.facebook.com/suthaythichthientrang


 
 

2 

siêng	tụng	kinh,	siêng	giảng	thuyết,	tư	duy	về	pháp	thì	có	thể	đắc	quả	A-la-hán. 

Sau	khi	chứng	quả	rồi,	không	còn	siêng	tụng	kinh,	giảng	thuyết	nữa.	
(Quý	vị	thấy	sau	khi	chứng	quả	rồi	thì	không	còn	siêng	tụng	kinh,	giảng	thuyết	
nữa). 

Khi	ấy	có	vị	Thiên	thần	đang	ở	trong	rừng	đó,	nói	kệ: 

Tỳ-kheo!	Ngài	trước	kia, 

Ngày	đêm	siêng	tụng	tập; 

Luôn	vì	các	Tỳ-kheo, 

Cùng	luận	nghĩa	quyết	định, 

Nay,	ngài	đối	pháp	cú, 

Im	lặng	không	mở	lời; 

Không	vì	các	Tỳ-kheo, 

Cùng	luận	nghĩa	quyết	định. 

Tức	là	vị	ấy	hồi	xưa	siêng	lắm:	siêng	tụng	kinh,	giảng	thuyết,	tinh	tấn	tư	duy,	
nhưng	sau	khi	đắc	quả	A-la-hán	rồi	thì	không	còn	siêng	tụng	kinh,	giảng	thuyết	
nữa.	Cho	nên	vị	Thiên	thần	[chư	Thiên]	ở	trong	rừng	đó	thấy	có	vẻ	kỳ	quá,	nên	
mới	đọc	bài	kệ	để	hỏi,	ý	là	tại	sao	trước	kia	ngài	siêng	như	vậy,	mà	giờ	ngài	chỉ	im	
lặng	không	mở	lời,	không	bàn	luận	nghĩa	với	người	ta	nữa?	Chúng	ta	coi	thử	ngài	
đáp	như	thế	nào. 

Tỳ-kheo	kia	nói	kệ	đáp: 

Xưa,	vì	chưa	ly	dục, 

Tâm	thường	ưa	pháp	cú. 

Nay,	vì	đã	ly	dục, 

Việc	tụng	thuyết	đã	xong. 

Trước,	biết	đạo	đã	đủ, 



 
 

3 

Thấy,	nghe	đạo	làm	gì? 

Các	thấy,	nghe	thế	gian, 

Bằng	chánh	trí	buông	hết. 

Quý	vị	 thấy	ngài	nói:	Xưa	 là	vì	 chưa	 ly	dục,	nên	 tâm	thường	ưa	pháp	cú.	
Chúng	ta	cũng	vậy	thôi,	[mình]	chưa	ly	dục,	chưa	đắc	đạo	nên	tâm	còn	ưa	trong	
pháp.	Nhưng	nay	ngài	ấy	đã	ly	dục	được	rồi,	việc	tụng	thuyết	đã	xong,	nên	ngài	ấy	
không	muốn	nữa.	Trước	biết	đạo	đã	đủ,	thấy	nghe	đạo	làm	gì?	Cho	nên	gọi	là	Vô	
học.	Các	thấy,	nghe	thế	gian,	bằng	chánh	trí	thì	buông	hết.	Tóm	lại	là	không	cần	
nữa. 

Sau	khi	Thiên	thần	nghe	những	gì	Tỳ-kheo	nói,	hoan	hỷ,	tùy	hỷ,	 liền	
biến	mất. 

(Kinh	1251.	Tụng	Kinh	–	Kinh	Tạp	A	Hàm). 

Cho	nên	có	nhiều	điều,	chúng	ta	cũng	thấy	cảnh	giới	của	A-la-hán	khác	với	
cảnh	giới	của	chúng	ta.	Chúng	ta	thì	chưa	ly	dục,	còn	ưa	thuyết	pháp,	ưa	kinh	pháp,	
tâm	thường	ưa	pháp	cú	tức	là	câu	về	pháp.	Nhưng	ngài	ấy	đã	xong	rồi	thì	ngài	
không	còn	thích	thuyết	pháp	nữa.	 

Thực	ra	chúng	ta	chưa	tu	đạt	cảnh	giới	như	ngài,	không	thể	[thành]	A-la-hán	
được,	nhưng	về	sau	dần	dần	chúng	ta	thấy	cũng	thích	tu	nhiều	hơn	đúng	không	
ạ?	Nếu	quý	vị	có	tu	tập	đầy	đủ	về	Thiền	chỉ,	Thiền	quán,	không	biết	quý	vị	có	cảm	
nhận	thế	nào,	chứ	Thiện	Trang	bây	giờ	cảm	nhận	thấy	thích	tu	nhiều	hơn.	Thiện	
Trang	không	thích	nhiều	thời	gian	ở	trong	thuyết	giảng	hay	nghe	nhiều,	mà	mình	
thích	thực	hành,	thích	trong	sự	an	vui,	an	lạc	hơn.	Có	thể	quý	vị	cũng	có	cảm	nhận	
như	vậy.	Nên	là	Thiện	Trang	cũng	đã	thông	báo	hôm	thứ	Bảy	vừa	rồi.	Sau	này	
Thiện	Trang	sẽ	giảng	ít	lại,	thỉnh	thoảng	nghỉ,	để	cho	quý	vị	có	thời	gian	để	tu	tập,	
và	Thiện	Trang	cũng	có	thời	gian	tu	tập	nhiều	hơn.	Một	tuần	giảng	hai	buổi,	nhưng	
cũng	có	thể	nghỉ	nhiều	hơn,	mong	quý	vị	có	thể	hiểu	điều	đó.	 

Chúng	ta	cần	có	thời	gian	để	chiêm	nghiệm,	để	thực	hành.	[Vì]	Phật	pháp	là	
đến	để	mà	thấy,	thiết	thực	ngay	trong	hiện	tại,	tức	là	có	lợi	ích	liền.	Và	khi	mình	
thấy	có	lợi	ích	rồi	thì	mình	thấy	rất	thích	tu.	Ví	dụ	như	chúng	ta	đang	Thiền,	[nếu]	



 
 

4 

đang	vô	thì	mình	thấy	an	lạc,	mặc	dù	không	vô	sâu	lắm.	Nhưng	An	lạc	là	mình	thấy	
thích	trong	cảm	giác	Thiền	đó,	đâu	còn	thích	cầm	kinh,	cầm	sách	gì	nữa.	Như	vậy	
là	chúng	ta	cũng	hiểu	được.	Vị	này	đắc	A-la-hán	rồi	thì	càng	hiểu	hơn	nữa,	nên	tự	
nhiên	là	ngài	ấy	im	lặng	thôi.	Đây	là	một	câu	chuyện	thời	đức	Phật,	quý	vị	thấy	có	
câu	chuyện	như	vậy. 

Bây	giờ,	Thiện	Trang	giới	thiệu	câu	chuyện	thứ	hai,	đó	là	một	vị	Tỳ-kheo	bị	
mang	tiếng	xấu	với	vợ	người	 ta	vào	 thời	đức	Phật,	 theo	Kinh	Tạp	A	Hàm.	Câu	
chuyện	này	mang	tính	thực	tế	hơn,	câu	chuyện	ở	trên	thì	cao	siêu. 

Câu	Chuyện	Về	Một	Tỳ-Kheo	Bị	Mang	Tiếng	Xấu	Với	Vợ	Người	Ta	Vào	
Thời	Đức	Phật 

(Theo	Kinh	Tạp	A	Hàm) 

Tôi	nghe	như	vầy:	Một	thời,	đức	Phật	ở	trong	vườn	Cấp	Cô	Độc,	rừng	
cây	Kỳ-đà,	nước	Xá-vệ.	Bấy	giờ,	có	Tỳ-kheo	ở	Câu-tát-la	du	hành	trong	nhân	
gian,	nghỉ	lại	trong	một	khu	rừng.	Lúc	ấy,	Tỳ-kheo	kia	đùa	giỡn	với	vợ	con	
của	gia	chủ,	bị	mang	 tiếng	xấu.	Tỳ-kheo	 tự	nghĩ:	 ‘Nay	 ta	hỏng	mất,	mang	
tiếng	xấu	chung	đụng	vợ	con	người.	Nay	ta	muốn	tự	sát	ở	trong	rừng	này’. 

Quý	vị	thấy,	không	phải	thời	nay	mà	thời	xưa	cũng	có	những	chuyện	như	
vậy.	Tức	là	vị	Tỳ-kheo	đó	cũng	có	mất	một	chút	oai	nghi,	là	đùa	giỡn	với	vợ	con	
của	một	vị	gia	chủ,	cho	nên	sau	đó	bị	mang	tiếng	xấu.	Bấy	giờ,	ngài	ấy	nghĩ:	‘Nay	
ta	hỏng	mất,	mang	tiếng	xấu	chung	đụng	vợ	con	người	ta,	nay	ta	muốn	tự	sát	trong	
khu	rừng	này’.	Như	vậy	là	nghĩ	đến	tự	sát.	Quý	vị	thấy	không	ạ?	Thời	đức	Phật	
cũng	có	những	người	như	vậy	thôi,	nên	bây	giờ	mình	bị	chuyện	oan	ức	là	bình	
thường.	Bây	giờ	chúng	ta	xem	thử,	câu	chuyện	này	sẽ	kết	thúc	như	thế	nào.	Vị	đó	
định	tự	sát,	rất	nguy	hiểm	đúng	không	ạ? 

Lúc	ấy	Thiên	thần	ở	trong	rừng	kia	tự	nghĩ:	‘Không	tốt,	hỏng	mất	rồi!	
Tỳ-kheo	này	không	hư	hỏng,	không	lỗi	lầm,	mà	muốn	tự	sát	ở	trong	rừng.	
Bây	giờ,	ta	hãy	đến	đó	tìm	cách	khai	ngộ’. 

Có	nghĩa	là	vị	Thiên	thần	thấy	vị	Tỳ-kheo	này	cũng	chỉ	là	đùa	giỡn	vậy	thôi,	
chưa	có	gì,	không	hư	hỏng,	không	lỗi	 lầm,	mà	bây	giờ	muốn	tự	sát,	cho	nên	vị	
Thiên	thần	ủng	hộ	Phật	pháp,	hộ	giới	tới.	Quý	vị	thấy	qua	hai	câu	chuyện	này,	



 
 

5 

chứng	tỏ	là	chúng	ta	tu	hành	là	có	Thiên	thần	hộ	trì,	cho	nên	ráng	tu.	Giờ	coi	tiếp	
xem	tình	hình	như	thế	nào. 

Lúc	ấy,	Thiên	thần	kia	hóa	thân	thành	con	gái	của	gia	chủ,	nói	với	Tỳ-
kheo	rằng:	‘Nơi	các	đường	làng,	giữa	các	ngã	tư	đường,	mọi	người	đều	đồn	
tiếng	xấu	về	tôi	và	ngài	rằng	đã	gần	gũi	nhau,	làm	những	việc	bất	chính.	Vốn	
đã	mang	tiếng	xấu	rồi,	bây	giờ	ông	có	thể	hoàn	tục	để	cùng	nhau	hưởng	lạc’. 

Quý	vị	thấy	chư	Thiên	không	có	giúp	kiểu	như	bình	thường,	với	trí	tuệ	của	
chư	Thiên,	Thiên	thần	đem	ra	chiêu	bài	luôn,	biến	ra	thành	người	con	gái	của	gia	
chủ	dụ	luôn.	Dụ	là	đằng	nào	cũng	mang	tiếng	rồi,	các	đường	làng,	giữa	các	ngã	tư	
đường,	đồn	ầm	tiếng	xấu	là	ngài	với	tôi	đã	gần	gũi	nhau,	làm	việc	bất	chính	rồi.	
Cho	nên	vốn	mang	tiếng	xấu	rồi,	thì	thôi	hoàn	tục	luôn	đi	để	hưởng	vui…	Vậy	vị	
Tỳ-kheo	này	như	thế	nào?	Chúng	ta	thử	coi	xem.	Thử	lòng	đó	quý	vị. 

Tỳ-kheo	đáp:	‘Nơi	các	đường	làng,	giữa	các	ngã	tư	đường,	mọi	người	
đều	đồn	tiếng	xấu	về	tôi	và	các	cô	đã	cùng	gần	gũi	nhau,	làm	những	việc	bất	
chính.	Hôm	nay	tôi	chỉ	còn	tự	sát’. 

Vị	Tỳ-kheo	này	cũng	rất	là	khẳng	khái.	Như	mình	có	khi	là	thôi,	đằng	nào	
cũng	mang	tiếng	rồi,	về	[hoàn	tục]	luôn.	Nhưng	không,	vị	Tỳ-kheo	này	bảo	không,	
chỉ	có	tự	sát	thôi.	[Đây]	là	một	căn	bệnh	của	chúng	sanh,	ai	cũng	vậy	thôi.	Chúng	
ta	coi	tiếp	theo	câu	chuyện	như	thế	nào. 

Lúc	ấy,	Thiên	thần	kia	liền	hiện	lại	thân	Trời,	nói	kệ: 

Tuy	mang	nhiều	tiếng	xấu, 

Người	khổ	hạnh	nên	nhẫn; 

Không	vì	khổ,	tự	hại, 

Cũng	không	nên	sanh	phiền. 

Quý	vị	nhớ	nha!	Ở	đời	có	bị	vài	tiếng	xấu	mà	chịu	không	nổi.	Ở	đây	vị	Thiên	
thần	nói	là:	Tuy	mang	nhiều	tiếng	xấu;	Người	khổ	hạnh	nên	nhẫn;	Không	vì	khổ	
tự	hại	(tự	sát	đó);	Cũng	không	nên	sanh	phiền.	Vậy	chứ	có	gì	đâu	mà	đã	lung	lay	
ý	chí	rồi.	Cho	nên	chư	Thiên	nhắc. 



 
 

6 

Nghe	tiếng	mà	sợ	hãi, 

Ấy	là	thú	trong	rừng 

Là	chúng	sanh	khinh	tháo, 

Không	thành	pháp	xuất	gia. 

Mình	tu	hành	kiểu	gì	mà	nghe	tiếng	thôi	đã	sợ	hãi	rồi;	Ấy	là	thú	ở	trong	rừng	
thôi,	chứ	còn	gì	nữa;	Là	chúng	sanh	khinh	tháo,	tức	là	chúng	sinh	dễ	bị	lay	động;	
Không	thành	pháp	của	người	xuất	gia.	Người	tu	hành	làm	gì	mà	dễ	vậy. 

Nhân	giả	nên	nhẫn	nại, 

Không	vướng	vào	tiếng	xấu; 

Giữ	tâm,	trụ	vững	chắc, 

Đó	là	pháp	xuất	gia. 

Phải	có	nhẫn	nha!	Phải	nhẫn	nại	được.	Ở	trên	cũng	nói	nhẫn,	ở	đây	cũng	nói	
nhẫn	nại.	Không	vướng	vào	tiếng	xấu;	Giữ	tâm	trụ	vững	chắc;	Đó	là	pháp	xuất	gia.	
Thiện	Trang	thích	đoạn	kệ	bôi	chữ	đỏ	này: 

Không	vì	người	ta	nói, 

Mà	mình	thành	giặc	cướp; 

Cũng	không	vì	người	nói, 

Mà	mình	đắc	La-hán. 

Thấy	chưa?	Quý	vị	nhớ	nha!	Không	vì	người	ta	nói,	mà	mình	thành	giặc	cướp.	
Họ	nói	kệ	họ,	mình	không	có	thì	thôi,	đúng	không	ạ?	Vị	Tỳ-kheo	này	không	có	thì	
thôi,	không	vì	họ	nói	vậy	mà	mình	thành	giặc	cướp.	Cũng	không	vì	người	ta	nói	
mà	mình	đắc	A-la-hán.	Cho	nên	đắc	A-la-hán	hay	không	là	do	mình,	không	phải	
do	người	ta	nói.	Quý	vị	thấy	chư	Thiên	nhắc	hay	không? 

Như	ngài	đã	tự	biết, 

Chư	Thiên	cũng	biết	vậy. 



 
 

7 

		 Câu	cuối	cùng	là	‘Như	ngài	đã	tự	biết;	Chư	Thiên	cũng	biết	vậy’,	quan	trọng	
là	ngài	biết	rồi,	ngài	không	phạm,	không	làm	gì,	người	ta	nói	thì	kệ	họ.	Chư	Thiên	
chúng	tôi	cũng	biết	vậy.	Ngài	có	đắc	A-la-hán	hay	không,	là	cũng	do	ngài	biết	vậy;	
chư	Thiên	chúng	tôi	cũng	biết	vậy.	Quý	vị	thấy	hay	không?	Cho	nên	tu	có	được	
chư	Thiên,	chư	Thần	giúp	đỡ.	Giúp	đỡ	thì	giúp	vậy	thôi,	chứ	quý	vị	muốn	tự	sát	
thì	cũng	không	có	cách	gì	đâu.	Kết	cục	như	thế	nào? 

Sau	khi	được	Thiên	thần	kia	khai	ngộ	rồi,	[vị	Tỳ-kheo	ấy]	chuyên	tinh	
tư	duy,	đoạn	trừ	các	phiền	não,	đắc	A-la-hán. 

(	Kinh	1259.	Gia	Phụ	-	Kinh	Tạp	A	Hàm). 

Quý	vị	thấy	hay	không?	Kết	cục	rất	hay!	Tuy	là	vậy,	nhưng	cuối	cùng	vị	Tỳ-
kheo	ấy	được	chỉ	thị	như	vậy	rồi,	cho	nên	chuyên	tinh	tư	duy,	đoạn	trừ	các	Phiền	
não	và	cuối	cùng	đắc	được	A-la-hán.	Thấy	chưa?	Đáng	lẽ	chết,	mà	giờ	đắc	A-la-
hán	rồi.	Quý	vị	thấy	hay	không?	Cho	nên	ai	mà	bị	nghịch	cảnh,	bị	này	bị	kia	thì	
nhớ	câu	chuyện	này	giùm.	Không	vì	người	ta	nói	mà	mình	thành	giặc	cướp,	hay	
không	vì	người	ta	nói	mà	mình	thành	kẻ	xấu	xa,	không	vì	người	ta	nói	mà	mình	đi	
tự	sát,	cũng	không	vì	người	ta	nói	mà	mình	đắc	A-la-hán,	mà	phải	là	tự	mình	tu.	
Cho	nên	phải	hiểu	như	vậy!	Và	có	ai	chứng	minh?	Chư	Thiên	biết	và	mình	cũng	tự	
biết.	Cho	nên	đừng	lo	chuyện	thị	phi,	chuyện	này	chuyện	kia,	nếu	mình	không	có	
làm	thì	không	sao	hết. 

Quý	vị	thấy	câu	chuyện	này	rất	hay.	Đây	là	Kinh	1258	-	Kinh	Gia	Phụ	trong	
Kinh	Tạp	A	Hàm.	Trong	Kinh	Tạp	A	Hàm	có	nhiều	câu	chuyện	hay.	Lần	này	chúng	
ta	được	học	thêm	một	câu	chuyện	nữa.	 

Nhớ	nha!	Ai	mà	bị	oan	ức,	bị	người	ta	nói	này	nói	kia,	bị	phê	bình	chỉ	trích	
v.v…	thì	nhớ	câu	chuyện	này,	nhờ	đó	cũng	đắc	A-la-hán.	Và	[qua]	câu	chuyện	này,	
chúng	ta	thấy	vị	Tỳ-kheo	đó	có	phạm	giới	nhỏ	là	đùa	giỡn	với	vợ	con	người	ta,	cho	
nên	là	có	phạm	giới	nhỏ,	nhưng	sau	đó	vẫn	đắc	A-la-hán.	Chứ	không	phải	là	người	
ta	phạm	giới	nhỏ	mà	quất	cho	người	ta	tiêu.	Không	phải!	Đó	là	chúng	ta	hiểu	rất	
rõ.	Cho	nên	học	Phật	pháp	phải	hiểu	và	ráng	tu.	 

Câu	chuyện	này	cực	kỳ	hay.	Cho	nên	ai	đó	mà	rơi	vào	hoàn	cảnh	khó	khăn	
thì	hãy	nhớ	câu	chuyện	này.	Chúng	ta	nhớ	rằng	không	vì	người	ta	nói	mà	mình	



 
 

8 

thành	giặc	cướp,	cũng	không	vì	người	nói	mà	mình	đắc	La-hán.	Mình	nói	đắc	Sơ	
quả	Tu-đà-hoàn,	mình	vẫn	đắc	vô	tư,	không	sao! 

Đó	là	giới	thiệu	cho	quý	vị	hai	câu	chuyện	để	quý	vị	vui	hơn.	Giờ	thì	chúng	
ta	vào	[phần]	có	niềm	tin	vui	hơn	nữa. 

Không	Thể	Tính	Được	Số	Lượng	Phước	Báu	Của	4	Dự	Lưu	Phần 

(Trích	Từ	Kinh	Tương	Ưng) 

Dự	lưu	phần	là	bốn	phần	của	quả	Dự	lưu,	quả	Tu-đà-hoàn.	Nếu	quý	vị	thành	
tựu	được	bốn	phần	đó	thì	quý	vị	được	phước	báu	vô	lượng,	trích	từ	Kinh	Tương	
Ưng.	Lúc	nãy	hai	câu	chuyện	trên	là	trích	từ	Kinh	A	Hàm	của	bên	Bắc	truyền.	Bây	
giờ	là	trích	từ	Kinh	Tương	Ưng	của	Nam	truyền. 

-	Này	các	Tỷ-kheo,	có	bốn	phước	đức	sung	mãn,	thiện	sung	mãn,	món	
ăn	cho	lạc	này.	Thế	nào	là	bốn? 

Ở	đây,	này	các	Tỷ-kheo,	vị	Thánh	đệ	tử	thành	tựu	lòng	tịnh	tín	bất	
động	đối	với	Phật:	"Ðây	là	bậc	Ứng	Cúng...	Phật,	Thế	Tôn".	(Tức	là	10	danh	
hiệu	Phật	đó	quý	vị).	Ðây	là	phước	đức	sung	mãn,	thiện	sung	mãn,	món	ăn	
cho	lạc	thứ	nhất.	Lại	nữa,	này	các	Tỷ-kheo,	vị	Thánh	đệ	tử	thành	tựu	lòng	
tịnh	tín	bất	động	đối	với	Pháp...	đối	với	Tăng...	thành	tựu	các	giới	được	các	
bậc	Thánh	ái	kính...	đưa	đến	Thiền	định.	Ðây	là	phước	đức	sung	mãn,	thiện	
sung	mãn,	món	ăn	cho	lạc	thứ	tư.	Những	pháp	này,	này	các	Tỷ-kheo,	là	bốn	
phước	đức	sung	mãn,	thiện	sung	mãn,	món	ăn	cho	lạc. 

Chúng	ta	biết	bốn	điều	này,	gọi	là	bốn	phần	của	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn:	Thành	
tựu	niềm	tin	bất	động	đối	với	Phật,	thành	tựu	niềm	tin	bất	động	đối	với	Pháp,	
thành	tựu	niềm	tin	bất	động	đối	với	Tăng	và	thành	tựu	Thánh	giới.	Thì	phước	đức	
đó	lớn	như	thế	nào,	ở	đây	nói: 

Với	vị	Thánh	đệ	tử	thành	tựu	bốn	phước	đức	sung	mãn,	thiện	sung	
mãn,	món	 ăn	 cho	 lạc	 này,	 này	 các	 Tỷ-kheo,	 thật	 không	 dễ	 đếm	được	 vô	
lượng	phước	đức:	 "Số	 lượng	như	thế	này	 là	phước	đức	sung	mãn,	 thiện	
sung	mãn,	món	ăn	cho	lạc".	Chúng	chỉ	có	thể	gọi	được	là	vô	số,	vô	lượng,	đại	
uẩn	phước	đức. 



 
 

9 

Nếu	thành	tựu	được	bốn	chi	phần	của	quả	Dự	lưu,	thì	quý	vị	thấy	được	vô	
số	vô	lượng	phước	đức	luôn,	và	đại	uẩn	là	một	nhóm	lớn	về	phước	đức.	Cho	nên	
ráng	tu	nha!	Thành	tựu	niềm	tin	bất	động	đối	với	Phật,	bất	động	đối	với	Pháp,	bất	
động	đối	với	Tăng	và	giữ	được	Năm	giới,	 thì	quý	vị	đã	có	phần	phước	đức	vô	
lượng.	Quan	trọng	là	ráng	học	pháp	làm	sao	để	niềm	tin	bất	động	đối	với	Phật,	
Pháp,	Tăng.	Đây	là	Thánh	tăng,	 là	Thánh	đệ	tử	gồm	4	đôi	8	bậc	từ	Tu-đà-hoàn	
hướng,	chứ	không	phải	là	Phàm	tăng	đâu,	cho	nên	là	yên	tâm,	dễ	thành	tựu	được. 

		 Cũng	vậy,	này	các	Tỷ-kheo,	 thật	không	dễ	đếm	được	số	 lượng	nước	
trong	biển	lớn	là	có	bao	nhiêu	thùng,	hay	có	bao	nhiêu	trăm	thùng,	hay	có	
bao	nhiêu	trăm	ngàn	thùng.	Chúng	chỉ	có	thể	gọi	được	là	vô	số,	vô	lượng	
nước	lớn	tụ	tập.	Cũng	vậy,	này	các	Tỷ-kheo,	vị	Thánh	đệ	tử	thành	tựu	bốn	
phước	đức	sung	mãn,	thiện	sung	mãn,	món	ăn	cho	lạc	này,	thật	không	dễ	gì	
đếm	được	số	lượng	phước	đức:	"Số	lượng	như	thế	này	là	phước	đức	sung	
mãn,	thiện	sung	mãn,	món	ăn	cho	lạc".	Chúng	chỉ	có	thể	gọi	được	là	vô	số,	
vô	lượng,	đại	uẩn	phước	đức. 

		 Quý	vị	thấy	đã	không?	Cho	nên	tu	vào	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	thôi	thì	ngon	lắm,	
phước	quá	trời,	phước	vô	số	vô	lượng,	không	thể	tính	được.	Giống	như	nước	ở	
trên	biển,	quý	vị	tính	bao	nhiêu	thùng,	có	bao	nhiêu	trăm	thùng	cũng	không	được,	
có	bao	nhiêu	ngàn	thùng	cũng	không	được.	Đức	Phật	nói	như	vậy,	chúng	ta	thấy	
có	đã	không?	Cho	nên	chúng	ta	đang	tu	học	ở	đây,	chúng	ta	thấy	con	đường	mở	
màn	rất	dễ	dàng	đúng	không?	Càng	ngày	càng	dễ	hơn,	sáng	tỏ	hơn,	để	vào	Thánh	
quả.	Có	bao	nhiêu	cách	để	vào	Thánh	quả,	trong	đó	có	một	cách	là:	Thành	tựu	
niềm	tin	bất	động	đối	với	Phật,	niềm	tin	bất	động	đối	với	Pháp,	niềm	tin	bất	động	
đối	với	Tăng	và	giữ	được	Năm	giới	(thành	tựu	được	Thánh	giới)	thì	rất	tốt	nha.	
Bây	giờ	Đức	Phật	nói	kệ:	 

	 Thế	Tôn	nói	như	vầy: 

Là	đại	dương,	đại	hải,	
	Nước	mênh	mông	rộng	lớn,	
	Ðầy	rẫy	những	hãi	hùng,	
	Chứa	vô	lượng	trân	châu,	
	Phục	vụ	trăm	ngàn	người,	



 
 

10 

	Các	con	sông	lớn,	nhỏ,	
	Chúng	tuôn	chảy	ồ	ạt,	
	Chúng	đổ	về	bể	khơi.	

	Cũng	vậy	là	những	người,	
	Thí	đồ	ăn,	uống,	vải,	

	Bố	thí	giường,	chỗ	ngồi,	
	Mền,	nệm,	các	đồ	nằm,	

	Vô	lượng	nguồn	phước	đức,	
	Từ	kẻ	trí	tuôn	chảy,	

	Như	sông	hồ	đầy	nước,	
	Chảy	tuôn	ra	bể	cả. 

		 Đây	là	bài	kệ	tổng	kết. 

(Kinh	(55.41)	Sung	Mãn	1.	Thuộc	Phẩm	Phước	Đức	Sung	Mãn	Với	Kệ	-	Kinh	
Tương	Ưng	Bộ). 

Cho	nên	chúng	ta	thấy,	nếu	thành	tựu	được	bốn	[chi	phần]	này	[thì]	phước	
đức	vô	lượng.	Tại	vì	quý	vị	là	Thánh	nhân	mà,	lúc	đó	quý	vị	ít	nhất	cũng	vào	Tùy	
tín	hành,	Tùy	pháp	hành	rồi.	Thành	tựu	được	điều	đó	rồi	thì	trước	sau	gì	cũng	
chứng	Tu-đà-hoàn	thôi.	Cho	nên	bốn	chi	phần	đó	sẽ	đưa	mình	vào	Tu-đà-hoàn,	tự	
nhiên	mình	là	Thánh	nhân,	thì	tất	nhiên	phước	đức	là	vô	lượng	rồi. 

		 Như	vậy	làm	sao	để	trở	thành	Tu-đà-hoàn	thì	chúng	ta	ôn	lại.	Tại	vì	có	nhiều	
đồng	tu	hay	quên,	nên	chúng	ta	cứ	phải	ôn	đi	ôn	lại. 

Tu	Tập	Ngũ	Căn	Đạt	Được	Sơ	Quả	Tu-đà-hoàn	Cho	Đến	Quả	A-la-hán	(2). 

Kinh	Tương	Ưng	bộ 

Điều	này	 lúc	trước	Thiện	Trang	đã	chia	sẻ	rồi,	bây	giờ	ôn	 lại	và	mở	rộng	
thêm	nên	đánh	số	(2).	Tức	là	trong	7	cách	để	vào	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn,	chúng	ta	có	
một	cách	là	tu	tập	Năm	căn	(Ngũ	căn).	Đoạn	này	trích	theo	Kinh	Tương	Ưng	bộ. 

Kinh	(48.2)	Dự	Lưu	1:	Paṭhamasotāpanna	(SA	644) 

-	Này	các	Tỷ-kheo,	có	năm	căn	này.	Thế	nào	là	năm?	Tín	căn,	Tấn	căn,	
Niệm	căn,	Định	căn,	Tuệ	căn. 



 
 

11 

Khi	nào	vị	Thánh	đệ	tử,	này	các	Tỷ-kheo,	như	thật	rõ	biết	sự	tập	khởi,	
sự	chấm	dứt,	vị	ngọt,	sự	nguy	hiểm,	sự	xuất	ly	của	năm	căn	này;	khi	ấy,	này	
các	Tỷ-kheo,	vị	Thánh	đệ	tử	ấy	được	gọi	là	vị	Dự	lưu,	không	còn	bị	thối	đọa,	
quyết	chắc	chứng	quả	giác	ngộ. 

Tức	là	ở	đây,	nếu	quý	vị	thành	tựu	được	Năm	căn:	Tín,	Tấn,	Niệm,	Định,	Tuệ,	
mà	biết	như	thật,	biết	rõ	về	sự	tập	khởi,	tức	là	nguyên	nhân	mà	nó	khởi	lên.	Rồi	
sự	chấm	dứt,	rồi	vị	ngọt,	sự	nguy	hiểm	của	Năm	căn,	rồi	sự	xuất	ly	của	Năm	căn	
này.	Nói	[theo]	ngôn	ngữ	này	thì	khó	hiểu,	nhưng	nói	tóm	lại,	là	chúng	ta	cứ	tu	
theo:	Tín,	Tấn,	Niệm	Định,	Tuệ.	Nếu	thành	tựu	được	thì	chúng	ta	sẽ	trở	thành	vị	
Dự	lưu	(tức	là	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn)	không	thối	đọa,	quyết	chứng	được	quả	giác	
ngộ	tức	là	sẽ	đến	A-la-hán.	Đó	là	[Kinh]	Dự	lưu	1. 

Kinh	(48.4)	A-la-hán	1:	Paṭhama-arahanta	(SA	645) 

	-	Này	các	Tỷ-kheo,	có	năm	căn	này.	Thế	nào	là	năm?	Tín	căn...	Tuệ	căn	
(tức	là	Tín	căn,	Tấn	căn,	Niệm	căn,	Định	căn,	Tuệ	căn). 

Khi	nào	vị	Thánh	đệ	tử,	này	các	Tỷ-kheo,	sau	khi	như	thật	rõ	biết	sự	
tập	khởi,	sự	đoạn	diệt,	vị	ngọt,	sự	nguy	hiểm	và	sự	xuất	ly	của	năm	căn	này,	
được	giải	thoát	không	có	chấp	thủ	(có	thêm	một	dòng	khác	với	ở	trên	là:	‘được	
giải	thoát,	không	có	chấp	thủ’,	[còn]	ở	trên	là	trên	biết	thôi,	chứ	chưa	có	giải	thoát,	
vẫn	còn	dính	mắc.	Còn	ở	đây	thì	không)	khi	ấy,	này	các	Tỷ-kheo,	vị	Thánh	đệ	
tử	ấy	được	gọi	 là	vị	A-la-hán,	 lậu	hoặc	đã	được	đoạn	 tận,	Phạm	hạnh	đã	
thành,	các	việc	nên	làm	đã	làm,	đã	đặt	gánh	nặng	xuống,	đã	đạt	được	mục	
đích,	hữu	kiết	sử	đã	được	đoạn	tận,	chánh	trí,	giải	thoát. 

Tóm	lại	là	nếu	quý	vị	tu	tốt	điều	này	thì	sẽ	được	đến	A-la-hán.	Những	ngôn	
ngữ	này	hơi	khó	hiểu,	quý	vị	nên	nhớ	bài	kinh	mà	hồi	trước	Thiện	Trang	có	đưa	
ra	rồi.	Đó	là	bài	kinh	tóm	tắt,	bài	kinh	48.12,	48.11,	48.13	gì	đó,	có	mấy	bài	đó.	Ở	
đây	[Thiện	Trang]	chọn	bài	Kinh	48.12: 

	-	Này	các	Tỷ-kheo,	có	năm	căn	này.	Thế	nào	là	năm?	Tín	căn...	Tuệ	căn.	
Những	pháp	này,	này	các	Tỷ-kheo,	là	Năm	căn. 

Với	sự	toàn	diện	(samattā),	này	các	Tỷ-kheo,	với	sự	viên	mãn	năm	căn	
này,	là	bậc	A-la-hán	(ai	làm	xong	Tín,	Tấn,	Niệm	Định,	Tuệ	này	thì	trở	thành	A-



 
 

12 

la-hán	luôn).	 

Yếu	nhẹ	hơn	là	bậc	Bất	hoàn	(tức	là	nếu	yếu	hơn	một	chút	thì	là	bậc	Bất	
hoàn,	tức	là	bậc	Tam	quả	A-la-hàm.	Bất	hoàn	có	nghĩa	là	không	trở	lại	thế	gian	
này	nữa,	bởi	vì	các	ngài	từ	Tam	quả	A-la-hàm	thì	tệ	nhất	cũng	sanh	vào	trời	Sơ	
thiền,	còn	thông	thường	thì	sẽ	sanh	vào	Ngũ	Bất	Hoàn	Thiên	là	5	tầng	trời	Bất	
Hoàn.	Còn	có	trường	hợp	tệ	nhất	là	sanh	vào	tầng	trời	Sơ	thiền,	bởi	vì	chưa	tu	
Thiền	chỉ	nên	chỉ	có	thể	vào	trời	Sơ	thiền	thôi,	điều	này	chúng	ta	học	nhiều	rồi).	 

Yếu	nhẹ	hơn	là	bậc	Nhất	lai	(tức	là	bậc	Nhị	quả	Tư-đà-hàm.	Nhất	lai	là	còn	
một	lần	ở	trong	cõi	Dục,	tức	là	đời	sau	sanh	vào	cõi	Người,	hoặc	cõi	Trời	một	lần	
nữa.	Nghĩa	là	mình	chết	rồi,	mình	sanh	vào	cõi	Trời	hoặc	cõi	Người	[một	lần	nữa],	
sau	đó	mới	đắc	A-la-hán).	 

Yếu	nhẹ	hơn	là	bậc	Dự	lưu	(thật	ra	chữ	Nhất	lai	này	chúng	ta	phải	nói	rõ	
hơn,	nói	vậy	cũng	không	chính	xác,	đó	 là	nói	cho	quả	Tư-đà-hàm	mà	không	tu	
Thiền	chỉ.	Nếu	quý	vị	là	Tư-đà-hàm	(Nhị	quả)	mà	quý	vị	có	tu	Thiền	chỉ,	thì	bậc	
Nhất	lai	của	quý	vị	là	một	lần	sanh	ở	cõi	trời	Phạm	thiên,	tức	là	từ	Sơ	thiền	trở	
lên,	rồi	sẽ	đắc	A-la-hán.	Đấy	là	mình	nói	một	cách	đơn	giản,	nên	mình	cứ	nói	là	
một	lần	ở	cõi	Dục,	nhưng	thực	ra	là	một	lần	sanh.	Nếu	như	chúng	ta	nói	một	lần	
sanh	thì	chính	xác	hơn,	vì	tùy	theo	[sự]	tu	Thiền	chỉ. 

Thiền	chỉ	quan	trọng	lắm	quý	vị,	hiện	tại	chúng	ta	có	phương	pháp	tu	Thiền	
chỉ	rất	hiệu	quả	đúng	không?	Quý	vị	nên	áp	dụng	để	tu.	Thiện	Trang	thấy	từ	khi	
mình	tu	Thiền	chỉ,	quý	vị	cũng	tu	Thiền	chỉ,	rất	nhiều	đồng	tu	cũng	báo	cáo	là	an	
lạc	hơn,	nhẹ	nhàng	hơn,	bớt	sân,	bớt	si.	Hồi	xưa	thì	sân	si	dữ	lắm,	nhưng	bây	giờ	
bớt	rồi,	bớt	khống	chế	người,	rồi	ngủ	thì	được	tỉnh	táo,	sáng	suốt.	Cho	nên	ai	tu	
Thiền	chỉ	thì	mới	biết	được	sự	hiệu	quả.	Còn	những	người	không	tin,	không	tu,	
thì	đó	là	những	người,	Thiện	Trang	nói	rất	là	đáng	tiếc.	Tại	sao	Pháp	thân	Huệ	
mạng	của	mình,	con	đường	giải	thoát	sanh	tử	của	mình	mà	mình	không	thử.	Phải	
tu	rồi	thì	mới	biết,	phải	bỏ	[thời	gian]	ra	[tu]	thử	đi.	Chứ	mình	nghe	bị	tiên	nhập	
vi	chủ,	suốt	ngày	được	giới	thiệu,	từ	nhỏ	đến	lớn	mẹ	nói	chỉ	có	món	ăn	rau	muống	
là	ngon	nhất	rồi	con	ạ.	Mình	ở	trong	nông	thôn,	đâu	có	biết	đi	ra	thành	thị	thì	sẽ	
có	nhiều	món	ăn	ngon	hơn. 

		 Giống	như	đồng	tu	Tịnh	Độ	cứ	nghe	niệm	Phật	là	ngon	nhất	rồi,	cứ	nghe	vậy	



 
 

13 

thôi,	nhưng	đọc	kinh	rồi	thì	chúng	ta	thấy	đâu	phải	như	vậy.	Cho	nên	khi	nghe	
thấy	thì	phải	thử,	thử	để	so	sánh.	Và	thử	để	so	sánh	rồi,	biết	[pháp]	nào	hiệu	quả	
hơn,	tâm	mình	thay	đổi	thì	tự	mình	biết.	Cho	nên	Thiện	Trang	chỉ	khuyên	quý	vị	
còn	thời	gian	thì	nên	thử,	phải	có	thời	gian	luyện	tập,	phải	có	thời	gian	trải	nghiệm.	
Phật	pháp	là	đến	để	mà	thấy,	phải	tự	mình	giác	hiểu.	Trong	đề	mục	niệm	Pháp,	
đức	Phật	hay	nói	có	mấy	điều	là:	 ‘đến	để	mà	thấy;	người	trí	tự	chứng	(là	tự	
mình	giác	hiểu,	tự	mình	hiểu	rõ,	tự	mình	tìm	hiểu);	thiết	thực	trong	hiện	tại;	
vượt	ngoài	thời	gian;	có	khả	năng	hướng	thượng	(hướng	thượng	là	đưa	mình	
lên	những	địa	vị	cao	hơn,	những	địa	vị	Thánh	quả	giải	thoát).	Trong	bộ	kinh	có	
nói	rõ,	quý	vị	cứ	nghe	đi,	nghe	một	hồi	sẽ	có	đoạn	này	đoạn	kia	bổ	sung	cho	nhau,	
có	như	vậy	cho	nên	mình	tu. 

	 Và	đức	Phật	rất	nhấn	mạnh	việc	tu	Thiền	chỉ	và	Thiền	quán.	Thiền	chỉ	quan	
trọng	chứ	không	phải	mình	xem	thường,	nhưng	người	đời	nay	thì	hơi	xem	thường	
nhiều,	cho	nên	tu	khó	thành	tựu.	Và	nếu	có	trợ	 lực	của	Thiền	chỉ	 thì	quý	vị	 tu	
Thiền	quán	(Vipassana),	tu	niệm	Phật,	tu	[Pháp	môn]	gì	cũng	sẽ	dễ	hơn	rất	nhiều,	
tâm	mình	sẽ	mạnh	mẽ	hơn	và	sẽ	an	lạc	nhẹ	nhàng.	Và	khi	tu	rồi	thì	quý	vị	thích	tu	
lắm,	chứ	không	phải	tu	theo	kiểu	vào	thời	khóa	để	trả	bài,	mà	mình	thích	tu	lắm.	
Đặc	biệt,	tu	bữa	nào	vô	được	sâu	là	bắt	đầu	quý	vị	thích,	quý	vị	chỉ	muốn	tu	luôn,	
nhiều	khi	chẳng	muốn	làm	gì	nữa	hết. 

		 Cho	nên	quý	vị	thấy	vị	A-la-hán	hồi	nãy	không?	Sau	khi	đắc	A-la-hán	thì	ngài	
chỉ	muốn	ở	trong	niềm	vui	đó,	nên	không	muốn	giảng	tiếp	nữa,	không	muốn	đàm	
luận	Phật	pháp,	đủ	rồi.	Đó	là	quý	vị	hiểu	như	vậy. 

	 Trở	lại	bài	kinh	này,	quý	vị	tu	tập	Năm	căn	này,	nếu	mạnh	[thì]	được	quả	A-
la-hán,	còn	nhẹ	hơn	là	Tam	quả,	nhẹ	hơn	nữa	là	Nhị	quả,	yếu	nhẹ	hơn	là	bậc	Dự	
lưu	tức	là	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn.	 

	 Quý	vị	nên	để	ý	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	này	một	chút,	có	nhiều	[bậc]	Sơ	quả	Tu-
đà-hoàn	lắm,	chứ	không	phải	chỉ	có	một	[bậc]	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	đâu.	Có	bậc	có	
sáu	lần	sanh,	chính	trong	kinh	nói	chứ	không	phải	Thiện	Trang	nói,	quý	vị	tìm	ở	
trong	kinh	đều	có.	Có	thể	là	sáu	lần	sanh,	có	thể	là	ba	lần	sanh,	có	thể	là	hai	lần	
sanh	(là	bậc	Gia	gia),	có	khi	là	một	lần	sanh,	thì	cũng	gọi	là	Tu-đà-hoàn. 

Tại	sao	một	lần	sanh	lại	không	xếp	vào	Tư-đà-hàm	mà	xếp	vào	Tu-đà-hoàn?	



 
 

14 

Bởi	vì	thực	tế	người	ta	chỉ	mới	đoạn	được	ba	Kiết	sử	đó	thôi,	cho	nên	chưa	xếp	vô	
bậc	Nhất	lai,	nên	có	thể	là	một	lần	sanh,	hai	lần	sanh,	ba	lần	sanh,	bốn	lần	sanh,	
năm	lần	sanh,	sáu	lần	sanh,	bảy	lần	sanh.	Tối	đa	là	bảy	lần	sanh,	chứ	không	phải	
là	bảy	lần	sanh	ở	cõi	Dục.	Tại	vì	có	khi	người	ta	không	ở	cõi	Dục	nữa,	có	người	
chứng	Tu-đà-hoàn	và	đắc	Thiền,	thì	người	ta	lên	trời	Sơ	thiền	hoặc	là	Nhị	thiền,	
Tam	thiền,	Tứ	thiền	v.v…	Sau	này	mình	học	càng	rõ	thì	mình	thấy	rõ	ràng	là	do	
Thiền	[định].	Và	khi	đó	họ	lên	thì	họ	có	thể	còn	một	đời	hoặc	hai	đời,	thì	tùy,	đó	là	
do	chủng	tánh. 

		 Cho	nên	Thánh	quả	phức	tạp	như	vậy,	chứ	không	phải	lúc	nào	cũng	sanh	lên	
cõi	Trời,	rồi	sanh	lên	cõi	Người,	đó	là	kiến	thức	hồi	xưa,	kiến	thức	đó	không	đúng.	
Chúng	ta	phải	học	theo	kinh,	theo	tạng	Vi	Diệu	Pháp.	Cho	nên	bậc	Dự	lưu	cũng	có	
rất	nhiều,	sau	này	chúng	ta	sẽ	học	kỹ	hơn.	Nhưng	đó	là	quả,	mình	học	nhân	để	đạt	
được	quả	thì	tốt	hơn. 

		 Yếu	nhẹ	hơn	nữa	là	bậc	Tùy	pháp	hành,	yếu	nhẹ	hơn	nữa	là	bậc	Tùy	tín	
hành.	 

	 Tùy	pháp	hành	và	Tùy	tín	hành	trong	kinh	không	nói	rõ,	nhưng	trong	các	bộ	
luận	về	sau	này	thì	nói	Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	hành	chính	là	Sơ	quả	hướng.	Nhưng	
Thiện	Trang	cũng	nói	là	trong	bộ	luận	nói	thôi,	như	Luận	Câu	Xá	nói,	thậm	chí	là	
bên	Nam	truyền	họ	cũng	nói	vậy.	Nhưng	nếu	theo	Kinh	127	của	Kinh	Trung	A	
Hàm,	bộ	kinh	gọi	là	Kinh	Phước	Điền,	quý	vị	thấy	địa	vị	Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	
hành	được	nói	riêng.	Sau	hai	địa	vị	này	rồi	thì	mới	nói	Tu-đà-hoàn	hướng,	rồi	mới	
nói	Tu-đà-hoàn.	Điều	đó	chứng	tỏ	có	thể	Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	hành	còn	ở	dưới	
Tu-đà-hoàn	hướng	nữa.	Chính	vì	vậy	chúng	ta	không	biết,	chúng	ta	cứ	nói	theo	
kinh	thôi. 

		 	Cho	nên	có	khi	Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	hành	chưa	hẳn	là	Tu-đà-hoàn	hướng,	
mà	cũng	có	thể	Tu-đà-hoàn	hướng,	nhưng	đức	Phật	nói	như	vậy	trong	Kinh	127.	
27	địa	vị	Hiền	thánh,	thì	quý	vị	thấy	trong	18	địa	vị	Hữu	học	thì	có	3	địa	vị	đầu	
tiên	là	Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	hành,	rồi	mới	tới	Tu-đà-hoàn	hướng,	mới	tới	Tu-
đà-hoàn,	là	bốn	địa	vị	đầu	tiên.	Rồi	đến	Tư-đà-hàm	hướng,	Tư-đà-hàm,	đằng	sau	
còn	năm	địa	vị	nữa.	Có	phải	như	vậy	không?	Không	biết!	Quý	vị	coi	nha!	Quý	vị	
tham	khảo.	Nói	chung	là	Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	hành	là	còn	dễ	hơn	nữa. 



 
 

15 

	 	Cho	nên	tu	tập	Năm	căn:	Tín,	Tấn,	Niệm,	Định,	Tuệ	thì	nhẹ	nhất	cũng	được	
Tùy	tín	hành.	Còn	nếu	không	có	gì,	thì	có	bộ	kinh	kia	nói	là	phàm	phu	luôn,	nói	
chung	mình	yếu	nhẹ	hơn	nữa	thì	là	Tùy	tín	hành.	Hay	nói	cách	khác,	nếu	tu	không	
được	chút	gì	thì	gọi	là	phàm	phu,	nếu	được	kha	khá	thì	bắt	đầu	[được]	Tùy	tín	
hành,	khá	khá	hơn	nữa	thì	được	Tùy	pháp	hành,	khá	hơn	nữa	thì	được	Tu-đà-
hoàn,	khá	hơn	nữa	thì	được	Tư-đà-hàm,	khá	hơn	nữa	thì	được	A-na-hàm,	khá	hơn	
nữa	thì	được	A-la-hán.	Quý	vị	thấy	như	vậy	dễ	tu	hơn,	và	có	rất	nhiều	cách	[để	vào	
các	địa	vị	đó],	chúng	ta	học	hết	rồi. 

		 Ở	trong	Phẩm	Thanh	Tịnh,	kinh	này	là	Kinh	Tóm	Tắt	1,	Kinh	48.12,	tức	là	ở	
chương	48,	Kinh	số	12,	phẩm	Thanh	Tịnh	Tương	Ưng	Căn	của	Kinh	Tương	Ưng	
Bộ.	Chúng	ta	kết	hợp	giữa	Nam	truyền	và	Bắc	truyền,	giữa	A	Hàm	và	Nikaya	thì	
chúng	ta	sẽ	thấy	rõ	ràng	hơn.	 

	 Có	đồng	tu	nói	vậy	Năm	căn	này	là	gì?	Bây	giờ	có	nhiều	người	mơ	mơ	màng,	
mặc	dù	mình	học	rồi	nhưng	lại	quên.	Hôm	nay	Thiện	Trang	nhắc	lại	thêm	nữa.	
Tại	vì	Ngũ	quyền	(Năm	căn)	này	cực	kỳ	quan	trọng,	nên	nhắc	lại	lần	nữa	bằng	lời	
kinh.	Chúng	ta	toàn	nói	trong	kinh	thôi.	Chúng	ta	sẽ	ôn	lại	Năm	căn	này,	thế	nào	
là	Tín,	Tấn,	Niệm,	Định,	Tuệ. 

Ngũ	căn	(Số	2) 

(Theo	Kinh	Tương	Ưng	Bộ) 

Tại	Savatthi	(Savatthi	là	Xá	Vệ	quốc),	...	Thế	Tôn	thuyết 

-	Này	các	Tỷ-kheo,	có	năm	căn	này.	Thế	nào	là	năm?	Tín	căn,	Tấn	căn,	
Niệm	căn,	Định	căn,	Tuệ	căn. 

Thiện	Trang	xin	để	thêm	dấu	ngoặc	vuông	và	mở	ngoặc	bên	trong	để	chúng	
ta	biết	Tín	căn	là	gì. 

[1.Tín	căn]	Và	này	các	Tỷ-kheo,	thế	nào	là	Tín	căn?	(Chúng	ta	kiểm	tra	
xem	chúng	ta	có	Tín	căn	hay	không	nha). 

Ở	đây,	này	các	Tỷ-kheo,	vị	Thánh	đệ	tử	có	lòng	tin,	đặt	lòng	tin	ở	sự	
giác	ngộ	của	Như	Lai:	"Ðây	là	Bậc	Ứng	Cúng,	Chánh	Biến	Tri,	Minh	Hạnh	Túc,	
Thiện	Thệ,	Thế	Gian	Giải,	Vô	Thượng	Sĩ,	Ðiều	Ngự	Trượng	Phu,	Thiên	Nhơn	



 
 

16 

Sư,	Phật,	Thế	Tôn".	Này	các	Tỷ-kheo,	đây	được	gọi	là	Tín	căn. 

Quý	vị	coi	cho	kỹ,	điều	kiện	đưa	ra	không	khó,	rất	đơn	giản,	là	có	lòng	tin,	
đặt	lòng	tin	ở	sự	giác	ngộ	của	Như	Lai	thông	qua	10	danh	hiệu,	đó	là:	bậc	Ứng	
Cúng,	Chánh	Biến	Tri,	Minh	Hạnh	Túc,	Thiện	Thệ,	Thế	Gian	Giải,	Vô	Thượng	Sĩ,	
Ðiều	Ngự	Trượng	Phu,	Thiên	Nhơn	Sư,	Phật,	Thế	Tôn.	Nghĩa	là	bất	hoại	tịnh	đối	
với	Phật,	niềm	tin	bất	động.	Niềm	tin	bất	động	bằng	cách	gì?	Đó	là	hãy	tin	rằng	
đức	Phật	là	Như	Lai.	Thế	nào	Như	Lai,	thế	nào	là	Ứng	Cúng,	thế	nào	là	Chánh	Biến	
Tri,	Minh	Hạnh	Túc,	thế	nào	là	Thiện	Thệ,	thế	nào	là	Thế	Gian	Giải,	thế	nào	là	Vô	
Thượng	Sĩ,	thế	nào	là	Điều	Ngự	Trượng	Phu,	Thiên	Nhân	Sư,	Phật,	Thế	Tôn,	quý	
vị	hiểu	được	như	vậy	và	quý	vị	tin	được	đức	Phật	là	một	người	có	đủ	10	danh	hiệu	
như	vậy,	thì	quý	vị	thành	tựu	được	lòng	tin,	gọi	là	Tín	căn. 

Quý	vị	 làm	được	không?	Điều	này	thì	chắc	dễ!	Tại	vì	 là	Tín	căn	thôi	mà,	
niềm	tin	được	vững	vàng	rồi	thì	ra	rễ,	gọi	là	căn,	căn	là	rễ.	Và	nếu	quý	vị	thắc	mắc	
10	danh	hiệu	này	như	thế	nào,	thì	quý	vị	mở	ra	bài	số	18,	Thiện	Trang	có	chia	sẻ	
về	niệm	Phật,	thế	nào	là	Như	Lai,	thế	nào	là	Ứng	Cúng,	thế	nào	là	Chánh	Biến	Tri,	
thế	nào	 là	Minh	Hạnh	Túc,	 thế	nào	 là	Thiện	Thệ,	 thế	nào	 là	Thế	Gian	Giải,	Vô	
Thượng	Sĩ,	Điều	Ngự	Trượng	Phu,	Thiên	Nhân	Sư,	Phật,	Thế	Tôn.	Quý	vị	coi	lại,	
hình	như	Thiện	Trang	nhớ	là	bài	18.	Nếu	quý	vị	không	nhớ	thì	lâu	lâu	Thiện	Trang	
sẽ	ôn	lại,	chắc	cũng	nên	ôn	lại	vì	đó	là	ráp	từ	nhiều	kinh,	mỗi	kinh	nói	một	chút.	
Kinh	này	nói	một	chút,	kinh	kia	nói	một	chút,	có	kinh	giải	thích	Như	Lai	là	thế	nào,	
có	kinh	thì	giải	thích	Ứng	Cúng	là	thế	nào,	thế	nào	là	Chánh	Biến	Tri	v.v…	thì	ngài	
gom	lại	thành	một	đoạn	như	vậy.	Vậy	chúng	ta	có	Tín	Căn	chưa?	Nếu	có	một	lòng	
tin	cực	kỳ	mạnh	mẽ	thì	ngon.	 

Như	vậy	là	xong	Tín	căn.	Bây	giờ	đến	Tấn	căn.	Tấn	căn	là	sao,	thì	hôm	nay	
học	cho	rõ	Ngũ	căn	luôn.	Trong	Thất	bồ	Đề	phần,	Bát	chánh	Đạo	phần,	37	Phẩm	
trợ	đạo,	thì	chúng	ta	có	Ngũ	căn,	Ngũ	lực.	Học	chắc	điều	này	thì	là	Ngũ	căn,	Ngũ	
lực	đó. 

[2.Tấn	căn]	Và	này	các	Tỷ-kheo,	thế	nào	là	Tấn	căn? 

Ở	đây,	này	các	Tỷ-kheo,	vị	Thánh	đệ	tử	sống	tinh	cần,	tinh	tấn,	đoạn	
trừ	các	pháp	bất	thiện,	làm	cho	đầy	đủ	các	thiện	pháp,	với	nỗ	lực	kiên	trì,	
tinh	tấn,	không	có	từ	bỏ	gánh	nặng	đối	với	thiện	pháp.	Vị	ấy	đối	với	các	pháp	



 
 

17 

bất	thiện	chưa	sanh,	phát	khởi	lòng	ước	muốn,	tinh	cần,	tinh	tấn,	quyết	tâm,	
cố	gắng	làm	cho	không	sanh	khởi;	đối	với	các	pháp	bất	thiện	đã	sanh,	phát	
khởi	lòng	ước	muốn,	tinh	cần,	tinh	tấn,	quyết	tâm,	cố	gắng	làm	cho	đoạn	tận;	
đối	với	các	thiện	pháp	chưa	sanh,	phát	khởi	lòng	ước	muốn,	tinh	cần,	tinh	
tấn,	quyết	tâm,	cố	gắng	làm	cho	sanh	khởi;	đối	với	các	thiện	pháp	đã	sanh,	
phát	khởi	lòng	ước	muốn,	tinh	cần,	tinh	tấn,	quyết	tâm,	cố	gắng	làm	cho	an	
trú	không	có	mê	ám	được	tăng	trưởng	quảng	đại,	được	tu	tập	làm	cho	viên	
mãn.	Này	các	Tỷ-kheo	đây	gọi	là	Tấn	căn. 

Như	vậy	quý	vị	nghe	Tấn	căn	này	thấy	quen	không?	Tấn	căn	này	giống	Tinh	
tấn	Giác	chi.	Ở	đây	thực	ra	là	bốn	điều	Tứ	chánh	cần.	Tức	là	đối	với	hai	điều	thiện	
và	hai	điều	ác,	điều	thiện	nào	mình	đã	làm	rồi	thì	cố	gắng	làm	cho	lớn	hơn,	phát	
triển	hơn,	siêng	năng	làm	nhiều	hơn,	thì	gọi	là	tinh	tấn.	Rồi	điều	thiện	nào	chưa	
làm,	thì	ráng	quyết	tâm	để	làm.	Còn	đối	với	các	pháp	bất	thiện	thì	có	hai	điều:	
Pháp	bất	thiện	nào	đã	làm	rồi,	thì	cố	gắng	tinh	tấn,	cố	gắng	làm	sao	cho	nó	diệt	đi.	
Còn	điều	ác	nào	tức	là	pháp	bất	thiện	nào	mà	chưa	làm,	thì	ngăn	luôn	không	cho	
sanh	ra.	Đó	cũng	là	Tứ	chánh	cần.	Tứ	chánh	cần	mạnh	lên	thì	thành	Tấn	căn.	 

Vậy	có	dễ	không?	Có	bấy	nhiêu	đó	à,	không	khó	đâu!	Vậy	chúng	ta	có	nỗ	
lực	không?	Có	đúng	không?	Thiện	Trang	thấy	đa	số	đồng	tu	đều	cố	gắng.	Các	pháp	
nào	bất	thiện	thì	cố	gắng	ngừng,	pháp	bất	thiện	chưa	có	thì	không	làm.	Các	pháp	
thiện	nào	đã	làm	thì	ráng	làm	cho	nhiều	hơn,	các	pháp	thiện	chưa	làm	thì	ráng	cố	
gắng	làm.	Đó	gọi	là	Tấn	căn.	 

Định	nghĩa	của	đức	Phật	rất	rõ	ràng,	rất	dễ	dàng!	Chúng	ta	thấy	không	có	
gì	khó	khăn,	cho	nên	học	được	chánh	kinh	là	yên	tâm,	không	có	nghe	người	ta	nói	
qua	nói	lại	vòng	vòng.	Mình	học	luôn	kinh	của	Phật,	theo	Kinh	Tương	Ưng	đây. 

[3.Niệm	căn]	Và	này	các	Tỷ-kheo,	thế	nào	là	Niệm	căn? 

Ở	đây,	này	các	Tỷ-kheo,	vị	Thánh	đệ	tử	chánh	niệm,	thành	tựu	niệm	
tuệ,	tối	thắng,	ức	niệm,	tùy	niệm	các	việc	làm	từ	lâu,	và	lời	nói	từ	lâu.	Vị	ấy	
trú,	quán	thân	trên	thân...	quán	thọ	trên	các	cảm	thọ...	quán	tâm	trên	tâm...	
quán	pháp	trên	các	pháp,	nhiệt	tâm,	tỉnh	giác,	chánh	niệm,	nhiếp	phục	tham	
ưu	ở	đời.	Này	các	Tỷ-kheo,	đây	gọi	là	Niệm	căn. 



 
 

18 

Quý	vị	thấy	Niệm	căn	ở	đây	cũng	hơi	khó	một	chút,	là	chánh	niệm.	Thánh	đệ	
tử	là	Đệ	tử	của	bậc	Thánh,	chứ	nói	Thánh	đệ	tử	thì	cao	quá,	thì	thành	tựu	được	
niệm	tuệ	(niệm	tuệ	là	mình	nhớ,	luôn	luôn	trí	tuệ	hiện	tiền).	Lúc	đó	tối	thắng	là	
nó	mạnh	hơn;	ức	niệm	là	không	có	mất	chánh	niệm,	không	thất	niệm;	tùy	niệm	
các	việc	làm	từ	lâu,	và	lời	nói	từ	lâu. 

Quan	trọng	ở	đây	là:	Vị	ấy	trú,	quán	được	Tứ	niệm	xứ,	gồm:	quán	Thân,	
quán	Thọ,	quán	Tâm	và	quán	Pháp;	nhiệt	tâm	là	tâm	luôn	luôn	hăng	hái;	rồi	tỉnh	
giác	là	làm	gì	cũng	sáng	suốt	rõ	biết;	chánh	niệm;	nhiếp	phục	tham	ưu	ở	đời.	Tức	
là	lúc	đó	quý	vị	bớt	được	tham	rồi,	nhiếp	phục	được	tham	rồi,	và	bớt	sự	lo	lắng.	
‘Ưu’	ở	đây	là	gì?	Chúng	ta	học	rồi,	ưu	chính	là	Tâm	sân.	Ai	mà	tu	được	điều	đó	càng	
nhiều	thì	tốt,	hết	luôn	thì	là	A-la-hán,	bớt	bớt	xuống	một	chút	thì	rớt	xuống	một	
bậc,	bớt	thêm	chút	nữa	(tệ	hơn	chút	nữa)	thì	rớt	xuống	một	chút.	Cứ	như	vậy,	
theo	bốn	tiêu	chuẩn	của	các	Thánh	quả,	cho	đến	Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	hành. 

Cho	nên	Thiện	Trang	thấy	Tín	căn	thì	dễ,	[đến]	Tấn	căn	là	có	nhiều	việc	bất	
thiện	nhiều	khi	mình	vẫn	làm,	nhưng	làm	chút	chút.	Bắt	đầu	là	rớt	xuống	một	chút	
rồi	đó,	cho	nên	vẫn	chưa	có	ngon.	Nhưng	tới	Niệm	căn	là	bắt	đầu	quán	Tứ	niệm	
xứ,	nhớ	cảnh,	nhiếp	phục	tham	và	ưu	(tức	 là	tham	và	sân).	 [Mình]	nhiếp	phục	
không	được	nên	chưa	thành	A-la-hán	được.	A-la-hán	thì	mới	hết,	Tam	quả	A-na-
hàm	cũng	hết	luôn.	Còn	không	được	thì	xuống	Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	hành,	hoặc	
Tu-đà-hoàn. 

Cho	nên	ở	đây	chúng	ta	thấy	rõ	ràng,	học	tới	đâu	rất	rõ	ràng	tới	đó.	Điều	
này,	thật	ra	cố	gắng	làm	thì	cũng	được,	cho	nên	phải	tu	Tứ	niệm	xứ	nha.	Thật	ra	
[tu]	Tứ	niệm	xứ,	nhiều	đồng	tu	suốt	ngày	vô	ngồi	để	tu.	Đúng!	Ngồi	để	tu	Tứ	niệm	
xứ	là	điều	quan	trọng,	nhưng	đó	là	tập	thôi.	Quý	vị	tu	làm	sao	[mà]	mọi	lúc	mọi	
nơi,	mọi	hoàn	cảnh	mình	phải	rõ	biết	sáng	suốt	trên	bốn	vấn	đề	là	Thân,	Thọ,	Tâm,	
Pháp.	Nếu	mình	nhớ	trụ	vào	một	điều	thì	cũng	được,	[trụ	vào]	Thân	cũng	được,	
Thọ	cũng	được,	Tâm	cũng	được,	Pháp	cũng	được.	Nhưng	khi	mình	trụ	được	vào	
một	điều	là	mình	trụ	được	vào	bốn	điều. 

Giống	như	thế	này,	cảm	giác	của	quý	vị,	tâm	quý	vị	sáng	suốt	thì	tự	nhiên	
biết	những	điều	khác.	Và	mình	phải	sống	trong	đời	sống	mà	tu	Tứ	niệm	xứ,	chứ	
còn	nếu	chỉ	tu	trong	thời	khóa	không	[thôi]	thì	ra	ngoài	không	đủ	được,	đó	là	mới	



 
 

19 

tập	thôi.	Cho	nên	ai	có	công	phu	Tứ	niệm	xứ,	thì	người	ta	sống	được	trong	chánh	
niệm	trong	mọi	lúc.	Đó	là	điều	quan	trọng,	và	đó	mới	là	thành	tựu	đấy.	Chứ	mình	
tu	một	ngày,	hai	ngày	thôi,	vì	đâu	có	thời	gian	đâu.	Hoặc	quý	vị	đi	khóa	tu	bảy	
ngày,	mười	ngày	[tu]	Tứ	niệm	xứ,	về	rồi	quý	vị	sống	cũng	trở	lại	bình	thường,	
phàm	phu	thôi.	Nhưng	nếu	công	phu	đắc	lực	thì	sẽ	rất	là	rõ	ràng,	quý	vị	sống	khác	
hẳn,	và	lúc	đó	quý	vị	thấy	hạnh	phúc	lắm,	rất	là	tuyệt	vời!	Đó	mình	đi	vào	Thánh	
nhân. 

Cho	nên	điều	này	rất	quan	trọng,	tu	bất	cứ	[pháp]	nào	cũng	quay	về	điều	
đó,	dù	người	tu	niệm	Phật,	niệm	Phật	một	hồi	cũng	phải	sáng	suốt,	rõ	biết	trên	
bốn	thứ:	Thân	mình	như	thế	nào;	Thọ	là	cảm	nhận	của	mình,	khó	chịu	hay	dễ	chịu	
v.v…;	tâm	ta	tham,	ta	có	biết	tham	hay	không,	đó	là	quán	Tâm.	Rồi	quán	Pháp	thay	
đổi	như	thế	nào,	đều	nắm	sáng	suốt	rõ	biết,	thì	đó	mới	đúng.	Rồi	tỉnh	giác,	chánh	
niệm,	chứ	không	phải	mê	mê	mờ	mờ. 

Cho	nên	nếu	ai	niệm	Phật	mà	tối	ngủ	mê,	không	biết	gì	hết,	thì	công	phu	
không	đắc	lực.	Lát	nữa,	chúng	ta	học	lộ	trình	tâm,	lộ	trình	tử	thì	chúng	ta	thấy	giá	
trị	của	người	tu	tỉnh	thức,	tu	tỉnh	giác,	công	phu	chánh	niệm,	công	phu	quán	thọ	
như	thế	nào.	Cho	nên	rất	là	quan	trọng. 

Niệm	căn	này	là	khó	đó,	chứ	không	phải	dễ	đâu	quý	vị.	Học	tới	đây	chúng	
ta	thấy	khó	không?	Khó	đó!	Có	nhiều	người	làm	mà	có	nhớ	đâu,	làm	mơ	mơ	màng	
màng,	nổi	sân	mà	cũng	không	biết	mình	nổi	sân,	si	mà	cũng	không	biết	mình	si,	
rồi	nghe	pháp	một	chút	là	quên	mất,	không	biết	thầy	Thiện	Trang	nói	gì,	không	
nghe	được.	Đó	là	tâm	phóng	dật,	tâm	trạo	cử	đã	chen	vào,	tâm	si	đã	chen	vào	rồi.	
Có	những	tâm	liên	tục	chen	vào,	cho	nên	bị	thất	niệm.	Và	ai	mà	có	nhiều	tâm	đó	
thì	người	ta	nghe	không	được,	đó	là	một	điều	rất	đáng	tiếc. 

Ráng	cố	gắng	tu,	hãy	chịu	khó	kiểm	soát	tâm	mình.	Mình	làm	gì	thì	mình	
biết	mình	đang	làm	đúng	hay	sai,	ta	đang	làm	gì,	ta	đang	như	thế	nào.	Người	nào	
mà	càng	biết	mình	đang	làm	gì,	đang	như	thế	nào,	ta	đang	làm	đúng	hay	sai,	thì	
chúc	mừng	quý	vị,	quý	vị	đang	có	niệm,	niệm	đó	rất	mạnh.	Và	muốn	cho	niệm	này	
mạnh	thì	quý	vị	phải	thường	xuyên	tu	Thiền	chỉ.	Sau	khi	tu	Thiền	chỉ,	quý	vị	trở	
qua	tu	Thiền	quán	thì	sẽ	mạnh.	Đây	là	kinh	nghiệm	của	Thiện	Trang. 

Cho	nên	đừng	bỏ	tu	Thiền	chỉ,	dù	quý	vị	không	đắc	Sơ	thiền	[thì]	cũng	giúp	



 
 

20 

niệm	của	quý	vị	mạnh	hơn.	Và	nếu	quý	vị	muốn	tu	Thiền	chỉ	với	bóng	đèn,	để	tu	
với	Biến	xứ	màu,	có	một	số	đồng	tu	có	thể	[do]	đặt	vị	trí	bóng	đèn	thấp	quá,	Thiện	
Trang	phát	hiện	ra	nếu	đặt	bóng	đèn	cao	ngang	ngang	với	tầm	nhìn	của	mình,	
giống	như	trong	bộ	Luận	Thanh	Tịnh	Đạo	nói,	thì	rõ	ràng	là	dễ	nhiếp	tâm	hơn,	dễ	
vào	cảnh	hơn.	Còn	mình	nhìn	chúi	xuống	quá	thì	khó.	Cho	nên	Thiện	Trang	nghĩ	
cách	như	thế	này:	Đối	với	những	bóng	đèn	thấp	quá,	không	đủ	tầm	nhìn,	thì	quý	
vị	kiếm	cái	gì	màu	đen	để	ở	dưới,	ví	dụ	Thiện	Trang	lấy	mấy	tấm	nệm	đen,	bồ	đoàn	
đen,	hồi	xưa	ngồi	bồ	đoàn,	bây	giờ	không	ngồi	nữa,	Thiện	Trang	để	đèn	lên	đó	là	
nó	che,	chỉ	thấy	đen	hết.	Đèn	vừa	tầm	mắt	thì	dễ	vô	định	hơn.	Còn	mình	ngồi	chúi	
chúi	xuống,	cảm	giác	không	tự	nhiên,	bị	gồng	người	khi	chúi	xuống	là	có	chút	sân	
trong	đó,	Sân	triền	cái	sẽ	sanh,	cho	nên	rớt	Thiền.	Cho	nên	quý	vị	cũng	phải	để	ý. 

Vừa	rồi	Thiện	Trang	có	đăng	lên	cho	quý	vị	mấy	video	để	quý	vị	tu	Thiền	
chỉ	trên	kênh	YouTube	Thích	Thiện	Trang,	quý	vị	vô	đó	mở	thử	coi.	Nếu	ai	không	
có	đèn	thì	quý	vị	dùng	những	hình	đó.	Tất	nhiên	là	không	bằng	đèn	được,	Thiện	
Trang	thấy	không	bằng,	được	cái	nó	to	và	ngang	tầm	mắt,	để	trong	tivi	vừa	vừa.	
Thiện	Trang	chỉnh	kích	thước	to	như	vậy	thì	[quý	vị]	mở	với	tivi	nào	vừa	vừa	thôi,	
hoặc	là	Ipad,	máy	tính	là	mở	được.	Còn	mấy	tivi	bự	quá,	thì	hình	đó	bự	quá	thì	
không	được,	bữa	nào	[sẽ]	đăng	vòng	tròn	nhỏ	hơn.	Những	hình	đó	cũng	tu	được	
nha,	cũng	tạm	tạm	cho	những	ai	không	có	bóng	đèn. 

Quý	vị	thấy	Tín	căn,	Tấn	căn,	Niệm	căn	thì	Niệm	căn	là	khó	rồi,	còn	hai	điều	
trên	thì	dễ.	Cho	nên	đắc	đạo	A-la-hán	là	làm	trọn:	[Chánh	niệm,	thành	tựu	niệm	
tuệ,	tối	thắng,	ức	niệm,	tùy	niệm	các	việc	làm	từ	lâu,	và	lời	nói	từ	lâu.	Vị	ấy	trú,	
quán	thân	trên	thân...	quán	thọ	trên	các	cảm	thọ...	quán	tâm	trên	tâm...	quán	pháp	
trên	các	pháp,	nhiệt	tâm,	tỉnh	giác,	chánh	niệm,	nhiếp	phục	tham	ưu	ở	đời].	Cho	
nên	mình	học	thấy	sao	điều	này	cũng	đắc	đạo	A-la-hán.	Mà	mình	học,	mình	làm	
được	một	phần	thì	mình	được	Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	hành. 

[4.Định	căn]	Và	này	các	Tỷ-kheo,	thế	nào	là	Định	căn?	(Bây	giờ	ai	tu	
định	thì	biết). 

Ở	đây,	này	các	Tỷ-kheo,	vị	Thánh	đệ	tử,	sau	khi	từ	bỏ	pháp	sở	duyên,	
được	định,	được	nhứt	tâm.	Vị	ấy	ly	dục,	ly	bất	thiện	pháp,	chứng	đạt	và	an	
trú	Thiền	thứ	nhất,	một	trạng	thái	hỷ	lạc	do	ly	dục	sanh,	có	tầm,	có	tứ...	an	



 
 

21 

trú	Thiền	thứ	hai...	an	trú	Thiền	thứ	ba...	từ	bỏ	lạc,	từ	bỏ	khổ,	chấm	dứt	hỷ	
ưu	đã	cảm	thọ	từ	trước,	chứng	đạt	và	an	trú	Thiền	thứ	tư,	không	khổ	không	
lạc,	xả	niệm	thanh	tịnh.	Này	các	Tỷ-kheo,	đây	gọi	là	Định	căn. 

Đọc	tới	đây	thì	quý	vị	đồng	tu	nghe	có	vẻ	buồn	rồi,	tại	vì	sao?	Quý	vị	thấy	
không?	Mình	tưởng	mình	tu	được	Ngũ	căn,	Ngũ	lực,	Thất	bồ	Đề	phần,	Bát	thánh	
Đạo	phần,	bây	giờ	thấy	Ngũ	căn,	mới	tới	căn	thứ	tư	thì	Định	căn	là	rớt	rồi.	Phải	bỏ	
các	pháp	sở	duyên,	 là	 [bỏ]	các	pháp	 làm	duyên	ràng	buộc	mình	để	được	định,	
được	nhất	tâm.	Đây	là	nói	Sơ	thiền:	‘Vị	ấy	ly	dục,	ly	bất	thiện	pháp,	chứng	đạt	và	
an	trú	Thiền	thứ	nhất,	một	trạng	thái	hỷ	lạc	do	ly	dục	sanh,	có	tầm,	có	tứ…’	Ít	nhất	
là	đến	Thiền	này,	còn	không	thì	đến	Tứ	thiền	luôn. 

Tu	như	vậy	mới	gọi	 là	Định	căn	chứ,	mình	cứ	nói	miệng	 [mà]	không	 tu	
Thiền,	không	chứng	Thiền	thì	làm	sao	có	Định	căn.	Có	nhiều	người	nói:	“Có	nhiều	
người	không	chứng	Thiền	cũng	chứng	quả	đấy	 thôi”.	Đúng!	Chính	xác!	Nhưng	
trường	hợp	đó	hiếm.	Quý	vị	 coi	 thời	đức	Phật,	người	chứng	quả	mà	không	có	
Thiền	thì	nhiều.	Đúng!	Nhưng	chứng	A-la-hán	mà	không	có	Thiền	thì	hình	như	rất	
ít,	rất	ít.	Quý	vị	thấy	có	vị	chứng	A-la-hán	nhưng	không	có	Thiền,	để	bữa	nào	Thiện	
Trang	dẫn	câu	chuyện	rõ	ràng	hơn,	Thiện	Trang	tìm	trong	Kinh	Tiểu	Bộ,	có	vị	đó	
chứng	A-la-hán	mà	không	có	Thần	thông	rõ	ràng.	Nhưng	trường	hợp	đó	ít	lắm,	
quý	vị	nên	đi	con	đường	thông	thường,	chứ	đừng	mong	Sát-na	định,	rồi	Cận	định,	
[thì]	mong	manh	quá. 

Đức	Phật	nói	là	thường	phải	từ	Sơ	thiền	trở	đi	thì	mới	chứng	quả	giải	thoát	
A-la-hán.	Nếu	không	chứng	quả	A-la-hán	thì	chứng	Tam	quả	A-na-hàm.	Tất	nhiên	
có	nhiều	khi	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	cũng	không	cần	Định	căn	này	sâu,	nhưng	cũng	có	
một	chút	Sát-na	định.	Chúng	ta	sẽ	học	lộ	trình	chứng	quả	thì	chúng	ta	thấy	lúc	đó	
phải	có	định.	Tức	là	Tâm	sở	Nhất	hành	sẽ	biến	thành	Tâm	sở	Định,	[Tâm	sở	này]	
mạnh	thì	thành	Định.	Nhờ	Sát-na	định	đó,	chỉ	cần	trong	sát-na	thôi,	Bát	chánh	đạo	
đủ	thì	chuyển	thành	Tâm	sơ	đạo,	rồi	từ	Tâm	sơ	đạo	chuyển	thành	Tâm	sơ	quả,	thì	
đắc	đạo	Tu-đà-hoàn,	từ	đó	không	còn	là	phàm	phu	nữa.	Quý	vị	hiểu	không?	Không	
còn	là	phàm	phu	nữa,	lúc	đó	mình	đủ	duyên	mạnh	kéo	một	phát	là	lên	A-la-hán	
luôn.	Còn	không	đủ	thì	tới	đó	thôi,	định	bấy	nhiêu	đó,	tuệ	bao	nhiêu	đó	v.v…	Tín,	
Tấn,	Niệm,	Định,	Tuệ	có	bao	nhiêu	đó	thì	được	bấy	nhiêu	thôi.	Nhưng	dù	sao	thì	



 
 

22 

quý	vị	cũng	nên	tu. 

Cho	nên	những	người	dù	không	nhập	được	Thiền	thì	quý	vị	cũng	ráng	tu	
Thiền	để	tương	ưng,	Định	căn	là	phải	có	Thiền.	Cho	nên	ai	mà	không	tu	Thiền	chỉ	
là	có	vẻ	Định	căn	mình	thấy	không	đúng	rồi	đúng	không?	Mình	thấy	không	được	
rồi	đó.	Nên	nghe	lời	Phật	đi,	đừng	có	nghe	người	ta	nói. 

[5.Tuệ	căn]	(Tuệ	là	trí	tuệ).	Và	này	các	Tỷ-kheo,	thế	nào	là	Tuệ	căn? 

Ở	đây,	này	các	Tỷ-kheo,	vị	Thánh	đệ	tử	có	trí	tuệ,	đầy	đủ	trí	tuệ	về	sự	
sanh	diệt	các	pháp,	trí	tuệ	thuộc	bậc	Thánh	thể	nhập	(các	pháp),	đưa	đến	
chơn	chánh	đoạn	tận	khổ	đau.	Vị	ấy	như	thật	rõ	biết	đây	là	khổ,	như	thật	rõ	
biết	đây	là	khổ	tập	khởi,	như	thật	rõ	biết	đây	là	khổ	đoạn	diệt,	như	thật	rõ	
biết	đây	là	con	đường	đưa	đến	khổ	đoạn	diệt.	Này	các	Tỷ-kheo,	đây	gọi	là	
Tuệ	căn. 

Vậy	Tuệ	căn	là	quý	vị	phải	có	trí	tuệ	về	sự	sanh	diệt	của	các	pháp,	rồi	trí	tuệ	
đưa	đến	đoạn	tận	khổ	đau.	Nói	chung	là	Tứ	đế,	biết	rõ	đây	là	Khổ,	biết	rõ	đời	vô	
thường	là	khổ,	biết	Khổ	tập	khởi	là	nguyên	nhân	của	khổ,	biết	rõ	Khổ	đoạn	diệt	
bằng	cách	nào?	Phải	diệt	nguyên	nhân	khổ	và	diệt	các	Phiền	não	này,	và	biết	rõ	
ràng	con	đường	đó	là	mình	phải	tu	gì?	Ví	dụ	như	tu	Ngũ	căn	là	một	con	đường	để	
diệt	khổ.	Hoặc	là	chúng	ta	phải	tu	Bát	thánh	đạo,	hoặc	là	tu	Tứ	niệm	xứ.	Nói	chung	
tu	gì	cũng	quay	về	đó	thôi.	Nói	84.000	Pháp	môn	đi	chăng	nữa,	quý	vị	tu	một	hồi	
rồi	cũng	quay	về	năm	điều	này,	hay	về	Bát	chánh	đạo	v.v…	[Pháp]	gì	cũng	vậy.	Còn	
các	pháp	nào	mà	tu	không	có	những	điều	đó	thì	không	được.	 

Thiện	Trang	nhớ	trong	Kinh	Đại	Bát	Niết	Bàn,	có	vị	Bà-la-môn	cuối	cùng,	là	
vị	Tu	Bạt	Đà	La,	vào	hỏi	đức	Phật	là:	“Con	nghe	nói	các	đạo	khác	cũng	nói	có	thế	
này,	có	chứng	quả	v.v…	Ngài	là	đức	Thế	Tôn,	Ngài	nói	như	thế	nào?	Con	còn	biết	
tin	ai	đây?	Con	120	tuổi	rồi,	bây	giờ	con	nghi	ngờ,	con	không	biết	làm	sao?”	Đức	
Phật	nói:	“Thôi	không	cần	bàn	đến	họ	nữa,	chỉ	cần	ông	nhớ	một	điều	rằng:	Ở	đâu	
không	có	Bát	chánh	đạo	thì	ở	đó	không	có	Tứ	quả	Sa-môn”.	Tức	là	không	có	Bát	
chánh	đạo	thì	không	thể	có	bốn	quả	Sa-môn,	là	Sơ	quả,	Nhị	quả,	Tam	quả,	Tứ	quả.	
Sơ	quả	Tu-đà-hoàn,	Nhị	quả	Tư-đà-hàm,	Tam	quả	A-na-hàm,	và	Tứ	quả	A-la-hán.	 

Cho	nên	đã	Tà	kiến	rồi	thì	thôi	bỏ	đi	nha.	Phải	Chánh	kiến,	Chánh	tư	duy,	



 
 

23 

Chánh	ngữ,	Chánh	nghiệp,	Chánh	mạng,	Chánh	tinh	tấn,	Chánh	niệm,	Chánh	định.	
Phải	có	tám	chánh	đó	thì	mới	có	Tứ	quả	Sa-môn.	Không	có	những	điều	đó	là	xong.	
Tà	định	rồi	thì	không	có,	Tà	kiến	rồi	thì	không	có,	Tà	tư	duy	rồi	là	không	có,	không	
có	Chánh	ngữ,	không	có	Chánh	nghiệp,	không	có	Chánh	mạng,	không	có	Chánh	
định,	không	có	Chánh	niệm,	không	có	bốn	quả	Sa-môn	đâu.	Đức	Phật	đã	khẳng	
định	như	vậy	rất	nhiều	lần.	Ở	đâu	không	có	con	đường	Bát	thánh	đạo	(tức	là	không	
có	Bát	chánh	đạo)	thì	ở	đó	không	có	bốn	quả	Sa-môn. 

Không	phải	một	bộ	kinh	nói,	mà	có	rất	nhiều	bộ	kinh	nói.	Cho	nên	hãy	nghe	
lời	Phật	để	mà	tu,	đừng	để	bị	lạc	mất	Chánh	tri	kiến.	Khi	Chánh	kiến	không	có	rồi	
thì	Chánh	 tư	duy	không	 có,	 khi	Chánh	 tư	duy	không	 có	 thì	Chánh	ngữ,	Chánh	
nghiệp,	Chánh	mạng	không	có.	Chánh	ngữ,	Chánh	nghiệp,	Chánh	mạng	không	có	
rồi	thì	không	thể	có	Chánh	niệm,	không	thể	có	Chánh	tinh	tấn,	Chánh	định,	tất	cả	
đều	không	có	quả	Thánh.	Điều	đó	là	đức	Phật	nói,	Thiện	Trang	chỉ	nói	lại	thôi,	
[quý	vị]	cố	gắng	nghe	nha!	 

Những	pháp	này,	này	các	Tỷ-kheo,	là	năm	căn.	 

((48.10)	Phân	Biệt	2:	Dutiyavibhaṅga	(SA	647,	SA	658*,	SA	655*)	–	Kinh	
Tương	Ưng	Bộ). 

Hôm	nay	chúng	ta	đã	học	về	Năm	căn	rất	kỹ	rồi.	Quý	vị	nhớ	giùm	những	chữ	
màu	đỏ.	Thiện	Trang	thấy	rõ	ràng	Tín	căn	là	dễ	nhất,	lòng	tin	là	dễ	nhất	đối	với	
người	phương	Đông.	Tiếp	theo	là	Tấn	căn	cũng	dễ,	nhưng	Niệm	căn	bắt	đầu	là	mơ	
mơ	màng	màng	rồi	đó.	Còn	Định	là	tu	định,	tu	Thiền	chỉ,	ở	đây	nói	rõ	ràng	là	Thiền	
chỉ	 luôn,	đâu	có	nói	Thiền	quán	đâu	đúng	không?	Rồi	Tuệ	căn	 là	 trí	 tuệ	về	Tứ	
thánh	đế.	Như	vậy	là	được	rồi. 

Quý	vị	nhớ	là	cũng	chương	thứ	48,	bài	kinh	số	10,	quý	vị	tìm	ở	trong	Kinh	
Tương	Ưng,	chương	thứ	48.	Chương	này	là	cuối	rồi,	hình	như	ở	quyển	thứ	năm	
nếu	là	bộ	in	năm	quyển,	và	bài	kinh	thứ	10.	Thiện	Trang	nói	là	có	theo	kinh,	không	
phải	theo	ý	Thiện	Trang.	Cho	nên	quý	vị	có	thể	nghe	lại.	 

Đó	là	phần	cung	cấp	về	kiến	thức	căn	bản,	những	câu	chuyện	vui	vui	và	có	ý	
nghĩa,	và	phần	tu	tập	về	Chánh	kinh.	Bây	giờ	chúng	ta	vào	phần	Vi	Diệu	Pháp.	
Chúng	ta	đang	học	về	tâm,	hôm	bữa	chúng	ta	đã	học	về	12	Tâm	bất	thiện	rồi.	Bây	



 
 

24 

giờ	chắc	chắn	là	quý	vị	quên	hết	rồi,	đa	số	là	quên,	cho	nên	Thiện	Trang	cứ	từ	từ	
ôn	lại.	Hôm	nay	chúng	ta	sẽ	ôn	tập	lại	12	Tâm	bất	thiện	và	cung	cấp	cho	quý	vị	
một	phần	của	lộ	trình	tâm.	 

Quý	vị	nhớ	12	Tâm	bất	thiện	gồm	có	bao	nhiêu	tâm,	và	bao	nhiêu	tâm	gì	
không?	Thiện	Trang	xin	nhắc	lại,	là	12	Tâm	bất	thiện	thì	có	8	Tâm	tham,	có	2	Tâm	
sân	và	2	Tâm	si.	Phải	nhớ	như	vậy!	Có	12	Tâm	bất	thiện	thôi,	không	có	nhiều	lắm	
đâu.	Để	quan	sát	được	bất	thiện,	thì	hãy	cố	gắng	nhìn	vào	12	tâm	này,	nếu	mình	
có	là	bất	thiện.	Mặc	dù	có	12	tâm,	nhưng	suốt	ngày	[chúng]	xuất	hiện,	cho	nên	
nhiều.	Còn	các	tâm	kia	thì	đủ	loại	tâm,	nhưng	ít	khi	xuất	hiện. 

Ví	dụ	như	quý	vị	tu	Thiền,	lúc	chúng	ta	đang	tu	Thiền	chỉ	thì	chúng	ta	dùng	
tâm	nào	để	tu?	Chúng	ta	sẽ	dùng	Tâm	thiện	của	Dục	giới.	Tâm	thiện	của	Dục	giới	
chúng	ta	chưa	học,	nhưng	dùng	Tâm	thiện	đó	kéo	một	hồi	lên	thành	Tâm	thiền.	
Và	nếu	chúng	ta	đắc	Sơ	thiền	thì	bắt	đầu	sanh	ra	Tâm	thiền.	Cho	nên	lúc	đó	mình	
đắc	được	Thiền.	Rồi	đắc	Nhị	thiền	thì	có	tâm	Nhị	thiền,	đắc	Tam	thiền	thì	có	tâm	
Tam	thiền,	đắc	Tứ	thiền	thì	có	tâm	Tứ	thiền.	Rồi	khi	đắc	Thánh	quả	cũng	vậy,	cũng	
phải	có	từng	tâm,	từng	tâm	kéo	lên. 

Cho	nên	đầu	tiên	mình	cứ	học	kỹ	Tâm	bất	thiện	trước,	rồi	học	tới	Tâm	thiện	
của	Dục	giới,	rồi	mới	học	lên	mấy	Tâm	thiền,	rồi	mới	học	Tâm	đạo.	Tâm	đạo	tức	
là	giai	đoạn	để	chuyển	tới	Thánh	quả.	Rồi	sau	đó	học	Tâm	quả,	tức	 là	tâm	của	
Thánh	quả.	Rồi	chúng	ta	phải	học	những	tâm	khác	nữa,	tới	121	tâm	lận.	Hiện	tại	
chúng	ta	đã	học	12	tâm,	tức	là	được	1/10.	Nhưng	1/10	này	chiếm	đa	số,	bởi	vì	
chúng	sanh	bất	thiện	thì	nhiều,	chứ	thiện	là	ít.	Cho	nên	chết	bị	đọa	lạc	nhiều,	đúng	
không?	 

Quý	vị	thấy	trong	kinh	[nói]	số	người	chết	đọa	vào	các	đường	Địa	ngục,	Ngạ	
quỷ,	Súc	sanh	thì	nhiều.	Còn	người	mà	sanh	lên	cõi	Trời,	cõi	Người	v.v…	[hoặc]	
đắc	đạo	thì	ít.	Quý	vị	thấy	rất	nhiều	bài	kinh	đều	nói	như	vậy.	Bởi	vì	sao?	Chúng	
sanh	quen	với	bất	thiện,	chúng	sanh	thường	bất	thiện.	Bởi	vì	khởi	ra	là	tham,	khởi	
ra	là	sân,	khởi	ra	là	si,	thì	làm	sao	mà	không	đọa	được?	Hôm	nay	chúng	ta	xem	
nha!	Chúng	ta	ôn	lại	để	biết	rõ	hơn. 

Tâm	tham	có	8	Tâm	tham,	thì	quý	vị	xét	trên	ba	phương	diện:	1.	Tâm	tham	
thì	thọ	gì?	2.	Hợp	hay	không	hợp	với	gì?	Tức	là	tương	ưng	với	không	tương	ưng.	



 
 

25 

Có	khi	người	ta	dùng	tương	ưng	với	không	tương	ưng.	3.	Và	hữu	trợ	hay	vô	trợ?	
Chúng	ta	xét	trên	ba	phương	diện	như	vậy.	 

Quý	vị	nhớ	Tâm	tham	có	hai	loại	thọ.	Quý	vị	nhớ	là	thọ	gì	không?	Tâm	tham,	
tham	thì	vui,	thì	là	thọ	hỉ.	Đầu	tiên	là	có	bốn	thọ	hỉ	đúng	không?	Đầu	tiên	là	thọ,	
Tâm	tham	thì	phải	là	thọ	hỉ,	chứ	chẳng	chạy	đâu	hết.	Quý	vị	nhớ	bốn	Tâm	tham	là	
thọ	hỉ.	Nhớ	giùm	cho	như	vậy!	Rồi	bốn	Tâm	tham	còn	lại	là	thọ	gì?	Bốn	Tâm	tham	
còn	lại	là	thọ	xả.	Vì	sao	thọ	xả?	Bởi	vì	giống	như	món	ăn	đó,	ăn	lâu	ngày	rồi	thì	
bình	thường,	hết	ngon	rồi,	cho	nên	là	thọ	xả	luôn.	Nhiều	khi	ở	trong	gia	đình	thọ	
xả	nhiều,	nên	hết	tham	rồi.	Cũng	tham,	cũng	thích,	nhưng	nó	hơi	trơ	trơ,	nó	vẫn	
thích	nhưng	thích	nhẹ	nhẹ	thôi.	Đó	là	Tâm	tham	thọ	hỉ	và	Tâm	tham	thọ	xả.	 

[Tiếp	theo]	thì	quý	vị	nhớ	là	[Tâm	tham]	hợp	với	gì	không?	Hợp	Tà	kiến	và	
không	hợp	Tà	kiến.	Như	vậy	đầu	tiên	là	hợp	với	Tà	kiến,	sau	đó	là	ly	Tà	kiến.	 

Rồi	hữu	trợ	hay	vô	trợ.	Giống	như	đây,	chúng	ta	lập	như	thế	này	thôi	là	chúng	
ta	nhớ. 

Ôn	Tập	12	Tâm	Bất	Thiện 

TT Loại	tâm Thọ Hợp/	Không	hợp 

	(tương	ưng	/	không	tương	
ưng) 

Vô	trợ	/	hữu	trợ 

1 Tham Hỉ Tà	kiến Vô	trợ 

2 Tham Hỉ Tà	kiến Hữu	trợ 

3 Tham Hỉ Ly	tà	kiến Vô	trợ 

4 Tham Hỉ Ly	tà	kiến Hữu	trợ 

5 Tham Xả Tà	kiến Vô	trợ 



 
 

26 

6 Tham Xả Tà	kiến Hữu	trợ 

7 Tham Xả Ly	tà	kiến Vô	trợ 

8 Tham Xả Ly	tà	kiến Hữu	trợ 

	 

9 Sân ưu Hợp	phẫn	nộ Vô	trợ 

10 Sân ưu Hợp	phẫn	nộ Hữu	trợ 

	 

11 Si Xả Hợp	hoài	nghi 	 

12 Si Xả Hợp	Trạo	cử	(Phóng	dật) 	 

	[Thứ	nhất]	là	Tâm	tham	thọ	hỉ,	hợp	Tà	kiến,	vô	trợ.	Thứ	hai	là	Tâm	tham	
thọ	hỉ,	hợp	Tà	kiến,	hữu	trợ.	Chúng	ta	cứ	nhớ	vậy	thì	chúng	ta	sẽ	dễ	dàng	nhớ	thôi,	
chứ	đâu	có	gì	khó	khăn	lắm	đâu.	Chỉ	cần	nhớ	hữu	trợ	với	vô	trợ	thôi.	Tiếp	theo	là	
Tâm	tham	thọ	hỉ,	ly	Tà	kiến	(là	rời	Tà	kiến,	không	có	Tà	kiến).	Một	tâm	là	hợp	với	
Tà	kiến,	một	tâm	là	không	hợp	Tà	kiến.	Rồi	cũng	là	vô	trợ	với	hữu	trợ.	Cho	nên	
được	2	tâm	nữa	là	thành	4	tâm.	Hai	[tâm]	ly	Tà	kiến	và	hai	[tâm]	Tà	kiến.	Cho	nên	
thọ	hỉ	thành	ra	4	tâm. 

Thọ	xả	cũng	tương	tự	như	vậy,	gồm	có:	2	tâm	Tà	kiến	và	2	tâm	không	hợp	
với	Tà	kiến,	cho	nên	cũng	thành	4	tâm.	Rồi	vô	trợ	và	hữu	trợ	cũng	tương	tự	như	
vậy,	 thì	 thành	4	tâm	nữa,	 là	8	Tâm	tham.	Như	vậy	đơn	giản,	không	có	gì	đúng	
không?	Và	chúng	ta	có	thể	cho	ví	dụ	được	không?	Nếu	quý	vị	cho	ví	dụ	được	là	
quý	vị	nhớ. 

	Bây	giờ	Thiện	Trang	cho	một	trường	hợp,	đó	là	Tâm	tham	hay	tâm	gì	[thì]	
quý	vị	hãy	xác	định	ra.	Ví	dụ	như	mình	nói	một	đứa	trẻ	ở	nhà	thích	chơi	game,	và	



 
 

27 

nó	chơi	game	rất	vui	vẻ.	Nó	quan	niệm	rằng	việc	chơi	game	không	có	thiện	ác	hay	
nhân	quả	gì	cả.	Và	chẳng	có	ai	xúi	giục	nó,	mà	nó	tự	chơi	thôi.	Đó	là	Tâm	tham	kiểu	
gì?	Quý	vị	trả	lời	đi.	Con	của	quý	vị	thường	hay	chơi	game	mà,	tự	nó	thích	thú	chơi	
đúng	chưa?	Nó	quan	niệm	rằng	chơi	game	không	có	nhân	quả	báo	ứng	hay	thiện	
ác	gì	liên	quan	đến	nhà	Phật	hết.	Và	cũng	tự	nó	chơi,	đâu	có	cần	ai	dụ	dỗ,	rủ	rê	gì	
đâu.	 

Như	vậy	chúng	ta	xác	định	được:	Thứ	nhất	 là	Tâm	tham	thọ	hỉ,	bởi	vì	nó	
[thấy]	chơi	game	vui	mà.	Đúng	chưa?	Và	nó	quan	niệm	rằng	chơi	game	này	không	
có	ảnh	hưởng	gì	đến	nhân	quả	nghiệp	báo	gì.	Đó	là	sai	lầm,	đó	là	ý	nghiệp,	nên	bị	
dính	vào	Tà	kiến,	nên	là	hợp	Tà	kiến.	Và	nó	tự	chơi,	nó	cũng	chả	suy	xét	gì,	cứ	chơi	
thôi,	thì	là	vô	trợ.	Cho	nên	đó	là	Tâm	tham	thọ	hỉ,	hợp	Tà	kiến,	vô	trợ.	[Quý	vị	trả	
lời	được]	là	quá	giỏi,	[quá]	xuất	sắc	rồi.	Quý	vị	xác	định	được	tình	huống	thực	tế. 

		 Còn	nếu	như	con	của	quý	vị	đi	chơi,	cũng	chơi	game	nhưng	do	bạn	bè	nó	rủ	
chơi,	nó	cũng	không	thích	trò	chơi	đó	lắm.	Nó	chơi	cho	vui	vậy	thôi,	trò	này	nó	
không	thích	lắm.	Và	nó	cũng	nghĩ	là:	“Mẹ	mình	nói	chơi	game	là	có	hại	đó	con,	coi	
chừng	đọa	đường	ác	đó,	vì	[trong	game	có]	chém	giết”.	Nó	biết	thì	biết	vậy,	nhưng	
nó	cứ	chơi.	Và	nó	cũng	suy	nghĩ	rằng	là:	“Ôi!	Có	gì	đâu,	đứa	bạn	kia	rủ,	chứ	mình	
cũng	không	muốn	chơi	lắm”.	Nó	dùng	dằng	suy	nghĩ:	“Thôi	mình	chơi	luôn”.	Thì	
đó	trở	thành	tâm	gì?	Là	Tâm	tham.	Tất	nhiên	vẫn	là	tham	thôi.	Vì	nó	chơi,	nó	vẫn	
thích	thú	trong	đó	mà,	đang	chơi	nó	vẫn	thích	thú	chứ,	mà	thọ	xả	thôi.	Và	lúc	này	
là	ly	Tà	kiến	rồi	(rời	Tà	kiến),	bởi	vì	nó	quan	niệm	là	mẹ	mình	nói	chơi	game	có	
hại	mà,	rõ	ràng	nó	biết	quan	niệm	[về]	nhân	quả.	Và	lúc	này	là	có	hữu	trợ.	 

	 Toàn	là	tình	huống	thực	tế,	để	chúng	ta	hiểu	rõ	ràng.	Cho	nên	học	môn	này	
là	sống	với	thực	tế,	sống	và	suy	xét	thì	chúng	ta	mới	biết	chúng	ta	đang	như	thế	
nào,	chứ	không,	nói	tu	tâm	[thì]	không	biết.	Đức	Phật	nói	trong	Kinh	A	Hàm,	Kinh	
Nikaya	là	tu	bốn	điều:	Tu	thân,	tu	tâm,	tu	giới,	tu	tuệ.	Chúng	ta	tu	giới	thì	biết,	tu	
thân	thì	biết,	nhưng	tu	tâm	thì	không	tu	được,	tại	vì	không	biết.	Tu	tuệ	thì	học	
Phật	pháp	rồi	quán	sát.	 

	 [Trường	hợp	này	đứa	con]	chơi	game	[thấy]	vui,	nên	là	Tâm	tham	thọ	xả	
đúng	không	ạ?	Bây	giờ	mình	coi	[trên	bảng]:	[Là]	Tâm	tham	thọ	xả,	ly	Tà	kiến	và	
hữu	trợ.	[Đó	là]	tâm	cuối	cùng.	Như	vậy	là	chúng	ta	nắm	được	8	Tâm	tham. 



 
 

28 

Bây	giờ	Tâm	sân	thì	cũng	tương	tự,	quý	vị	nhớ	[Tâm	sân]	là	thọ	gì	không?	
Tâm	sân	thì	chỉ	có	một	thọ	thôi,	là	thọ	ưu.	Thọ	ưu	là	khổ	đó.	Nhưng	đối	với	thân	
thì	mới	gọi	là	khổ.	Còn	đối	với	tâm	thì	là	thọ	ưu.	Như	vậy	hai	Tâm	sân	đều	là	khó	
chịu,	đều	là	thọ	ưu.	Chúng	ta	phải	xác	định	được	như	vậy.	Hai	Tâm	sân	thì	thọ	ưu.	 

[Tâm	sân]	hợp	với	gì?	Không	phải	hợp	với	Tà	kiến	đâu,	mà	là	hợp	phẫn	nộ.	
Nhớ	là	Tâm	sân	hợp	với	phẫn	nộ	nha.	Lúc	nào	cũng	hợp	hết,	chứ	không	bao	giờ	
có	trường	hợp	ly	[Tà	kiến],	hay	không	có	không	hợp	phẫn	nộ.	Lúc	nào	cũng	là	hợp	
phẫn	nộ.	Cho	nên	[Tâm	sân]	không	có	nhiều	trường	hợp,	chỉ	có	hai	hợp	là	lúc	nào	
cũng	hợp	phẫn	nộ	thôi.	Hai	[trường	hợp]	đầu	tiên	là	chắc	chắn	như	vậy.	Và	nó	có	
trợ	hay	vô	trợ	nữa	thôi	là	hết.	Đó	là	hai	Tâm	sân.	[Trường	hợp]	này	lấy	ví	dụ	dễ	
thôi,	không	có	gì	khó. 

Ví	dụ	quý	vị	thấy	đứa	con,	quý	vị	nổi	điên	lên	chửi,	vì	thấy	nó	ăn	rồi	chơi	
game.	Tức	là	nó	chơi	game	thì	nó	có	Tâm	tham,	và	nó	đang	thọ	hỉ,	thọ	xả	gì	đó.	
Nhưng	mình	thấy	nó,	mình	tức	lên,	sân	lên,	mình	chửi.	Như	vậy	mình	chỉ	xét	là	lúc	
sân	lên	chửi,	thì	đó	là	Tâm	sân	thọ	ưu,	hợp	phẫn	nộ,	và	lúc	đó	có	trợ	hay	vô	trợ?	
Thông	thường	mới	đầu	mình	thấy	thì	mình	nổi	điên	lên,	cũng	tùy	tình	huống.	Ban	
đầu	mình	nghĩ	là	nó	đang	học,	nhưng	sau	rồi	suy	xét	chắc	là	nó	chơi	game,	thì	lúc	
đó	là	hữu	trợ.	Còn	nếu	mình	vô,	mình	thấy	rồi	nổi	điên	lên	ngay,	thì	đó	là	vô	trợ.	
Tuy	là	cảnh	thấy,	nhưng	thấy	lúc	đó	mình	không	suy	xét	được. 

	Lấy	cảnh	hữu	trợ	thêm	một	trường	hợp	nữa.	[Ví	dụ]	mình	vô	thấy	nó	chơi	
game	thì	cũng	bình	thường,	tại	vì	mình	nghĩ	không	có	vấn	đề	gì.	Nhưng	bà	ngoại	
nói	nó	chơi	game,	nó	hư	lắm	đó,	thế	này	thế	kia,	thế	là	lúc	đó	mình	nổi	điên	lên,	
thì	đó	gọi	là	[hữu	trợ].	Phải	có	sự	tác	động	mới	suy	xét	thêm,	thì	đó	là	hữu	trợ.	
Như	vậy	chúng	ta	dễ	dàng	[hiểu]	đúng	không? 

Tâm	si	thì	có	2	Tâm	si,	là	thọ	gì	quý	vị?	Quý	vị	nhớ	thì	tốt!	2	Tâm	si	đều	là	
thọ	xả	cả.	Vì	si	thì	mơ	màng,	không	rõ	cảnh,	cho	nên	đều	là	thọ	xả	cả,	quý	vị	nhớ	
vậy.	Và	hợp	với	gì?	[Tâm	si]	chỉ	có	hai	trường	hợp	thôi:	Một	là	hợp	phóng	dật	(trạo	
cử),	hai	là	hợp	hoài	nghi.	Quý	vị	nhớ	giùm	nha!	Nó	có	trợ	hay	vô	trợ	không?	Không	
có!	Không	có	xét	trợ	hay	vô	trợ	gì	hết,	 [vì	 thọ]	xả	rồi.	Tâm	đang	mơ	mơ	màng	
màng,	vì	nó	si	mà,	si	thì	có	trợ	gì	nữa	đâu.	Một	là	nó	đang	hoài	nghi,	hai	là	phóng	
dật	thôi,	chứ	không	có	trợ	hay	vô	trợ	gì	hết.	Chúng	ta	nói	như	vậy	thôi,	không	xét	



 
 

29 

trên	trợ.	Tóm	lại	là	Tâm	si	thọ	xả,	hợp	hoài	nghi	hoặc	là	hợp	với	trạo	cử.	Chúng	ta	
có	thể	lấy	ví	dụ	dễ	dàng,	quý	vị	coi	lại	ví	dụ	hôm	bữa. 

Bây	giờ	chúng	ta	vào	phần	sâu	hơn,	học	không	phải	học	chơi	đâu.	Bây	giờ	
chúng	ta	đối	chiếu	10	Kiết	sử	Phiền	não	với	12	Tâm	bất	thiện	này.	Chúng	ta	đối	
chiếu	để	biết	Kiết	sử	nào	ở	đâu	và	chúng	ta	tu	tới	đâu	là	mình	biết	luôn.	Chúng	ta	
căn	cứ	vào	bảng	sau: 

Đối	chiếu	10	Kiết	sử	với	12	tâm	bất	thiện 

TT Loại	Kiết	sử Loại	Tâm 

1 Thân	kiến Tham	(Sinh	cùng	4	tâm	Tham	hợp	tà	kiến) 

2 Giới	cấm	thủ Tham	(Sinh	cùng	4	tâm	Tham	hợp	tà	kiến) 

3 Nghi Si	(Tâm	si	hợp	Hoài	nghi) 

4 Tham	dục Tham	(liên	quan	đến	Ngũ	dục	thô) 

5 Sân Sân	(liên	quan	đến	Ngũ	dục	thô) 

6 Sắc	ái	kiết Không	thuộc	12	Tâm	bất	thiện	Dục	giới	(Là	sự	tham	vi	tế	
thuộc	Tâm	thiền,	không	đưa	đến	đọa	lạc	cảnh	khổ) 

7 Vô	sắc	Ái	kiết Không	thuộc	12	Tâm	bất	thiện	Dục	giới	(Là	sự	tham	vi	tế	
thuộc	về	Tâm	thiền,	không	đưa	đến	đọa	lạc	cảnh	khổ) 

8 Ngã	mạn 	 

9 Phóng	dật Si	(Tâm	si	phóng	dật	và	nhiều	tâm	khác…) 



 
 

30 

10 Vô	minh Si	(gắn	mạnh	nhất	với	2	tâm	si,	nhưng	gián	tiếp	có	mặt	
trong	tất	cả	các	tâm	bất	thiện) 

	 

Thứ	nhất	là	cột	10	Kiết	sử,	gồm:	Ngũ	hạ	phần	[Kiết	sử]	và	Ngũ	thượng	phần	
[Kiết	sử].	Ngũ	hạ	phần	[Kiết	sử]	gồm:	Thân	kiến,	Giới	cấm	thủ,	Nghi,	Tham	dục	và	
Sân.	Còn	Năm	thượng	phần	Kiết	sử	gồm:	Sắc	ái	kiết,	Vô	sắc	Ái	kiết,	Ngã	mạn	kiết,	
Phóng	dật	kiết,	Vô	minh	kiết.	Bây	giờ	chúng	ta	xét	từng	loại	tâm. 

	 1.	Thân	kiến.	Để	chứng	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	thì	quý	vị	biết	là	phải	đoạn	ba	
Kiết	 sử:	Thân	Kiến,	Giới	 cấm	 thủ	 và	Nghi.	 Thân	kiến	này	 thuộc	 về	Tâm	 tham,	
nhưng	thuộc	về	Tâm	tham	nào	trong	8	Tâm	tham	ở	trên?	Hôm	nay	chúng	ta	sẽ	
học	kỹ	hơn,	Thân	kiến	là	tham	rồi. 

	 Tại	sao	Kiết	sử	Thân	kiến	này	thuộc	về	Tâm	tham?	Vì	nó	ôm	ấp	lấy	Sắc,	Thọ,	
Tưởng,	Hành,	Thức,	chấp	giữ,	cho	đó	là	mình.	Tâm	tham	là	chấp	lấy,	giữ	lấy,	kéo	
vào.	Tâm	sân	là	khó	chịu,	là	đẩy	ra.	Ở	đây	mình	chỉ	học	Tâm	tham,	sân,	si,	có	12	
Tâm	bất	thiện	thôi,	thật	ra	có	ba	loại	là	tham,	sân,	si	thôi.	Mình	muốn	bảo	vệ	thân	
này	thì	là	Tâm	tham.	Cho	nên	Thân	kiến	thuộc	về	tham.	 

	 Tâm	tham	này	sinh	cùng	với	4	Tâm	tham	hợp	Tà	kiến:	2	Tâm	tham	thọ	hỉ,	
hợp	Tà	kiến,	vô	trợ/hữu	trợ;	2	Tâm	tham	thọ	xả,	hợp	Tà	kiến,	vô	trợ/hữu	trợ.	Nó	
không	có	ly	Tà	kiến.	Vì	sao	không	có	ly	Tà	kiến,	mà	chỉ	có	hợp	Tà	kiến	thôi?	Vì	nếu	
quý	vị	ly	Tà	kiến	thì	quý	vị	chứng	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	rồi.	Từ	từ	chúng	ta	nói	sau.	
[Thân	kiến]	sinh	cùng	4	Tâm	tham	hợp	với	Tà	kiến,	vì	quý	vị	xác	định	Thân	kiến	
này	là	mình,	là	Tà	kiến	rồi.	Cho	nên	nó	hợp	với	Tà	kiến,	không	thể	nào	ly	Tà	kiến	
được.	Quý	vị	xác	định	thân	đó	là	mình,	là	hợp	Tà	kiến	rồi.	Cho	nên	trong	8	Tâm	
tham	thì	thực	tế	Thân	kiến	chỉ	đi	cùng	với	4	Tâm	tham	hợp	Tà	kiến	thôi.	Quý	vị	rõ	
ràng	rồi	nha! 

2.	Giới	cấm	thủ:	Giới	cấm	thủ	cũng	vậy,	cũng	là	tham.	Vì	sao	nói	Giới	cấm	
thủ	là	tham?	Đầu	tiên	định	nghĩa	Giới	cấm	thủ	là	sự	chấp	giữ.	Mình	thực	hành	
những	pháp	không	đúng	với	Chánh	pháp,	mà	mình	giữ,	mình	cho	điều	đó	là	đúng,	
thì	thuộc	về	chấp	giữ,	nên	thuộc	về	tham.	Và	tâm	này	tất	nhiên	là	hợp	với	Tà	kiến	



 
 

31 

rồi,	không	ly	Tà	kiến	được,	bởi	vì	mình	sai. 

Ví	dụ	mình	cho	rằng	tu	khổ	hạnh	ép	xác	để	chứng	quả.	Giống	như	đức	Phật	
[tu]	khổ	hạnh	một	thời	gian	đầu,	lúc	Ngài	chưa	thành	đạo,	còn	là	vị	Thái	tử	tu	khổ	
hạnh,	khi	đó	là	thuộc	về	Giới	cấm	thủ.	Quý	vị	hiểu	không	ạ?	Hoặc	[có]	ông	tu	Tịnh	
thủy,	quý	vị	nhớ	không?	Trong	Kinh	Trung	Bộ,	ở	bài	kinh	bao	nhiêu	đó,	hoặc	là	
bài	kinh	số	93	của	Kinh	Trung	A	Hàm,	đoạn	sau	[nói]	có	ông	[đó]	suốt	ngày	tắm	
dưới	nước	để	cho	sạch.	Ổng	chấp	giữ	điều	đó,	thì	gọi	là	Giới	cấm	thủ.	Tu	hành	như	
vậy	không	đúng. 

Bây	giờ	nhiều	đồng	tu,	mặc	dù	tu	học	Phật	pháp,	nhưng	vẫn	còn	chấp	giữ	
điều	gì	đó	cực	đoan,	không	đúng	theo	Phật	pháp,	đó	cũng	là	Giới	cấm	thủ.	Sự	chấp	
đó	gọi	là	tham.	Mình	vẫn	có	tham	chứ,	tham	đạt	quả,	tham	này	tham	kia,	rồi	cho	
là	mình	đúng.	Sự	tham	đó	không	đúng	với	Chánh	kiến,	nên	gọi	là	4	Tâm	tham	hợp	
Tà	kiến:	[hai	Tâm	tham	thọ	xả,	hợp	tà,	vô	trợ/hữu	trợ;	hai	Tâm	tham	thọ	hỉ,	hợp	
tà,	vô	trợ/hữu	trợ]. 

3.	Nghi:	Nghi	là	Tâm	si,	điều	này	thì	rõ	ràng.	Tâm	si	hợp	hoài	nghi,	chứ	không	
hợp	phóng	dật	được.	Vì	có	2	Tâm	si:	Một	là	hợp	hoài	nghi;	Hai	là	hợp	phóng	dật.	
Nghi	trong	Kiết	sử	này	là	Tâm	si	hợp	hoài	nghi.	Đây	là	Nghi	kiết	sử	chứ	không	
phải	là	Nghi	bình	thường.	Nghi	bình	thường	thì	có	khi	đi	với	Tâm	si	hợp	phóng	
dật,	còn	đây	là	Nghi	trong	Kiết	sử.	Quý	vị	nhớ	Nghi	trong	Kiết	sử	thì	nghi	bao	nhiêu	
điều	không? 

Bài	trước	chúng	ta	đã	học	là	có	40	điều.	Nói	gọn	lại	là	quý	vị	nghi	về	Phật,	
Pháp,	Tăng	(Tam	Bảo)	là	3	rồi.	Quý	vị	nghi	thêm	một	điều	nữa	là	nghi	về	mình,	
mình	có	trong	quá	khứ,	hiện	tại	và	tương	lại	hay	không,	và	nghi	một	điều	nữa	là	
các	pháp	y	tương	sanh	như	thế	nào	đó.	Thật	ra	chỉ	có	5	điều	nghi	đó	thôi,	nhưng	
chia	ra	thành	40	loại	nghi.	Quý	vị	nhớ	như	vậy	cho	dễ,	chứ	nhớ	40	điều	khó	quá.	 

Quý	vị	nhớ	nghi	đối	với	Phật,	Pháp,	Tăng;	nghi	đối	với	mình	có	mặt	trong	
quá	khứ,	hiện	tại	và	tương	lai;	nghi	đối	với	nghiệp	là	nghi	đối	với	các	pháp	y	tương	
sanh.	Quý	vị	coi	lại	bài	trước	nha!	Đây	Thiện	Trang	nói	đại	ý	như	vậy,	quý	vị	coi	
lại	nguyên	văn	bài	trước	thì	sẽ	nhớ	rõ	ràng	hơn.	Nếu	quý	vị	cần	thì	Thiện	Trang	
chiếu	lại	luôn,	chứ	không,	nghe	một	hồi	cứ	ngơ	ngơ	ngác	ngác. 



 
 

32 

Chúng	ta	coi	lại,	Nghi	có:	Hoài	nghi	pháp	y	tương	sinh;	nghi	về	quá	khứ,	hiện	
tại,	vị	lai,	thật	ra	nghi	về	ta	thôi,	ta	có	mặt	trong	quá	khứ,	hiện	tại,	tương	lai	thế	
nào.	Nghi	về	Phật,	Pháp,	Tăng	và	nghi	Tam	học:	Giới,	Định,	Tuệ	nữa.	Thực	ra	là	có	
6	loại	nghi	chính	thôi.	Quý	vị	nhớ	được	6	loại	nghi	này	là	ok. 

Bây	giờ	chúng	ta	trở	lại.	Chúng	ta	tạm	dừng	ở	đây	để	cho	đỡ	choáng.	Bậc	Sơ	
quả	Tu-đà-hoàn	đoạn	được	3	Kiết	sử:	Thân	kiến,	Giới	cấm	thủ	và	Nghi.	Vậy	thì	bậc	
Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	đoạn	được	bao	nhiêu	tâm	trong	12	Tâm	[bất	thiện]	này?	Đó	
là	 sự	khác	biệt	giữa	một	người	chứng	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	với	một	người	bình	
thường.	Chúng	ta	có	12	Tâm	bất	thiện,	vậy	thì	bậc	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	đã	đoạn	
được	bao	nhiêu	Tâm	bất	thiện?	Từ	đó	mình	mới	biết	mình	với	Tu-đà-hoàn	khác	
nhau	chỗ	nào.	Chứ	không,	mình	không	biết	Tu-đà-hoàn	với	mình	khác	nhau	chỗ	
nào,	đâu	biết	được.	Nhưng	hôm	nay	 chúng	 ta	học	 tới	đây,	 chúng	 ta	biết	được	
chúng	ta	với	Tu-đà-hoàn	tuy	là	mặt	đối	mặt	với	nhau,	tuy	là	chúng	ta	sống	chung	
với	họ,	họ	cũng	giống	mình,	nhưng	thực	tế	mình	có	đến	12	Tâm	bất	thiện,	còn	họ	
thì	không	có	đủ	12	Tâm	bất	thiện,	họ	đã	đoạn	được	một	số	rồi. 

Đáp	án	của	đồng	tu	là	9	tâm,	đúng	không?	Tại	vì	thấy	ở	đây	[Thân	kiến]	có	4	
Tâm	tham	hợp	Tà	kiến	và	[Giới	cấm	thủ]	cũng	có	4	Tâm	tham	hợp	Tà	kiến.	4	+	4	
=	8	rồi,	thêm	Tâm	si	hợp	hoài	nghi	nữa	là	thành	9,	phải	không?	 

Đâu	có	phải	đâu!	4	Tâm	tham	hợp	Tà	kiến	ở	[Thân	kiến]	với	4	Tâm	tham	hợp	
Tà	kiến	ở	[Giới	cấm	thủ]	là	một	mà,	cho	nên	cũng	là	nó	thôi.	[Trong]	8	Tâm	tham	
thì	đoạn	được	2	Tâm	tham	thọ	xả,	hợp	tà,	vô	trợ/hữu	trợ;	2	Tâm	tham	thọ	hỉ,	hợp	
tà,	vô	trợ/hữu	trợ	là	4	rồi.	Cả	hai	trường	hợp	đều	là	Tâm	tham	hợp	Tà	kiến,	rồi	
còn	bỏ	thêm	được	Tâm	si	hợp	hoài	nghi	nữa.	Nếu	quý	vị	học	ở	nhà	thì	quý	vị	gạch	
vô,	Tu-đà-hoàn	là	hết	Tâm	[si	hợp	hoài	nghi]	này,	rồi	gạch	bỏ	thêm	[4	Tâm	tham	
hợp	Tà	kiến]	nữa	là	xong	rồi.	Vậy	Tu-đà-hoàn	còn	mấy	Tâm	[Bất	thiện]?	Tu-đà-
hoàn	bỏ	được	5	Tâm	[bất	thiện]	rồi	thì	còn	7	Tâm	bất	thiện,	nhưng	đã	hơn	mình	
quá	trời	rồi.	 

Bữa	nay	là	mình	biết	tại	sao	Tu-đà-hoàn	khác	mình	chưa	ạ?	Mình	học	như	
vậy	thì	mới	hiểu	được,	mới	tu	được.	Chứ	mình	cứ	nghĩ	mình	với	Tu-đà-hoàn	chẳng	
khác	gì.	Không	phải!	Tu-đà-hoàn	đã	bớt	được	tới	5	tâm	trong	12	Tâm	[bất	thiện].	
Cho	nên	khả	năng	họ	đọa	đường	ác	có	không?	Không	đọa	được!	[Họ]	loại	trừ	được	



 
 

33 

5	tâm	đó	nên	không	đọa	đường	ác.	Quý	vị	thấy	rõ	ràng	họ	còn	7	Tâm	bất	thiện	
thôi. 

Rồi	bây	giờ	mình	xét	lên	nữa,	có	lẽ	nên	để	quý	vị	xét	thì	hay	hơn. 

	4.	Tham	dục:	Bữa	sau	chúng	ta	sẽ	trở	lại,	coi	như	đây	là	một	bài	tập,	quý	vị	
sẽ	tìm	coi	bậc	Nhị	quả,	Tam	quả	còn	bao	nhiêu	Tâm	bất	thiện?	Ví	dụ	Nhị	quả	giảm	
được	Tham	dục	và	Sân.	Tâm	tham	dục	này	là	tham	liên	quan	đến	Dục	giới	thô.	Dục	
giới	thô	là	Ngũ	dục:	Tài,	Sắc,	Danh,	Thực,	Thùy.	Ở	đây	mình	nói	về	Kiết	sử	thì	là	
tham	chung	luôn,	chung	hết	nha.	Còn	khi	[đắc]	Tu-đà-hoàn	và	Tư-đà-hàm	thì	thế	
nào,	thì	quý	vị	tự	xét.	Bữa	hôm	sau	chúng	ta	sẽ	trở	lại. 

		 5.	Sân:	Tâm	sân	cũng	liên	quan	đến	Ngũ	dục	thô,	mà	là	sân.	Như	vậy,	nếu	
đoạn	được	hết	Tham	dục	và	Sân	thì	Ngũ	hạ	phần	Kiết	sử	hết,	là	đến	Tam	quả	A-
na-hàm	rồi,	đúng	không	ạ?	Thật	ra	khi	sân	này	hết	rồi,	từ	đây	trở	đi	là	Sắc	ái	kiết. 

6.	Sắc	ái	kiết:	Sắc	ái	kiết	là	gì?	Sắc	ái	kiết	cũng	thuộc	về	tham,	nhưng	là	tham	
vi	tế.	Đã	nói	ái	là	tham,	nhưng	tham	vi	tế.	Tham	này	không	thuộc	về	12	Tâm	bất	
thiện	ở	Dục	giới	mà	chúng	ta	đang	học,	mà	là	sự	tham	vi	tế	thuộc	Tâm	thiền,	không	
đưa	đến	đọa	lạc	cảnh	khổ.	Vì	[Sắc	ái	kiết]	là	thuộc	về	Sắc	giới	rồi,	không	thể	nào	
đọa	vào	cảnh	khổ	được,	cho	nên	đó	là	tham	vi	tế	thôi.	Quý	vị	tham	hình	sắc	là	
thuộc	về	Sắc	giới,	cho	nên	không	thuộc	vào	12	Tâm	bất	thiện,	mà	thuộc	về	Tâm	
thiền. 

		 Tâm	thiền	là	tâm	tốt	nha	quý	vị.	[Sắc	ái	kiết]	này	vẫn	tốt	đó,	tại	vì	sao	tốt?	Vì	
không	đưa	đến	đọa	lạc	và	cảnh	khổ.	Quý	vị	chứng	Thiền	mà,	làm	sao	đọa	được.	
Quý	vị	hiểu	không?	Cho	nên	Sắc	ái	kiết	này	không	phải	là	Tâm	bất	thiện.	Nhưng	
[vì]	vẫn	chưa	giúp	đưa	đến	giải	thoát,	chưa	thành	A-la-hán	nên	vẫn	tính	là	Kiết	sử	
thôi,	trói	buộc	thôi. 

7.	Vô	sắc	Ái	kiết:	là	niềm	yêu	thích,	niềm	vui,	là	sự	tham	vi	tế	thuộc	về	Tâm	
thiền	của	Vô	sắc	giới,	không	thuộc	vào	12	Tâm	bất	thiện	của	Dục	giới	mà	chúng	ta	
đang	học,	vì	cũng	không	đưa	đến	đọa	lạc	và	cảnh	khổ. 

		 Quý	vị	 thấy	không	ạ?	Chúng	 ta	học	rõ	ràng	như	vậy,	 chứ	nhiều	khi	mình	
không	biết	rồi	mình	nói	đó	cũng	là	tham.	Đúng	rồi!	Là	tham,	nhưng	là	tham	vi	tế,	
không	phải	là	tham	của	Dục	giới.	Tham	của	Dục	giới	thì	đọa	lạc,	còn	tham	ở	trên	



 
 

34 

đó	thì	không	[đọa	lạc].	Chứ	không	phải	như	vậy! 

		 8.	Ngã	mạn:	Ngã	mạn	thì	sao?	Ngã	mạn	là	thuộc	về	so	sánh,	tâm	này	đến	
Tam	quả	vẫn	còn	đó.	Ngã	mạn	là	gì?	Quý	vị	quên	rồi!	Thường	chúng	ta	học	Ngã	
mạn	là	có	3	loại	so	sánh,	3x3	là	9,	[gồm]: 

		 1.	So	sánh	thua:	Thua	là	gì?	Ví	dụ	mình	thua	người	ta,	rồi	mình	so	sánh	là	
mình	thua	người	ta,	mình	so	sánh	là	mình	bằng	người	ta,	hoặc	mình	hơn	người	
ta,	thì	cũng	thuộc	về	Ngã	mạn. 

		 2.	So	sánh	bằng:	tức	là	mình	với	người	ta	bằng	nhau,	mà	mình	cho	là	mình	
thua	người	ta,	rồi	cho	là	mình	bằng	người	ta,	hoặc	cho	là	mình	hơn	người	ta,	thì	
cũng	là	so	sánh	thuộc	về	Ngã	mạn. 

		 3.	So	sánh	hơn:	mình	hơn	người	ta,	mình	hơn	thật,	nhưng	mình	cho	là	mình	
thua	người	ta,	hoặc	mình	cho	mình	bằng	người	ta,	hoặc	cho	rằng	mình	hơn	người	
ta,	thì	cũng	là	Ngã	mạn. 

		 Cho	nên	9	trường	hợp	đó	đều	gọi	là	Ngã	mạn.	Và	đó	gọi	là	Ngã	mạn	kiết.	Khi	
còn	so	sánh	như	thế	thì	gọi	là	Ngã	mạn	kiết.	Và	như	vậy	Tam	quả	A-na-hàm	vẫn	
còn	so	sánh.	Tuy	nhiên,	có	sự	khác	nhau.	Khác	nhau	chỗ	nào?	Nhiều	khi	mình	hay	
nói	Ngã	mạn,	nhưng	mình	không	phân	biệt	được	Ngã	mạn	giữa	mình	và	bậc	Thánh	
quả.	Ở	đây,	Thánh	quả	khác	mình.	Chúng	ta	 là	phàm	phu,	phàm	phu	thì	khi	so	
sánh	có	sự	chấp	trong	đó,	dính	mắc.	Ví	dụ	quý	vị	thấy	quý	vị	giàu	hơn	người	ta,	
thì	quý	vị	thấy	tự	hào,	đúng	không?	Sự	tự	hào	đó	chính	là	so	sánh	mà	gọi	là	Ngã	
mạn. 

		 Còn	bậc	Thánh	thì	sao?	Bậc	Thánh	thì	các	ngài	có	so	sánh	chứ,	nhưng	các	
ngài	thấy:	"Ừ,	thì	tôi	giàu	hơn	quý	vị,	quý	vị	nghèo	hơn	tôi”.	Bình	thường!	Các	ngài	
chỉ	so	sánh	để	biết,	tức	là	biết	đúng	như	thật	thôi.	Chứ	các	ngài	không	có	so	sánh	
kiểu:	"Tôi	tu	nên	ít	Phiền	não	hơn	quý	vị,	quý	vị	Phiền	não	nhiều	hơn	tôi".	Các	ngài	
biết	như	vậy	thôi,	chứ	không	có	tự	hào	vô	đó.	Còn	nếu	là	tự	hào	thì	bắt	đầu	khởi	
lên	tâm	gì	quý	vị?	Là	Tâm	tham.	Đó	mới	là	vấn	đề. 

		 Cho	nên	Tam	quả	A-na-hàm	vẫn	còn	so	sánh.	Nhưng	các	ngài	hết	tham	rồi,	
các	ngài	không	có	tham	mà	có	so	sánh	thôi.	Bậc	Thánh	nhân	cũng	biết	chứ.	Chúng	
ta	phải	hiểu	sâu	nữa,	các	ngài	cũng	phải	biết	ai	hơn	ai	chứ,	không	biết	thì	làm	sao	



 
 

35 

được.	Nhưng	các	ngài	không	có	sự	tự	hào.	Quý	vị	nói	tự	hào	tức	là	hơn	người	ta	
thì	mới	tự	hào.	Không!	Đôi	khi	mình	cũng	tự	hào	vì	mình	bằng	người	ta,	đúng	
không?	Rồi	đôi	khi	mình	tự	hào	vì	mình	tệ	hơn	người	 ta	chứ,	đúng	không?	Có	
nhiều	người	tự	hào	lắm,	kêu:	"Thầy	ơi,	thầy	giỏi	quá,	con	dở	lắm!"	Đó,	cũng	là	tự	
hào	đó!	Vẫn	là	ngã	mạn	đấy,	mà	ngã	mạn	nặng	nữa,	tâm	tham	đó.	Quý	vị	tưởng	là	
không	có	gì	hết,	[nhưng	là]	tham	đó.	Hoặc	quý	vị	dùng	dằng,	nói	vậy	nhưng	khó	
chịu,	thì	là	sân	đó. 

		 Cho	nên	khác	nhau	ở	chỗ	đó	đó	quý	vị.	Cho	nên	mình	không	học	Vi	Diệu	Pháp	
thì	mình	không	biết	đâu.	Mình	học	vô	đây	rồi	thì	mới	thấy	rõ	ràng. 

		 Như	vậy	Ngã	mạn	này	không	thuộc	12	Tâm	bất	thiện,	mà	đi	kèm	với	4	Tâm	
tham	ly	Tà	kiến.	Đi	kèm	thôi!	Tức	là	Ngã	mạn,	mà	Ngã	mạn	của	bậc	A-la-hán	ở	trên	
thì	không	thuộc	Tâm	bất	thiện	đâu.	Nhưng	nếu	là	Ngã	mạn	ở	dưới	thì	thật	ra	có	
hai	trường	hợp.	Ngã	mạn	rốt	ráo	ở	trên	thì	không	thuộc	12	Tâm	bất	thiện.	Còn	
Ngã	mạn	này	thì	đi	kèm	với	4	Tâm	tham	ly	Tà	kiến,	tức	là	mình	không	thấy	rõ	bản	
thân	mình,	cho	nên	Ngã	mạn	sanh	theo.	Ngã	mạn	này	không	phải	là	tâm,	mà	chỉ	là	
Tâm	sở	đi	kèm	với	tâm	Tà	kiến	trong	một	trường	hợp	thôi.	Còn	trường	hợp	thứ	
hai	là	khi	lên	tới	Sắc	giới	rồi	thì	không	còn	thuộc	Tâm	bất	thiện	nữa.	Vẫn	còn	có	
Tâm	sở	Ngã	mạn,	nhưng	thuộc	về	Tâm	thiện	rồi.	Cho	nên	nhiều	khi	ở	đây	cũng	
không	nói	rõ,	nhưng	mình	chỉ	cần	hiểu	vậy	đó.	Hiểu	vậy	thôi,	chứ	bây	giờ	viết	ra	
nữa	thì	cũng	không	đủ. 

		 Vì	nhiều	khi	người	ta	chứng	Tam	quả	A-na-hàm	rồi,	người	ta	lên	cõi	Thiền,	
nhưng	lúc	đó	người	ta	vẫn	còn	có	so	sánh	mà.	Nhưng	[so	sánh	đó]	đâu	phải	là	bất	
thiện	đâu.	Nhưng	có	khi	cũng	là	bất	thiện,	phàm	phu	thì	Tâm	sở	đi	kèm	với	4	Tâm	
tham	ly	tà	kiến.	Tại	sao	ly	Tà	kiến?	Tại	vì	nó	không	nhận	thức	rõ	nên	rớt	vào	Tà	
kiến.	Còn	ly	Tà	kiến	là	quý	vị	bắt	đầu	có	sự	so	sánh	tốt	hơn	rồi.	Cho	nên	mới	xếp	
vào	Kiết	sử	này.	Tóm	lại	điều	này	(Ngã	mạn:	là	Tâm	sở	đi	kèm	với	5	Tâm	tham	ly	
tà	kiến,	không	 thuộc	12	Tâm	bất	 thiện	Dục	giới)	 thì	 chúng	 ta	ghi	kiểu	gì	 cũng	
không	được	chuẩn	lắm,	cho	nên	Thiện	Trang	tạm	xóa,	mình	để	đó. 

		 9.	Phóng	dật:	Phóng	dật	hay	Trạo	cử	kiết,	thì	thuộc	về	Tâm	si	(Tâm	si	phóng	
dật	và	nhiều	tâm	khác).	Thật	ra	nó	có	nhiều	tâm	khác,	cũng	phức	tạp	giống	như	
trên,	cho	nên	để	tạm	vậy. 



 
 

36 

		 Tức	là	khi	ở	Dục	giới,	thì	[Phóng	dật]	sẽ	là	Tâm	si,	nhưng	khi	lên	cao,	không	
phải	Dục	giới	nữa	rồi,	 thì	đâu	thể	nói	 là	Tâm	si	được,	đúng	chưa?	Không	phải!	
Chúng	ta	đang	học	12	Tâm	bất	thiện	ở	Dục	giới	thôi	mà. 

		 10.	Vô	minh:	Vô	minh	kiết	thì	cũng	thuộc	về	Si.	Nhưng	nó	gắn	mạnh	nhất	
với	2	Tâm	si,	nhưng	lại	gián	tiếp	có	mặt	trong	tất	cả	các	Tâm	bất	thiện.	Có	nghĩa	
lúc	nào	cũng	có	mặt	[Vô	minh	này],	thật	ra	nó	là	Tâm	sở	Si. 

		 Đây	là	nói	sơ	qua	thôi,	chứ	những	điều	này	thì	ngôn	ngữ	cũng	không	diễn	tả	
hết	được.	Chúng	ta	sẽ	học	kỹ	lại	phần	này	ở	một	bài	khác.	Ở	bài	sau	này,	chúng	ta	
sẽ	xét	lại	khi	chúng	ta	học	hết	tất	cả	các	tâm.	Bữa	nay	chúng	ta	mới	học	12	tâm,	
cho	nên	mới	giới	thiệu	thôi. 

		 Ở	đây,	Thiện	Trang	có	chốt	lại: 

		 *Bậc	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	đoạn	được	ba	Kiết	sử	(Thân	kiến,	Giới	cấm	
thủ,	Nghi)	tức	là	đoạn	được	5	tâm	bất	thiện	gồm:	4	tâm	Tham	hợp	Tà	kiến,	1	
Tâm	si	hợp	Hoài	nghi. 

		 Quý	vị	thấy	không	ạ?	Tu-đà-hoàn	khác	mình.	Người	ta	không	đọa	ba	đường	
ác,	vì	người	ta	đã	bỏ	được	năm	Tâm	bất	thiện. 

		 *Sắc	ái	kiết	và	Vô	sắc	Ái	kiết	là	sự	dính	mắc	vào	tầng	thiền	Sắc	giới	hoặc	
cảnh	giới	Sắc	giới. 

		 *Vô	minh	(Avijjā)	nằm	sâu	trong	mọi	tâm	bất	thiện,	tuy	chỉ	có	mặt	rõ	
trong	2	Tâm	si,	nhưng	luôn	gián	tiếp	hiện	diện	trong	mọi	tâm	bất	thiện.	(Cho	
nên	Vô	minh	này	là	một	Tâm	sở,	nằm	luôn	trong	12	Tâm	bất	thiện). 

		 Ở	đây	có	một	lưu	ý.	Lưu	ý	này	quan	trọng: 

	 *Lưu	ý:	Hai	tâm	sở	Tà	kiến	và	Ngã	mạn	không	thể	đồng	sinh	(đi	cùng	
nhau)	vì: 

		 +Khi	tâm	khởi	Tà	kiến,	tâm	ấy	đang	hướng	đến	sự	chấp	chặt	quan	điểm	
sai	→	không	quan	tâm	đến	tự	cao	hay	thấp.	(Tức	là	bây	giờ	quý	vị	khởi	lên	Tà	kiến	
thì	quý	vị	đã	chấp	chặt	vào	quan	điểm	đó	rồi.	Và	như	vậy	thì	đâu	có	so	sánh	nữa	
đâu,	đâu	có	cao	hay	thấp	nữa.	Đang	chấp	chặt	vô	đó	nên	đâu	thể	nào	khởi	tâm	Ngã	



 
 

37 

mạn	được). 

		 +Khi	tâm	khởi	Ngã	mạn,	tâm	ấy	đang	hướng	đến	so	sánh	hơn	kém	→	không	
bám	chấp	lý	thuyết	đúng/sai.	(Tức	là	trạng	thái	tâm	nhanh	lắm,	hoặc	nó	chấp	vào	
điều	này,	hoặc	nó	chấp	vào	điều	kia.	Lúc	[tâm]	đang	hướng	đến	so	sánh,	thì	không	
thể	chấp	vô	[Tà	kiến]	được.	Còn	[tâm]	đang	chấp	vô	quan	điểm	sai	thì	không	thể	
có	so	sánh	được). 

		 Nếu	hai	Tâm	sở	này	cùng	khởi:	Tâm	ấy	vừa	bám	chặt	quan	kiến	(quan	điểm	
sai	lầm),	vừa	so	sánh	kiêu	mạn	→	sẽ	mâu	thuẫn,	không	thể	ổn	định.	(Tâm	đó	
không	thể	ổn	định	được,	tức	là	sự	nhất	hành	không	thể	xảy	ra	được.	Trong	Tâm	
sở	đó	có	một	Tâm	sở	gọi	là	Nhất	hành,	Nhất	hành	là	tâm	có	một	chút	định.	Thì	
không	thể	nào	duy	trì	2	trạng	thái	đó	cùng	lúc	được,	vì	mỗi	sát-na	tâm	nhanh	lắm.	
Mặc	dù	trong	thực	tế,	mình	thấy	[có	trường	hợp]	vừa	Ngã	mạn	vừa	Tà	kiến	mà.	Ví	
dụ	như	ông	chồng	tà	kiến,	rồi	ổng	nghĩ	ổng	hơn	mình	mà,	đúng	không?	Nhưng	
không	phải	như	vậy!) 

		 Vì	vậy,	Vi	Diệu	Pháp	xác	định	rằng:	Tà	kiến	và	Ngã	mạn	không	thể	đồng	
sinh	trong	cùng	một	sát-na	tâm.	(Nhớ	là	không	đồng	sinh	trong	một	sát-na	tâm	
nha). 

		 Còn	thực	tế	thì	sao?	Chúng	ta	đưa	ví	dụ	luôn: 

		 VD3:	Một	người	cảm	thấy	‘tự	hào	mình	giỏi	khoa	học,	thông	minh	hơn	
người	khác	nên	không	tin	Phật	pháp’.	Thì	người	đó	là	có	tâm	gì? 

		 Quý	vị	thử	xem	ví	dụ	này,	một	người	cảm	thấy	tự	hào	vì	mình	giỏi	khoa	học,	
thông	minh	hơn	người	khác,	cho	nên	họ	không	tin	Phật	pháp.	Thì	người	đó	có	tâm	
gì? 

		 Bây	giờ	mình	chỉ	học	12	tâm	đó	thôi,	thì	cho	quý	vị	[chọn]	trong	12	tâm	đó.	
Hoặc	quý	vị	học	kiến	thức	đó,	quý	vị	muốn	viết	tâm	gì	cũng	được.	Đây	là	một	tình	
huống	rất	thực	tế,	là	ở	nhà	quý	vị,	có	khi	bà	vợ	bị	ông	chồng	nói	là	mê	tín.	Bởi	vì	
ổng	giỏi,	ổng	thông	minh,	ổng	tự	cho	là	mình	giỏi,	ổng	biết	nhiều,	ổng	thông	minh	
hơn	bà	vợ.	Bà	vợ	học	Phật	pháp	cho	nên	ổng	không	tin.	Vậy	thì	ổng	có	tâm	gì? 

		 Chúng	ta	coi	thử	tâm	như	thế	nào?	Nếu	quý	vị	phân	tích	đúng	được	thì	quý	



 
 

38 

vị	giỏi	luôn.	Đáp	án	ở	đây,	Thiện	Trang	làm	sẵn	đáp	án	rồi,	chúng	ta	coi	thử	đáp	
án.	Bây	giờ	đáp	án	là	có	2	loại	hai	tâm,	quý	vị	coi	hai	loại	tâm	là	tâm	gì?	Tự	hào,	
cho	là	thông	minh	hơn	người	khác,	là	có	so	sánh,	thì	là	ngã	mạn	rồi.	Nhưng	không	
tin	Phật	pháp	thì	là	tâm	gì?	Chúng	ta	xem	đáp	án: 

		 Đáp	án:	Có	2	loại	tâm: 

	 1.Tâm	tự	cao,	ngã	mạn	→	Tâm	tham	ly	Tà	kiến	(kèm	ngã	mạn).	 

		 2.Tâm	chấp	vào	quan	điểm,	phủ	nhận	Phật	pháp	→	Tâm	tham	có	Tà	kiến. 

		 Thật	ra	là	Tâm	tham,	không	phải	ngã	mạn,	ngã	mạn	chỉ	đi	kèm	thôi. 

Ở	đây	nhiều	người	sẽ	không	hiểu	rõ	lắm,	thì	chúng	ta	coi	lộ	trình	tâm	này	sẽ	
rõ	hơn,	Thiện	Trang	làm	luôn. 

*Bảng	tóm	lược	lộ	trình	từng	sát-na	tâm	của	người	đó: 

Giai	
đoạn 

Lộ	trình	
tâm 

Cảnh Sát-
na	
tâm 

Tâm	
cụ	thể 

Giải	thích 

1.	
Ngã	
mạn	
khởi	
trước 

Ý	môn Ý	cảnh:	Ý	nghĩ	tự	cao,	
tự	hào	bản	thân	(ngã	

mạn) 

Sát-
na	1 

Tâm	
tham	
ly	Tà	
kiến	
kèm	
ngã	
mạn 

Người	tự	cao,	tự	
hào	về	sự	thông	
minh,	cho	rằng	
mình	giỏi	hơn	
người	khác	(Ngã	

mạn). 



 
 

39 

Ý	môn Không	có	cảnh	mới	
(duy	trì	trạng	thái	ngã	
mạn	cũ,	chỉ	hộ	kiếp) 

Sát-
na	2	
→	
16 

Các	
tâm	hộ	
kiếp	
sau	lộ	
trình	
tâm	
ngã	
mạn 

Khoảng	nghỉ	tâm,	
tâm	hộ	kiếp	duy	
trì	trạng	thái	cũ,	
không	có	cảnh	

mới. 

2.	
Tâm	
hộ	
kiếp 

Hộ	kiếp	
(bhavaṅga) 

Cảnh	nghiệp	quá	khứ	
(bhavaṅga-arammana)	
trong	tâm	hộ	kiếp 

Sát-
na	
17	
→	
34 

Các	
tâm	hộ	
kiếp	
thuần	
túy	

(không	
có	
cảnh	
mới) 

Dòng	tâm	hộ	kiếp	
trôi	chảy,	không	
nhận	cảnh	mới,	
chỉ	có	cảnh	

nghiệp	quá	khứ	
vi	tế. 

3.	Tà	
kiến	
khởi	
sau 

Ý	môn Ý	cảnh	
(manodvārārammaṇa):	
Quan	điểm	phủ	nhận	
Phật	pháp	(tà	kiến) 

Sát-
na	
35 

Tâm	
tham	
hợp	Tà	
kiến 

Tâm	khởi	ý	niệm	
phủ	nhận	Phật	
pháp,	cho	rằng	
Phật	pháp	là	mê	
tín	(Tà	kiến). 

Ý	môn Không	có	cảnh	mới	
(duy	trì	trạng	thái	sau	
tà	kiến,	chỉ	hộ	kiếp) 

Sát-
na	
36	
→	
50 

Các	
tâm	hộ	
kiếp	
sau	lộ	
trình	
tâm	tà	

Tiếp	tục	các	tâm	
hộ	kiếp	sau	khi	
tà	kiến	khởi,	duy	
trì	trạng	thái	

nghỉ. 



 
 

40 

kiến 

	 

Đầu	tiên,	bảng	tóm	lược	lộ	trình	từng	sát-na-tâm	của	người	đó.	Chúng	ta	coi	
có	những	giai	đoạn	như	sau.	Ở	đây	cũng	hơi	tóm	tắt:	Thứ	nhất	là	Giai	đoạn;	Thứ	
hai	là	Lộ	trình	tâm;	Thứ	ba	là	Cảnh;	Thứ	tư	là	Sát-na	tâm;	Thứ	năm	là	Tâm	cụ	thể;	
Thứ	sáu	là	Giải	thích. 

		 [Giai	đoạn	1]	Ngã	mạn	khởi	trước:	Người	ta	có	quan	điểm	là	mình	tự	hào,	
giỏi	khoa	học,	thông	minh	hơn	người	khác.	Giai	đoạn	thứ	nhất	là	ngã	mạn	trước	
đã.	Rồi	khi	đó	lộ	trình	tâm	bắt	đầu	từ	Ý	môn	(tức	là	cửa	Ý).	Tại	vì	người	ta	suy	nghĩ	
mà,	đâu	có	cảnh	gì	đâu,	mắt	đâu	có	thấy	gì	đâu,	tai	có	nghe	gì	đâu.	Quý	vị	hiểu	
không?	Không	có	mắt	thấy,	tai	nghe,	thì	gọi	là	Ý	môn.	Còn	nếu	tai	nghe	thì	gọi	là	
Nhĩ	môn.	Nếu	từ	mắt	thấy	thì	gọi	là	Nhãn	môn.	Chúng	ta	tập	quen	như	vậy	thì	dần	
dần	chúng	ta	sẽ	quen	với	lộ	trình	tâm. 

Cảnh	là	cảnh	của	Ý,	nên	gọi	là	Ý	cảnh.	Ý	cảnh	là	ý	nghĩ	tự	cao,	tự	hào	bản	thân,	
tức	là	ý	nghĩ	ngã	mạn	là	cảnh.	Sát-na	đó	là	sát-na	thứ	nhất.	Khi	đó	tâm	của	họ	thật	
ra	là	Tâm	tham	ly	Tà	kiến,	kèm	ngã	mạn,	tức	là	kèm	Tâm	sở	Ngã	mạn	trong	đó.	
Tại	lúc	đầu	họ	đâu	có	suy	xét	về	nhân	quả	nghiệp	báo	gì	đâu,	nên	nó	là	[Tâm	tham]	
ly	Tà	kiến	là	vậy.	Đây	là	trường	hợp	hôm	bữa	mình	lấy	ví	dụ	rồi. 

Giải	thích	là:	‘Người	tự	cao,	tự	hào	về	sự	thông	minh,	cho	rằng	mình	giỏi	hơn	
người	khác’,	đó	là	Tâm	sở	Ngã	mạn.	Nhưng	tâm	là	Tâm	tham,	bởi	vì	họ	cảm	thấy	
vui.	Họ	đang	tự	hào,	họ	vui	mà.	Vui	là	thọ	hỉ	đó,	thọ	hỉ	là	tham,	tại	vì	họ	đang	như	
vậy	thì	họ	đâu	có	nghĩ	gì	về	nhân	quả	đâu,	nên	ly	Tà	kiến.	Còn	Ngã	mạn	là	kèm	
theo	thôi. 

Tiếp	theo,	sát-na	2→16,	vì	hôm	bữa	chúng	ta	có	học	là	17	sát-na-tâm	thì	vẫn	
là	Ý	môn.	Không	có	cảnh	mới,	chỉ	duy	trì	trạng	thái	ngã	mạn	cũ	và	thêm	Tâm	hộ	
kiếp	nữa.	Giống	như	hôm	bữa,	tâm	này	xét	rồi.	Như	vậy	các	Tâm	hộ	kiếp	sau	lộ	
trình	Tâm	ngã	mạn	v.v…	thì	duy	trì	theo	cảnh.	Giải	thích	là:	‘Khoảng	nghĩ	tâm,	tâm	
hộ	kiếp	duy	trì	trạng	thái	cũ,	không	có	cảnh	mới’. 

Cho	nên	thực	tế	là	người	ta	trải	qua	nguyên	17	sát-na	tâm	rồi.	Quý	vị	thấy	



 
 

41 

không	ạ?	Học	rõ	ràng	như	vậy,	thật	ra	nó	trải	qua	17	sát-na	tâm.	Đó	là	giai	đoạn	
một. 

[Giai	đoạn	2]	Tâm	hộ	kiếp	(bhavaṅga):	Giai	đoạn	2	là	bắt	đầu	trở	về	Tâm	
hộ	kiếp.	Trước	khi	người	ta	chuyển	qua	tâm	phủ	nhận	Phật	pháp,	thật	ra	mình	
tưởng	vèo	một	cái	là	nó	tới	luôn,	người	ta	vừa	khởi	xong	là	người	ta	nghĩ	luôn	
điều	kia.	Nhưng	không	phải!	Thực	tế	là	họ	có	một	khoảng	ở	giữa,	gọi	là	dòng	Tâm	
hộ	kiếp	chạy	vô.	Chúng	ta	học	thì	thấy	rõ	ràng. 

Chúng	ta	thấy	bây	giờ	là:	Cảnh	nghiệp	quá	khứ	(bhavaṅga-arammana)	trong	
Tâm	hộ	kiếp.	Tức	là	nó	trở	lại	với	dòng	Tâm	hộ	kiếp,	nghiệp	đời	này	mình	thế	nào,	
đầu	thai	như	thế	nào	thì	tâm	đầu	thai	đó	trở	thành	Tâm	hộ	kiếp.	Nó	trở	lại,	nhớ	
lại,	duy	trì	cho	mình.	Ví	dụ	mình	là	người	thế	nào	v.v…	là	do	tâm	duy	trì	hết.	Nếu	
không	có	tâm	đầu	thai	đó	thì	không	đúng	quy	luật.	 

Ví	dụ	như	bây	giờ	mình	đầu	thai	thành	người	nữ,	tính	tình,	v.v…	cảnh	nghiệp,	
rồi	nghiệp	của	mình	đời	trước	đi	đầu	thai	với	tâm	thọ	hỉ	nên	đời	này	mình	hay	
vui.	Còn	người	kia	đầu	thai	với	tâm	thọ	ưu	nên	lúc	nào	cũng	khó	chịu.	Người	kia	
thì	đầu	thai	(Tâm	tái	tục)	bằng	tâm	thọ	xả	nên	cứ	trầm	trầm.	Đó	là	cảnh	nghiệp	
hộ	kiếp	quá	khứ	hiện	ra	ở	chỗ	này,	nó	ngầm	ở	trong	đó.	 

Sát-na	này	là	một	sát-na	tâm,	nó	trở	về	sát-na	17	→	34,	thật	ra	là	từ	sát-na	1	
→17	nữa	đó,	cũng	vậy.	Các	Tâm	hộ	kiếp	thuần	túy	(không	có	cảnh	mới).	Giải	thích	
là:	 ‘Dòng	Tâm	hộ	kiếp	trôi	chảy,	không	nhận	cảnh	mới,	chỉ	có	cảnh	nghiệp	quá	
khứ	vi	tế’. 

[Giai	đoạn	3]	Tà	kiến	khởi	sau:	Cũng	là	cảnh	ý	từ	Ý	môn,	vì	họ	đâu	thấy	gì,	
họ	toàn	thấy	trong	suy	nghĩ	của	họ,	lúc	đó	họ	có	thấy	gì	đâu.	Cho	nên	lúc	đó	mình	
có	đứng	trước	mặt	họ	thì	họ	cũng	không	thấy	mình.	Trong	tích	tắc	đó,	bao	nhiêu	
sát-na	tâm	đó,	thật	ra	là	họ	không	thấy	gì,	họ	đang	sống	trong	suy	nghĩ	của	họ,	nên	
con	ruồi	bay	qua	cũng	không	thấy.	Kiểu	vậy	đó!	Chúng	ta	thấy	rõ	ràng,	học	phân	
tích	kĩ	như	vậy	đó. 

Rồi	cảnh	vẫn	là	Ý	môn:	‘Ý	cảnh	(manodvārārammaṇa):	Quan	điểm	phủ	nhận	
Phật	pháp	(Tà	kiến)’.	Cảnh	là	cảnh	của	Ý.	 

Sát-na	tâm	đầu	tiên	là	sát-na	35,	tức	là	tiếp	theo	ở	trên	kia	và	lúc	này	là	Tâm	



 
 

42 

tham	hợp	Tà	kiến.	[Giải	thích	là]:	‘Tâm	khởi	ý	niệm	phủ	nhận	Phật	pháp,	cho	rằng	
Phật	pháp	là	mê	tín	(Tà	kiến)’.	Đó	[là]	Tâm	tham.	Ở	đây	chúng	ta	nói	tắt	thôi,	hôm	
bữa	hình	như	có	ví	dụ	giống	như	vậy	rồi,	quý	vị	có	thể	coi	kỹ	lại. 

Tiếp	theo	đó	[vẫn]	là	Ý	môn,	nó	tiếp	tục	làm	một	vòng	16	sát-na	nữa.	[Cảnh]	
là:	‘Không	có	cảnh	mới	(duy	trì	trạng	thái	sau	Tà	kiến,	chỉ	Hộ	kiếp’.	Sát-na	tâm	36	
→	50:	‘Các	Tâm	hộ	kiếp	sau	lộ	trình	Tâm	tà	kiến.	Tiếp	tục	các	Tâm	hộ	kiếp	sau	khi	
Tà	kiến	khởi,	duy	trì	trạng	thái	nghỉ’. 

Cho	nên,	thực	tế	quý	vị	thấy	nó	luôn	luôn	xen	Tâm	hộ	kiếp	vào	lộ	trình	tâm,	
cứ	xen	vào,	xen	vào	liên	tục.	Chính	vì	vậy	chúng	ta	bị	nghiệp	dẫn,	[nên]	nguyên	
nhân	tại	sao	có	những	người	có	tập	khí	tính	tình	như	thế	này,	thế	kia.	Tại	sao	có	
người	khó	chịu,	tại	sao	có	người	lúc	nào	cũng	cười,	vui.	Tại	sao	có	người	lúc	nào	
cũng	trầm	ngâm,	im	im.	Là	do	chúng	ta	đầu	thai	bằng	tâm	nào,	thì	tâm	đó	sau	khi	
sát-na	đầu	thai	xong	sẽ	trở	thành	Tâm	hộ	kiếp,	và	nó	cứ	chen	vô	như	vậy,	tác	động	
giữa	chừng.	Chính	tác	động	giữa	chừng	đó	khiến	tạo	ra	trạng	thái	của	mình. 

Cho	nên	người	nào	đời	trước	vô	tình	hay	là	thế	nào	đó	đầu	thai	bằng	tâm	thọ	
hỉ,	vui	vẻ	 thì	ngon	 lành,	 lúc	nào	cũng	cười,	vui,	v.v…	vui	nhiều	hơn.	Tại	vì	nếu	
không	có	cảnh	là	nó	trả	về	trạng	thái	đó,	Tâm	hộ	kiếp	là	tâm	đó.	Còn	người	đầu	
thai	bằng	Tâm	sân	thọ	ưu,	thì	chắc	chắn	khổ	rồi,	cứ	nhăn	mặt	suốt,	cứ	trả	về	là	
Tâm	hộ	kiếp	đó	hoạt	động	rồi.	Rồi	người	mà	tâm	thọ	xả,	thì	làm	gì	cũng	trơ	trơ,	
cho	nên	cứ	trầm	ngâm,	trầm	ngâm.	Cứ	trả	về	là	trầm	ngâm.	Nếu	không	có	cảnh,	
không	có	cảnh	ý	hay	không	có	cảnh	gì,	thì	thường	là	nó	trả	về,	hết	dư	âm	rồi	thì	
nó	trở	về	tâm	đó. 

Chính	vì	vậy	chúng	ta	tu	tại	sao	khác	nhau	nhiều,	không	ai	giống	ai.	Vì	thật	
sự	mình	học	hết	tâm	này	rồi	thì	mình	sẽ	hiểu	rõ	ràng	là:	Chúng	sanh	có	vô	vàn	
nghiệp	khác	nhau,	không	ai	giống	ai,	đừng	mong	người	ta	giống	mình,	khó	lắm!	
Chúng	ta	hiểu	rồi	nha! 

Bây	giờ	chúng	ta	sẽ	đi	vào	Lộ	trình	tử.	Hôm	nay	giới	thiệu	cho	quý	vị	Lộ	trình	
tử.	Chúng	ta	sẽ	đưa	ra	một	ví	dụ. 

Lộ	trình	tử 

VD1:	Người	Sắp	Chết	Còn	Nghe	Được	Rõ	Ràng	Lời	Nói	Nghịch	Ý	Của	



 
 

43 

Người	Con,	Và	Do	Đó	Khởi	Tâm	Sân	Hận	Với	Đầy	Đủ	Các	Sát-Na	"Tiếp	Nhận"	Và	
“Suy	Xét”	(Lộ	trình	Nhĩ	Môn	Cận	Tử	-	Sotadvāra-Maranasanna-Vithi).	 

Thiện	Trang	đưa	ra	một	trường	hợp	này	rất	thực	tế,	có	thể	chúng	ta	đã	chứng	
kiến	những	trường	hợp	này.	Tức	là	một	người	sắp	chết,	nhưng	căn	của	họ	vẫn	còn	
sáng	suốt,	họ	nghe	được	đứa	con	nói	lời	nghịch	ý.	Ví	dụ	như	những	đồng	tu	Tịnh	
Độ,	lúc	đó	muốn	mời	ban	trợ	niệm,	lúc	đó	đang	ngáp	ngáp	rồi,	nói:	“Con	ơi,	con	
kêu	giùm	ban	hộ	niệm	tới”.	Nó	nói:	“Hộ	niệm	cái	gì”	v.v…	Nó	nói	như	vậy	thì	nghịch	
ý,	và	lúc	đó	họ	khởi	lên	sân	hận,	và	xui	là	chết	luôn.	Lúc	đó	không	kịp	gì	hết,	chết	
luôn,	thì	lộ	trình	tâm	như	thế	nào?	Chúng	ta	hãy	khám	phá	lộ	trình	đó. 

Ở	đây	chúng	ta	đưa	ra	ví	dụ	trước,	chúng	ta	sẽ	xét	sau.	Mang	tính	giới	thiệu	
thôi.	Mời	quý	vị	xem! 

	 

Sát-na 

Tâm 

Loại	Tâm	(Pali) Giải	Thích Tâm	Thiện	/	Bất	Thiện 

1 Bhavanga	 (Hộ	 kiếp	
cuối	cùng) 

Tâm	 hộ	 kiếp	 cuối	
cùng,	 duy	 trì	 mạng	
sống	 trước	 khi	 bị	
cảnh	 âm	 thanh	 tác	
động. 

Trung	tính	(tâm	quả) 

2 Bhavanga-calana	
(Dao	động	hộ	kiếp) 

Hộ	 kiếp	 bị	 dao	 động	
bởi	 âm	 thanh	 lời	 nói	
nghịch	ý	bên	ngoài. 

Trung	tính	(tâm	quả) 

3 Bhavanga-
upaccheda	 (Cắt	 hộ	
kiếp) 

Cắt	hộ	kiếp,	 chuẩn	bị	
khởi	lộ	trình	tâm	mới	
do	âm	thanh	tác	động. 

Trung	tính	(tâm	quả) 



 
 

44 

4 Sotadvārāvajjana	
(Hướng	 tâm	 nhĩ	
môn) 

Tâm	 nhĩ	 môn	 hướng	
đến	âm	 thanh	ấy,	 chỉ	
đơn	 thuần	 hướng	
tâm,	chưa	khởi	sân. 

Trung	tính 

5 Sampaticchana	
(Tiếp	nhận) 

Tâm	 tiếp	 nhận	 âm	
thanh,	chỉ	nhận	cảnh,	
chưa	tạo	nghiệp. 

Trung	tính 

6 Santīraṇa	(Suy	xét) Tâm	 suy	 xét	 về	 âm	
thanh	ấy,	đánh	giá	nội	
dung,	 chưa	 tạo	
nghiệp. 

Trung	tính 

7 Votthapana	 (Quyết	
định) 

Tâm	quyết	định	phản	
ứng	 với	 âm	 thanh,	
nghiêng	 về	 sân	 hận,	
nhưng	chưa	trực	tiếp	
tạo	nghiệp. 

Trung	tính	(đang	
nghiêng) 

8 Javana	(Tốc	hành)	-	
Lần	1 

Tâm	 tốc	 hành	 đầu	
tiên,	lúc	này	mới	thật	
sự	 khởi	 tâm	 sân	 hận	
mạnh	mẽ,	bắt	đầu	tạo	
nghiệp	bất	thiện. 

Bất	thiện	mạnh	(sân) 

9 Javana	(Tốc	hành)	-	
Lần	2 

Tâm	sân	tiếp	tục,	oán	
hận,	bực	tức	gia	tăng. 

Bất	thiện	mạnh	(sân) 

10 Javana	(Tốc	hành)	-	
Lần	3 

Tâm	sân	hận	tiếp	 tục	
mạnh,	đầy	căm	giận. 

Bất	thiện	mạnh	(sân) 

11 Javana	(Tốc	hành)	-	
Lần	4 

Tâm	sân	đạt	đỉnh,	dồn	
nén	sân	hận	dữ	dội. 

Bất	thiện	mạnh	(sân) 



 
 

45 

12 Javana	(Tốc	hành)	-	
Lần	5 

Tâm	sân	cực	mạnh,	in	
sâu	vào	dòng	nghiệp,	
tạo	nghiệp	nặng	nhất. 

Bất	thiện	mạnh	(sân) 

13 Tadārammana	
(Quan	 sát	 dư	 âm)	 -	
Lần	1 

Tâm	quan	 sát	 dư	 âm	
cảnh	âm	thanh	ấy,	vẫn	
còn	 dư	 chấn	 sân	 hận	
trong	tâm. 

Trung	tính	(chỉ	quan	
sát) 

14 Cuti-citta	(Tâm	tử) Tâm	 tử	 khởi,	 chấm	
dứt	mạng	sống,	là	tâm	
quả	 bất	 thiện	
(akusala	vipāka	citta),	
không	 có	 sân,	 không	
tạo	 nghiệp,	 chỉ	mang	
quả	nghiệp	cũ. 

Tâm	quả	bất	thiện,	
trung	tính,	xả	thọ 

	Cột	đầu	tiên	là	Sát-na	tâm;	Thứ	hai	là	Loại	Tâm;	[Cột	thứ	ba]	là	Giải	Thích;	
Và	[Cột	thứ	tư]	là	chúng	ta	xác	định	tâm	đó	là	Tâm	thiện	/bất	thiện.	 

[Sát-na	1]	Bhavanga	(Hộ	kiếp	cuối	cùng):	là	Tâm	hộ	kiếp	vẫn	hoạt	động.	
‘Tâm	hộ	kiếp	cuối	cùng,	duy	trì	mạng	sống	trước	khi	bị	cảnh	âm	thanh	tác	động’.	
Thông	thường	không	có	gì	thì	Tâm	hộ	kiếp	lúc	nào	cũng	chen	vô	hết.	Thực	ra	tâm	
này	là	Tâm	quả,	đó	là	quả	của	đời	trước	nên	gọi	là	Tâm	quả,	không	phải	Tâm	nhân.	
Tâm	mà	mình	tạo	ra	quả	thì	gọi	là	Tâm	nhân.	Còn	tâm	này	là	kết	quả	của	đời	trước,	
mình	đầu	thai	rồi,	bây	giờ	nó	đi	theo	mình	cả	cuộc	đời,	nên	gọi	là	Tâm	quả.	Và	lúc	
này	nó	không	tạo	nghiệp	gì	nên	gọi	là	Trung	tính	(Tâm	quả).	Quý	vị	làm	quen	với	
sát-na	đầu	tiên.	 

Tiếp	theo	vẫn	là	Tâm	hộ	kiếp,	nhưng	bây	giờ	nó	dao	động. 

[Sát-na	2]	Bhavanga-calana	(Dao	động	hộ	kiếp):	Giải	thích	là:	‘Hộ	kiếp	bị	
dao	động	bởi	âm	thanh	lời	nói	nghịch	ý	bên	ngoài’.	Tức	là	đứa	con	trai	bắt	đầu	nói	
rồi,	 [người	đó]	chú	ý	đến	 tiếng	nói	của	nó	 lọt	vào.	Đang	sống,	đang	nghe	bình	
thường,	tự	nhiên	nghe	tiếng	âm	thanh	của	con	trai	nói	đừng	hộ	niệm,	không	cần	



 
 

46 

hộ	niệm	gì	đó.	Thì	thật	ra	lúc	đó	là	[người	đó]	nghe	thôi,	chưa	có	suy	xét	gì	hết,	thì	
tâm	nghe	đó	vẫn	là	trung	tính,	và	vẫn	là	Tâm	quả	của	Tâm	hộ	kiếp.	 

Tiếp	theo	thì	mới	bắt	đầu	dứt	dòng	hay	là	cắt	hộ	kiếp,	là	sát-na	tâm	thứ	ba. 

[Sát-na	3]	Bhavanga-upaccheda	(Cắt	hộ	kiếp):	‘Cắt	hộ	kiếp,	chuẩn	bị	khởi	
lộ	trình	tâm	mới	do	âm	thanh	tác	động’.	Lúc	đó	Tâm	hộ	kiếp	lúc	nào	cũng	là	trung	
tính	(Tâm	quả).	Cho	nên	bữa	sau	mình	học	Tâm	nhân	và	Tâm	quả,	12	Tâm	bất	
thiện	đó	là	thuộc	về	Tâm	nhân.	Còn	đây	là	Tâm	quả,	vì	nó	ra	quả	rồi,	chứ	đâu	phải	
là	nhân	đâu,	quả	từ	đời	trước	mà.	 

[Sát-na]	thứ	tư	là	tai	nghe	tiếng,	bắt	đầu	từ	đây	mới	là	nghe. 

[Sát-na	4]	Sotadvārāvajjana	(Hướng	tâm	nhĩ	môn):	tức	là	tâm	hướng	về	
cửa	tai.	‘Tâm	nhĩ	môn	hướng	đến	âm	thanh	ấy,	chỉ	đơn	thuần	là	hướng	tâm,	chưa	
khởi	sanh’.	Tại	vì	[người	đó]	chưa	biết	âm	thanh	đó	là	âm	thanh	gì.	Ba	điều	trên	
chỉ	là	chuẩn	bị	thôi,	còn	điều	này	là	bắt	đầu	vô.	Quý	vị	mới	đầu	nghe	âm	thanh	thì	
quý	vị	cũng	chưa	biết	âm	thanh	đó	là	thế	nào,	cho	nên	vẫn	là	trung	tính,	chưa	có	
thiện	hay	bất	thiện	gì	hết,	chưa	khởi	sân.	 

Tiếp	theo	sau	khi	nghe	rồi,	hướng	về	rồi,	thì	mới	tiếp	nhận.	Chứ	không	phải	
nghe	liền	được,	mà	phải	hướng	về	rồi	thì	mới	bắt	đầu	tiếp	nhận.	Sát-na	tâm	thứ	
năm	là	tiếp	nhận.	 

[Sát-na	5]	Sampaticchana	(Tiếp	nhận):	‘Tâm	tiếp	nhận	âm	thanh,	chỉ	nhận	
cảnh,	chưa	tạo	nghiệp’.	Tức	là	nó	tiếp	nhận	âm	thanh,	chạy	lời	nói	vô,	thì	tâm	này	
vẫn	là	tâm	trung	tính,	[chưa]	mang	tính	thiện	ác,	vẫn	là	trung	tính. 

[Sát-na	6]	Santīraṇa	(Suy	xét):	tức	là	nó	phải	giải	mã	tiếng	nói	đó	là	tiếng	
gì,	thì	phải	qua	suy	xét.	 ‘Tâm	suy	xét	âm	thanh	ấy,	đánh	giá	nội	dung,	chưa	tạo	
nghiệp’.	Đánh	giá	nội	dung,	thì	lúc	đó	mới	biết	tiếng	của	con	trai.	Nghe	tiếng	nói	
đó	là	nó	không	đồng	ý	nội	dung	của	mình	yêu	cầu	hộ	niệm,	chẳng	hạn.	Như	vậy	
mới	bắt	đầu	đưa	ra	quyết	định. 

[Sát-na	7]	Votthapana	(Quyết	định):	Sát-na	tâm	thứ	7	mới	đưa	ra	quyết	
định.	‘Tâm	quyết	định	phản	ứng	với	âm	thanh,	nghiêng	về	sân	hận,	nhưng	chưa	
trực	tiếp	tạo	nghiệp’.	Tức	là	đang	nghiêng	về	hướng	sân	lên,	thì	tâm	này	mới	là	



 
 

47 

nghiêng	thôi,	chứ	chưa	quyết	định,	nên	vẫn	là	trung	tính. 

	Năm	sát-na	tâm	[từ	8→12]	tạo	nghiệp	này,	5	sát-na	tâm	này	quan	trọng. 

[Sát-na	8]	Javana	(Tốc	hành)	-	Lần	1:	là	bắt	đầu	tác	nghiệp.	‘Tâm	tốc	hành	
đầu	tiên,	lúc	này	mới	thực	sự	khởi	tâm	sân	mạnh	mẽ,	bắt	đầu	tạo	nghiệp	bất	thiện’.	
Cho	nên	lúc	này	là	nghiệp	bất	thiện.	Trong	12	tâm	thì	đây	là	Tâm	sân	ở	Dục	giới	
đó. 

[Sát-na	9]	Javana	(Tốc	hành)	-	Lần	2:	‘Tâm	sân	tiếp	tục,	oán	hận,	bực	tức	
gia	tăng’.	Mới	đầu	là	nó	khởi	động	thôi,	đề	ba,	nổ	máy	thôi,	bây	giờ	mới	tăng	lên,	
sân	mạnh	hơn. 

[Sát-na	10]	Javana	(Tốc	hành)	-	Lần	3:	‘Tâm	sân	tiếp	tục	mạnh,	đầy	căm	
giận’.	Tâm	bất	thiện	mạnh,	sân	nữa. 

[Sát-na	11]	Javana	(Tốc	hành)	-	Lần	4:	‘Tâm	sân	đạt	đỉnh,	dồn	nén	sân	hận	
dữ	dội’.	Quý	vị	thấy	sự	sân	không	phải	đơn	giản,	phải	từ	từ	rồi	mới	chạy	lên	tới	
cùng	luôn,	là	bất	thiện	mạnh. 

[Sát-na	12]	Javana	(Tốc	hành)	-	Lần	5:	‘Tâm	sân	cực	mạnh,	in	sâu	vào	dòng	
nghiệp,	tạo	nghiệp	nặng	nhất’.	Bây	giờ	mới	quất	thêm	nghiệp	mạnh,	quất	cho	5	
Tâm	sân. 

	[Sát-na	13]	Tadārammana	(Quan	sát	dư	âm)-	Lần	1:	mới	là	quan	sát	dư	
âm	thôi.	‘Tâm	quan	sát	dư	âm	cảnh	âm	thanh	ấy,	vẫn	còn	dư	chấn	sân	hận	trong	
tâm’.	Thật	ra	lúc	này	là	chỉ	quan	sát	thôi,	hết	sân	rồi,	trở	về	trung	tính. 

Cuối	cùng	là	chết.	Tâm	hộ	kiếp	lúc	này	biến	thành	tâm	chết	luôn,	thì	người	
đó	chết.	Lúc	này	khởi	Tâm	tử	lên. 

[Sát-na	14]	Cuti-citta	(Tâm	tử):	‘Tâm	tử	khởi,	chấm	dứt	mạng	sống,	là	Tâm	
quả	Bất	thiện	(akusala	vipāka	citta),	không	có	sân,	không	tạo	nghiệp,	chỉ	mang	
quả	nghiệp	cũ’.	Tâm	tử	khởi	chấm	dứt	mạng	sống	là	Tâm	quả	Bất	thiện.	Tại	vì	sao?	
Vì	sân	kéo	nên	bất	thiện.	Không	có	sân,	không	tạo	nghiệp,	chỉ	mang	quả	nghiệp	
cũ,	tức	là	tâm	này	thực	ra	quý	vị	đã	mang	Tâm	quả	để	đi	đầu	thai.	Và	để	nó	tiếp	
tục	đi	đầu	thai	kiếp	mới	thì	Tâm	quả	này	là	Tâm	quả	Bất	thiện.	Tuy	nó	trung	tính,	
là	xả	thọ,	nhưng	nó	là	kết	quả	của	thằng	trên,	cho	nên	nó	bất	thiện	và	đọa	lạc. 



 
 

48 

Đức	Phật	nói	nếu	tâm	sân	như	vậy	thì	tùy	vào	nghiệp	mà	đọa,	thường	là	Địa	
ngục,	Ngạ	quỷ,	Súc	sanh.	Sân	như	vậy	thường	là	đọa	thôi,	cho	nên	khổ.	Chúng	ta	
thấy	rõ	ràng,	quý	vị	thấy	quan	trọng	không?	Tu	làm	sao	kiểm	soát	tâm	cho	kịp,	
chứ	ở	đó	mà	kêu:	“Từ	từ,	tôi	sân	chút	rồi	tôi	suy	nghĩ,	tôi	suy	nghĩ	rồi	tôi	bắt	đầu	
quán	Tứ	niệm	xứ”.	Quán	kịp	không?	Lúc	đó	quán	không	kịp	đâu,	 sân	 rồi,	 nên	
không	có	Thiền	chỉ	hoặc	không	có	định	lực	là	quán	sát	không	kịp.	Sân	một	cái,	xui	
là	chết	luôn.	Còn	nếu	hên,	sân	xong	rồi,	vẫn	chưa	chết	thì	không	sao,	để	tôi	suy	xét	
lại	không	nên	sân,	sân	là	đọa	lạc,	thì	may	lúc	đó	trở	lại	bình	thường	với	tâm	vừa	
thọ	xả	đó,	[tâm]	bình	thường	được	một	chút	thì	chết,	[đó	là]	hên.	 

Cho	nên	tại	sao	lúc	lâm	chung	nguy	hiểm	như	vậy,	mà	người	thường	lúc	lâm	
chung	thần	thức	hôn	mê	nữa	thì	sao?	Hay	là	lúc	đó	sân	nhiều	quá	thì	sao?	Cho	nên	
hằng	ngày	mình	tu,	mình	không	kiểm	soát	được	tâm,	mà	đến	lúc	chết	kiểm	soát	
được	tâm,	niệm	Phật	vãng	sanh	Tịnh	Độ	là	chuyện	hơi	khó,	rất	khó	nữa	là	khác. 

Đó	là	Thiện	Trang	lấy	một	trường	hợp,	rõ	ràng	là	một	trường	hợp	theo	kiểu	
sống	mà	lúc	đó	các	căn	còn	rõ,	ở	đây	lấy	căn	tai.	Bây	giờ	Thiện	Trang	lấy	thêm	một	
ví	dụ	nữa,	cũng	là	lộ	trình	tử,	nhưng	chết	một	cách	mê	mờ.	Tức	là	mắt,	tai	không	
nghe	gì	hết,	như	trong	Kinh	Địa	Tạng	nói	là	mắt,	tai	không	còn	biết	gì	hết,	các	giác	
quan	không	hoạt	động,	bây	giờ	họ	chỉ	ôm	ấp	cảnh	trong	tâm	thôi,	thì	cái	chết	đó	
như	thế	nào	theo	lộ	trình	tử	này?	Chúng	ta	giới	thiệu	luôn. 

VD2:	Bảng	Chi	Tiết	Lộ	Trình	Tâm	Tử	Cho	Trường	Hợp	Một	Người	Tuy	
Các	Căn	Không	Hoạt	Động	Nữa	(Không	Nghe,	Thấy,	Biết	Bên	Ngoài),	Nhưng	
Trong	Tâm	Họ	Khởi	Lên	Ấn	Tượng	Sâu	Đậm	Về	Phật	Pháp.	Nhờ	Đó	Họ	Tái	
Sinh	Vào	Cảnh	Lành. 

Mình	lấy	trường	hợp	ở	đây	là	trường	hợp	người	tu	tập	ghê	gớm,	tức	là	tu	
giỏi	lắm,	cho	nên	dù	các	căn	đã	không	còn,	tức	là	tai	không	nghe	gì	hết,	mắt	không	
thấy	gì	hết,	mũi	không	ngửi	mùi	hương	gì	hết,	thân	cũng	dường	như	không	biết	gì	
luôn,	mê	rồi.	Người	ta	thì	thấy	bên	ngoài	là	mình	mê,	nhưng	người	đó	họ	có	công	
phu	sâu,	họ	vẫn	khởi	lên	ấn	tượng	sâu	đậm	về	Phật	pháp,	nhờ	đó	họ	tái	sanh	vào	
cõi	lành.	Nếu	tu	niệm	Phật	thì	sẽ	sanh	Tịnh	Độ.	Bây	giờ	coi	thử,	trường	hợp	này	
rất	khó,	nhưng	có	đó.	Quý	vị	coi	thử	như	vậy	thì	lộ	trình	tâm	như	thế	nào? 

	 



 
 

49 

Sát-na 

Tâm 

Tâm Giải	thích	chi	tiết Tâm	thiện	/	bất	thiện 

1 Bhavanga	 (Hộ	 kiếp	
cuối	cùng) 

Tâm	 hộ	 kiếp	 cuối	
cùng,	 duy	 trì	 mạng	
sống	 trong	 vô	 thức,	
không	 biết	 cảnh	 bên	
ngoài. 

Trung	tính	(tâm	quả) 

2 Bhavanga-calana	
(Dao	động	hộ	kiếp) 

Hộ	 kiếp	 bị	 dao	 động	
bởi	ấn	tượng	sâu	đậm	
về	 Phật	 pháp	 trong	
tiềm	thức. 

Trung	tính	(tâm	quả) 

3 Bhavanga-upaccheda	
(Cắt	hộ	kiếp) 

Cắt	 hộ	 kiếp,	 sẵn	 sàng	
khởi	 lộ	 trình	 tâm	 tử	
dựa	 vào	 ấn	 tượng	
Phật	pháp	ấy. 

Trung	tính	(tâm	quả) 

4 Manodvārāvajjana	
(Hướng	tâm	ý	môn) 

Tâm	ý	môn	hướng	về	
ấn	 tượng	 Phật	 pháp,	
khởi	 sự	 chú	 ý	 mạnh	
mẽ	tới	cảnh	thiện	ấy. 

Trung	tính 

5 Javana	 (Tốc	 hành)	 -	
Lần	1 

Tâm	tốc	hành	đầu	tiên	
khởi	 tâm	 hoan	 hỷ,	
kính	 tin	 sâu	 sắc	 về	
Phật	 pháp,	 tâm	 thiện	
mạnh	mẽ	bắt	đầu. 

Thiện	mạnh	(tín,	trí	
tuệ,	hoan	hỷ) 

6 Javana	 (Tốc	 hành)	 -	
Lần	2 

Tâm	tiếp	tục	hoan	hỷ	
sâu	sắc,	lòng	tin	trong	
sáng,	 tâm	 thiện	 tiếp	
tục	mạnh	mẽ. 

Thiện	mạnh 



 
 

50 

7 Javana	 (Tốc	 hành)	 -	
Lần	3 

Tâm	 thiện	 tiếp	 tục,	
hoan	 hỷ	 lớn	 mạnh,	
niềm	 tin	 vững	 chắc,	
tâm	an	lạc	trọn	vẹn. 

Thiện	mạnh 

8 Javana	 (Tốc	 hành)	 -	
Lần	4 

Tâm	 thiện	 dâng	 cao,	
tâm	 hỷ	 lạc	 sâu	 xa,	
hoàn	 toàn	 an	 trú	
trong	Phật	pháp. 

Thiện	mạnh 

9 Javana	 (Tốc	 hành)	 -	
Lần	5 

Tâm	 thiện	 cực	mạnh,	
đóng	dấu	thiện	nghiệp	
sâu	sắc,	tạo	duyên	tái	
sinh	vào	cảnh	lành. 

Thiện	mạnh 

10 Tadārammana	 (Quan	
sát	dư	âm)	-	Lần	1 

Tâm	 quan	 sát	 dư	 âm	
ấn	 tượng	 Phật	 pháp,	
tâm	 vẫn	 an	 lạc,	 giữ	
niềm	 tin	 và	 chánh	
niệm	bền	vững. 

Trung	tính	(chỉ	quan	
sát) 

11 Cuti-citta	(Tâm	tử) Tâm	 tử	 khởi,	 chấm	
dứt	 mạng	 sống	 với	
tâm	quả	thiện	(kusala	
vipāka	 citta),	 trung	
tính,	xả	thọ,	không	tạo	
nghiệp	 mới,	 dẫn	 tái	
sinh	vào	cảnh	lành. 

Tâm	quả	thiện,	trung	
tính,	xả	thọ 

	Cũng	giống	như	trên,	gồm	có:	Cột	thứ	nhất	là	Sát-na	tâm;	Cột	thứ	hai	là	Tâm;	
Cột	thứ	ba	là	Giải	thích	chi	tiết;	Cột	thứ	tư	là	Tâm	thiện/bất	thiện. 

[Sát-na	1]	Bhavanga	(Hộ	kiếp	cuối	cùng):	‘Tâm	hộ	kiếp	cuối	cùng,	duy	trì	
mạng	sống	trong	vô	thức,	không	biết	cảnh	bên	ngoài’.	Lúc	nào	cũng	vậy,	đây	là	
Tâm	quả	mang	tính	chất	trung	tính. 

[Sát-na	2]	Bhavanga-calana	(Dao	động	hộ	kiếp):	‘Hộ	kiếp	dao	động	bởi	



 
 

51 

ấn	tượng	sâu	đậm	về	Phật	pháp	trong	tiềm	thức’.	Tức	là	họ	nhớ	ra,	[sát-na	tâm]	
này	vẫn	mang	tính	chất	trung	tính	và	là	Tâm	quả. 

[Sát-na	3]	Bhavanga-upaccheda	(Cắt	hộ	kiếp):	‘Cắt	hộ	kiếp,	sẵn	sàng	khởi	
lộ	trình	tâm	tử	dựa	vào	ấn	tượng	Phật	pháp	ấy’.	Vẫn	mang	tính	trung	tính,	vì	đó	
là	Tâm	quả,	Tâm	hộ	kiếp	mà. 

[Sát-na	4]	Manodvārāvajjana	(Hướng	tâm	ý	môn):	Bây	giờ	bắt	đầu	phải	
hướng	tâm	về	đâu,	gọi	là	khai	ý	môn	(hướng	ý	môn).	Tại	vì	trong	sáu	căn	thì	chỉ	
còn	ý	hoạt	động	thôi,	mấy	căn	kia	hết	hoạt	động	rồi.	‘Tâm	ý	môn	(cửa	ý)	hướng	về	
ấn	tượng	Phật	pháp,	khởi	sự	chú	ý	mạnh	mẽ	tới	cảnh	thiện	ấy’.	Tâm	này	vẫn	là	
trung	tính,	cho	nên	phải	tu	tập	làm	sao	để	đến	lúc	chết,	dù	thế	nào	mà	vẫn	khởi	
lên	được	tâm	này	là	ngon.	Khởi	lên	được	Phật	pháp,	quý	vị	tu	[Pháp	môn]	gì	không	
biết,	nhưng	khởi	lên	được	Phật	pháp	là	ngon	lành,	chắc	chắn	rồi	đó.	Đúng	lúc	đó	
chết	cũng	chẳng	sao,	dù	căn	không	biết	gì	cũng	chẳng	sao,	mê	man	không	biết	gì	
hết,	vì	mê	chỉ	bên	ngoài	thôi,	chứ	trong	tiềm	thức	vẫn	hoạt	động. 

Bây	giờ	đây	là	5	sát-na	tâm	quan	trọng	để	quyết	định	cho	mình	đi	về	đâu. 

[Sát-na	5]	Javana	(Tốc	hành)-	Lần	1:	Sát-na	tâm	tốc	hành	đầu	tiên:	‘Tâm	
tốc	hành	đầu	tiên	khởi	tâm	hoan	hỷ,	kính	tin	sâu	sắc	về	Phật	pháp,	tâm	thiện	mạnh	
mẽ	bắt	đầu’.	Tất	nhiên	quý	vị	có	lòng	tin	với	Phật	pháp	rồi	thì	quý	vị	khởi	lên	hoan	
hỷ	với	ấn	tượng	nào	đó	khởi	lên,	nhớ	đến	một	sự	kiện	nào	đó	về	Phật	pháp,	cúng	
dường,	nhớ	về	học	pháp,	nhớ	về	tu,	nhớ	về	Phật,	nhớ	về	kinh,	v.v…	thì	lúc	đó	tự	
nhiên	khởi	lên	tâm	hoan	hỷ,	kính	tin	sâu	sắc	về	Phật	pháp	và	tâm	thiện	mạnh	mẽ	
bắt	đầu.	Tính	chất	đó	là	thiện	mạnh.	Và	đó	thuộc	về	tín,	trí	tuệ,	hoan	hỷ.	Chúng	ta	
chưa	học	về	Tâm	thiện	nên	chúng	ta	chỉ	nói	sơ	sơ	thôi. 

[Sát-na	6]	Javana	(Tốc	hành)	-	Lần	2:	‘Tâm	thiện	tiếp	tục	hoan	hỷ	sâu	sắc,	
lòng	tin	trong	sáng,	tâm	thiện	tiếp	tục	mạnh	mẽ’.	Như	vậy	thiện	rất	mạnh. 

[Sát-na	7]	 Javana	(Tốc	hành)	 -	Lần	3:	 ‘Tâm	 thiện	 tiếp	 tục,	hoan	hỷ	 lớn	
mạnh,	niềm	tin	vững	chắc,	tâm	an	lạc	trọn	vẹn’.	Về	Phật	pháp	là	ngon	lành,	thiện	
mạnh,	đây	là	tính	chất. 

[Sát-na	8]	Javana	(Tốc	hành)	-	Lần	4:	‘Tâm	thiện	dâng	cao,	tâm	hỷ	lạc	sâu	
xa,	hoàn	toàn	an	trú	trong	Phật	pháp’.	Điều	này	tính	chất	là	thiện	mạnh. 



 
 

52 

[Sát-na	9]	Javana	(Tốc	hành)	-	Lần	5:	‘Tâm	thiện	cực	mạnh,	đóng	dấu	thiện	
nghiệp	sâu	sắc,	tạo	duyên	tái	sinh	vào	cảnh	lành’.	[Sát-na	tâm]	cuối	cùng	này	là	
đóng	nghiệp,	giống	như	cuối	cùng	quyết	định	rồi	đóng	dấu	nghiệp	ở	chỗ	này,	là	
thiện	mạnh. 

[Sát-na	10]	Tadārammana	(Quan	sát	dư	âm)	-	Lần	1:	‘Tâm	quan	sát	dư	
âm	ấn	tượng	Phật	pháp,	tâm	vẫn	an	lạc,	giữ	niềm	tin	và	chánh	niệm	bền	vững’.	
Điều	này	thực	ra	chỉ	mang	tính	chất	trung	tính	thôi,	chỉ	quan	sát	thôi	và	cuối	cùng	
lúc	đó	chết,	tức	là	Tâm	hộ	kiếp	biến	thành	Tâm	tử. 

[Sát-na	11]	Cuti-citta	(Tâm	tử):	 ‘Tâm	tử	khởi,	chấm	dứt	mạng	sống	với	
tâm	quả	thiện,	trung	tính,	xả	thọ,	không	tạo	nghiệp	mới,	dẫn	tái	sinh	vào	cảnh	
lành’.	Lúc	đó	là	tái	sanh	vào	cảnh	lành.	Nếu	ai	tu	Tịnh	Độ,	đủ	duyên	thì	lúc	này	đi	
về	Tịnh	Độ. 

Quý	vị	sẽ	thắc	mắc	lộ	trình	tâm	ở	trên	có	14	sát-na	tâm,	mà	ở	đây	chỉ	có	11	
sát-na	tâm	thôi,	thì	Thiện	Trang	có	ghi	luôn: 

	 *Lưu	ý:	Lộ	trình	tử	có	thể	có	từ	10	đến	15	sát-na	tâm,	thông	thường	có	
7	trường	hợp. 

	Ở	đây	chúng	ta	chưa	xét,	chúng	ta	chỉ	đưa	ra	ví	dụ	thôi,	còn	7	trường	hợp	
đó	là	trường	hợp	nào	và	tại	sao	từ	10	đến	15	sát-na	tâm,	thì	đợi	chúng	ta	học	hết	
các	tâm	đã,	rồi	chúng	ta	sẽ	trở	lại,	[ở	đây]	chỉ	giới	thiệu	thôi.	 

Quý	vị	thấy	giá	trị	của	việc	học	chưa	ạ?	Học	những	điều	này	thì	mình	mới	
hiểu.	Cho	nên	làm	sao	phải	giữ	được	tâm,	chỉ	khi	giữ	được	tâm	thì	mình	mới	làm	
chủ	được	cảnh	giới	của	mình.	Đó	là	người	chết	bình	thường,	còn	lộ	trình	tâm	của	
Niết-Bàn	thì	khác	nữa.	Cho	nên	vị	A-la-hán	có	lộ	trình	tâm	khác	khi	đắc	Niết-Bàn.	 

Quý	vị	thấy	điều	này	có	cần	học	không?	Rất	cần	đấy	chứ!	Thiện	Trang	giới	
thiệu	học	để	tu,	chứ	đâu	phải	học	để	cho	biết	đâu.	Cho	nên	Thiện	Trang	nói	mình	
học	để	tu,	mình	là	hành	giả	mà,	chúng	ta	đều	mong	muốn	là	hành	giả	chứ	không	
phải	là	học	giả.	Nên	nếu	mình	không	tu	tập,	đời	sống	mình	có	nhiều	nghiệp	xấu,	
thì	lúc	lâm	chung	mê	man	bất	tỉnh,	không	biết	gì.	Trong	tâm	toàn	cảnh	xấu	thì	lúc	
đó	sợ	hãi,	hoảng	loạn,	thì	theo	lộ	trình	xấu	mà	đi	thôi,	hôn	mê	rồi	đi	luôn,	đi	theo	



 
 

53 

lộ	trình	xấu.	Còn	nếu	mình	tu	tập	tốt	thì	mình	sẽ	được	như	vậy.	 

Lộ	trình	tử	thì	có	những	dư	âm	quan	sát	này	nhiều	hơn,	có	khi	có	những	lộ	
trình	có	một	hoặc	hai	cái,	cũng	có	khi	không	có	cái	nào,	[vì	cảnh]	yếu	quá.	Tức	là	
sau	này	cảnh	không	mạnh,	cảnh	yếu	quá,	thì	cũng	không	có	dư	âm	nào	đâu,	tới	
đây	là	đi	luôn,	không	có	dư	âm	gì	hết.	Sau	này	chúng	ta	học	thì	sẽ	hiểu	rõ	hơn. 

Như	vậy	Thiện	Trang	đã	giới	thiệu	xong	nội	dung	hôm	nay	rồi,	hy	vọng	quý	
vị	sẽ	hiểu	rõ	hơn.	Tóm	lại,	ở	đây	Thiện	Trang	giới	thiệu	luôn	Lộ	trình	tử	thông	
thường	10	đến	15	sát-na	tâm,	có	7	trường	hợp,	gồm	có	Ý	môn,	Nhãn	môn,	Nhĩ	
môn,	v.v…	Thông	thường	cảnh	mạnh,	cực	mạnh,	rất	lớn	là	thường	vào	Ý	môn,	Nhĩ	
môn,	điều	đó	sau	này	chúng	ta	sẽ	học.	Và	những	sát-na	quan	sát	dư	âm	đôi	khi	
thành	tới	3	sát-na	quan	sát	dư	âm,	nhưng	có	khi	không	có.	Tức	là	chỗ	(quan	sát	
dư	âm)	không	có,	có	khi	không	có,	có	khi	thành	3,	cho	nên	nó	mới	nhiều	hơn.	Tùy	
trường	hợp,	chúng	ta	sẽ	học	sau. 

Hôm	nay	thời	gian	cũng	đã	hết	rồi,	hẹn	quý	vị	vào	hôm	khác.	Quý	vị	có	thắc	
mắc	cần	hỏi	thì	theo	[địa	chỉ]	Zoom	để	trong	các	bài	nào	đó,	quý	vị	coi.	Còn	quý	vị	
nào	không	hỏi	gì,	cần	coi	tham	khảo	thì	coi	bài	đăng	lại	trên	kênh	YouTube	Thích	
Thiện	Trang	hoặc	Fanpage	Thích	Thiện	Trang.	Quý	vị	có	thể	lên	đó	coi	và	ai	muốn	
hỏi	gì,	nếu	không	vào	được	Zoom	thì	quý	vị	có	thể	bình	luận	trên	một	trong	hai	
địa	 chỉ	 đó,	 trên	 Fanpage	 Thích	 Thiện	 Trang	 hoặc	 trang	 YouTube	 Thích	 Thiện	
Trang.	Quý	vị	bình	luận	thì	Thiện	Trang	sẽ	coi,	sau	đó	tổng	hợp	và	trả	lời	luôn.	
Quý	vị	hỏi	những	vấn	đề	nào	cũng	được,	nhưng	chịu	khó	hỏi	những	gì	chúng	ta	
học	thì	tốt	hơn,	hoặc	hỏi	những	gì	đã	học	rồi.	Có	những	quý	vị	hỏi	những	điều	
mình	chưa	học,	thì	trả	lời	cho	đại	chúng	cũng	không	hợp	lắm. 

A	Mi	Đà	Phật!	Mời	quý	vị	chúng	ta	cùng	hồi	hướng. 

“Chúng	sanh	vô	biên	thệ	nguyện	độ 

Phiền	não	vô	tận	thệ	nguyện	đoạn 

Pháp	môn	vô	lượng	thệ	nguyện	học 

Phật	đạo	vô	thượng	thệ	nguyện	thành”. 

“Nguyện	đem	công	đức	này 



 
 

54 

Hướng	về	khắp	tất	cả 

Đệ	tử	cùng	chúng	sanh 

Đều	trọn	thành	Phật	đạo”. 

A	Mi	Đà	Phật! 
	 
	 
	 

	
	 
	 
	 
	 
 


