
 
 

1 

Giảng	Ký	Câu	Xá	Luận	Và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận	

Bài	50	

Giảng	giải:	Thầy	Thích	Thiện	Trang	
Giảng	ngày:	17/07/2025	

Phát	trực	tiếp	trên	Kênh	YouTube	Thích	Thiện	Trang	
https://www.youtube.com/watch?v=9mW2sa0HIwk	
mạng	xã	hội	Facebook,	Fanpage	Thích	Thiện	Trang:	
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang 

		

Nam	Mô	Bổn	Sư	Thích	Ca	Mâu	Ni	Phật!	

Nam	Mô	A	Mi	Đà	Phật!	

		 Kính	chào	toàn	thể	quý	vị	đồng	tu!	Hôm	nay	[là]	thứ	Tư,	chúng	ta	học	về	Câu	
Xá	Luận	và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận.	Hôm	nay	là	bài	thứ	50	rồi.	49	bài	qua	đã	cung	
cấp	cho	quý	vị	rất	nhiều	kiến	thức.	Chúng	ta	học	như	thế	này	[một]	thời	gian	cũng	
khá,	để	cho	chúng	ta	tu	được.	Hôm	nay,	như	thường	lệ,	mới	đầu	sẽ	giới	thiệu	cho	
quý	vị	một	câu	chuyện	để	quý	vị	dễ	theo	dõi. 

Câu	Chuyện	Về	Lợi	Ích	Của	Việc	Nghe	Pháp	Và	Kính	Pháp	của	Một	Con	Nhái	
Trong	Thời	Đức	Phật	

(Trích	Kinh	Tiểu	Bộ,	tạng	Nikaya) 

Thông	thường,	quý	vị	thấy	câu	chuyện	về	người,	hôm	nay	lấy	câu	chuyện	về	
một	con	nhái.	

Bấy	giờ,	đức	Thế	Tôn	ở	tại	Campā	(Chiêm-bà)	trên	bờ	ao	sen	Gaggarā.	
Từ	rạng	đông,	vừa	xuất	định	Ðại	bi,	Ngài	quán	sát:	"Hôm	nay	về	buổi	chiều	
lúc	Ta	thuyết	pháp,	một	con	nhái	nghe	giọng	Ta	và	mải	mê	theo	dõi,	liền	bị	
một	kẻ	nào	đó	sát	hại,	sẽ	phải	chết.	Nó	sẽ	được	tái	sanh	lên	thiên	giới	và	sẽ	
trở	lại	trong	khi	hội	chúng	đang	chăm	chú	nghe,	do	vậy	sẽ	có	sự	thông	hiểu	

https://www.facebook.com/suthaythichthientrang


 
 

2 

Giáo	pháp	rộng	rãi".	

Khi	mọi	việc	trong	ngày	xong	xuôi,	Ngài	bắt	đầu	thuyết	giảng	cho	tứ	
chúng	đệ	tử	tại	bờ	ao.	Lúc	ấy	một	con	nhái	suy	nghĩ:	"Ðây	được	gọi	là	Pháp",	
nó	liền	ra	khỏi	ao	và	ngồi	ở	cuối	đám	thính	chúng.	

	Theo	như	trong	Chú	Giải,	quý	vị	thấy	con	nhái	này	giống	như	chết	xong	thì	
nó	tái	sanh.	Từ	cõi	Người,	chết	tái	sanh	làm	con	nhái,	nên	nhớ	việc	đời	trước.	Nó	
biết	là	đức	Phật	thuyết	pháp,	nên	tới	đó	ráng	nghe.	Như	vậy	rất	tuyệt	vời!	Nó	ngồi	
cuối	đám	thính	chúng	để	nghe. 

Một	kẻ	chăn	bò	thấy	bậc	Ðạo	Sư	thuyết	giảng	và	hội	chúng	đang	yên	
lặng	lắng	nghe,	bèn	đứng	dựa	vào	cây	gậy	cong	và	đạp	nhằm	con	nhái.	Con	
nhái	được	tái	sanh	vào	cõi	trời	Ba	mươi	ba	trong	một	lâu	đài	bằng	vàng	
rộng	mười	hai	do-tuần	và	được	một	đám	tiên	nữ	hầu	cận.	

Quý	vị	thấy	đã	không	ạ?	Tức	là	con	nhái	này	nghe	pháp,	nó	[đang]	nghe	thì	
khi	đó	có	một	người	chăn	bò	tới	nghe.	Người	chăn	bò	đó	cầm	cây	gậy	đạp	nhầm	
vào	con	nhái.	Trong	Chú	Giải	thì	nói	là	ổng	nhấn	cái	cây	gậy	vào	người	con	nhái.	
Con	nhái	không	có	dám	kêu	vì	sợ	ảnh	hưởng	đến	sự	nghe	pháp	của	mọi	người.	
Cho	nên	nó	im	lặng,	ráng	chịu	đựng	và	nó	bị	đè	chết	luôn.	Nhưng	do	lòng	kính	tin	
Pháp	như	vậy,	nên	nó	được	sanh	lên	cõi	trời	Ba	mươi	ba	(trời	Đao	Lợi),	được	lâu	
đài	bằng	vàng	rộng	12	do-tuần	và	được	cả	đám	tiên	nữ	hầu	cận. 

Quý	vị	thấy	hay	không	ạ?	Phật	pháp	rất	tuyệt	vời!	Ngay	cả	loài	súc	sanh,	
nếu	biết	được,	nghe	được	tiếng	của	Pháp,	biết	kính	trọng	Pháp	thì	được	lợi	ích	
như	 thế.	Quý	vị	 thấy	 rất	 tuyệt	 vời!	Đức	Phật	đã	dự	 trù	 trước,	 quán	 sát	 trước	
chuyện	này	rồi.	Quý	vị	 thấy	đây	 là	một	chuyện	rất	bình	 thường,	 cho	nên	chết	
không	phải	là	chuyện	gì	ghê	gớm	lắm.	Quan	trọng	là	không	học	được	pháp	mới	
sợ.	Còn	nếu	như	học	pháp,	trụ	trong	pháp	thì	dù	chỉ	nghe,	tin	tưởng	và	kính	pháp	
như	thế	thì	cũng	được	sanh	về	cõi	Trời.	Chúng	ta	theo	dõi	tiếp,	câu	chuyện	chưa	
dừng	ở	đó. 

Khi	suy	nghĩ	lại	nghiệp	nào	đã	khiến	cho	mình	được	tái	sanh	ở	đó,	vị	
Thiên	tử	thấy	không	có	gì	ngoài	sự	chăm	chú	nghe	lời	đức	Thế	Tôn.	Tức	là	



 
 

3 

con	nhái	bây	giờ	trở	thành	một	vị	Thiên	tử	(Tiên	nam)	ở	cõi	trời	Đao	Lợi,	đang	
suy	xét	lại.	Vì	lên	cõi	Trời	lúc	nào	cũng	suy	xét	lại	mà.	Thấy	là	do	nhờ	chăm	chú	
nghe	lời	của	đức	Phật	nên	mới	sanh	về	đó. 

Ngay	lập	tức	chàng	cùng	lâu	đài	ấy	giáng	trần,	bước	ra	ngoài	vừa	thấy	
đức	Thế	Tôn,	 liền	đến	yết	kiến	và	 cung	kính	đảnh	 lễ	Ngài.	Ðức	Thế	Tôn	
muốn	thị	hiện	oai	nghi	của	Ngài	bèn	hỏi	kệ:	

Quý	vị	thấy	cũng	rất	bình	thường,	giống	như	trong	Kinh	Vô	Lượng	Thọ	nói	
là	“cung	điện	tùy	thân”.	Ở	đây	cũng	vậy,	cõi	Trời	người	ta	mang	cung	điện	đi	luôn.	
Mang	cung	điện	tới,	nhưng	bước	ra	ngoài	đảnh	lễ	đức	Phật.	Bây	giờ	chúng	ta	nghe	
bài	kệ	của	đức	Phật: 

858.	Chàng	Thiên	tử	sắc	đẹp	siêu	phàm,	
	Tiên	chúng	vây	quanh	đủ	lực	thần,	

	Ðang	chiếu	khắp	mười	phương	sáng	chói,	
	Là	ai,	chàng	đảnh	lễ	ta	chăng?	

Vị	Thiên	tử	bèn	ngâm	kệ	giải	thích	tiền	thân	của	chàng:	

859.	Con	là	một	nhái	bén	ngày	xưa,	
	Loài	vật	sinh	ra	ở	nước	hồ,	

	Trong	lúc	con	nghe	Ngài	thuyết	pháp,	
	Bỗng	con	chết	bởi	chú	chăn	bò.	

860.	Ai	muốn	trong	chốc	lát	tịnh	tâm,	
	Hãy	nhìn	uy	lực	đủ	thần	thông,	
	Oai	nghi,	dung	sắc,	đoàn	hầu	cận,	
	Và	ánh	hào	quang	của	chính	con.	

861.	Những	vị	chuyên	nghe	pháp	đã	lâu,	
	Bạch	Cồ-đàm	Phật,	đấng	ly	sầu,	

	Những	người	ấy	đạt	tâm	không	động,	
	Ði	đến	nơi	không	có	khổ	đau.	

Quý	vị	thấy	bài	kệ	rất	hay!	Chúng	ta	nghe	pháp	lâu	rồi,	quý	vị	có	vui	không?	



 
 

4 

Nghe	pháp	được	đức	Phật	thuyết	rất	tuyệt	vời,	rồi	sẽ	được	sanh	lên	cõi	Trời.	Mình	
thì	không	được	như	vậy.	Nhưng	dù	sao	mình	cũng	được	nghe	lời	của	đức	Phật	
truyền	lại,	thì	cũng	được	nhiều	lợi	ích,	cho	nên	cũng	nên	vui.	Quý	vị	thấy	tuyệt	
vời	không?	Con	nhái	còn	được	thành	Thiên	tử,	chốc	lát	sanh	tử	là	đổi	liền. 

Sau	đó,	đức	Thế	Tôn,	nhìn	thấy	rõ	các	khả	năng	mà	hội	chúng	ấy	đã	đạt	
được,	bèn	thuyết	pháp	đầy	đủ	chi	tiết.	Vào	lúc	Ngài	kết	thúc	bài	giảng,	chàng	
Thiên	tử	nhái	đã	được	an	trú	vào	quả	Dự	lưu.	Sau	khi	cung	kính	đảnh	lễ	đức	
Thế	Tôn,	chàng	trở	về	cõi	Trời.	

(51.	Lâu	Đài	Tiên	Nhái:	Mandukadevapyttavimana	–	B.	Lâu	Đài	Nam	Giới	
(	Purisavimanam)	–	Phẩm	Đại	Xa	Thứ	5:	MaHarathavagga	–	Chuyện	Thiên	

Cung	–	Kinh	Tiểu	Bộ).(Phần	mục	A	là	lâu	đài	dành	cho	Nữ	giới). 

	Quý	vị	thấy	lợi	ích	là	không	được	chỉ	lên	cõi	Trời,	mà	còn	được	lợi	ích	là	
được	đắc	Tu-đà-hoàn	(quả	Dự	lưu).	Có	nghĩa	là	trong	một	tích	tắc,	từ	cõi	Súc	sanh	
là	một	con	nhái,	nhưng	chết	được	sanh	lên	cõi	Trời,	vì	đang	nghe	pháp.	Lên	cõi	
Trời,	được	phước	báu	lớn	là	nguyên	một	tòa	lâu	đài,	có	Tiên	nữ	hầu	cận.	Rồi	lại	
quán	sát	do	nhân	duyên	trước	khi	sanh	về	cõi	Trời,	là	một	con	nhái	đang	nghe	
pháp,	 bị	 người	 chăn	 bò	 giẫm	 chết,	 nhưng	 không	 sao,	 [nên]	 quay	 lại	 nghe	 bài	
[pháp]	nữa,	đắc	luôn	Tu-đà-hoàn	(quả	Dự	lưu).	 

Quý	vị	thấy	tuyệt	vời	không?	Vậy	mới	là	‘Thiên	Nhân	chi	Đạo	Sư’.	Cho	nên	
là	học	đúng	pháp,	gặp	đúng	Phật,	đúng	thuốc,	thì	cho	dù	là	 loài	súc	sanh	cũng	
được	lợi	ích	rất	lớn.	Cuối	cùng	bây	giờ	thoát	khổ	rồi	đó.	Cho	nên	là	quá	tuyệt	vời!	
Câu	chuyện	này	quá	hay!	Quý	vị	thấy	trong	kinh	có	những	câu	chuyện	tuyệt	vời	
như	vậy.	Vậy	thì	chúng	ta	có	nên	học	hay	không?	Rất	nhiều	người	xem	thường	
những	bộ	kinh	như	thế	này,	và	mình	không	học	thì	mình	chẳng	biết	đức	Phật	dạy	
gì.	Đó	là	những	người	đáng	thương,	rất	đáng	tiếc,	mình	nên	thương	cho	họ. 

Cho	nên	quý	vị	thấy	sự	lợi	ích	của	nghe	pháp	rất	lớn.	Như	vậy,	chúng	ta	hôm	
nay	đã	nghe	câu	chuyện	rất	hay.	Chúng	ta	đến	mục	thứ	hai.	 

Khổ,	Vui	Do	Từ	Đâu	Sanh	

(Kinh	Tạp	A	Hàm)	



 
 

5 

Điều	này	thì	hôm	thứ	Bảy	vừa	rồi	Thiện	Trang	có	nêu	ra	câu	hỏi:	“Khổ	vui	
từ	đâu	ra?”	Quý	vị	đã	suy	nghĩ	và	trả	lời	chưa?	Hôm	nay	chúng	ta	cho	đáp	án	từ	
kinh. 

Tôi	nghe	như	vầy:	Một	thời	Phật	ở	núi	Kỳ	Xà	Quật,	thành	Vương	Xá.	
Bấy	giờ	vào	lúc	sáng	sớm,	đức	Thế	Tôn	đắp	y,	mang	bát	ra	khỏi	núi	Kỳ	Xà	
Quật,	vào	thành	Vương	Xá	khất	thực.	Khi	ấy,	A	Chi	La	Ca	Diếp	(là	một	vị	Ca	
Diếp	[đạo]	lõa	thể)	có	chút	việc	đi	ra	khỏi	thành	Vương	Xá,	hướng	về	núi	Kỳ	
Xà	Quật.	Từ	xa	trông	thấy	đức	Phật,	ông	vội	vàng	đi	đến,	bạch	Phật:	“Bạch	
Cù	Đàm,	tôi	có	điều	muốn	hỏi,	Ngài	có	rảnh	để	giải	đáp	cho	không?” 

Đức	Phật	bảo	Ca	Diếp:	“Nay	không	phải	là	lúc	để	bàn	luận.	Ta	đang	
vào	thành	khất	thực.	Chờ	khi	trở	về,	Ta	sẽ	nói	cho	ông	nghe”. 

Quý	vị	thấy	ở	thời	đức	Phật	thì	có	rất	nhiều	câu	chuyện.	Ở	đây	có	một	vị	Ca	
Diếp,	vị	này	là	Ca	Diếp	lõa	thể,	tên	là	A	Chi	La	Ca	Diếp,	chứ	không	phải	ngài	Ma	Ha	
Ca	Diếp.	Đây	là	vị	Ca	Diếp	khác,	có	nhiều	vị	Ca	Diếp	lắm.	Giống	như	ở	Việt	nam	
mình	cũng	có	nhiều	người	tên	Nhân,	nhiều	người	tên	Minh,	nhiều	người	tên	Huệ,	
nhiều	người	 tên	An,	 nhiều	người	 tên	Lê,	 v.v…	nhiều	 lắm.	 Cũng	 vậy,	 rất	 nhiều	
người	[có	tên]	như	vậy.	Bấy	giờ	gặp	Phật	thì	ổng	mới	nói:	“Con	muốn	có	điều	
muốn	hỏi?”	Đức	Phật	bảo	là	đang	bận	đi	khất	thực,	đợi	khi	trở	về	rồi	hỏi,	đức	Phật	
trả	lời	cho.	[Nhưng]	ổng	lại	cứ	hỏi	nữa. 

Đức	Phật	nói	như	vậy	lần	thứ	hai.	

Ca	Diếp	lại	bạch	lần	thứ	ba. 

Tức	là	ổng	lại	cứ	bạch	nữa.	Đức	Phật	nói	như	vậy.	Ổng	bạch	ba	lần,	mà	việc	
gì	ba	lần	thì	đức	Phật	trả	lời	thôi. 

“Bạch	Cù	Đàm,	sao	lại	làm	khó	tôi!	Tại	sao	có	sự	khác	biệt	này?	Nay	
tôi	có	điều	muốn	hỏi,	xin	Ngài	giải	đáp	cho”.	Tức	là	ổng	thấy	đức	Phật	làm	khó	
ổng,	tại	sao	không	nói	cho	ổng.	Ổng	đã	thỉnh	tới	hai	lần	rồi,	tại	sao	làm	khó	ổng	
làm	chi.	Bây	giờ	chúng	ta	coi	thử.	Đức	Phật	chắc	sẽ	trả	lời	thôi. 

Đức	Phật	bảo	A	Chi	La	Ca	Diếp:	“Vậy	thì	tùy	ý	ông	hỏi.” 



 
 

6 

A	Chi	La	Ca	Diếp	bạch	Phật:	“Bạch	Cù	Đàm,	thế	nào,	khổ,	lạc	có	phải	
do	tự	tác	không?” 

	Câu	 hỏi	 rất	 đơn	 giản,	 khổ	 và	 vui	 (#lạc	 là	 vui)	 có	 phải	 do	mình	 tự	 làm	
không?	Hầu	như	chúng	ta,	ai	cũng	nói	là	tự	làm	tự	chịu.	Mình	tự	làm,	nên	bây	giờ	
khổ	thì	mình	ráng	chịu,	đúng	không?	Thông	thường	thì	chúng	ta	nói	như	vậy,	đặc	
biệt	 là	các	đồng	tu	Tịnh	Độ	quá	quen	với	câu	này	 ‘tự	làm,	tự	chịu’.	Bởi	vì	ngài	
giảng	như	vậy	hoài,	nên	mình	nghe	vậy	luôn.	Nhưng	đức	Phật	không	phải	nói	như	
vậy. 

Đức	Phật	đáp:	“Nói	khổ,	lạc	do	tự	mình	làm,	điều	này	Ta	không	khẳng	
định”.	 

Tức	là	khổ,	lạc	do	mình	tự	làm	(#tác	là	làm),	ở	đây	dịch	ra	là	tự	mình	làm.	
‘Điều	này	Ta	không	khẳng	định’.	#Tự	tác	là	do	tự	mình	làm.	Đây	là	bản	dịch	của	
ngài	Tuệ	Sỹ,	[nên]	để	vậy	luôn.	Còn	Thiện	Trang	dịch	thì	[để]	là	‘tự	mình	làm’	luôn	
cho	rõ.	Nhiều	người	không	biết	chữ	‘tác’	là	gì.	 

‘Nói	khổ,	lạc	do	tự	mình	làm,	điều	này	Ta	không	khẳng	định’.	Tức	là	đức	
Phật	không	khẳng	định	khổ,	lạc	là	do	mình	làm	đâu.	Mình	thì	cứ	nói	khổ	là	do	đời	
trước	mình	làm,	nhân	quả	như	vậy	nên	giờ	chịu	vậy.	Không	phải!	Chúng	ta	thấy	
có	bài	kinh,	cũng	trong	bộ	này	Thiện	Trang	đã	trích	dẫn.	Đức	Phật	nói	có	8	nguyên	
nhân	gây	ra	khổ,	vui,	trong	đó	có	một	nguyên	nhân	là	do	tiền	nghiệp	thôi.	Cho	nên	
điều	gì	cũng	đừng	đổ	thừa	là	do	mình	làm.	Không	phải!	Không	phải	do	mình	làm	
thì	do	sao?	Ông	này	nói	tiếp: 

Ca	Diếp	lại	hỏi:	“Bạch	Cù	Đàm,	thế	nào,	khổ,	lạc	là	do	người	khác	làm	
ra	chăng?”	 

Như	vậy,	không	phải	do	mình	làm	thì	do	người	khác	làm	chăng?	Chắc	mình	
kêu	đúng	rồi,	chắc	do	người	khác	làm.	Người	đời	thường	bảo	do	người	khác	làm,	
do	ông	chồng	chửi	nên	mình	khổ,	do	người	này,	do	người	kia…	Mình	hay	nói	như	
vậy.	Có	phải	vậy	không? 

Đức	Phật	bảo	Ca	Diếp:	“Nói	khổ	do	người	khác	làm	ra,	điều	này	Ta	
cũng	không	khẳng	định”.	 



 
 

7 

Ngài	cũng	không	khẳng	định	là	khổ	do	người	khác	làm	ra,	cũng	không	phải	
do	tự	mình	làm	ra.	Cả	hai	điều	không	đúng	luôn.	Vậy	thì	ai	 làm	ra?	Chắc	chắn	
chúng	ta	sẽ	có	suy	nghĩ	do	cả	hai,	do	cả	mình	và	do	cả	người	khác	làm	ra.	Có	đúng	
không?	Điều	này	hình	như	có	vẻ	đúng	hơn	đó. 

Ca	Diếp	lại	hỏi:	“Khổ,	lạc	do	tự	mình	và	người	khác	làm	ra	chăng?”	
(Ổng	cũng	suy	nghĩ	giống	mình	đó). 

Đức	Phật	bảo	Ca	Diếp:	“Nói	khổ	do	tự	mình	và	người	khác	làm	ra,	điều	
này	Ta	cũng	không	khẳng	định”.	 

[Đức	Phật]	cũng	không	khẳng	định	luôn.	Tức	là	tự	mình	làm	cũng	không	
phải,	mà	do	người	ta	làm	thì	cũng	không	phải.	Bây	giờ	mình	nói	do	hai	bên,	do	
mình	gây	chuyện	với	người	ta,	người	ta	gây	chuyện	với	mình.	Cũng	không	phải!	
Đức	Phật	cũng	không	khẳng	định	luôn.	Vậy	do	trường	hợp	nào? 

Ca	Diếp	lại	hỏi:	“Bạch	Cù	Đàm,	thế	nào,	khổ	chẳng	phải	tự	mình,	chẳng	
phải	người	khác,	vậy	vô	nhân	tác	chăng?” 

Tức	là	ông	này	nghĩ	ra	điều	thông	minh	hơn.	Ổng	nói	khổ	không	do	mình	
làm,	không	do	người	khác	làm,	không	do	cả	hai	làm,	vậy	do	vô	nhân	tác,	có	nghĩa	
là	không	có	ai	làm	hết,	tự	nó	[gây]	ra.	Giống	như	bây	giờ	thời	tiết	nóng	thì	mình	
khổ	thôi.	Có	phải	vậy	không?	Đức	Phật	có	nói	vậy	không	quý	vị? 

Đức	Phật	bảo	Ca	Diếp:	“Khổ	chẳng	phải	tự,	chẳng	phải	tha,	vô	nhân	
tác,	điều	này	Ta	cũng	không	khẳng	định”. 

Tức	là	đức	Phật	phủ	nhận	luôn,	không	phải	như	vậy	luôn.	Vậy	là	mình	thua	
rồi!	Vậy	khổ	là	do	gì?	Học	Phật	bao	nhiêu	năm	mà	cuối	cùng	không	biết	khổ	là	do	
điều	gì	hết.	Mình	cứ	tưởng	là	khổ	do	mình	làm,	khổ	do	người	khác	làm,	hoặc	là	
khổ	do	cả	mình	làm	lẫn	người	khác	làm,	hoặc	là	khổ	do	không	có	nhân,	tự	nhiên	
khổ	thôi.	Không	có	trường	hợp	nào	đúng	hết. 

Ca	Diếp	hỏi:	“Bạch	Cù	Đàm,	thế	nào,	tôi	hỏi	khổ	tự	tác	chăng,	Ngài	đáp	
không	ký	thuyết.	Tôi	hỏi	khổ	tha	tác,	tự	tha	tác	chăng,	chẳng	phải	tự,	tha,	vô	
nhân	tác	chăng,	Ngài	cũng	đáp	là	không	ký	thuyết.	Vậy,	nay	không	có	cái	khổ	



 
 

8 

này	chăng?”	Bây	giờ	ổng	thông	minh	hơn,	ổng	nghĩ	ra	cách	mới,	ổng	hỏi:	‘Vậy	
nay	không	có	sự	khổ	này	chăng?’	Ông	cũng	thông	minh	quá	đúng	không? 

Đức	Phật	bảo	Ca	Diếp:	“Chẳng	phải	không	có	cái	khổ	này,	mà	thật	có	
cái	khổ	này”.	Rõ	ràng	có	khổ	mà. 

Ca	Diếp	bạch	Phật:	“Lành	thay,	Bạch	Cù	Đàm!	Ngài	nói	có	cái	khổ	này.	
Vậy	xin	vì	tôi	thuyết	pháp	khiến	cho	tôi	biết	khổ,	thấy	khổ”. 

Điều	quan	trọng	là	cuối	cùng	mình	biết	khổ,	thấy	khổ,	[là]	kiến	đế	[rồi]	đó,	
biết	như	thật	về	khổ.	Bây	giờ	mình	biết	chưa?	Vậy	mình	đâu	có	biết	đâu	quý	vị.	
Bao	nhiêu	năm	mình	tưởng	mình	có	Chánh	kiến.	Chánh	kiến	xuất	thế	gian	là	Sơ	
quả	Tu-đà-hoàn	đó,	là	biết	như	thật	về	khổ	(Khổ,	Tập,	Diệt,	Đạo).	Bây	giờ	mình	
đâu	có	biết	nỗi	khổ	từ	đâu	đâu.	Chính	vì	điều	đó	cho	nên	mình	không	kiến	đế.	Hỏi	
một	câu	là	biết	chưa	có	kiến	đế.	Cho	nên	mình	chưa	có	kiến	đế,	mình	chưa	biết	
thì	mình	chưa	phải	là	Tu-đà-hoàn	đúng	không?	Một	người	Tu-đà-hoàn	là	người	
ta	nói	luôn	nguyên	nhân	khổ	từ	đâu.	Bây	giờ	mình	không	biết	khổ	từ	đâu,	mình	
cứ	đổ	là	do	mình	làm,	do	người	khác	làm,	hoặc	do	cả	hai	bên,	do	vô	nhân,	v.v…	
Những	điều	đó	đều	không	chính	xác.	Đức	Phật	trả	lời	ra	sao,	quý	vị	đoán	ra	được	
chưa?	Hôm	bữa	ai	suy	nghĩ	rồi	thì	trả	lời	đi	chứ.	Không	có	ai	suy	nghĩ	được	hết,	
chúng	ta	coi	đức	Phật	trả	lời	thế	nào.	Nếu	quý	vị	nói	đúng	là	quý	vị	sắp	kiến	đế	
rồi	đó. 

Đức	Phật	bảo	Ca	Diếp:	“Nếu	thọ	tức	là	tự	cảm	thọ,	Ta	mới	có	thể	nói	
nói	khổ	do	tự	tạo.	(Đức	Phật	giải	thích	là	tại	sao	khổ	không	phải	do	tự	tạo.	Bởi	
vì:	‘Nếu	thọ	tức	là	tự	cảm	thọ	(tức	là	tự	mình	cảm	nhận	lấy),	Ta	mới	có	thể	nói	do	
mình	tự	tạo’).	Nếu	thọ	được	cảm	thọ	bởi	khác,	Ta	nói	là	tha	tạo.	(Tức	là	nếu	
thọ	được	cảm	thọ	bởi	điều	khác,	người	khác,	thì	nói	do	tha	tạo).	Nhưng	nếu	nói	
thọ,	vừa	tự	thọ	vừa	cái	khác	cảm	thọ	rồi	mang	lại	khổ,	như	thế	thì	tự	làm	
vừa	do	người	khác	làm,	nhưng	Ta	cũng	chẳng	nói	như	vậy	(tức	là	sự	[khổ]	
này	không	phải	do	người	khác	mang	lại,	mà	cũng	không	do	tự	mình	mang	lại,	hoặc	
là	do	cả	hai)	nhưng	Ta	cũng	chẳng	nói	như	vậy.	Hoặc	chẳng	phải	nhân	tự,	
tha,	mà	là	vô	nhân	sinh	ra	khổ,	Ta	cũng	chẳng	nói	như	vậy.	Như	Lai	thuyết	
pháp	lìa	các	cực	đoan	này	mà	nói	Trung	đạo	(quý	vị	rớt	vô	mấy	điều	kia	là	quý	



 
 

9 

vị	rớt	vô	Biên	kiến.	Thế	nào	là	Biên	kiến?	Là	chúng	ta	rớt	vào	những	điều	cực	
đoan	vừa	rồi,	cho	nên	từ	đó	chúng	ta	đâu	có	Chánh	kiến	đâu);	tức	là	‘cái	này	có	
nên	cái	kia	có,	cái	này	khởi	nên	cái	kia	khởi,	nghĩa	là	duyên	Vô	minh	nên	có	
hành,…	(duyên	Hành	nên	có	Thức,	duyên	Thức	nên	có	Danh	sắc..	cuối	cùng	mới	
có	khổ)	cho	đến	khối	lớn	thuần	khổ.	Nếu	Vô	minh	diệt	thì	hành	diệt,…	cho	
đến	khối	lớn	thuần	khổ	diệt. 

Đức	 Phật	 nói	 khổ	 là	 nguyên	 nhân	 từ	 đâu?	 Đức	 Phật	 nói	 trong	 12	 Nhân	
duyên:	Vô	minh	duyên	Hành,	Hành	duyên	Thức,	Thức	duyên	Danh	sắc,	Danh	sắc	
duyên	Lục	nhập,	Lục	nhập	duyên	Xúc,	Xúc	duyên	Thọ,	Thọ	duyên	Ái,	Ái	duyên	
Thủ,	Thủ	duyên	Hữu,	Hữu	duyên	Sanh,	Sanh	ra	ưu,	bi,	khổ,	não.	12	Nhân	duyên	
chính	là	bắt	đầu	từ	Vô	minh.	Cho	nên	do	Vô	minh	mà	có	khổ. 

Ai	trả	lời	đúng	như	vậy	thì	đúng	rồi,	đó	mới	thấy	như	thật	về	khổ.	Còn	bây	
giờ	mình	không	thấy	như	thật	về	khổ.	Thật	ra	Vô	minh	là	do	Phiền	não,	nói	đơn	
giản	Vô	minh	là	Si	trong	tam	Phiền	não:	Tham,	Sân,	Si.	Có	Si	là	có	luôn	cả	Tham	
và	Sân	trong	đó,	cho	nên	tóm	lại	là	Vô	minh.	Chứ	không	phải	là	khổ	do	ai	hết.	Tại	
sao	lại	như	vậy?	Chúng	ta	từ	từ	học	thì	sẽ	biết,	mới	đầu	nghe	chắc	chưa	hiểu	đâu. 

		 Đức	Phật	nói	kinh	này	xong,	A	Chi	La	Ca	Diếp	liền	lìa	trần	cấu,	được	
mắt	pháp	thanh	tịnh.	Bấy	giờ,	A	Chi	La	Ca	Diếp	thấy	pháp,	đắc	pháp,	biết	
pháp,	thâm	nhập	pháp,	vượt	qua	mọi	hồ	nghi,	không	do	người	khác	mà	biết,	
chẳng	do	người	khác	độ	thoát,	đối	với	chánh	pháp	luật,	tâm	được	không	sợ	
hãi. 

Quý	vị	thấy	tuyệt	vời	không	ạ?	Vị	này	nghe	xong	bấy	nhiêu	đó	thôi	là	đắc	
đạo	luôn,	được	xa	lìa	trần	cấu,	đắc	Pháp	nhãn	tịnh,	đó	là	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn.	Thời	
xưa,	ai	nghe	qua	đức	Phật	thuyết	pháp	xong	[đều]	đắc	đạo	hết,	nhiều	người	đắc	
đạo	chứ	không	phải	tất	cả	nha.	Nhưng	quý	vị	thấy	rất	là	tuyệt	vời.	Còn	chúng	ta	
thì	sao?	Chúng	ta	nghe	thì	nghe	vậy	thôi,	chứ	chúng	ta	cũng	chưa	ngộ	được.	Bởi	
vì	lực	của	Phật	khác	lực	của	mình.	Với	lại	căn	lành	của	mình	kém	hơn	nữa. 

	Ca	Diếp	chấp	tay	bạch	Phật:	“Thế	Tôn,	nay	con	đã	được	Phật	hóa	độ,	
từ	hôm	nay	con	xin	quy	y	Phật,	quy	y	Pháp,	quy	y	Tăng,	suốt	đời	làm	Ưu-bà-



 
 

10 

tắc,	xin	Ngài	chứng	tri	cho	con”. 

Quý	vị	thấy,	chứng	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	rồi	[thì]	tự	nhiên	nhận	Phật	làm	thầy	
thôi,	[nên	xin]	quy	y	Phật,	quy	y	Pháp,	quy	y	Tăng	luôn,	và	ngài	chỉ	xin	đức	Phật	
chứng	minh	thôi.	Đó	là	tự	quy	y	Phật,	tự	quy	y	Pháp,	tự	quy	y	Tăng.	Ông	này	rất	
là	 tuyệt	vời,	 từ	một	 [người]	ngoại	đạo	gặp	đức	Phật,	đức	Phật	 cố	 tình	để	ổng	
[bạch]	ba	lần,	để	thôi	thúc	ổng,	để	ổng	chờ	đợi,	[rồi]	đức	Phật	mới	trả	lời,	nói	cho	
một	chút,	là	Vô	minh	duyên	Hành,	Hành	duyên	Thức…	nói	vòng	12	Nhân	duyên	
xuôi	và	ngược,	muốn	hết	khổ	thì	diệt	Vô	minh	thì	hết	khổ. 

Tại	sao	hết	Vô	minh	thì	mới	hết	khổ?	Tại	vì	Tam-quả	A-na-hàm	chưa	hết	Vô	
minh,	vẫn	còn	khổ,	[chỉ]	ít	khổ	hơn	thôi.	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	là	bớt	khổ	rất	nhiều.	
Ở	trong	Kinh	Tương	Ưng,	đức	Phật	nói	người	[chứng]	Sơ-quả	Tu-đà-hoàn,	nỗi	
khổ	được	diệt	nhiều	như	núi	Tu	Di,	còn	nỗi	khổ	còn	sót	lại	giống	như	bảy	hòn	đá	
nhỏ	trên	núi.	Những	ví	dụ	[như	vậy]	rất	nhiều.	Hoặc	là	đức	Phật	nói	nỗi	khổ	của	
người	Tu-đà-hoàn	đã	diệt	được	nhiều	như	nước	trong	biển,	còn	dính	lại	một	chút	
ít	nước,	đó	là	nỗi	khổ	còn	lại	của	họ.	Cho	nên	tu	đến	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	là	ghê	
gớm	rồi	đó,	đừng	có	khinh	thường.	Đặc	biệt	là	đồng	tu	Tịnh	Độ	hay	khinh	thường	
người	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	lắm,	mà	không	biết	[địa	vị]	Tu-đà-hoàn	tu	tới	cỡ	đó	rồi	
đó. 

Chính	vì	vậy	mà	Thiện	Trang	mới	thắc	mắc	là	Tu-đà-hoàn	tương	đương	với	
quả	vị	gì,	nếu	tu	Đại	thừa.	Hồi	xưa,	tại	vì	lúc	nào	cũng	nghe	nói	là	Sơ	quả	Tu-đà-
hoàn	thì	tương	đương	với	Sơ	tín,	đó	là	ngài	Tịnh	Không	nói.	Nhưng	Thiện	Trang	
tra	coi	trong	mấy	bộ	Tỳ	Bà	Sa	v.v…	[thì]	cách	nói	bên	Duy	Thức	như	thế	này:	Sơ	
quả-Tu-đà-hoàn	chính	là	Sơ	địa	Bồ-tát,	phải	là	tương	đương	với	Sơ	địa.	Chỉ	thua	
Bồ-tát	ở	chỗ	là	Bồ-tát	thì	có	trí	tuệ	hơn,	độ	sanh	[nhiều]	hơn.	Còn	Sơ	quả	Tu-đà-
hoàn	thì	không	có	trí	tuệ	[bằng],	nên	mình	gọi	là	Kiến	đế,	Kiến	tánh,	ngôn	ngữ	
chính	là	Minh	tâm	Kiến	tánh.	Đó	là	Sơ	địa	của	Biệt	giáo,	tương	đương	với	Sơ	trụ	
của	Viên	giáo	Hoa	Nghiêm.	 

Cho	nên	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	là	ghê	gớm	lắm	rồi	đó.	Đừng	có	đùa!	Quý	vị	coi	
trong	mấy	bộ	Duy	Thức	hay	là	Tỳ	Bà	Sa	Luận.	Cho	nên	hèn	chi	mình	tu	hoài	không	
tới	Tu-đà-hoàn	là	đúng	rồi.	Vì	người	ta	tu	đến	Tu-đà-hoàn	rồi	mà.	Còn	Bát	địa	là	



 
 

11 

Vô	sanh	Pháp	nhẫn,	là	tương	đương	với	A-la-hán	đó.	Đó	mới	là	kiến	thức	chính	
xác,	đó	là	theo	Tỳ	Bà	Sa	Luận	và	Duy	Thức.	Bên	Luận	Thành	Duy	Thức	nói	nha.	
Cho	nên	địa	vị	đó	cao	chứ	không	phải	đơn	giản	đâu.	Còn	[địa	vị]	kia	mình	học,	thì	
các	ngài	nói	như	vậy,	không	biết	là	theo	ở	đâu?	Nhưng	rõ	ràng	đây	là	Luận	[nói]	
thôi	nha,	chứ	không	phải	là	đức	Phật	nói,	chúng	ta	chỉ	nói	Luận	thôi.	Nhưng	Thiện	
Trang	thấy	đúng,	có	vẻ	khớp,	thuyết	phục	hơn.	Tại	vì	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	năng	lực	
người	ta	là	kiến	đế,	ngôn	ngữ	Trung	Hoa	gọi	là	Minh	tâm	Kiến	tánh,	thật	ra	là	cách	
nói	khác	nhau	thôi.	Nhưng	điều	đó	cũng	là	để	tham	khảo	thôi.	Còn	bao	giờ	đức	
Phật	nói	thì	mình	mới	chắc,	tất	cả	đều	là	[do]	người	nói,	thì	mình	cứ	nghe	để	tham	
khảo.	[Riêng]	Thiện	Trang	thấy	hợp	lý	thì	Thiện	Trang	ghi	nhận	như	vậy. 

A	Chi	La	Ca	Diếp	nghe	Phật	dạy	xong,	vui	mừng,	hài	lòng	làm	lễ	mà	đi.	
Đắc	Sơ	quả	rồi,	vui	quá	mà!	Tại	sao	biết	ổng	đắc	Sơ	quả?	Vì	[ở	đây]	nói	là	xa	lìa	
trần	cấu,	đắc	Pháp	nhãn	tịnh. 

A	Chi	La	Ca	Diếp	sau	khi	từ	giã	Phật	đi	không	lâu,	bị	một	con	nghé	đực	
húc	chết	(ổng	cũng	bị	húc	chết	nữa	rồi),	lúc	mạng	chung	các	căn	thanh	tịnh,	
sắc	mặt	tươi	sáng.	 

Vì	 sao?	Vì	 người	 ta	 chứng	 Sơ	 quả	Tu-đà-hoàn	 rồi.	 Quý	 vị	 thấy	 không	 ạ?	
Trong	kinh	rõ	ràng	có	nói	là:	‘Mạng	chung,	các	căn	thanh	tịnh,	sắc	mặt	tươi	sáng’.	
Chứ	không	phải	tối	thui	tối	mò,	[mà]	nói	mình	đắc	quả	là	không	có	chuyện	đó.	Bị	
con	nghé	húc	chết	thì	người	ta	vẫn	đau	đớn	chứ,	nhưng	ít	nhất	người	ta	đắc	Sơ	
quả	Tu-đà-hoàn	rồi.	Thật	ra	là	đắc	cao	hơn,	cho	nên	lúc	đó	mạng	chung	các	căn	
thanh	tịnh,	sắc	mặt	tươi	sáng.	Chứ	không	phải	mình	chết,	hoảng	sợ,	kinh	hoàng,	
rồi	nói	mình	là	Thánh	nhân,	thì	không	có	chuyện	đó.	 

Rõ	ràng!	Quý	vị	thấy	không?	Sắc	mặt	tươi	sáng,	bởi	vì	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	
phá	được	Thân	kiến	rồi	mà,	thậm	chí	có	thể	[đắc	cao]	hơn.	Trong	kinh	cũng	nói	
hiện	tướng	ra	đi,	tuy	là	bị	nạn	này,	nạn	kia,	nhưng	sắc	mặt	tươi	sáng.	Quan	trọng	
nha! 

Bấy	giờ,	Thế	Tôn	vào	thành	khất	thực,	lúc	ấy	cũng	có	nhiều	Tỳ-kheo	
vào	thành	Vương	Xá	khất	thực.	Họ	nghe	đồn	A	Chi	La	Ca	Diếp	được	nghe	



 
 

12 

pháp	từ	Thế	Tôn;	sau	khi	từ	giã	Phật	chẳng	bao	lâu	bị	một	con	nghé	đực	húc	
chết.	Khi	mạng	chung,	các	căn	của	ông	thanh	tịnh,	sắc	mặt	tươi	sáng.	 

Quý	vị	nghĩ	coi,	bị	con	nghé	đực	húc	chết	mà	sắc	mặt	cũng	tươi	sáng	đó	
nha. 

Các	Tỳ-kheo	khất	thực	xong	trở	về,	thu	cất	y	bát,	rửa	chân,	đến	chỗ	
Phật,	cúi	đầu	lễ	sát	chân	Phật,	rồi	ngồi	qua	một	bên,	bạch	Phật:	“Bạch	Thế	
Tôn,	sáng	sớm	nay	nhiều	Tỳ-kheo	vào	thành	khất	thực,	nghe	chuyện	A	Chi	
La	Ca	Diếp,	sau	khi	được	nghe	pháp	luật,	ra	về	chẳng	bao	lâu	bị	tai	nạn,	do	
một	con	nghé	đực	húc	chết.	Lúc	từ	trần,	các	căn	của	ông	thanh	tịnh,	sắc	mặt	
tươi	sáng.	Bạch	Thế	Tôn,	A	Chi	La	Ca	Diếp	sanh	vào	loài	nào,	thọ	sanh	nơi	
đâu	và	có	sở	đắc	gì?” 

Chúng	ta	nghe	ở	trên	thì	biết	rồi,	nhưng	bây	giờ	các	Tỳ-kheo	hỏi	lại.	Vậy	thì	
theo	quý	vị,	ổng	đắc	[địa	vị]	gì?	Tất	nhiên	chúng	ta	bám	theo	ngôn	ngữ	ở	trên,	
chúng	ta	thấy	‘xa	lìa	trần	cấu,	đắc	Pháp	nhãn	tịnh’	thì	là	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	đúng	
không?	Ở	đây	nếu	mà	[đắc]	Tu-đà-hoàn	thì	ổng	sanh	về	đâu?	Quý	vị	đoán	chắc	
ổng	sinh	về	cõi	Trời	đúng	không? 

Đức	Phật	 bảo	 các	 Tỳ-kheo:	 “Ông	 ấy	 đã	 thấy	 pháp,	 biết	 pháp	 và	 tùy	
pháp,	không	còn	chấp	thủ	nơi	pháp,	đã	đạt	đến	Bát-niết-bàn.	Các	ngươi	nên	
đến	cúng	dường	thân	của	A	Chi	La	Ca	Diếp”.	 

Tức	là	quả	vị	ổng	chứng	không	chỉ	là	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn,	lúc	sau	này	ổng	
chứng	[cao]	hơn,	vì	đã	đạt	đến	Bát-niết-bàn	là	A-la-hán	rồi.	Nếu	là	Tam	quả	A-la-
hàm	thì	có	Sanh-bát-niết-bàn,	Vô-hành-bát-niết-bàn,	nhưng	ở	đây	đức	Phật	nói	
Bát-niết-bàn	thì	chắc	chắn	là	A-la-hán.	Có	nghĩa	là	lúc	đó	thì	ổng	đắc	Tu-đà-hoàn,	
nhưng	lúc	sau	đó	ổng	đi	về,	chắc	lúc	ổng	chết	thì	đắc	luôn	A-la-hán.	Lúc	kia	thì	
mới	là	Tu-đà-hoàn,	tại	vì	ổng	xưng	là	Ưu-bà-tắc	thôi,	chứ	nếu	ổng	xin	xuất	gia	
luôn	thì	[có	thể]	ổng	[chứng]	A-la-hán.	Có	thể	là	tại	vì	A-la-hán	là	chỉ	[khi]	xin	đi	
xuất	gia	 thôi.	Nhưng	ở	đây,	chắc	 lúc	đó	 là	Tu-đà-hoàn,	 lúc	chết	có	 lẽ	 là	cận	tử	
nghiệp	đến	nên	đắc	luôn	A-la-hán.	Điều	này	cũng	có	thể	xảy	ra.	Đức	Phật	nói	đắc	
A-la-hán,	đạt	Bát-niết-bàn	mà. 



 
 

13 

Bấy	giờ,	đức	Thế	Tôn	mà	thọ	ký	A	Chi	La	Ca	Diếp	bậc	nhất.	 

(Kinh	340.	A-Chi-La	-	Kinh	Tạp	A	Hàm). 

Nếu	quý	vị	dò	trong	CBETA	thì	ghi	là	Kinh	302.	Do	bảng	của	ngài	Tuệ	Sỹ	thì	
ngài	đối	chiếu	với	các	[bộ]	Việt	dịch	của	Kinh	Tạp	A	Hàm	nữa.	Tức	là	Tạp	A	Hàm	
thì	có	hai	bộ,	có	một	bộ	khác	nữa,	ngài	so	hai	bộ	lại	để	dịch	cho	đầy	đủ.	Thật	ra	
ngài	lấy	bộ	của	ngài	Ấn	Thuận,	bộ	của	Ngài	Ấn	Thuận	là	lấy	hai	bộ	của	hai	nhóm	
dịch	khác	nhau.	Ngài	rà	để	coi	có	sự	trùng	lặp	không,	rồi	bỏ	sự	trùng	lặp,	lấy	thêm	
phần	dư	ra	của	bộ	kia	nữa,	thành	ra	nhiều	kinh	hơn	bộ	Đại	Chánh	Tân	Tu	Đại	
Tạng	Kinh	vài	bộ	kinh,	cho	nên	là	nhiều	hơn. 

Chúng	ta	đúc	kết	lại:	Nghe	pháp	không	nhiều	cũng	đắc	quả	Tu-đà-hoàn,	[sau	
đó]	tự	quy	y	Phật,	quy	y	Pháp,	quy	y	Tăng.	Ai	đắc	thì	tất	nhiên	tự	quy	y	rồi,	chắc	
chắn	rồi.	Còn	ngoài	ra	nữa,	khi	chết	thì	các	căn	thanh	tịnh,	sắc	mặt	tươi	sáng	đúng	
không?	Thánh	nhân	mà!	Nhưng	ông	này	còn	đắc	[cao]	hơn	nữa,	chắc	là	đắc	lúc	
chết	hay	sao	đó,	ổng	đắc	tới	Niết-Bàn,	thành	A-la-hán	luôn. 

Bây	giờ	Thiện	Trang	trở	lại	với	câu	chuyện	vừa	rồi.	Do	câu	chuyện	vừa	rồi	liên	
quan	đến	12	Nhân	duyên,	và	các	đồng	tu	cũng	thỉnh	hỏi	12	Nhân	duyên	là	thế	nào?	
Thiện	Trang	cũng	kiếm	bài	kinh	nào	giảng	đơn	giản	nhất	về	12	Nhân	duyên,	để	
không	giảng	nhiều,	chỉ	cần	giảng	một	chút	thôi.	Đúng	là	kiếm	được	một	bài	kinh,	
nhớ	là	đức	Phật	có	giảng	bài	kinh	về	12	Nhân	duyên	không	dài,	ngắn	lắm.	Thay	vì	
mình	giảng	ba	buổi,	mà	chỉ	giảng	30	phút	là	xong.	Hôm	nay	giới	thiệu	với	quý	vị	bài	
kinh	nói	về	12	Nhân	duyên.	Hồi	nãy	là	Vô	minh	duyên	Hành,	Hành	duyên	Thức	đó.	
Bây	giờ	chúng	ta	bắt	đầu: 

12	Nhân	Duyên	Là	Gì?	

(Theo	Kinh	Tạp	A	Hàm)	

Tôi	nghe	như	vầy:	Một	thời,	đức	Phật	ở	tại	xóm	Điều	ngưu,	Câu-lưu-
sấu.	Bấy	giờ	đức	Thế	Tôn	bảo	các	Tỳ-kheo:	“Nay	Ta	sẽ	thuyết	pháp,	thuyết	
nghĩa	về	pháp	duyên	khởi,	các	ngươi	hãy	lắng	nghe,	suy	nghĩ	kỹ,	Ta	sẽ	vì	
các	ngươi	mà	nói. 



 
 

14 

Thế	nào	là	thuyết	pháp	về	pháp	duyên	khởi?	Cái	này	có	nên	cái	kia	có,	
cái	này	khởi	nên	cái	kia	khởi.	Tức	là	do	duyên	Vô	minh	nên	có	Hành…	(Do	
Hành	mới	có	Thức,	Thức	duyên	Danh	sắc.	Cái	này	có	thì	cái	cái	kia	có,	đó	gọi	là	
duyên	khởi.	Quý	vị	nhớ	[trong]	đạo	Phật,	lý	duyên	khởi	là	quan	trọng	nhất.	Người	
ta	nói	là	có	do	hai	duyên:	Một	là	Duy	tâm,	hai	là	Duy	vật.	Đức	Phật	không	nói	Duy	
tâm,	Duy	vật,	[mà]	Ngài	nói	là	duyên	khởi.	[Tức	là]	cái	này	có	thì	cái	kia	có,	cái	
này	khởi	nên	cái	kia	khởi,	cái	này	sanh	nên	cái	kia	sanh,	cái	này	diệt	nên	cái	kia	
diệt.	Nguyên	vòng	đó	là	vòng	12	Nhân	duyên.	12	Nhân	duyên	đối	với	mình	là	bắt	
đầu	từ	Vô	minh).	Cho	đến	một	khối	lớn	thuần	khổ.	(Tức	là	do	Vô	minh	nên	có	
Hành,	do	Hành	nên	có	Thức,	đoạn	sau	này	có	nên	Thiện	Trang	không	nhắc	lại.	Đó	
là	ưu,	bi,	khổ,	não).	Đó	gọi	là	pháp	thuyết	về	pháp	duyên	khởi. 

Thế	nào	là	thuyết	nghĩa?	Tức	là,	duyên	Vô	minh	nên	có	Hành;	Thế	nào	là	
Vô	minh?	 

Bây	giờ	mình	hỏi	bao	nhiêu	người	Vô	minh	[là	gì]?	Câu	trả	lời	dễ	nhất	Si	là	Vô	
minh.	Và	Si	là	thế	nào	thì	không	biết.	Hôm	nay	định	nghĩa	Vô	minh	luôn.	Quý	vị	thấy	
trong	kinh,	đức	Phật	định	nghĩa	đầy	đủ	hết,	không	thiếu	gì	cả,	chỉ	có	người	không	
học	nên	mới	nói	càng,	nói	tùm	lum	thôi.	Thật	ra	đức	Phật	bao	giờ	cũng	nói	đầy	đủ,	
chỉ	nói	lại	theo	Phật	là	được	rồi.	 

“Thế	nào	là	Vô	minh?”	Chẳng	biết	tiền	tế,	chẳng	biết	hậu	tế,	chẳng	biết	cả	
tiền	hậu	tế;	chẳng	biết	trong,	chẳng	biết	ngoài,	chẳng	biết	cả	trong	lẫn	ngoài;	
chẳng	biết	nghiệp,	 chẳng	biết	báo,	 chẳng	biết	nghiệp	báo;	 chẳng	biết	Phật,	
chẳng	biết	Pháp,	chẳng	biết	Tăng;	chẳng	biết	khổ,	chẳng	biết	tập,	chẳng	biết	
diệt,	chẳng	biết	đạo;	chẳng	biết	nhân,	chẳng	biết	pháp	sanh	khởi	bởi	nhân;	
chẳng	biết	thiện,	bất	thiện,	có	tội,	không	tội,	tập,	không	tập;	hoặc	kém,	hoặc	
hơn;	ô	nhiễm,	hoặc	thanh	tịnh;	phân	biệt	duyên	khởi,	tất	cả	đều	chẳng	biết;	
đối	với	sáu	xúc	nhập	xứ	không	giác	tri	như	thật,	đối	với	các	pháp	này	không	
thấy	không	biết,	không	hiện	quán,	bị	si	ám,	không	có	minh,	tối	mù	mịt,	đó	gọi	
là	Vô	minh. 

Vô	minh	này	định	nghĩa	khá	dài.	Bây	giờ	chúng	ta	phân	tích	từ	từ.	Thứ	nhất,	
định	nghĩa	là	‘chẳng	biết	tiền	tế,	chẳng	biết	hậu	tế,	chẳng	biết	cả	tiền	hậu	tế’.	Chữ	



 
 

15 

#tế	còn	có	nghĩa	là	thế;	thế	tức	là	đời.	Chẳng	biết	tiền	tế	là	chẳng	biết	đời	trước;	
chẳng	biết	hậu	tế	là	chẳng	biết	đời	sau;	chẳng	biết	cả	tiền	hậu	tế	là	chẳng	biết	cả	đời	
trước	lẫn	đời	sau.	Đó	là	thuộc	về	Vô	minh.	 

Bây	giờ	chúng	ta	có	biết	gì	đâu,	nên	chúng	ta	vô	minh	là	đúng	rồi.	Đời	trước,	
đời	sau,	đâu	biết	đâu.	Không	biết	ở	đây	có	nghĩa	là	không	hiểu,	không	hiểu	nên	mình	
cứ	tưởng	chết	là	hết,	không	có	đời	trước,	không	có	đời	sau	đâu	v.v...	Có	người	thì	
cho	có	đời	trước	nhưng	không	có	đời	sau,	có	người	thì	cho	có	đời	sau	nhưng	không	
có	đời	trước	v.v…	Những	điều	đó	làm	sao	biết.	Cho	nên	Vô	minh	không	đơn	giản	
đúng	không? 

‘Chẳng	biết	trong,	chẳng	biết	ngoài,	chẳng	biết	cả	trong	lẫn	ngoài’.	Điều	này	
giống	như	đối	với	thân	thể	mình	(thân	tứ	đại)	[thì]	mình	chẳng	biết	các	pháp	bên	
ngoài,	chẳng	biết	bên	trong,	bên	ngoài	như	thế	nào.	Cho	nên	Vô	minh	đâu	có	đơn	
giản	đâu,	tới	A-la-hán	mới	phá	được	Vô	minh	mà,	mình	làm	sao	biết	được.	 

‘Chẳng	biết	nghiệp,	chẳng	biết	báo,	chẳng	biết	nghiệp	báo’.	Rồi	mình	cũng	
không	biết	nghiệp,	không	biết	báo,	rồi	không	biết	nghiệp	báo.	Điều	này	thì	chúng	
ta	hiểu	đúng	không?	 

‘Chẳng	biết	Phật,	chẳng	biết	Pháp,	chẳng	biết	Tăng’.	Điều	này	thì	[quý	vị]	
cũng	hiểu	đúng	không?	Nói	Phật	là	gì?	Không	biết!	Bây	giờ	hỏi	người	đi	chùa	mười	
năm,	hai	mươi	năm,	thậm	chí	học	cả	đời,	học	Phật	quá	trời,	[mình]	hỏi	Phật	là	gì?	
Không	biết!	Phật	là	gì,	niệm	Phật	là	gì?	Đem	mười	danh	hiệu	Như	Lai	ra:	Phật	là	
Như	Lai,	Chánh	Biến	Tri,	Minh	Hạnh	Túc,	Thiện	Thệ,	Thế	Gian	Giải,	Vô	Thượng	Sĩ,	
Điều	Ngự	Trượng	Phu,	Thiên	Nhân	Sư,	Phật,	Thế	Tôn.	Quý	vị	hiểu	được	mười	
danh	hiệu	đó	thì	giải	thích	cho	người	ta	Phật	là	gì. 

Thế	nào	là	Như	Lai,	quý	vị	coi	lại	bài	18	nha.	Thế	nào	là	Ứng	Cúng?	Ứng	Cúng	
thì	rất	dễ,	là	xứng	đáng	được	nhận	cúng	dường,	bởi	vì	đức	Phật	là	tôn	quý.	Thế	
nào	là	Chánh	Biến	Tri?	Thế	nào	là	Minh	Hạnh	Túc?	Chánh	Biến	Tri	thì	dễ	nữa,	tức	
là	sự	biết	rộng	khắp	và	chính	xác,	nói	đơn	giản	như	vậy.	Chúng	ta	học	hết	mười	
danh	hiệu	đó	thì	chúng	ta	mới	biết	Phật	là	gì.	

Rồi	Pháp	là	gì?	Pháp	được	thuyết	bởi	đức	Thế	Tôn,	là	những	gì	có	khả	năng	



 
 

16 

hướng	thượng,	quý	vị	nhớ	không?	 

Rồi	Tăng	là	gì?	Bây	giờ	nhiều	người	đâu	biết	Tăng	là	gì	đâu,	chỉ	người	xuất	
gia	nói	là	Tăng.	Không	phải!	Đức	Phật	nói	Tăng	là	Thánh	Đệ	tử	của	đức	Phật,	gồm	
có	bốn	đôi	tám	bậc,	từ	Tu-đà-hoàn	hướng	trở	lên,	Tu-đà-hoàn	đến	A-la-hán,	đó	
mới	là	Tăng.	Mình	biết	như	vậy	thì	mới	bớt	Vô	minh	được	chứ,	còn	không	biết	
những	điều	đó	thì	Vô	minh	thôi.	Cho	nên	nhiều	thứ	không	biết	quá.	 

Tiếp	theo	là:	 ‘Chẳng	biết	Khổ,	chẳng	biết	Tập,	chẳng	biết	Diệt,	chẳng	biết	
Đạo’.	Tức	là	chẳng	biết	về	Tứ	đế:	Khổ,	Tập,	Diệt,	Đạo.	Khổ	là	sự	thật	về	khổ,	chẳng	
biết	Tập	là	nguyên	nhân	của	khổ,	chẳng	biết	Diệt	 là	sự	vui	sau	khi	hết	khổ,	và	
chẳng	biết	con	đường	để	diệt	khổ	là	chẳng	biết	Đạo. 

‘Chẳng	biết	nhân,	chẳng	biết	pháp	sanh	khởi	bởi	nhân’.	Tức	là	do	nhân	gì?	
Giống	như	mình	đoán	thì	mình	biết	nhân,	rồi	pháp	sanh	ra	bởi	nhân.	 

‘Chẳng	biết	thiện,	bất	thiện’.	Điều	này	thì	mình	cũng	đoán	được	đúng	không?	
Thật	ra	có	nhiều	người	không	biết	thiện	là	gì,	giống	như	đem	Đạo	gia	ra	nói	thiện	
là	gì,	bất	thiện	là	gì.	Nói	như	vậy	là	không	đúng!	Giống	như	họ	nói	là:	‘Làm	những	
việc	gì	có	lợi	cho	mình,	có	lợi	cho	người,	thì	gọi	là	thiện.	Làm	việc	gì	có	lợi	cho	
người	mà	không	có	lợi	cho	mình,	là	đại	thiện’.	Nói	như	vậy	là	sai,	đức	Phật	đâu	có	
định	nghĩa	như	vậy	đâu,	đúng	chưa?	Không	phải	như	vậy!	Cho	nên	mình	phải	
hiểu,	bài	đó	mình	học	rồi.	Cẩn	thận	nha!	Nhiều	khi	thiện	ác	mình	cũng	không	biết	
luôn.	Thiện	ác	không	phải	như	vậy. 

‘Có	tội,	không	tội,	tập,	không	tập’.	Ở	đây	Thiện	Trang	quên	tra	lại	chữ	Hán,	
tập	là	chữ	tập	nào	trong	mấy	chữ	tập.	Tập	có	thể	là	tập	hợp,	hoặc	có	thể	là	tập	
trong	Khổ,	Tập,	Diệt,	Đạo,	thì	tập	này	là	nguyên	nhân.	Điều	này	không	biết,	để	bữa	
sau	xem	lại.	 

‘Hoặc	kém,	hoặc	hơn;	ô	nhiễm,	hoặc	thanh	tịnh;	phân	biệt	duyên	khởi,	tất	cả	
đều	chẳng	biết’;	‘đối	với	sáu	xúc	nhập	xứ	không	giác	tri	như	thật’	tức	là	đối	với	
sáu	điều	tiếp	xúc	với	sáu	giác	quan	của	mình,	mình	không	biết,	không	giác. 

‘Đối	với	các	pháp	này	không	thấy	không	biết,	không	hiện	quán’	tức	là	mình	
không	thể	nào	theo	dõi	được	rõ	ràng.	‘Bị	si	ám,	không	có	minh,	tối	mù	mịt,	đó	gọi	



 
 

17 

là	Vô	minh’.	 

Vô	minh	không	dễ	gì	đoạn	đâu,	tại	vì	từ	Tứ	quả	A-la-hán	mới	hết	Vô	minh.	
Cho	nên	đoạn	vừa	rồi	quý	vị	nghe	choáng	luôn	đúng	không	ạ?	Không	dễ	gì	làm,	
tức	là	ta	làm	được	một	phần	trong	đó	là	bớt	một	phần	Vô	minh,	là	chứng	Tu-đà-
hoàn.	Còn	hết	hoàn	toàn	Vô	minh	là	phải	[đến]	Tứ	quả	A-la-hán.	Vô	minh	là	khó	
nhất	đó. 

Bây	giờ	chúng	ta	tiếp	tục: 

Duyên	Vô	minh	nên	có	Hành;	Thế	nào	là	Hành?	(Bây	giờ	chúng	ta	hỏi	
Hành	là	gì?	Hành	này	là	đức	Phật	định	nghĩa)	Hành	gồm	có	thân	hành,	khẩu	
hành,	ý	hành. 

Hôm	bữa	mình	học	Hành	trong	Sắc,	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức,	thì	khác,	điều	
đó	chỉ	nằm	trong	tâm	thôi.	Còn	ở	đây	nói	Vô	minh	duyên	Hành,	thì	Hành	này	rộng	
hơn,	gồm	có:	Thân	hành,	khẩu	hành,	ý	hành.	Thân	hành	là	gì?	Tức	là	những	việc	
làm	tạo	tác	của	thân;	còn	khẩu	hành	là	những	việc	gì	từ	miệng	nói	ra;	ý	hành	là	
suy	nghĩ.	Cho	nên	việc	làm	của	ý,	của	thân,	của	miệng,	gọi	là	Hành. 

Duyên	Hành	nên	có	Thức;	Thế	nào	là	Thức?	Có	sáu	thức	thân:	Nhãn	
thức	thân,	nhĩ	thức	thân,	tỷ	thức	thân,	thiệt	thức	thân,	thân	thức	thân,	ý	
thức	thân.	 

Thức	là	sáu	thức,	gồm	có:	Sự	biết	của	mắt,	sự	biết	của	tai,	sự	biết	của	mũi,	
sự	biết	của	lưỡi,	sự	biết	của	thân	(là	biết	nóng,	lạnh,	biết	cảm	giác	êm	ái	hay	cứng	
cáp),	sự	biết	của	ý	là	biết	pháp.	Như	bây	giờ	nói	‘Phật’	thì	trong	đầu	mỗi	người	
nghĩ	ra	một	kiểu,	thì	đó	là	sự	biết	của	ý,	chúng	ta	biết	được,	đó	là	ý	thức	thân.	Tức	
là	do	Vô	minh	nên	có	Hành,	[do]	Hành	nên	có	Thức. 

Duyên	Thức	có	Danh	sắc;	(duyên	Thức	thì	có	Danh	sắc,	vòng	12	Nhân	
duyên	đó	mà)	Thế	nào	là	Danh?	(Đức	Phật	giải	thế	nào	là	Danh,	thế	nào	là	Sắc);	
Bốn	uẩn	vô	sắc:	Thọ	uẩn,	tưởng	uẩn,	hành	uẩn,	thức	uẩn.	(Thực	ra	Danh	là	
bốn	 uẩn,	mà	 không	 có	 Sắc	 trong	 đó.	 Thọ,	 Tưởng,	Hành,	 Thức,	 điều	 này	 quen	
không?	Thọ	uẩn,	Tưởng	uẩn,	Hành	uẩn,	Thức	uẩn,	điều	này	quen	rồi);	Thế	nào	
là	sắc?	Bốn	đại,	sắc	do	bốn	đại	tạo	thành,	sắc	này	hợp	cùng	với	danh	đã	nói	



 
 

18 

ở	trên,	gọi	là	danh	sắc.	 

Sắc	là	gì?	Là	bốn	đại,	sắc	là	thân	thể,	vật	chất	đó	quý	vị.	Sắc	do	bốn	đại	là	
đất,	nước,	lửa,	gió	[tạo	thành].	Đất	là	những	gì	có	tính	chất	cứng;	nước	là	những	
gì	có	tính	chất	ướt;	lửa	là	tính	chất	nóng,	hơi	ấm;	gió	là	tính	chất	chuyển	động;	
Đất,	nước,	lửa,	gió,	bốn	điều	đó	tạo	thành	Sắc.	Sắc	đó	mà	hợp	với	Danh	(tức	là	bốn	
uẩn:	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức)	nên	gọi	là	Danh	sắc.	Cho	nên	Danh	sắc	chính	là	Ngũ	
uẩn.	Nhiều	người	không	biết	Danh	sắc	 là	gì,	 thì	bữa	nay	biết	rồi	nha.	12	Nhân	
duyên	này	thì	hơi	khó! 

Sẵn	đây	Thiện	Trang	nhắc	lại	câu	hỏi	tuần	trước,	để	ai	chưa	nghe	câu	hỏi	
thứ	Bảy	tuần	vừa	rồi	thì	nên	suy	nghĩ	một	chút.	Ở	trong	một	bài	kinh,	Thiện	Trang	
xin	phép	chưa	nói	tên	kinh	nào	để	quý	vị	tự	tìm,	để	trả	lời	được	cũng	không	phải	
đơn	giản:	Có	vị	Tỳ-kheo	có	Thần	thông,	có	nghi	ngờ	rằng	thân	Tứ	đại	này	(tức	là	
đất,	nước,	lửa,	gió)	sau	khi	bị	diệt	thì	đi	về	đâu?	Ngài	có	nghi	đó	cho	nên	ngài	bay	
lên	trời	Tứ	Thiên	Vương	hỏi	chư	Thiên.	Vua	trời	Tứ	Thiên	Vương	nói:	“Ta	không	
biết,	có	chư	Thiên	cao	hơn	ta,	giỏi	hơn	ta,	đó	là	trời	Đao	Lợi.	Ông	lên	đó	hỏi	Đế	
Thích	đi”.	Ngài	bay	lên	hỏi,	vua	Đế	Thích	cũng	không	biết.	[Rồi]	ngài	bay	lên	hỏi	
trời	Dạ	Ma,	trời	Đâu	Suất,	trời	Hóa	Lạc,	trời	Tha	Hóa	Tự	Tại	cho	đến	trời	Phạm	
thiên. 

Vua	trời	Phạm	thiên	mới	nói	vòng	vòng	là	ta	thế	này	thế	kia,	v.v…	ổng	cứ	
nói	vậy	hoài.	Ngài	mới	nói:	“Không!	Tôi	không	hỏi	điều	đó,	tôi	chỉ	muốn	hỏi	vấn	
đề	đó	thôi”.	[Vua	trời	Phạm	thiên]	mới	kéo	ra	nói	nhỏ:	“Ông	biết	ta	là	vua	trời	
Phạm	thiên,	nếu	ta	không	trả	lời	được	thì	ta	quê.	Ở	đây	có	bao	nhiêu	Thiên	chúng,	
ta	nói	thiệt	với	ông	là	ta	không	biết.	Ông	khờ	quá	đi,	ông	ở	bên	Như	Lai	mà	không	
hỏi	đức	Phật	(đức	Thế	Tôn).	Ông	ở	gần	đó	thì	ông	về	ông	hỏi	đức	Phật	đi.	Ta	làm	
sao	biết	được”. 

Ổng	sợ	quê	nên	nói	vòng	vòng.	Quý	vị	thấy	không?	Vua	trời	Phạm	thiên	
còn	sợ	quê	nữa	mà.	Rồi	ngài	thu	Thần	thông,	trở	về	lại	gặp	Phật.	Đức	Phật	mới	
nói:	Giống	như	ngày	xưa	người	ta	đi	biển,	người	ta	thả	con	chim	ưng	lên	cho	nó	
bay.	Tại	vì	người	ta	mất	phương	hướng,	hồi	xưa	người	ta	không	có	la	bàn.	Nó	bay	
khắp	nơi,	nhưng	thấy	bờ	là	nó	bay	luôn.	Còn	nếu	nó	bay	một	hồi	không	thấy	bờ	



 
 

19 

thì	sẽ	quay	lại.	Cũng	vậy,	đức	Phật	nói:	Ông	cũng	giống	như	chim	ưng	vậy	đó,	bay	
đã	rồi	không	tìm	thấy	nơi,	cuối	cùng	phải	bay	về	chỗ	Ta.	Ta	sẽ	nói	cho	ông	Tứ	đại	
sau	khi	diệt	rồi	thì	đi	về	đâu? 

Quý	vị	trả	lời	đi,	bữa	nay	vẫn	đưa	câu	hỏi	để	quý	vị	tìm.	Điều	này	quý	vị	tìm	
trong	Kinh	Nikaya	hình	như	không	có,	đức	Phật	chỉ	nói	là	Ta	không	trả	lời,	điều	
đó	Ta	không	giải	thích	vì	sao.	Kinh	A	Hàm	có,	Thiện	Trang	nhớ	hình	như	trong	
hai	bộ	kinh,	Kinh	Nikaya	cũng	có	hay	sao	đó.	Quý	vị	trả	lời	được	là	quý	vị	giỏi	rồi	
đó,	để	thứ	Bảy	này	sẽ	giải	thích	cho	quý	vị.	Đó	là	cho	quý	vị	một	câu	đố. 

Câu	đố	hồi	nãy	thì	dễ	đúng	không?	Khổ	do	gì	sanh	ra?	Vẫn	có	người	trả	lời	
được,	hôm	bữa	có	người	nhắn	khổ	do	Vô	minh,	đúng	rồi!	Do	Vô	minh	mà	duyên	
Hành,	Hành	duyên	Thức.	Tức	là	thật	ra	do	duyên	khởi,	bắt	đầu	từ	Vô	minh.	Đó	là	
đáp	án	của	khổ	[do	gì	sanh	ra].	Cho	nên	khổ	là	do	Vô	minh.	Vô	minh	duyên	khởi.	
Ở	giữa	còn	có	ái,	ái	cũng	là	khổ,	cho	nên	có	ái	thì	có	khổ.	Tại	vì	sao?	Hết	ái	thì	dòng	
12	Nhân	duyên	cũng	hết,	cho	nên	hết	khổ.	Tại	sao	như	vậy	thì	chúng	ta	đang	học	
đây,	thì	chúng	ta	biết	tại	sao	hết	ái	là	hết	khổ. 

Duyên	danh	sắc	nên	có	sáu	nhập	xứ;	Thế	nào	là	sáu	nhập	xứ?	(Là	sáu	
chỗ	đưa	thông	tin	vào:	Mắt,	tai,	mũi,	lưỡi,	thân,	ý)	Sáu	nội	nhập	xứ;	nhãn	nhập	
xứ,	nhĩ,	tỷ,	thiệt,	thân,	ý	nhập	xứ. 

Duyên	sáu	nhập	xứ	nên	có	xúc;	Thế	nào	là	xúc?	Có	sáu	xúc	thân:	Nhãn	
xúc	thân,	nhĩ	xúc	thân,	tỷ	xúc	thân,	thiệt	xúc	thân,	thân	xúc	thân,	ý	xúc	thân.	 

Xúc	là	sáu	chỗ	tiếp	xúc	đó,	là	mắt	mình	có	thể	thấy.	Có	nhiều	người	kêu:	
“Ủa	thầy,	mắt	thì	phải	thấy	chứ?”	Không!	Sự	biết	của	mắt	gọi	là	Nhãn	thức.	Nhưng	
đó	chưa	đủ,	mà	phải	có	sự	tiếp	xúc,	mắt	phải	thấy	cảnh.	Mà	muốn	thấy	cảnh	thì	
mắt	phải	bình	thường,	người	ta	có	mắt	mà	bị	gì	đó	thì	đâu	thấy	được	đâu.	Tai	
cũng	vậy,	tai	cũng	phải	[có	xúc	thì	mới]	nghe	được.	Đó	là	xúc,	xúc	là	tiếp	xúc	với	
cảnh,	chút	nữa	chúng	ta	sẽ	học	phần	Vi	Diệu	Pháp.	Cho	nên	ở	đây	thế	nào	là	xúc?	
Có	sáu	xúc	thân. 

Duyên	xúc	nên	có	thọ	(từ	tiếp	xúc	nên	có	cảm	thọ);	Thế	nào	là	thọ?	Có	
ba	thọ:	thọ	khổ,	thọ	vui,	thọ	chẳng	khổ	chẳng	vui.	 



 
 

20 

Thọ	khổ,	thọ	lạc,	thọ	chẳng	khổ	chẳng	lạc	(bất	khổ	bất	lạc).	Chúng	ta	có	ba	
thọ,	do	chúng	ta	tiếp	xúc	với	cảnh	mà	có,	có	như	thế	nào?	Ví	dụ	mình	tiếp	xúc	với	
cảnh,	thấy	màu	này	đẹp,	dễ	thương,	mình	cảm	thấy	vui.	Mình	thấy	màu	đỏ	rực	
khó	chịu	quá,	khó	chịu	là	thọ	khổ.	Mình	thấy	bình	thường	là	chẳng	khổ	chẳng	vui,	
bất	lạc	bất	khổ	là	thọ	xả.	Những	điều	đó	là	do	xúc,	có	tiếp	xúc	nên	có	thọ,	không	
tiếp	xúc	thì	không	có.	Cho	nên	né	duyên	là	vậy	đó. 

Duyên	thọ	nên	có	ái;	Thế	nào	là	ái?	(Chúng	ta	tưởng	ái	là	nói	yêu	thôi,	
không	phải!	Định	nghĩa	đó	không	đúng,	đức	Phật	định	nghĩa	rất	rộng)	Có	ba	ái:	
Dục	ái,	Sắc	ái,	Vô	sắc	ái.	(Có	ba	ái	lận	đó,	Dục	ái	là	những	yêu	thích	ở	cõi	Dục;	Sắc	
ái	là	những	yêu	thích	ở	cõi	Sắc;	và	Vô	sắc	ái	là	những	yêu	thích	ở	cõi	Vô	sắc). 

Cho	nên	chúng	sanh	luân	hồi	do	ba	ái	này,	chứ	ái	bình	thường	của	mình,	
nói	ái	này	ái	kia,	đó	là	mới	có	ái	ở	Dục	giới	thôi.	Lên	trời	Phạm	thiên	trở	đi	 là	
không	có	nam,	không	có	nữ	nữa,	toàn	là	người	giống	nhau.	Đừng	có	nói	bán	nam	
bán	nữ,	không	phải,	mà	toàn	là	kiểu	người	đó	thôi,	cho	nên	không	phân	biệt	nam	
nữ.	Nhưng	họ	vẫn	có	một	cái	ái,	là	yêu	thích	hiện	hữu	ở	cõi	đó,	gọi	là	Sắc	ái.	Và	đó	
là	Phiền	não	đi	theo	họ,	nên	gọi	là	Sắc	ái	kiết.	Họ	không	biết,	nó	đi	theo	mà	họ	
không	giải	trừ	được,	cho	nên	gọi	là	Sắc	ái	kiết	trong	Ngũ	Thượng	phần	Kiết	sử. 

Tưởng	thoát	được	cõi	Sắc	giới,	vào	bốn	cõi	không	có	hình	sắc,	là	cõi	Không	
Vô	Biên	xứ,	Thức	Vô	Biên	xứ,	Vô	Sở	Hữu	Xứ,	Phi	Tưởng	Phi	Phi	Tưởng	Xứ.	Tưởng	
là	ngon,	nhưng	thật	ra	họ	vẫn	có	yêu	thích	trong	đó,	gọi	là	Vô	sắc	ái,	chính	là	Phiền	
não	mà	đức	Phật	gọi	là	Vô	sắc	Ái	kiết. 

Cho	nên	khi	có	thọ,	có	cảm	nhận,	tức	là	ba	thọ	là	thọ	khổ,	thọ	vui	(thọ	lạc)	
thì	có	ba	ái:	Dục	ái,	Sắc	ái,	Vô	sắc	ái.	Quý	vị	thấy	không?	Học	sâu	như	vậy	thì	mới	
hiểu	được,	mới	ra	khỏi	sanh	tử	được.	Cho	nên	Thiện	Trang	nói	tại	sao	chứng	quả	
A-la-hán	rất	khó,	tại	vì	khó	ở	chỗ	Sắc	ái,	Vô	sắc	Ái	kiết,	Phóng	dật	kiết	và	Vô	minh	
kiết.	Điều	đó	cực	kỳ	khó!	Tại	vì	phóng	dật	là	tâm	mình	chạy	suốt.	Tâm	của	A-la-
hán	đâu	có	chạy	đâu,	đâu	có	phóng	dật	đâu.	Còn	mình	học	một	chút	là	tâm	chạy	
đi	đâu	mất	tiêu.	Cho	nên	ai	học	mà	tập	trung	tâm	được	lâu,	ít	bị	phóng	dật	thì	
chứng	tỏ	quý	vị	có	định	hơn.	Và	xin	chúc	mừng	quý	vị,	quý	vị	đang	đi	trên	đường	
giải	thoát. 



 
 

21 

Còn	tâm	mình	cứ	không	làm	chủ	được,	Phóng	dật	kiết	hay	Trạo	cử	kiết	của	
mình	mạnh,	nên	mình	còn	là	phàm	phu	nhiều	lắm	đó.	Hay	nói	cách	khác	mình	chỉ	
hướng	tới	Ngũ	Hạ	phần	Kiết	sử	thôi,	chứ	Ngũ	Thượng	phần	Kiết	sử	là	mình	chưa	
có	làm	được	đâu,	khó	đó! 

Cho	nên	học	kinh	Phật	 thì	mình	mới	hiểu,	mới	ngộ	ra	được,	 còn	không	
[học],	cứ	nghe	người	ta	giảng,	người	ta	cứ	bỏ	suốt,	bỏ	khúc	này	bỏ	khúc	kia,	bởi	
vì	người	ta	hiểu	như	thế	nào	thì	giảng	thế	đó.	Còn	ở	đây	chúng	ta	bám	theo	kinh,	
dù	thế	nào	đi	chăng	nữa	thì	quý	vị	cũng	phải	tìm	hiểu	những	thuật	ngữ	này,	phải	
hiểu	thì	từ	đó	dẫn	ra.	Lời	Phật	mà,	chúng	ta	chỉ	nói	lại	thôi.	Cho	nên	rất	tuyệt	vời! 

Ái	này	có	ba	ái,	hồi	trước	giờ	mình	tưởng	“ái	bất	trọng	bất	sanh	Ta	Bà,	niệm	
bất	nhất	bất	sanh	Tịnh	Độ”,	rồi	cứ	tưởng	ái	là	yêu.	Không	phải!	Ái	là	Dục	ái,	Sắc	ái,	
Vô	sắc	ái,	ba	điều	này	nặng	thì	chìm	xuống	Ta	Bà,	đúng	chưa?	Tại	vì	chúng	sanh	
ở	chư	Thiên	Vô	sắc	giới	như	ông	Uất	Đầu	Lam	Phất,	ổng	đâu	có	Dục	ái,	Sắc	ái	đâu,	
ổng	chỉ	có	Vô	sắc	ái	nên	ổng	mới	lên	trên	đó.	Những	điều	kia	chưa	có	tận,	nhưng	
ít	nhất	cũng	đoạn	được,	cũng	tạm	dừng	được,	nên	[gọi	là]	phục	được,	cho	nên	
khó! 

Bữa	nay	mình	học	kỹ	12	nhân	duyên	rồi,	bữa	sau	ai	hỏi	12	nhân	duyên	là	
mình	nắm	chắc	luôn. 

Duyên	ái	nên	có	thủ;	Thế	nào	là	thủ?	Có	bốn	thủ:	Dục	thủ,	Kiến	thủ,	
Giới	thủ,	Ngã	thủ.	(Đức	Phật	nói	đầy	đủ,	bài	kinh	này	Thiện	Trang	thấy	rất	là	
tuyệt	vời.	Thiện	Trang	tuyển	chọn	bài	này	bởi	vì	thấy	đức	Phật	nói	ngắn	gọn,	đầy	
đủ). 

Thủ	là	gì?	Duyên	ái	[nên	có	Thủ].	Tức	là	ba	ái	[Dục	ái,	Sắc	ái,	Vô	sắc	ái]	mà	
mình	có	Thủ	là	chấp	lấy.	Mình	có	bốn	sự	chấp	lấy:	Dục	thủ	là	sự	chấp	lấy	ở	cõi	
Dục,	là	mình	muốn	cái	này	cái	kia,	thậm	chí	muốn	ở	cõi	khác	cũng	là	muốn,	mình	
muốn	điều	gì	đó	thì	là	Dục	thủ.	Kiến	thủ	chính	là	mình	giữ	cái	biết	của	mình,	không	
chịu	xả	cái	biết	của	mình	đi.	 

Ví	dụ	như	đồng	tu	Tịnh	Độ	lâu	năm	cứ	nghe	người	ta	giảng	câu	niệm	Phật	
là	nhất	rồi,	đầy	đủ	rồi,	không	cần	tu	Thiền,	không	cần	tu	gì	nữa.	Mình	giữ	điều	đó,	



 
 

22 

mình	không	buông	ra	được,	thì	đó	là	Kiến	thủ.	Kiến	thủ	đó	là	Kiến	thủ	kiến,	nằm	
trong	Ngũ	Hạ	phần	Kiết	sử.	Trong	10	Kiết	sử	thì	nó	nằm	ở	đâu?	10	Kiết	sử	nói	lại	
nha:	Ngũ	Hạ	phần	Kiết	sử	gồm	có:	Thân	Kiến,	Giới	cấm	thủ,	Nghi,	Tham	và	[Sân].	
Ngũ	Thượng	phần	Kiết	sử	gồm	có:	Sắc	ái	kiết,	Vô	sắc	ái	kiết,	Trạo	hối	(Phóng	dật)	
kiết,	[Ngã	mạn	kiết]	và	Vô	minh	kiết.	Đó	là	Ngũ	Thượng	phần	Kiết	sử	và	Ngũ	Hạ	
phần	Kiết	sử. 

Chúng	ta	dính	vô	hết	10	[Kiết	sử]	đó,	thì	Kiến	thủ	này	thuộc	về	Si.	Và	trong	
Thân	kiến,	Giới	cấm	thủ	và	Nghi	thì	Kiến	thủ	này	có	xen	vào	(dính	vào)	Nghi.	Mình	
không	bỏ	được	Nghi	đối	với	Phật	Pháp,	Tăng	là	do	mình	còn	Kiến	thủ	này.	Chính	
là	mình	còn	giữ	những	quan	điểm	không	giống	với	quan	điểm	của	Phật,	tức	là	
mình	nghi.	Nếu	quý	vị	tin	hoàn	toàn	vào	đức	Phật,	tin	hoàn	toàn	vào	Pháp,	tin	
hoàn	toàn	vào	Tăng,	tức	là	bất	hoại	tịnh	đối	với	Phật,	Pháp,	Tăng,	thì	không	có	lý	
do	gì	mà	Kiến	(sự	biết)	của	quý	vị	cố	gắng	giữ	cho	khác	Phật,	Pháp,	Tăng	hết,	đúng	
chưa?	 

Chính	vì	thế	những	người	tu	như	thế	mà	đòi	bất	hoại	tịnh	đối	với	Phật,	Pháp,	
Tăng	là	không	thể	có,	cho	nên	không	thể	vào	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn.	Nên	là	phải	hiểu,	
phải	học	cho	kỹ. 

Thứ	ba	là	Giới	thủ	(Giới	cấm	thủ)	là	chấp	giữ	những	hành	trì,	những	tu	tập	
không	đúng	với	giáo	pháp	của	Phật.	Phật	dạy	như	thế	nào?	Ví	dụ	như	Phật	dạy	có	
hai	pháp	cần	phải	tu	thường	xuyên	là	Chỉ	và	Quán,	[và]	tùy	thời	biết	tu	Thiền	chỉ	
và	Thiền	quán	(Samatha	và	Vipassana).	Cho	dù	bất	cứ	Pháp	môn	nào	cũng	tu	như	
thế,	nhưng	mình	không	tin.	Mình	kêu	tôi	phải	tu	như	thế	này,	tôi	phải	tu	như	thế	
kia,	đó	là	Giới	cấm	thủ.	Cho	nên	Giới	cấm	thủ	này	phá	được	thì	mới	vào	được	Sơ	
quả	Tu-đà-hoàn.	 

Thứ	tư	 là	Ngã	 thủ.	Ngã	 thủ	nằm	trong	Mạn	kiết,	nếu	nói	 sâu.	Trong	Ngũ	
Thượng	phần	Kiết	sử	[thì]	Mạn	kiết	(Ngã	mạn)	phải	đến	A-la-hán	mới	phá	được.	
Đó	là	nói	sâu,	còn	nói	gần	thì	nó	nằm	ở	Thân	kiến.	Thân	kiến	cũng	dính	vô	Ngã	
thủ	này,	Ngã	thủ	 là	chấp	lấy	thân	Ngũ	uẩn	này	 là	của	ta.	Ngũ	uẩn	là:	Sắc,	Thọ,	
Tưởng,	Hành,	Thức,	chứ	không	phải	mỗi	thân	này.	Nếu	chỉ	mỗi	thân	vật	lý	này	thì	
dễ	rồi,	 thân	vật	 lý	này	thì	ai	cũng	biết	mà,	chết	rồi	bỏ	đi,	 lấy	thân	mới.	Nhưng	



 
 

23 

không	phải	[chỉ	có]	thân	đó,	mà	[phải	có]	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức	nữa.	Khó	quá!	
Điều	đó	là	không	chấp	ta	trong	đó,	không	chấp	trong	đó	có	ta,	rồi	ráng	cố	gắng	
loại	trừ	nó	ra,	thì	mới	bỏ	được	Ngã	thủ.	 

Cho	nên	Thủ	này	là	do	đâu?	Do	duyên	ái,	vì	mình	có	ái	cho	nên	mới	có	bốn	
thủ	này.	Quý	vị	thấy	không?	Nó	tăng	lên	đó. 

Duyên	vào	Thủ	nên	có	Hữu;	Thế	nào	là	Hữu?	Là	ba	hữu:	Dục	hữu,	Sắc	
hữu,	Vô	sắc	hữu.	 

Hữu	chính	là	hiện	hữu,	là	muốn	có.	Mình	ở	đâu	trong	cõi	Dục	gọi	là	Dục	hữu.	
Hiện	hữu	ở	cõi	Sắc	nên	gọi	là	Sắc	hữu,	và	Vô	sắc	hữu	cũng	tương	tự	như	vậy.	Tại	
sao?	Vì	có	thủ,	có	chấp.	Giống	như	quý	vị	muốn	có	căn	nhà	ở	Thành	phố	Hồ	Chí	
Minh,	cho	nên	quý	vị	phải	mua	nhà	ở	đó.	Tại	vì	quý	vị	muốn,	tức	là	có	chấp,	tôi	
muốn	phải	có	căn	nhà	ở	Thành	phố	Hồ	Chí	Minh	ở	khu	Thảo	Cầm	Viên	hay	Thảo	
Đường	gì	đó,	chỗ	nào	đó…..	Mình	có	ý	tưởng	đó	gọi	là	có	chấp	như	thế,	cho	nên	
phải	tới	đó	mua	căn	nhà.	Không	có	tiền	thì	ráng	vay	tiền	v.v…	Hoặc	là	muốn	có	
nhà	ngoài	mặt	đường	(mặt	tiền).	Trong	đầu	có	ý	tưởng	đó,	thì	đó	là	thủ.	 

Tại	sao	có	thủ?	Vì	đằng	trước	đó	mình	có	ái	(mong	muốn).	Vì	sao	có	ái?	Vì	
mình	cảm	thấy	vui	khi	mình	có	cái	đó,	gọi	là	có	thọ	lạc,	thọ	khổ.	Vậy	vì	sao	có	thọ	
lạc,	thọ	khổ?	Vì	nghe	người	ta	nói	ở	khu	ngoài	mặt	đường	(mặt	tiền)	đó	có	an	ninh	
tuyệt	vời	lắm.	Tức	là	do	có	xúc,	xúc	đó	từ	đâu?	Nghe	từ	tai,	nghe	thấy	người	ta	nói	
ở	nhà	đó	sướng.	Đó	là	do	Sáu	xứ	mà	nó	đưa	vào. 

Cho	nên	 vòng	12	Nhân	duyên	 là	 như	 vậy	 đó	 quý	 vị.	 Thiện	Trang	nói	 từ	
[đoạn]	trên,	mà	cuối	cùng	rốt	ráo	 là	do	Vô	minh.	Tại	sao?	Ta	không	phân	biệt	
được,	ta	nghĩ	là	ta	sống	lâu	v.v…	nên	ta	chụp	vô,	một	hồi	từ	đó	ra.	Cho	nên	tất	cả	
mọi	thứ	đều	do	Vô	minh	dẫn	đầu.	Bây	giờ	có	Hữu	ở	Dục	giới,	có	Hữu	ở	Sắc	giới,	
có	Hữu	ở	Vô	sắc	giới,	cho	nên	có	gì	đó	tiếp,	có	rồi	thì	sẽ	tạo	dựng	nhà	cửa. 

Duyên	hữu	nên	có	sanh;	Thế	nào	là	sanh?	Nếu	mỗi	mỗi	chúng	sanh	
kia	nơi	mỗi	mỗi	chủng	loại	thân	kia,	siêu	việt,	hòa	hợp,	xuất	sanh,	thành	tựu	
uẩn,	thành	tựu	giới,	thành	tựu	xứ,	thành	tựu	căn.	Đó	gọi	là	sanh. 

Ngôn	ngữ	này	hơi	khó	hiểu,	chúng	ta	đọc	kỹ	lại	thì	hiểu	như	thế	này:	Sanh	



 
 

24 

tức	là	mỗi	mỗi	chúng	sanh,	tại	vì	có	‘Dục	hữu,	Sắc	hữu,	Vô	sắc	hữu’,	nên	có	ba	loại.	
Nhưng	thật	ra	trong	đó	có	vô	lượng	loài	theo	chủng	loại	thân	đó,	nó	có,	nó	siêu	
hợp	tức	là	hòa	hợp	rồi	xuất	sanh.	Tức	là	nó	tự	đầu	thai,	nói	đầu	thai	cũng	không	
đúng,	vì	cõi	ở	trên	là	hóa	sanh,	nói	chung	nó	như	thế	nào	đó,	nên	nó	hòa	hợp	mà	
sanh	ra.	Rồi	thành	tựu	được	các	uẩn,	tức	là	Sắc,	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức,	đầy	đủ.	 

Ở	đây	tại	sao	đức	Phật	nói	không	có	Sắc,	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức?	Vì	nhiều	
khi	là	Vô	sắc	thì	đâu	có	Sắc.	Nên	Ngài	nói	là	thành	tựu	uẩn	thôi,	quý	vị	hiểu	không?	
Rồi	thành	tựu	giới,	giới	tức	là	chủng	loại	đó	sanh	vào	loài	nào	thì	có	loài	đó.	Rồi	
thành	tựu	xứ,	ý	nói	là	Sáu	xứ	(Nhãn,	nhĩ,	tỉ,	thiệt,	thân,	ý),	nhưng	nhiều	khi	không	
phải	có	Sáu	xứ	đâu	quý	vị.	Sáu	xứ	là	nói	cõi	Người,	chứ	nhiều	khi	quý	vị	lên	mấy	
cõi	Trời	trên,	[thì]	họ	không	xài	mấy	căn	này	nữa. 

Giống	như	nhiều	người	nói:	‘Thưa	thầy,	con	sợ	âm	thanh	quá’.	Tại	vì	quý	vị	
chưa	nhập	Nhị	thiền.	Quý	vị	nhập	Nhị	thiền,	thì	quý	vị	biết	ở	Nhị	thiền	trở	lên	là	
căn	tai	không	nghe,	không	xài	nữa.	Cho	nên	căn	tai	yếu	xuống.	Trời	Quang	Âm	thì	
họ	ít	xài	căn	tai	lắm,	càng	lên	trên	cao	thì	không	xài	căn	tai	nữa,	không	xài	căn	
mũi	nữa,	hết	xài,	không	xài.	Cho	nên	bớt	xứ	xuống,	bớt	căn	xuống	rồi.	Mà	bớt	
được	thì	bớt	Phiền	não. 

Hồi	xưa	quý	vị	nghĩ	mình	có	nhiều	[căn]	là	mình	tốt.	Không	phải!	Có	nhiều	
[căn]	thì	Phiền	não	nhiều.	Ví	dụ	quý	vị	đi	ở	dưới	nhân	gian,	quý	vị	có	đủ	Sáu	căn:	
Tai,	mắt,	mũi,	lưỡi,	thân,	ý.	Khi	quý	vị	đi	qua	chỗ	thơm	thì	quý	vị	động	tâm.	Vì	mũi	
quý	vị	ngửi	mùi	thơm:	Ôi!	Bánh	xèo	[thơm	quá],	[rồi]	nướng	gì	đó	[thơm].	Nhưng	
qua	chỗ	hôi	thì	quý	vị	khó	chịu	chứ.	Nhưng	chư	Thiên	ở	cõi	Sắc,	có	những	tầng	
trời	không	xài	căn	đó	nữa	rồi.	Cho	nên	các	ngài	đi	qua,	thấy	đâu	có	thơm,	thối	gì	
đâu.	Rồi	quý	vị	thấy	các	ngài	cũng	không	xài	âm	thanh,	nên	các	ngài	không	nghe	
âm	thanh,	vì	các	ngài	không	có	[căn]	tai	chẳng	hạn,	[thì]	cũng	ok	thôi.	Có	những	
cảnh	giới	như	vậy.	Còn	cõi	Vô	sắc	thì	khỏi	có	gì	luôn,	chỉ	sống	trong	tâm	thức	thôi,	
vì	các	thức	kia	đâu	có	nữa	đâu.	Vô	sắc	giới	đó	quý	vị,	chỉ	sống	trong	tâm	thức	thôi,	
cho	nên	đâu	có	gì	đâu. 

Đó	là	tùy!	Cho	nên	đức	Phật	mới	nói	tổng	quan	thành	tựu	căn,	chứ	đức	Phật	
đâu	có	nói	Ngũ	căn	đâu.	Sáu	căn,	Sáu	thức,	Sáu	trần,	đó	là	nói	cho	cảnh	giới	Người	



 
 

25 

thôi.	Sau	này	chúng	ta	sẽ	học	rõ	ràng	cảnh	giới	nào	có	loài	nào.	 

Cho	nên	quý	vị	tư	duy	những	điều	đó	cũng	quan	trọng	lắm.	Có	một	bài	kinh,	
đức	Phật	nói:	Nếu	ai	thường	tư	duy	về	các	nơi	trú	xứ	của	Thần	thức	(Thiện	Trang	
đã	dẫn	có	chín	nơi	trú	xứ	của	Thần	thức.	Có	chỗ	nói	bảy,	nhưng	nói	đầy	đủ	là	
chín),	hoặc	là	có	loại	chúng	sanh	nhiều	thân	và	nhiều	tưởng,	đó	chính	là	cõi	Người,	
một	số	chư	Thiên	và	những	cõi	đọa	xứ.	Nói	chung	từ	Dục	giới	trở	xuống	là	nhiều	
thân	và	nhiều	tưởng.	Tức	là	thân	đâu	có	giống	nhau	đâu,	thân	Thiện	Trang	hay	
quý	vị,	rồi	loài	bò,	v.v…	đâu	có	giống	nhau,	mỗi	người	khác	nhau,	đó	gọi	là	nhiều	
thân.	Và	nhiều	tưởng	tức	là	suy	nghĩ	của	mình	không	giống	nhau. 

Rồi	có	chúng	sanh	nhiều	thân	nhưng	một	tưởng,	đó	chính	là	chúng	sanh	ở	
trời	Sơ	thiền	(Phạm	Ca	Di).	Khi	lúc	đầu	mới	sanh	[thì]	nhiều	thân	[nhưng]	có	một	
tưởng	thôi.	Rồi	có	chúng	sanh	nhiều	tưởng	nhưng	chỉ	có	một	thân,	là	chúng	sanh	
ở	trời	Nhị	thiền.	Rồi	chúng	sanh	có	một	thân,	một	tưởng	thôi,	là	trời	Tam	thiền.	
Rồi	 có	 chúng	 sanh	không	 có	 tưởng	nào	hết,	 là	 trời	Vô	 tưởng.	Rồi	 chúng	 sanh	
không	có	thân	nữa,	thì	sống	ở	cõi	Sắc	hay	Vô	sắc? 

Vậy	bây	giờ	Thiện	Trang	hỏi	cõi	Vô	sắc	là	có	tưởng	hay	không	có	tưởng?	
Mình	bỏ	trời	Phi	Tưởng	Phi	Phi	Tưởng	Xứ	ra,	hôm	bữa	thứ	Hai	Thiện	Trang	có	
giải	thích	về	trời	này	rồi,	tạm	gác	qua	một	bên.	[Còn]	ba	tầng	trời	Không	Vô	Biên	
Xứ,	Thức	Vô	Biên	Xứ,	Vô	Sở	Hữu	xứ	là	không	có	thân	rồi,	vậy	có	tưởng	không?	Tất	
nhiên	là	có	rồi.	Tại	vì	sao	có	tưởng?	Thứ	nhất	Không	Vô	Biên	Xứ	là	họ	tưởng	tất	
cả	đều	là	‘không’,	 ‘không’	khắp	mọi	nơi,	nên	gọi	là	Không	Vô	Biên	Xứ.	Họ	sống	
trong	tưởng	đó.	Còn	Thức	Vô	Biên	Xứ	là	họ	cho	rằng	thức	(biết)	đó	rộng	khắp	mọi	
nơi,	nên	họ	cũng	sống	trong	tưởng	đó.	Còn	Vô	Sở	Hữu	Xứ	là	tưởng	không	có	cái	
gì	hết,	không	có	thức,	cũng	không	có	tưởng.	Họ	tưởng	đó,	thật	ra	họ	vẫn	đang	
tưởng,	nên	họ	ở	trong	đó	vẫn	là	có	tưởng.	Nên	ba	[hàng]	chúng	sanh	đó	là	không	
có	thân	mà	có	tưởng. 

Cuối	cùng	là	Phi	Tưởng	Phi	Phi	Tưởng	Xứ,	tại	sao	không	nhét	vô	chung	ba	
loại	đó?	Cũng	không	có	thân,	rồi	cũng	không	có	tưởng	mà.	Có	không?	Có!	Nhưng	
[tưởng]	đó	nhạt	quá,	nhỏ	quá.	Giống	như	quý	vị	đổ	một	bát	dầu,	quý	vị	hút	hay	
ăn	hết	dầu	rồi	v.v…	chỉ	còn	vài	giọt	dầu	dính	ở	trên	cái	chén	(tô)	đó	thôi,	cuối	cùng	



 
 

26 

nói	là	chén	không	có	dầu.	Đúng	rồi!	Nhưng	nó	vẫn	còn	một	chút	dầu,	dầu	đó	không	
hết	hoàn	toàn,	gọi	là	Phi	Tưởng	Phi	Phi	Tưởng	Xứ.	Ở	trong	Kinh	A	Hàm	có	chỗ	
dịch	là	Hữu	Tưởng	Vô	Hữu	Tưởng	Xứ.	Cho	nên	chúng	ta	biết	cũng	là	một	cách	đặc	
biệt.	 

Quý	vị	nhớ	và	thường	tư	duy	chín	nơi	trú	xứ	của	Thần	thức,	[thì]	đức	Phật	
nói	người	đó	dễ	giải	thoát,	đắc	đạo	A-la-hán	đó	nha.	Tại	sao?	Bởi	quý	vị	nắm	lại	
cốt	lõi	Tam	giới	(tức	là	ba	cõi)	bằng	chín	nơi	trú	xứ	của	Thần	thức,	[thì]	quý	vị	
làm	chủ	rồi,	dần	dần	quý	vị	cũng	ngán,	không	muốn	vô	luân	hồi	nữa	đâu.	Cho	nên	
có	nhiều	cách	tu	lắm. 

Chúng	ta	trở	lại.	Như	vậy	những	chúng	sanh	này	do	có	hữu	nên	có	sanh,	
sanh	ra	đầy	đủ	các	căn,	các	thức	v.v…	Đầy	đủ	này	là	tùy	theo	cảnh	giới,	đó	gọi	là	
sanh.	Giống	như	mình	muốn	có	nhà	ở	ngoài	mặt	tiền,	nên	từ	sự	mong	muốn	(Vô	
minh)	đó,	cuối	cùng	mình	cũng	ráng	mua	hay	cất	căn	nhà	ở	ngoài	đó.	Khi	cất	nhà	
xong	thì	gọi	là	sanh. 

Duyên	sanh	nên	có	già	chết.	 (Có	sanh	thì	có	già.	 [Ví	dụ]	có	căn	nhà,	 thì	
trước	sau	gì	căn	nhà	đó	cũng	hoại,	cũng	hư,	cũng	rã,	có	căn	nhà	nào	bền	lắm	đâu).	
Thế	nào	là	già?	Như	tóc	bạc,	đầu	hói,	da	nhăn,	các	căn	suy	sụp,	tay	chân	yếu	
ớt,	lưng	còm,	đầu	cúi,	rên	rỉ,	hơi	thở	ngắn,	mệt	nhọc,	chống	gậy	đi,	thân	thể	
đen	sạm,	tay	chân	nổ	ban	đốm,	lú	lẫn,	làm	việc	gì	cũng	khó	khăn,	kém	cỏi.	
Đó	gọi	là	già. 

Điều	này	đức	Phật	nói	quá	chi	tiết	rồi	đúng	không?	Già	[có]	dấu	hiệu	là	gì?	
[Một	là]	tóc	bạc,	hai	là	đầu	hói	(có	nhiều	người	đầu	bị	rụng	bớt	tóc	rồi),	ba	là	da	
nhăn,	các	căn	suy	sụp	(các	căn	yếu	rồi),	tay	chân	yếu	ớt,	lưng	còm,	đầu	cúi,	rên	rỉ	
(già	rồi	bắt	đầu	hay	rên	rỉ),	hơi	thở	ngắn,	mệt	nhọc,	chống	gậy	đi	(yếu	quá	phải	
chống	gậy),	thân	thể	đen	sạm	(điều	này	rõ	ràng!	Già	rồi	thì	bắt	đầu	da	đen	dần),	
tay	chân	nổ	ban	đốm	(đúng	luôn),	lú	lẫn	hay	quên	(việc	đang	nói	người	này	mà	
nói	người	kia.	Điều	này	già	 là	 thấy	rõ	ràng	 lắm.	Hồi	xưa	Thiện	Trang	gặp	Hòa	
thượng	Thiện	Huệ,	Thiện	Trang	ngồi	hai	bữa,	ngài	nói	chuyện	rất	hay,	nhưng	ngài	
nói	cứ	lộn	miết.	Tức	là	ngài	đang	nói	người	này	mà	nói	tên	người	kia,	tên	người	
bị	lộn	nhưng	mình	nghe	là	mình	biết.	Như	ngài	đang	nói	về	ngài	Tịnh	Không	mà	



 
 

27 

ngài	nói	tên	người	khác,	đang	nói	ngài	Hải	Hiền	thì	nói	lộn	qua	ngài	khác,	cứ	lộn	
tên	khác.	Đó	là	già	rồi	mới	bị	vậy),	làm	việc	gì	cũng	khó	khăn,	kém	cỏi	(điều	này	
rõ	ràng).	Đó	gọi	là	già.	[Dấu	hiệu	của]	già	thì	chắc	ai	cũng	biết,	mình	chỉ	ôn	lại	thôi. 

Thế	nào	là	chết?	Là	mỗi	mỗi	chúng	sanh	kia	nơi	mỗi	mỗi	chủng	loại	
thân	kia	chết	đi,	tuổi	thọ	chấm	dứt,	thân	hoại,	đổi	dời,	hơi	ấm	lìa	thân,	mệnh	
sống	kết	thúc,	là	đã	đến	lúc	từ	bỏ	cái	uẩn	thân.	Đó	gọi	là	chết.	

Chết	thì	ai	cũng	biết,	chết	là	dễ	biết	nhất,	tùy	loài	[mà]	chết	theo	kiểu	của	
chúng.	Như	chư	Thiên	chết	thì	không	có	khổ	như	mình,	chư	Thiên	không	có	chết	
khổ.	Như	trong	kinh	nói	có	năm	tướng	suy	hao,	hay	có	chỗ	nói	bảy	tướng	suy	hao	
hiện	ra	nơi	thân,	rồi	hết	thọ	mạng	thì	họ	chết	thôi,	chết	không	có	đau	khổ	gì	hết.	
Cho	nên	trên	đó	là	bình	thường,	còn	mình	ở	đây	thì	chết	khổ. 

Chết	này	cùng	già	đã	nói	 trước,	gọi	chung	 là	già	chết.	Đó	 là	 thuyết	
nghĩa	duyên	khởi”.	Thật	ra	chỗ	đây	còn	nói	khổ	[và]	não,	già	chết	thì	đi	cùng	với	
khổ,	não.	

Đức	Phật	nói	kinh	này	xong,	các	Tỳ-kheo	sau	khi	nghe	những	gì	đức	
Phật	đã	dạy,	hoan	hỷ	phụng	hành.	

(Kinh	336.	Pháp	Thuyết	Nghĩa	Thuyết	-	Kinh	Tạp	A	Hàm). 

Quý	vị	thấy	12	Nhân	duyên	đức	Phật	giảng	rất	hay,	rất	đơn	giản,	đúng	là	đức	
Phật	có	khác.	Thiện	Trang	nói	xưa	nay	mình	nghĩ	 là	không	có	cách	nào	có	thể	
giảng	ngắn	như	vậy	được.	Nhưng	nhớ	đức	Phật	có	một	bài	kinh	nói	đơn	giản	lắm	
mà,	thế	là	coi	lại,	thì	đúng	là	đơn	giản.	12	duyên	khởi	nói	một	vòng	vậy	đó,	nếu	
nói	ngược	lại	thì	Vô	minh	diệt	nên	Hành	diệt,	tức	là	cái	đằng	trước	diệt	thì	cái	sau	
diệt.	Giống	như	quý	vị	có	nhà,	mà	phải	mượn	tiền	đi	mua,	cuối	cùng	tháng	nào	
cũng	phải	đóng	tiền	trả	nợ.	Nhưng	nếu	quý	vị	biết	nguyên	nhân,	thôi	mình	không	
cần	căn	nhà	đó	nữa,	bán	nhà	trả	nợ	là	hết.	Duyên	hết	thì	mấy	cái	sau	hết,	là	hết	
khổ. 

Cũng	vậy,	chúng	ta	có	mặt	trong	luân	hồi,	chúng	ta	có	bao	nhiêu	nỗi	khổ	bởi	
vì	do	Vô	minh.	Nếu	chúng	ta	nếu	kết	được	Vô	minh	là	được.	Nhưng	không	kết	
được	ở	Vô	minh,	vì	mình	không	thấy	Vô	minh.	Có	nhiều	người	nhắm	vô	Vô	minh,	



 
 

28 

nhưng	quý	vị	thấy	đức	Phật	đâu	có	dạy	làm	sao	kết	ở	Vô	minh	đâu,	bằng	cách	
nhìn	thấy	Vô	minh	được.	Quý	vị	chỉ	quán	sát	tâm	là	tu	Thiền	chỉ,	tu	Thiền	quán	
thì	tự	nhiên	nó	hết.	Ngoài	ra	còn	một	cách	nữa	là	quý	vị	nhắm	vào	Ái,	cho	nên	đức	
Phật	hay	nói	là	cắt	chữ	ái	đi,	gọi	là	“ái	tận	tức	Niết-Bàn”.	Tại	vì	những	chỗ	nào	tu	
thì	mình	nhắm	vô	được. 

	Nói	là	cắt	ái,	thì	đức	Phật	nói	là	bớt	bớt	thôi,	dùng	Thiền	quán,	quán	sát	[thì]	
nó	chỉ	chạy	theo	đằng	sau,	nó	không	theo	kịp,	nên	mình	chỉ	bớt	[được]	thôi.	Còn	
tu	Thiền	chỉ,	thì	với	sức	định	của	Thiền	chỉ	thì	mới	tạm	hết,	rồi	Thiền	quán	đè	vô	
nữa	là	hết	luôn.	Cho	nên	trong	lộ	trình	tâm	mà	đắc	đạo	Tu-đà-hoàn	hoặc	là	đắc	
các	quả	vị,	quý	vị	thấy	lúc	mà	chấm	dứt	được	Phiền	não	là	do	các	sát-na	tâm	khởi	
lên,	lúc	đó	đủ	Bát	chánh	đạo	hiện	tiền,	thì	đó	gọi	là	Tâm	đạo.	Khi	có	Tâm	đạo	rồi,	
sát-na	sau	đó	chuyển	sang	Tâm	quả	thì	lúc	đó	giữ	được	trạng	thái,	không	còn	sinh	
lại	Phiền	não	nữa. 

Có	nhiều	người	tu	kiểu:	“Ôi,	đừng	có	tham,	đừng	có	sân,	đừng	có	si	đi”.	Thật	
ra	‘đừng’	là	không	đúng,	mà	chỉ	có	giảm	tham	đi,	giảm	sân	đi,	giảm	si	đi.	Vì	không	
có	cách	nào	nhìn	thấy	được	nó	đâu,	trong	một	nháy	mắt	có	tỷ	tỷ	sát-na	tâm	rồi,	
một	cái	búng	tay	có	ba	mươi	hai	ức	trăm	ngàn	niệm	rồi,	làm	sao	có	thể	theo	được.	
Chỉ	có	tu	tương	ưng	thì	sẽ	tương	ưng	thôi.	Cho	nên	khi	mình	tu	đúng	theo	những	
điều	đức	Phật	dạy,	đến	lúc	nào	đó	công	phu	đủ	thì	tự	nhiên	cắt	đứt	Phiền	não,	đắc	
đạo	thì	hết.	Chứ	quý	vị	bảo	hết	thì	không	hết	được	đâu.	Mà	không	hết,	mình	đè	
nén	càng	lâu	thì	nó	bung	lên	càng	mạnh	nữa.	Giống	như	lấy	đá	đè	cỏ,	cỏ	ở	dưới	bị	
che,	nhưng	lúc	nào	cỏ	lên	được	là	quá	trời	dưới	đó,	quý	vị	giở	đá	ra	là	cỏ	quá	trời	
luôn. 

Cho	nên	có	nhiều	người	tu	sai	là	vậy	đó,	tu	lâu	năm	rồi	mà	tại	sao	họ	phiền	
não	nhiều,	 tu	 lâu	năm	mà	tại	sao	ngã	mạn,	cống	cao	nhiều,	rồi	khống	chế	mọi	
người	đủ	các	kiểu,	 tu	càng	ngày	càng	ngu	si	hơn.	Tại	vì	do	 lấy	đá	đè	cỏ,	mình	
không	biết	cách	diệt	cỏ.	Mà	muốn	diệt	cỏ,	đức	Phật	nói:	“Muốn	biệt	tri	Vô	minh,	
muốn	biệt	tri	già	chết,	hãy	tu	mười	Biến	xứ”.	Tức	là	quý	vị	phải	tu	Thiền	chỉ,	
để	nhờ	công	phu	Thiền	chỉ	tạo	ra	Tâm	thiền. 

Hôm	bữa	mình	học	12	Tâm	bất	thiện,	ở	Dục	giới	có	12	Tâm	bất	thiện	đó	thôi.	



 
 

29 

Nhưng	nếu	quý	vị	đắc	Thiền	chỉ,	quý	vị	lên	Tâm	thiền,	thì	tự	nhiên	là	tâm	tốt	thôi.	
Tâm	tốt	đó	chỉ	 là	phục	thôi,	chứ	không	hết.	Khi	Tâm	đạo	lên	thì	mới	hết	hoàn	
toàn,	mới	cách	đứt	Phiền	não.	Cho	nên	quý	vị	coi	kỹ	trong	kinh,	đức	Phật	nói	điều	
kiện	để	đắc	đạo	là	gì?	Là	phải	từ	Sơ	thiền	trở	lên.	Sau	khi	lên	Sơ	thiền	[thì]	dùng	
tâm	đó	để	quán	Vipassana,	quán	về	Tứ	niệm	xứ	(Khổ,	Không,	Vô	thường,	Vô	ngã),	
quán	những	điều	đó,	thì	từ	đó	đắc	đạo.	 

Lộ	trình	là	như	vậy.	Mà	bây	giờ	mình	không	chịu	tu	Thiền	chỉ	thì	làm	sao	
được.	Rồi	cứ	mong	chờ	sát-na	tâm	[định].	Cũng	có,	nhưng	hiếm.	Có	những	người	
nghe	đạo	mà	đắc	đạo,	là	do	họ	có	sát-na	tâm	Thiền	định	mà	đắc	đạo,	nhưng	điều	
đó	rất	hy	hữu.	Lúc	đó	đủ	Bát	chánh	đạo,	định	đó.	Trong	kinh,	đức	Phật	nói	định,	
định	là	Sơ	thiền.	Tuy	là	có,	nhưng	không	tu	thì	khó	lắm.	Và	không	tu	thì	thường	
không	có	Tâm	thiền,	thì	Tâm	dục	giới	chạy	thôi.	Tâm	dục	giới	là	tâm	tham,	sân,	si,	
12	loại	tâm	đó,	chúng	ta	đã	học	trong	này.	Chủ	yếu	các	loại	tâm	đó	là	chính,	cho	
nên	thường	gây	ra	Phiền	não	là	đúng	rồi.	Còn	bao	giờ	quý	vị	đắc	Tu-đà-hoàn	là	
bớt	được	5	tâm	trong	12	Tâm	đó,	là	còn	7	tâm	thôi. 

Cho	nên	phải	tu	đúng,	chứ	không	phải	là	mong	muốn,	mong	muốn	là	vọng	
tưởng.	Nên	nhớ!	Đức	Phật	nói:	Không	phải	mong	muốn	hay	không	mong	muốn,	
hay	vừa	mong	muốn	vừa	chẳng	mong	muốn,	hay	chẳng	mong	muốn	cũng	chẳng	
không	mong	muốn,	quý	vị	tu	không	được.	Giống	như	con	gà	ấp	trứng,	nó	ấp	đúng	
cách	thì	ra	con	gà	con.	Người	đánh	đàn,	muốn	đánh	được	ra	tiếng	đàn	[thì	phải]	
đánh	 cho	 đúng	 cách,	 chứ	 không	 phải	muốn	hay	 không	muốn.	Đưa	 cho	 người	
không	biết	đánh	đàn,	dù	có	muốn	lắm,	nhưng	đánh	đứt	dây	đàn	cũng	không	ra	
tiếng.	Cũng	vậy,	lấy	lửa	phải	lấy	cho	đúng	cách,	vắt	sữa	bò	cũng	phải	vắt	cho	đúng	
cách,	đúng	chưa?	Đó	là	những	điều	mà	quý	vị	muốn	thành	đạo	thì	phải	tu	như	
thế.	Còn	quý	vị	không	tin	thì	tùy	quý	vị,	tùy	duyên. 

Hôm	nay	Thiện	Trang	đã	chia	sẻ	xong	12	nhân	duyên,	bây	giờ	chúng	ta	vào	
phần	A	Tỳ	Đàm	về	Tâm,	mời	quý	vị	theo	dõi	tiếp.	Chúng	ta	đã	học	12	tâm,	quý	vị	
tự	coi	lại	nha.	Đừng	để	bữa	sau	Thiện	Trang	hỏi	12	tâm	là	gì,	mà	quý	vị	không	biết	
12	Tâm	bất	thiện	là	gì	luôn.	Có	bao	nhiêu	Tâm	tham?	Quý	vị	phải	nhớ	[có]	8	Tâm	
tham,	gồm	những	gì.	Bao	nhiêu	Tâm	sân,	bao	nhiêu	Tâm	si,	chỉ	có	vậy	thôi.	Không	



 
 

30 

nhớ	là	bữa	sau	nghe	như	vịt	nghe	sấm	đó,	không	có	hiểu	đâu.	Cố	gắng	nhớ!	Điều	
đó	dễ	lắm	mà!	8	Tâm	tham	thì	đi	với	hai	thọ,	hoặc	là	thọ	hỷ	hoặc	là	thọ	xả;	hợp	Tà	
kiến	hay	không	hợp	Tà	kiến	(ly	tà	hay	hợp	tà);	có	trợ	hay	vô	trợ,	thành	ra	nhân	8	
trường	hợp.	 

Tâm	sân	thì	có	hai	thôi,	Tâm	sân	thì	lúc	nào	cũng	hợp	phẫn	nộ,	thọ	ưu,	có	
trợ	hay	vô	trợ,	là	hết.	Tâm	si	thì	cũng	rất	dễ,	chỉ	có	hợp	với	hoài	nghi	hay	hợp	với	
phóng	dật	là	xong.	Vậy	khỏe!	Chỉ	có	hai	thứ.	Như	vậy	là	xong	12	Tâm	bất	thiện. 

Bữa	nay	chúng	ta	sẽ	học	vào	tâm	khác,	hôm	bữa	là	phần	A,	bữa	nay	mình	
học	phần	B.	

			Tâm	Trong	A	Tỳ	Đàm	(tiếp	theo)	

(B)	Tâm	Vô	Nhân	(Ahetuka	Citta)	có	18:	

	 +Định	 nghĩa:	 Tâm	 vô	 nhân	 (Ahetukacitta)	 ám	 chỉ	 cho	 những	 tâm	
không	có	nhân	tương	ưng	(sampayuttahetu)	cùng	phối	hợp	(không	có	phối	
hợp	với:	tham,	sân,	si,	vô	tham,	vô	sân,	vô	si).	Tức	là	những	tâm	nào	không	đi	
cùng	với	tham,	sân,	si,	không	tham,	không	sân,	không	si,	thì	đó	gọi	là	Tâm	vô	nhân.	

Như	vậy	hôm	bữa	mình	học	12	tâm	vừa	rồi,	là	Tâm	vô	nhân	hay	là	Tâm	có	
nhân?	Mình	học	12	Tâm	bất	thiện	là	Tâm	tham,	sân,	si.	[Tâm]	tham	có	8	tâm,	Tâm	
sân	có	2	tâm,	Tâm	si	có	2	tâm.	Tâm	đầu	tiên	hợp	với	tham,	tâm	thứ	hai	hợp	với	
sân,	tâm	thứ	ba	hợp	với	si.	Như	vậy	đó	là	tâm	có	nhân.	Cho	nên	mới	gọi	là	nhân	
hay	vô	nhân. 

		 Hôm	nay	chúng	ta	học	18	tâm	này	là	không	có	phối	hợp	với	tham,	sân,	si.	
Nói	chung	là	không	liên	quan	đến	tham,	sân,	si,	vô	tham,	vô	sân,	vô	si,	chỉ	lấy	tâm	
thôi.	Tại	sao	lại	như	vậy?	Điều	đó	chúng	ta	từ	từ	học,	có	18	tâm.	Cho	nên	đi	đầu	
thai,	thì	có	Tâm	vô	nhân,	có	Tâm	nhị	nhân,	có	Tâm	tam	nhân.	Hôm	nay	chúng	ta	
học	Tâm	vô	nhân	là	gì?	Định	nghĩa	như	thế	này: 

Có	18	thứ	tâm	vô	nhân	(ahetuka	citta),	được	chia	thành	3	nhóm:	

B1.	Tâm	quả	Bất	thiện	(Akusala	vipāka	citta)	có	7.	Hôm	bữa	là	Tâm	nhân	
nha	quý	vị,	còn	bữa	nay	là	Tâm	quả.	Thật	ra	tâm	này	là	Tâm	vô	nhân,	trong	Tâm	



 
 

31 

vô	nhân,	đầu	tiên	mình	quan	tâm	là	Tâm	quả	Bất	thiện,	thì	có	7.	Đây	là	Tâm	quả	
chứ	không	phải	Tâm	nhân,	hôm	bữa	nếu	đọc	đầy	đủ	là	Tâm	nhân	Bất	thiện,	có	12	
tâm.	Đó	là	Tâm	nhân	vì	liên	quan	đến	tham,	sân,	si,	thì	có	12	tâm. 

Tại	sao	gọi	là	Tâm	nhân,	tại	sao	gọi	là	Tâm	quả?	Tâm	nhân	vì	có	liên	quan	
đến	tham,	sân,	si,	và	những	điều	đó	tạo	ra	quả	báo.	Còn	tâm	này	không	phải	tạo	
ra	quả,	mà	tâm	này	là	Tâm	quả,	là	nhận	được	quả	từ	thời	khác.	Ví	dụ	như	có	người	
trồng	cam	thì	đó	là	Tâm	nhân,	có	người	hái	cam	được	quả.	Ở	đây	tâm	này	cũng	
vậy.	Chúng	ta	tạm	thời	hiểu	Tâm	quả	Bất	thiện	có	7. 

‘Tâm	quả	Bất	thiện’	sinh	khởi	chính	là	quả	của	Tâm	bất	thiện,	hay	là	
quả	sanh	từ	12	nghiệp	bất	thiện,	trong	đó	có	thấy,	nghe,	ngửi...	những	cảnh	
không	tốt.	 

Tâm	này	thật	ra	chính	là	quả	của	12	Tâm	bất	thiện	hôm	bữa,	nó	khiến	cho	
mình	thấy,	hoặc	là	nghe,	hoặc	là	ngửi,	hoặc	là	nếm,	hoặc	là	xúc	chạm,	hoặc	là	suy	
nghĩ	những	cảnh	không	tốt. 

		 Học	ở	đây,	quý	vị	mới	cẩn	thận,	mới	sợ,	nhiều	người	cứ	nghĩ	tại	sao	mình	ăn	
không	được	ngon?	Thật	ra	đó	là	do	Tâm	nhân.	Quý	vị	tạo	12	nghiệp	bất	thiện	theo	
12	tâm	tham,	sân,	si,	cho	nên	bây	giờ	mình	gặt	quả.	Quả	đó	hiện	ra,	thành	ra	mình	
ăn	món	ăn	không	được	ngon,	mình	ngửi	mùi	hương	không	tốt	v.v...	thì	đó	là	do	
Tâm	quả.	Tất	nhiên	 không	hoàn	 toàn	 là	 do	 tiền	nghiệp,	 có	 thể	do	hoàn	 cảnh,	
nhưng	nói	chung	đại	khái	là	như	vậy.	Tại	vì	nghiệp	vẫn	là	nhiều	hơn.	Hay	định	
nghĩa	khác	là: 

		 Hay:	Tâm	quả	Bất	thiện	(akusala	vipāka	citta)	tức	là	tâm	quả	do	dị	thời	
‘nghiệp	duyên’	bất	thiện	trợ	tạo,	hay	là	chủng	tử	bất	thiện,	do	Tâm	sở	Tư	
(cetanā)	hợp	với	Tâm	bất	thiện	đã	diệt	còn	để	lại	ảnh	hưởng	tợ	như	hạt	
giống,	khi	gặp	dịp	phát	ra	Tâm	quả	Bất	thiện.	

		 Định	nghĩa	này	thì	đầy	đủ	hơn.	Tức	là	Tâm	quả	Bất	thiện	là	gì?	Là	Tâm	quả	
do	dị	thời	‘nghiệp	duyên’	bất	thiện	trợ	tạo.	

		 Đầu	tiên	là	mình	giải	thích	từ	dị	thời	‘nghiệp	duyên’.		#Dị	thời	là	khác	thời,	
#nghiệp	duyên	là	duyên	nghiệp.	Nói	đơn	giản	là	như	vầy:	Mình	làm	một	việc	gì	



 
 

32 

đó	mà	[việc	đó]	chưa	xảy	kết	quả	đồng	lúc	đó,	phải	có	một	thời	gian	nào	đó	thì	
mới	trổ	ra	kết	quả,	thì	gọi	là	dị	thời.	Ví	dụ	như	thế	này,	từ	từ	quý	vị	nghe	cho	kỹ	
nha,	điều	này	khó	giải	thích	lắm. 

	 Ví	dụ	quý	vị	đánh	một	người,	thì	một	thời	gian	sau	bị	người	khác	đánh	lại,	
bị	người	nào	đó	đánh	lại,	thì	đó	gọi	là	dị	thời	nghiệp	duyên	đúng	không?	Đời	này	
đánh	người	kia,	đời	kia	bị	người	đánh	lại,	hoặc	giết	người	ta	thì	bị	người	ta	giết	
lại,	điều	đó	thì	ai	cũng	hiểu.	Nhưng	nếu	quý	vị	đánh	người	ta,	rồi	người	ta	đánh	
lại	quý	vị,	 thì	đó	 có	phải	 là	dị	 thời	nghiệp	duyên	không?	Bây	giờ	hai	đứa	gây	
chuyện	đánh	nhau,	đứa	này	đánh	đứa	kia,	đứa	kia	đánh	lại	một	cái.	Vậy	có	phải	
dị	thời	nghiệp	duyên	không? 

		 Vẫn	là	dị	thời	nghiệp	duyên.	Vì	sao?	Vì	quả	bị	đánh	lại	vẫn	là	chậm	hơn	nhân	
kia.	Quý	vị	hiểu	không?	Lúc	mình	đánh	là	giây	trước	rồi,	nhưng	giây	sau	nó	mới	
đánh	 lại	mà,	đó	 là	khác	 thời.	Phải	khác	 thời,	nhưng	 thời	gần	quá.	Còn	dị	 thời	
nghiệp	duyên	có	thể	nói	rộng	hơn,	từ	thời	ngắn	đến	thời	dài.	Thời	dài	có	thể	là	
đời	khác,	kiếp	khác	v.v...	vô	lượng	kiếp	sau	mới	chín.	

		 Mà	đó	là	do	nghiệp	bất	thiện	mình	tạo,	tức	là	12	nghiệp	bất	thiện	ở	trên	đó.	
Mỗi	lần	có	một	Tâm	bất	thiện	khởi	lên	thì	cho	mấy	quả:	Một	quả	là	tâm	đầu	thai.	
Tâm	đó	để	làm	tâm	đầu	thai.	Ngoài	ra	còn	tạo	ra	một	chủng	tử	nghiệp,	nói	ngôn	
ngữ	dễ	hiểu	là	chủng	tử	nghiệp,	tức	là	hạt	giống	nghiệp	nằm	đâu	đó,	đến	lúc	nào	
đó	mới	trổ	ra	quả.	Cho	nên	khi	quả	trổ	thì	tâm	đón	nhận,	gọi	là	dị	thời	nghiệp	
duyên.	Cho	nên	Tâm	quả	đón	nhận.	Đó	là	mình	hiểu	rõ	ràng.	

		 Hay	là	chủng	tử	bất	thiện,	do	Tâm	sở	Tư	(cetanā)	(chủ	ý,	hành	động)	hợp	
với	Tâm	bất	thiện	đã	diệt	còn	để	lại	ảnh	hưởng	tợ	như	hạt	giống,	khi	gặp	dịp	phát	
ra	Tâm	quả	Bất	thiện.	Nghĩa	là	khi	quý	vị	làm,	thật	ra	khi	làm	là	mình	cố	ý,	có	chủ	
đích	là	mình	làm	việc	gì	đó.	Ví	dụ	quý	vị	muốn	giết	con	gà	để	ăn	thịt.	Tâm	đó	là	
Tâm	sở	Tư.	Quý	vị	giết	gà	để	ăn	thịt,	thì	hành	động	sẽ	xảy	ra.	Điều	đó	gây	ra	một	
chủng	tử	bất	thiện,	mà	chủng	tử	đó	thật	ra	là	Tâm	sở	Tư	lúc	đó	đã	hoạt	động	rồi,	
là	chủ	định	giết	con	gà	đó	để	làm	gì.	Thì	tâm	lúc	đó	là	tâm	gì	quý	vị?	Lúc	đầu	là	
tâm	tham,	tham	ăn	thịt.	Nhưng	lúc	giết	con	gà	đó	quý	vị	ra	tay	với	con	gà	thì	quý	
vị	phải	có	sân.	Quý	vị	không	có	sân,	là	quý	vị	có	tâm	từ,	thì	không	thể	nào	giết	con	



 
 

33 

gà	được,	lúc	đó	phải	có	tâm	sân	khởi	lên. 

		 Cho	nên	hai	tâm:	Tâm	tham	với	Tâm	sân	kết	hợp	lại,	đó	là	Tâm	sở	Tư,	chủ	
đích	của	mình	gọi	là	Tâm	sở	Tư.	Chủ	đích	tạo	ra	hạt	giống	đó,	bây	giờ	hạt	giống	
đó	đến	lúc	trổ	ra.	Nó	trổ	ra	là	tự	nhiên	quý	vị	bị	bệnh,	đau,	hoặc	là	bị	té	xe,	gãy	
chân,	gãy	tay,	hoặc	bị	người	ta	chém	v.v...	Đó	là	Tâm	quả	Bất	thiện	xuất	hiện,	trổ	
từ	chủng	tử	chính	là	Tâm	sở	Tư	ngày	xưa	mình	muốn	giết	con	gà.		 	

		 Nhân	quả	rõ	ràng	như	vậy!	Nó	đã	tạo	thành	hạt	giống	nằm	ở	đâu	đó,	bên	Đại	
thừa	gọi	là	nằm	trong	A-lại-da	thức.	Cho	nên	khi	làm	một	việc	gì	đó	thì	tạo	ra	hai	
quả:	Một	quả	là	Tâm	đầu	thai,	để	khi	nào	chết,	may	ra	nó	bốc	tâm	đó	ra	là	ngon,	
hên	hay	xui	là	do	đó.	Hai	là	quả	nghiệp.	Quả	nghiệp	chính	là	Tâm	sở	Tư.	Quý	vị	
chú	ý	như	vậy,	[chúng	ta]	học	rất	kỹ.	

		 +Có	khi	nói:	Thành	tựu	do	nơi	nghiệp	bất	thiện,	nên	gọi	là	Tâm	quả	bất	
thiện.	

		 Tóm	lại	là	bởi	do	thành	tựu	nơi	nghiệp	bất	thiện,	nên	gọi	là	Tâm	quả	Bất	
thiện.	Tâm	này	là	thụ	động,	chỉ	tiếp	nhận	cảnh	thôi,	chứ	không	tạo	ra	gì	hết,	nên	
gọi	là	Tâm	quả.	Còn	những	tâm	hôm	trước	mình	làm,	như	tâm	tham,	sân,	si...	12	
tâm	đó,	thì	gọi	là	Tâm	nhân,	vì	nó	tạo	ra	nhân.	Còn	ở	đây	thì	không,	[tâm	này]	chỉ	
đón	nhận	quả	đời	trước.	

Tâm	quả	Bất	
thiện	có	7:	

TT	 Loại	 Thọ	(Câu	hành)	

1	 Nhãn	thức	 Xả	

2	 Nhĩ	thức	 Xả	

3	 Tỉ	thức	 Xả	

4	 Thiệt	thức	 Xả	

5	 Thân	thức	 Khổ	

6	 Tiếp	nhận	(Tiếp	thâu)	 Xả	



 
 

34 

7	 Suy	xét	(Thẩm	tấn)	 Xả	

			 Tâm	quả	Bất	thiện	có	7	tâm:	Thứ	nhất	là	về	thứ	tự	(1-7);	thứ	hai	là	về	loại;	
thứ	ba	là	về	thọ.	Thọ	có	khi	dùng	ngôn	ngữ	là	câu	hành,	tức	là	đi	cùng	với	gì	đó.	

		 Thứ	nhất	là	Tâm	quả	Bất	thiện	về	Nhãn	thức.	Dễ	nhớ	lắm!	Đầu	tiên	là	Nhãn	
thức,	tức	là	sự	biết	của	mắt,	thì	thuộc	thọ	xả.	Đây	là	bất	thiện	nha.	Ví	dụ	quý	vị	
thấy	cảnh	không	tốt,	ở	đây	Thiện	Trang	có	lấy	một	ví	dụ:	Quý	vị	thường	thấy	cảnh	
không	tốt,	gọi	là	Tâm	nhãn	thức	[Bất	thiện].	Như	quý	vị	thấy	khu	nhà	xấu	xí,	ổ	
chuột,	thấy	cảnh	khó	chịu.	Mình	thì	đổ	thừa	là	mình	ở	trong	khu	nhà	đó,	ở	trong	
xóm	đó	toàn	là	những	căn	nhà	xấu	quá. 

		 Nhưng	thực	tế	không	phải	tự	nhiên	như	vậy.	Không	phải	100%,	nhưng	có	
thể	do	quý	vị	tạo	nghiệp	bất	thiện	ở	đời	trước	nên	giờ	phải	chịu	quả	là	mắt	của	
quý	vị	phải	thấy	những	cảnh	xấu.	Đó	là	Tâm	quả	Bất	thiện	về	Nhãn	thức.	Và	quý	
vị	thấy	lúc	đó	là	thọ	xả,	mới	chỉ	là	thấy	thôi,	chưa	có	làm	gì	hết,	chưa	suy	xét,	chưa	
đắn	đo.	

		 Còn	người	tạo	[nghiệp	với]	Tâm	thiện	thì	thấy	cảnh	tốt	đẹp,	cho	nên	họ	sanh	
vào	nhà	giàu	sang,	ăn	đồ	ngon,	thấy	cảnh	đẹp	v.v...	Như	chư	Thiên	thấy	toàn	cảnh	
đẹp,	cảnh	tốt.	Còn	mình,	bây	giờ	nói	đơn	giản,	quý	vị	xuống	Địa	ngục	(không	phải	
cõi	Người	nha),	thì	Địa	ngục	là	quả	bất	thiện.	Quý	vị	tạo	nghiệp	gì	đó,	khi	vô	Địa	
ngục	thì	thấy	toàn	cảnh	xấu,	thấy	cảnh	diều	hâu,	cá,	rắn	sắt,	chó	sắt	v.v...	ăn	nuốt	
ghê	gớm	lắm,	như	trong	Kinh	Địa	Tạng	tả	chẳng	hạn.	Cảnh	như	trong	Địa	ngục	là	
do	Tâm	bất	thiện	trổ	quả,	mà	quả	đó	trổ	trên	mắt,	mắt	thấy	cảnh	như	vậy.	Lúc	đó	
là	thọ	xả	thôi,	vì	chỉ	là	thấy	thôi,	chứ	chưa	có	nhận	định	gì,	chưa	quan	sát.	

		 Thứ	hai	là	Tâm	quả	Bất	thiện	về	Nhĩ	thức	cũng	là	thọ	xả.	Tỷ	thức	là	thọ	xả.	
Thiệt	thức	là	thọ	xả.	Tức	là	bốn	giác	quan:	Mắt,	tai,	mũi,	lưỡi	đều	thọ	xả.	Nhưng	
còn	thân	thì	là	thọ	khổ.	Vì	sao?	Vì	thân	tiếp	xúc	trực	tiếp,	còn	những	giác	quan	
khác	chỉ	là	thấy	thôi.	Ví	dụ	quý	vị	tiếp	xúc	nước	sôi,	thì	không	thể	thọ	xả,	lúc	đó	
đố	mà	quý	vị	thọ	xả	được.	Khổ,	[thân]	nóng	liền	đó	chứ,	đúng	không?	Cho	nên	
Thân	thức	là	thọ	khổ.	Còn	những	thức	kia	là	tiếp	xúc	từ	xa.	Ví	dụ	như	mắt	thấy	
[cảnh],	tai	nghe	âm	thanh,	mũi	ngửi	mùi,	lúc	đó	nó	chưa	xử	lý.	Thiệt	thức	thì	mới	



 
 

35 

tiếp	xúc	nhẹ	thôi,	cũng	chưa	xử	lý.	Nhưng	còn	thân	là	thọ	khổ.	Tại	vì	sao?	Vì	ở	đây	
là	[cảnh]	bất	thiện.	Nếu	là	Tâm	quả	thiện	thì	thọ	lạc,	không	thọ	khổ. 

		 Thấy	xong	rồi,	tiếp	theo	là	Tâm	tiếp	nhận.	Tâm	quả	tiếp	nhận	(tiếp	nhận	hay	
tiếp	thâu	hay	tiếp	thu)	này	tiếp	nhận	cảnh	xấu	thì	cũng	thọ	xả	luôn. 

		 Rồi	tới	tâm	tiếp	theo	là	Tâm	suy	xét	(có	khi	gọi	là	Tâm	thẩm	tấn.	Điều	này	
thì	tùy	người	dịch,	người	ta	dịch	sao	cũng	được)	thì	cũng	thọ	xả	luôn.	Vì	lúc	đó	
chưa	xét	ra	cảnh	là	gì,	nên	chưa	đưa	ra	quyết	định.	Trong	lộ	trình	tâm	hôm	bữa	
Thiện	Trang	giới	thiệu,	thì	nó	nằm	ở	đây. 

		 7	loại	tâm	này	gọi	là	7	Tâm	quả	Bất	thiện.	Bây	giờ	chúng	ta	vào	ví	dụ:	

		 VD1:	Một	người	do	nghiệp	bất	 thiện	ở	quá	khứ	mà	phải	 thường	nghe	âm	
thanh	khó	chịu	bởi	tiếng	hát	karaoke	của	những	nhà	hàng	xóm.	

		 Điều	này	ở	Việt	Nam	là	có	thật.	Quý	vị	không	thích	nghe	tiếng	hát	karaoke	ở	
nhà	hàng	xóm,	họ	hát	dở	quá,	12	giờ	đêm	rồi	mà	còn	hát	“gánh	cha,	gánh	mẹ”	v.v...	
họ	hát	đủ	các	kiểu.	Ôi!	Khổ	lắm,	mình	nghe	không	nổi	nhưng	phải	nghe.	Và	việc	
nghe	này	là	nghe	khó	chịu.	Nghe	mà	khó	chịu	như	vậy	thì	thường	là	do	nghiệp	
quá	khứ	mình	làm	việc	bất	thiện	nào	đó,	nên	bây	giờ	mình	phải	chịu	Tâm	quả	Bất	
thiện.	Đây	là	Tâm	quả	Bất	thiện	về	Nhĩ	thức,	tức	là	tai	nghe	cảnh	không	tốt.	Cho	
nên	người	sanh	ra	mà	có	nhiều	Tâm	thiện	thì	họ	có	có	hoàn	cảnh	tốt.	Mình	hiểu	
vậy	thì	mình	không	trách	móc	ai.	

		 	 Bây	giờ	chúng	ta	vào	học	kỹ	từng	loại	tâm.	

		 1.	 Tâm	 quả	 Nhãn	 thức	 Bất	 thiện	 thọ	 xả	 (Upekkhāsahagataṃ	
cakkhuviññāṇaṃ)	(quý	vị	nhớ	là	tất	cả	Tâm	quả	Bất	thiện	đều	là	thọ	xả,	chỉ	có	
Thân	thức	là	thọ	khổ.	Nhớ	vậy	là	được	rồi,	còn	lại	là	thọ	xả,	khỏi	phải	suy	nghĩ	gì	
cả)	chỉ	biết	cảnh	sắc	bất	thiện.	Tức	là	khi	đang	khởi	tâm	này	là	toàn	thấy	cảnh	
xấu	không	thôi.	

		 +Định	nghĩa:	Tâm	thức	nương	nhãn	thanh	triệt	mà	sanh	ra,	nên	gọi	là	
Tâm	quả	Nhãn	thức.	(Tức	là	tâm	thức	nương	vào	nhãn	thanh	triệt.	Thanh	triệt	
tức	là	mắt	của	mình	cũng	phải	tương	đối	kha	khá,	rõ	ràng	thì	mới	thấy,	chứ	mắt	



 
 

36 

không	thấy	đường	thì	lấy	gì	mà	thấy.	Tâm	thức	của	mình	nương	vào	cảnh	của	mắt	
(mắt	sáng)	mà	sanh	ra,	nên	gọi	là	Tâm	quả	Nhãn	thức.	Đây	là	mới	nói	chung	thôi,	
chưa	nói	đến	bất	thiện	nha).	Hoặc	trạng	thái	nương	mắt	thông	suốt	rõ	ràng	
(nhãn	thanh	triệt)	sanh	ra,	chỉ	biết	cảnh	sắc,	nên	gọi	là	Tâm	quả	Nhãn	thức.	
(Tại	vì	đây	chỉ	là	quả	thôi	quý	vị,	quả	báo	ở	đời	trước	hiện	ra.	Bây	giờ	mình	sanh	
vào	cõi	này	nên	thấy	cảnh	người	như	vậy.	Chứ	quý	vị	sanh	vào	cõi	Trời	thì	thấy	
toàn	là	cảnh	tốt	đẹp	thôi.	Mắt	của	quý	vị	thấy	đó.	Hoặc	là	quý	vị	sanh	ở	Châu	Phi	
thì	khác	với	Châu	Âu,	Châu	Phi	thấy	cảnh	như	vậy,	nhận	quả	xấu	nhiều	hơn.	Còn	
sanh	ở	Châu	Âu	thì	cảnh	đẹp,	khí	hậu	tốt...	 chẳng	hạn	như	vậy).	Trường	hợp	
cảnh	xấu	thì	gọi	là	Tâm	quả	Nhãn	thức	Bất	thiện. 

		 Tức	là	định	nghĩa	ở	đây	là	định	nghĩa	chung	luôn,	Tâm	quả	Nhãn	thức	có	hai	
loại:	Thiện	và	bất	thiện.	Biết	cảnh	sắc,	mà	sự	biết	này	là	nương	vào	mắt	(Nhãn	
thức),	trường	hợp	tốt	thì	gọi	là	Tâm	quả	Nhãn	thức	thiện,	còn	trường	hợp	xấu	thì	
gọi	là	Tâm	quả	Nhãn	thức	bất	thiện.	

		 +VD2:	Người	do	nghiệp	xấu	trong	quá	khứ	nên	thường	thấy	cảnh	dơ	bẩn	vì	
sống	ở	khu	nhà	ổ	chuột.	

		 Điều	này	là	rõ	ràng!	Mình	sống	trong	khu	ổ	chuột	mà	mình	tưởng	không	
phải,	nhưng	thật	ra	đa	phần	do	nghiệp	quá	khứ.	[Do]	mình	tạo	nên	mình	ở	trong	
đó,	thấy	nhơ	nhớp	quá.	[Vì]	khu	nhà	ổ	chuột	nên	mất	vệ	sinh,	họ	vứt	đồ	tùm	lum,	
họ	lặt	rau,	nấu	ăn	gì	đó	rồi	vứt	ra	ngoài,	thấy	nhơ	nhớp	quá.	Quý	vị	thấy	cảnh	đó	
là	do	ở	đâu	ra?	Là	do	tâm	mình.	Tâm	gì?	Đó	là	Tâm	quả	Nhãn	thức	Bất	Thiện.	Tức	
là	do	đời	trước	mình	làm	việc	bất	thiện,	nên	bây	giờ	mới	trổ	quả. 

Ví	dụ	như	đời	trước,	mình	đi	ra	đường,	mình	xả	rác	thường	xuyên,	hoặc	là	
mình	đổ	đồ	dơ	xuống	sông,	xuống	biển	gì	đó.	Hoặc	mình	làm	cảnh	gì	đó,	như	bắt	
người	khác	làm	những	việc	gì	dơ	bẩn,	thì	bây	giờ	quả	đó	trổ.	Bây	giờ	đố	quý	vị,	
tâm	mà	hồi	xưa	mình	làm	những	việc	như	vứt	rác	xuống	sông,	ra	đường,	rồi	bắt	
người	ta	dọn	dẹp	đồ	dơ	bẩn	v.v..	thì	tâm	đó	là	tâm	gì?	Cho	quý	vị	đáp	án	là	Tâm	
Bất	thiện	luôn.	12	Tâm	bất	thiện	thì	quý	vị	phải	xác	định	đó	là	tâm	nào.	Chính	xác	
là	Tâm	tham	bất	thiện.	Nhưng	thọ	gì?	Không	biết	luôn!	Vì	lúc	đó	mình	vứt	thấy	
vui	vẻ,	mà	vứt	thấy	vui	vẻ	là	Tâm	tham	thọ	hỉ.	 



 
 

37 

Còn	nếu	ngày	nào	cũng	vứt	hoài,	giống	như	ở	Việt	Nam	mình,	đang	đi	trên	
xe,	xe	đò	hay	xe	gì	đó,	có	người	ăn	xong	trái	bắp,	còn	cái	cùi	thì	vứt	ra	ngoài,	hoặc	
vứt	cái	bịch	ra	ngoài.	Có	người	thì	vứt	thấy	đã,	có	người	thấy	vứt	bình	thường,	
vứt	vậy	thôi.	Người	nào	dục	thấy	đã	đó	là	thọ	hỉ,	[thì	là]	Tâm	tham	thọ	hỉ.	Còn	nếu	
khi	vứt	mà	họ	cảm	thấy	bình	thường,	họ	quăng	ra	ngoài	như	vậy	thôi,	họ	quăng	
hoài	[nên]	thấy	bình	thường,	thì	đó	là	Tâm	tham	thọ	xả.	Nghiệp	bất	thiện	đó,	nên	
giờ	chui	vào	khu	nhà	ổ	chuột,	thấy	toàn	đồ	dơ.	Nghiệp	của	mấy	con	ở	dơ	cũng	là	
do	nguyên	nhân	như	vậy.	 

Quý	vị	thấy	không?	Học	bộ	này	rõ	ràng	lắm!	Chúng	ta	phân	tích	sơ	sơ	vậy	
thôi.	 

Như	vậy	là	do	do	nghiệp	xấu	trong	quá	khứ	nên	thường	thấy	cảnh	dơ	bẩn,	
vì	sống	ở	khu	nhà	ổ	chuột.	Tâm	này	là	Tâm	quả	thôi,	nên	cũng	không	phân	tích	gì	
nhiều. 

Nhân	trợ	sanh	(upattihetu)	Tâm	quả	Nhãn	thức	có	4.	Ở	đây	nói	Nhân	
quả	trợ	sanh	Nhãn	thức	nói	chung,	chứ	không	nói	là	bất	thiện	nha. 

Nhân	trợ	sanh	
(upattihetu)	Tâm	quả	
Nhãn	thức	có	4: 

1.Sắc	nhãn	thanh	triệt	(cakkhupasādarūpa) 
2.	Cảnh	sắc	(rūpārammaṇa) 
3.	Ánh	sáng	(āloka) 
4.	Có	sự	để	ý	(manasikāra)	đến	cảnh	ấy. 

1.	Sắc	nhãn	thanh	triệt	(cakkhupasādarūpa):	tức	là	mắt	của	mình	phải	
tương	đối	tốt,	chứ	con	mắt	không	thấy	gì	hết,	thì	đi	ra	ngoài,	đi	qua	khu	người	ta	
đổ	phân	xanh	(miền	Bắc	gọi	là	phân	bắc	đúng	không?)	đầy	ra	đó,	nhưng	ông	đó	
bị	mù,	nên	ổng	đi	ngang	qua,	ổng	có	thấy	gì	đâu.	Ổng	thấy	bình	thường	thôi,	đi	
ngang	qua	xác	người,	thậm	chí	dính	vào	người	cũng	không	cảm	nhận	được.	Ổng	
không	cảm	nhận	được	nếu	như	mắt	và	tai	của	ổng	không	có,	và	ông	không	ngửi	
được	thì	ổng	không	biết	luôn.	Cho	nên	mắt	phải	thanh	triệt,	gọi	là	Sắc	nhãn	thanh	
triệt. 

2.	Cảnh	sắc	(rūpārammaṇa):	tức	là	phải	có	cảnh,	không	có	cảnh	thì	không	



 
 

38 

được. 

3.	Ánh	sáng	(āloka):	Mắt	nhìn	cảnh	phải	có	ánh	sáng,	chứ	tối	thui	thì	thấy	
gì	đâu.	[Ví	dụ]	như	đi	qua	khu	đó	tối	đen	thì	có	nhìn	thấy	gì	đâu.	Bây	giờ	thì	đèn	
điện	mạnh,	chứ	hồi	xưa	không	có	đèn	điện	gì,	đi	nhiều	khi	vui	lắm,	ban	đêm	đi	vô	
nhà	người	quen,	đi	thoải	mái	lắm.	Đến	sáng	đi	ra	thì	nhìn	thấy	mấy	ngôi	mộ	người	
ta	chôn	bên	cạnh,	sợ	quá	trời.	Lúc	sáng	ra	mới	sợ,	vì	lúc	sáng	ra	mới	thấy	ngôi	
mộ.	Tại	sao?	Vì	có	ánh	sáng	mới	thấy,	lúc	đó	mới	sợ.	Còn	lúc	tối	đi	vô,	đâu	có	ánh	
sáng	đâu,	cho	nên	đi	qua	bình	thường,	tỉnh	bơ.	Cho	nên	phải	có	ánh	sáng. 

4.	Có	sự	để	ý	(manasikāra)	đến	cảnh	ấy:	Chỗ	này	là	phải	có	sự	để	ý	đến	
cảnh.	Vì	mình	để	ý	đến	thì	mình	mới	thấy,	chứ	không	để	ý	đến	cảnh	thì	làm	sao	
thấy.	Nhiều	khi	vui	lắm,	nhiều	người	chạy	ra	đường	hay	đi	qua	khúc	đường	đó,	
giờ	đang	nghe	điện	thoại,	nghe	miết,	nên	chạy	vô	tư.	Chạy	qua	một	hồi	không	
thấy	gì	hết.	Giả	sử	như	người	đó	sợ	ma,	chạy	qua,	vô	đến	nhà,	thằng	bạn	kêu:	
“Nãy	mày	đi	qua	nhà	đó,	có	đám	ma	đó,	mày	có	thấy	không?”	“Ủa!	Tao	có	thấy	
đâu”.	Là	do	nó	không	chú	ý	tới	cảnh	đó	thôi.	Nhưng	xong	rồi,	lát	[nữa]	đi	ra	về	
thì	nó	thấy	hơi	sợ,	chẳng	hạn.	Đó	là	phải	có	sự	để	ý	đến	cảnh. 

Như	vậy	Tâm	quả	Nhãn	thức	phải	có	bốn	nhân	này.	Đây	là	nói	chung,	còn	
Bất	thiện	cũng	vậy.	

	 2.	 Tâm	 quả	 Nhĩ	 thức	 Bất	 thiện	 thọ	 xả:	 (Upekkhāsahagataṃ	
sotaviññāṇaṃ)	(cũng	giống	như	trên,	cũng	thọ	xả):	chỉ	biết	cảnh	thanh	(tức	là	
về	âm	thanh). 

	 +Định	nghĩa:	Tâm	thức	nương	nhĩ	thanh	triệt	mà	sanh	gọi	là	Tâm	quả	
Nhĩ	thức.	Hoặc	trạng	thái	nương	nhĩ	rõ	ràng	thông	suốt	mà	sanh,	chỉ	biết	
cảnh	thanh,	nên	gọi	là	Tâm	quả	Nhĩ	thức.	Trường	hợp	cảnh	xấu	thì	gọi	là	
Tâm	quả	Nhĩ	thức	Bất	thiện.	

Giống	như	ví	dụ	ở	trên,	bây	giờ	đổi	mắt	thành	tai.	Tai	của	quý	vị	phải	nghe	
được,	chứ	tai	không	nghe	được	thì	làm	sao	nghe	được,	cho	nên	gọi	là	thanh	triệt.	
Rồi	từ	đó	sanh,	ví	dụ	như	nghe	âm	thanh.	Ở	đây	có	một	ví	dụ	thực	tế	trong	nhà	
Phật	luôn: 



 
 

39 

+VD3:	Một	người	sống	thường	hay	tạo	nghiệp	chửi	mắng	người	khác,	khi	
mạng	chung	do	nghiệp	xấu	bị	đọa	vào	Địa	ngục	Kiếu	Oán,	nên	thường	nghe	âm	
thanh	chửi	bới	khó	chịu.	

Có	một	Địa	ngục	tên	là	Địa	ngục	Kiếu	Oán.	Địa	ngục	đó	là	bị	những	con	quỷ	
chửi	dữ	lắm,	nó	chửi	mắng	thậm	tệ	luôn.	Ở	trong	Địa	ngục	đó,	quý	vị	thấy	tai	nghe	
những	âm	thanh	khó	chịu,	thật	ra	là	do	nghiệp	đời	quá	khứ	mình	chửi	mắng	người	
ta.	Chửi	mắng	như	vậy	thì	tạo	nghiệp,	và	nghiệp	đó	bây	giờ	lỡ	xui	vô	trong	đó	thì	
phải	chịu	thôi.	Đó	là	Tâm	quả	Nhĩ	thức,	vì	nghe	qua	tai,	và	bất	thiện.	Quý	vị	nên	
nhớ	như	vậy	là	được	rồi. 

		 Chúng	ta	tới	phần	tiếp	theo,	học	phần	này	nhanh	thôi,	không	có	gì	khó	khăn.	
Bây	giờ	quý	vị	tìm	[Tâm]	nhân	thử	coi,	người	bị	đọa	vào	Địa	ngục	Kiếu	Oán,	bị	
chửi.	Vậy	hồi	xưa	giả	sử	mình	chửi	người,	thì	đó	là	tâm	gì?	Quý	vị	chửi	người	thì	
là	tâm	gì	trong	12	loại	Tâm	bất	thiện?	Bây	giờ	mình	học	thì	mình	phải	biết	chứ.	
Tâm	tham,	Tâm	sân	hay	Tâm	si?	Chửi	người	thì	lúc	đó	sân	đúng	không?	Sân	là	
chính,	thường	thường	sân	với	tham	đi	cùng	nhau.	Tham	với	sân	cùng	nhau,	tham	
không	được	thì	sân.	Bực	mình	chuyện	gì	đó,	không	được	chuyện	gì	đó	nên	sân	lên	
chửi.	Còn	si	là	mơ	mơ	màng	màng,	không	biết	cảnh,	thì	làm	gì	chửi	được.	Cho	nên	
mình	xác	định	được	ngay. 

	 Nhân	trợ	sanh	Tâm	quả	Nhĩ	thức	có	4:	Tương	tự	như	trên 

Nhân	trợ	sanh	Tâm	
quả	Nhĩ	thức	có	4:	

1.	Sắc	nhĩ	thanh	triệt	(sotapasādarūpa) 
2.	Cảnh	thanh	(saddārammaṇa)	 
3.	Khoảng	không	(ākāsa) 
4.	Có	sự	để	ý	(manasikāra)	đến	tiếng	ấy. 

1.	Sắc	nhĩ	thanh	triệt	(sotapasādarūpa):	tức	là	tai	của	mình	phải	tốt	một	
chút,	chứ	tai	mình	dở	quá	(nặng	tai)	thì	không	nghe	được.	Cảnh	của	tai	cũng	phải	
rõ	ràng. 

Ở	trên	là	cảnh	của	mắt	cũng	phải	rõ	ràng,	có	chữ	sắc	tức	là	cảnh	của	mắt.	
Giống	như	cảnh	đó	phải	rõ	ràng,	chứ	cảnh	mơ	mơ	màng	màng	thì	làm	sao	mình	



 
 

40 

thấy.	Ở	đây	cũng	vậy,	âm	thanh	phải	đủ	rõ	ràng,	chứ	tai	mình	không	nghe	được	
thì	không	được	rồi. 

2.	Cảnh	thanh	(saddārammaṇa):	phải	có	cảnh. 

	 3.	Khoảng	không	(ākāsa):	phải	cần	khoảng	không	thì	mới	nghe	âm	thanh.	
Khoảng	không	là	sao?	Khoảng	không	tức	là	không	gian	phân	cách	giữa	các	sắc,	
làm	cho	điều	kiện	phân	biệt	để	các	âm	thanh	không	chồng	lẫn	nhau. 

	 Quý	vị	học	khoa	học	thì	biết,	phân	tử,	nguyên	tử	thì	chuyển	động,	mà	hai	âm	
thanh	truyền	cùng	một	lúc	là	mình	không	phân	biệt	được.	Nên	điều	này	cần	phải	
có	hư	không	(khoảng	trống).	Khoảng	trống	này	không	phải	là	hư	không	(khoảng	
không).	Khoảng	trống	này	thật	ra	có	sự	phân	biệt	để	âm	thanh	này	với	âm	thanh	
kia	ra	từng	thứ.	Chứ	hai	cái	đến	[cùng]	một	lúc	thì	không	[nghe]	được.	Mặc	dù	hai	
âm	thanh	có	thể	phát	một	lúc,	ví	dụ	vừa	phát	nhạc,	vừa	phát	chửi	bên	kia,	một	lúc	
quý	vị	không	thể	nghe	hai	bên	được,	mà	quý	vị	nghe	tiếng	nhạc	bên	này	vừa	dứt,	
quý	vị	nghe	tiếng	chửi	bên	kia	thì	được.	 

	 Thực	ra	là	nó	có	độ	dừng	một	chút	nào	đó,	còn	nếu	hai	cái	đi	cùng	một	lúc	
thì	tai	mình	không	phân	biệt	được.	Nhưng	vì	nó	dừng	ngắn	quá	nên	mình	nghĩ	là	
nó	đồng	thời,	vừa	giọng	hát	karaoke,	vừa	giọng	[chửi].	Nhưng	thật	ra	không	phải,	
có	khoảng	dừng	một	chút,	đó	 là	khoảng	không.	Tức	 là	nó	có	độ	trống	ở	trong	
không	khí,	ở	trong	phân	tử,	nguyên	tử,	hoặc	trong	sắc	chất	(vật	chất)	có	độ	trống	
một	chút.	Nghĩa	là	giữa	hai	âm	thanh	không	đi	cùng	một	lúc,	mà	nó	cách	nhau	
trong	các	bước	sóng,	ai	học	Vật	lý	thì	hiểu.	Từ	đó	mình	mới	phân	biệt	được	âm	
thanh. 

4.	Có	sự	để	ý	đến	tiếng	ấy:	rõ	ràng	là	phải	để	ý	đến	tiếng	ấy,	chứ	không	để	
ý	là	không	nghe	được. 

	 3.	 Tâm	 quả	 Tỉ	 thức	 Bất	 thiện	 thọ	 xả	 (Upekkhāsahagataṃ	
ghānaviññāṇaṃ),	chỉ	biết	 cảnh	khí	 (mùi	hương).	Tức	 là	 chỉ	biết	 cảnh	mùi	
(#khí	là	mùi	hương).	Ở	đây	tất	nhiên	bất	thiện	thì	chỉ	biết	mùi	hương	(hay	cảnh	
khí)	này	là	cảnh	xấu	thôi,	còn	bao	giờ	thiện	thì	là	cảnh	tốt.	

	 +	Định	nghĩa	(cũng	tương	tự	như	trên):	Tâm	nương	tỉ	 thanh	triệt	mà	



 
 

41 

sanh	ra	nên	gọi	là	Tâm	quả	Tỉ	thức.	Hoặc	Tỉ	thức	có	trạng	thái	ngửi	mùi,	chỉ	
biết	 cảnh	khí	 (mùi),	 nương	mũi	 sanh	khởi,	 nên	 gọi	 là	Tâm	quả	Tỉ	 thức.	
Trường	hợp	cảnh	xấu	thì	gọi	là	Tâm	quả	Tỉ	thức	Bất	thiện. 

	 Tức	là	trường	hợp	này	nghe	mùi	hôi,	mùi	không	ưa	thích.	Chưa	chắc	là	mùi	
hôi,	nhiều	khi	nước	hoa	đối	với	người	ta	thì	thơm,	nhưng	đối	với	mình	thì	khó	
chịu,	gọi	là	cảnh	không	phù	hợp	với	mình. 

VD4:	Một	người	do	nghiệp	bất	thiện	trong	quá	khứ	nên	thường	ở	gần	nơi	
chăn	nuôi	heo,	khiến	phải	thường	ngửi	mùi	hôi	thối.	

		 Cảnh	này	là	có	đó,	quý	vị	thấy	nghiệp	bất	thiện	nào	đó	đưa	đẩy	mình	ở	trong	
xóm	đó	có	người	nuôi	heo.	Ở	Việt	Nam	 thì	 có,	 chứ	nước	ngoài	họ	quy	hoạch,	
không	cho	nuôi	trong	khu	đô	thị,	khu	người	ở	đâu.	Nhưng	ở	Việt	Nam	thì	có,	ở	
chỗ	nào	đó	mà	người	ta	ngửi	mùi	hôi	thối.	Tại	vì	mình	ở	ngay	chỗ	đó,	xóm	đó	có	
người	nuôi	heo	mà	hôi	lắm.	Đó	là	do	nghiệp	bất	thiện	trong	quá	khứ,	mình	làm	gì	
đó	nên	trổ	ra	quả	đó.	Chứ	mình	có	tiền	thì	mình	chuyển	nhà	đi	rồi,	nên	đó	cũng	
là	 nghiệp	 bất	 thiện	 trong	 quá	 khứ.	 Có	 nhiều	 nghiệp	 lắm	 chứ	 không	phải	một	
nghiệp,	nên	mình	cũng	không	biết	là	nghiệp	nào,	nhưng	nếu	có	thể	đưa	ra	những	
nghiệp	tương	ứng.	Nhiều	khi	không	phải	nghiệp	mình	gây	ra	cho	người	ta	[ngửi]	
thối,	rồi	bây	giờ	mình	bị	ngửi	mùi	thối	đâu.	Mà	do	nghiệp	bất	thiện	nào	đó,	do	đầu	
thai	chịu	cảnh	nghiệp	quả	như	vậy,	chứ	không	phải	giống	hoàn	toàn. 

	 Nhân	trợ	sanh	Tâm	quả	Tỉ	thức	có	4: 

Nhân	trợ	sanh	
Tâm	quả	Tỉ	thức	
có	4	

1.	Sắc	tỉ	thanh	triệt	(ghānapasādarūpa) 
2.	Cảnh	khí	(gandhā	rammaṇa)	các	thứ	hơi	mùi 
3.	Gió	phất	(vāyo)	mang/lùa	hơi	vào	tỷ	thanh	triệt 
4.	Có	sự	để	ý	(manasikāra)	với	hơi,	mùi	ấy. 

1.	Sắc	tỉ	thanh	triệt:	tức	là	cảnh	sắc	đó	phải	rõ	ràng	sáng	suốt.	Cảnh	này	là	
cảnh	mùi,	mũi	[phải]	rõ	ràng,	chứ	mũi	không	rõ	ràng	thì	làm	sao	[ngửi]	được. 

2.	Cảnh	khí	các	thứ	hơi	mùi.	



 
 

42 

3.	Gió	phất	mang/lùa	hơi	vào	tỷ	thanh	triệt:	tức	là	mũi	của	mình	tốt	rồi,	
nhưng	phải	có	gió	thì	mới	có	mùi,	nếu	không	có	gió	thì	đâu	có	bay	mùi	được. 

4.	Có	sự	để	ý	với	hơi,	mùi	ấy:	Phải	để	ý,	chứ	nhiều	khi	không	để	ý	thì	quý	
vị	nghe	cũng	như	không.	[Ví	dụ]	như	đang	tập	trung	vào	việc	gì	đó	thì	quên	mất,	
tức	là	không	để	ý	thì	không	có	[ngửi	thấy]. 

Chúng	ta	học	trong	Luận	Câu	Xá	[thì]	thấy,	một	lúc	sự	vận	hành	của	mình	
chỉ	 bắt	 được	một	 cảnh	 thôi,	 chứ	 không	 thể	 bắt	một	 lúc	 sáu	 cảnh:	 Sắc,	 thanh,	
hương,	vị,	xúc,	pháp.	Sáu	cảnh	thì	nó	chỉ	bắt	được	một	cảnh	thôi,	cảnh	nào	mạnh	
nhất	thì	bắt.	Ví	dụ	như	mình	kêu:	“Ôi!	Con	bắt	được	sáu	cảnh”.	Nhưng	không	phải,	
thực	tế	là	nó	chỉ	xử	lý	một	cảnh	thôi,	rồi	[thức]	kia	tiếp	tục.	Cho	nên	một	lúc,	nếu	
như	mình	tập	trung	hết	cỡ	vào	một	cái	này	thì	quên	hết. 

Giống	như	có	ông	đó	ngồi	suy	nghĩ	vấn	đề	gì	đó,	cho	nên	ổng	quên	hết	mọi	
thứ,	người	ta	đi	qua	đi	lại	cũng	không	biết	gì	hết.	Đó	là	mình	tập	trung	vào	cảnh	
pháp	(suy	nghĩ	tức	là	cảnh	pháp),	là	dùng	Ý	thức.	Dùng	Ý	thức	cho	nên	suy	nghĩ	
không	[thôi],	nên	quên	hết.	Còn	người	thì	mắt	nhìn	chăm	chăm	mãi	không	rời	
hình	ảnh	một	bông	hoa.	[Vì]	nhìn	một	bông	hoa	nên	mắt	tập	trung	hết	vào	bông	
hoa,	nên	quên	hết	mùi	hương	bên	cạnh.	Có	bãi	phân	trâu	hoặc	phân	gần	đó	mà	
mình	không	nghe.	Đó	là	do	mình	tập	trung	một	cái	đó	quá	cho	nên	không	để	ý	tới	
cái	kia.	Cho	nên	phải	có	sự	để	ý	vào	cảnh	đó.	 

Như	vậy	chúng	ta	dễ	dàng	hiểu	được	điều	này,	cũng	không	có	gì	khó,	nói	
chung	mình	chỉ	cần	biết	sơ	qua. 

4.	 Tâm	 quả	 Thiệt	 thức	 Bất	 thiện	 thọ	 xả	 (Upekkhāsahagataṃ	
jivhāviññāṇaṃ)	(Thiệt	tức	là	lưỡi),	chỉ	biết	cảnh	vị.	Nếu	là	bất	thiện	thì	cảnh	vị	
xấu. 

	 +	Định	nghĩa:	Tâm	nương	thiệt	thanh	triệt	mà	sanh	ra	nên	gọi	là	Tâm	
quả	Thiệt	thức.	Hoặc	Thiệt	thức	có	trạng	thái	nếm	vị,	chỉ	biết	cảnh	vị,	nương	
lưỡi	sanh	ra	gọi	là	Tâm	quả	Thiệt	thức.	Trường	hợp	cảnh	xấu	thì	gọi	là	Tâm	
quả	Thiệt	thức	Bất	thiện.	

VD5:	Một	 người	 do	 nghiệp	 bất	 thiện	 quá	 khứ	 nên	 thường	 xuyên	 phải	 ăn	



 
 

43 

những	thứ	thức	ăn	dở	tệ.	

		 Có	nhiều	người	than	vãn	không	có	đồ	ăn	ngon.	Thật	ra	quý	vị	đâu	biết	đó	là	
Tâm	quả	bất	thiện.	Hồi	xưa	mình	tạo	quả	gì	đó,	[như]	keo	kiệt	không	bố	thí	đồ	ăn	
v.v…	cho	nên	đời	này	trổ	quả	đó.	Chứ	nếu	quý	vị	tạo	được	nhiều	phước	lành	tốt,	
thì	quả	báo	tới	cũng	tốt,	thì	tự	nhiên	mình	cũng	sẽ	được	những	thức	ăn	tốt.	Cho	
nên	học	phải	rõ	nhân	quả,	ở	đây	cũng	vậy. 

	 Nhân	trợ	sanh	Tâm	quả	Thiệt	thức	có	4: 

Nhân	trợ	sanh	Tâm	
quả	Thiệt	thức	có	4:	

1.	Sắc	thiệt	thanh	triệt	(jīvhāpasādarūpa) 
2.	Cảnh	vị	(rasārammaṇa) 
3.	Nước	bọt	(āpo) 
4.	Sự	để	ý	(manasikāra) 

1.	Sắc	thiệt	thanh	triệt:	Cũng	giống	như	vậy.	Tức	là	lưỡi	của	mình	phải	tốt,	
lưỡi	của	mình	mà	đơ	giống	như	bị	bệnh	rồi,	thì	đâu	chính	xác	nữa. 

2.	Cảnh	vị:	tức	là	phải	có	vị	chứ. 

3.	Nước	bọt:	Phải	có	nước	bọt,	chứ	không	có	nước	bọt	thì	quý	vị	cũng	không	
nuốt	được,	cũng	không	thể	cảm	nhận	được.	

4.	Sự	để	ý:	Ví	dụ	như	có	đứa	nhỏ	ăn	mà	chơi	game	thì	đâu	biết	ngon	dở	gì	
đâu,	nó	cứ	ăn	vậy	thôi.	Đó	là	không	để	ý.	Thật	ra	lâu	lâu	nó	có	để	ý	một	chút,	lâu	
lâu	nó	dừng	tập	trung	vào	trong	game,	tức	là	nó	dừng	tập	trung	vào	cảnh	pháp,	
cảnh	của	mắt	thấy,	thì	lúc	đó	nó	mới	cảm	thấy	đồ	ăn	ngon	ngon,	nó	nuốt	một	chút.	
Còn	không	là	thôi,	lúc	đó	nó	chẳng	thấy	gì	hết,	chỉ	ăn	vậy	thôi.	Cho	nên	phải	có	sự	
để	ý. 

5.	 Tâm	 Quả	 Thân	 thức	 Bất	 thiện	 thọ	 khổ	 (Dukkhāsahagataṃ	
kāyaviññāṇaṃ)	(Các	tâm	kia	thì	thọ	xả	hết,	nhưng	riêng	Tâm	quả	Thân	thức	là	
thọ	khổ.	Tại	sao	thọ	khổ?	Hồi	nãy	Thiện	Trang	giải	thích	rồi,	chút	nữa	sẽ	giải	thích	
lại),	chỉ	biết	cảnh	xúc	không	thích	hợp	(không	thích	hợp	với	mình	thì	mới	khổ	
chứ). 



 
 

44 

Tại	sao	nói	không	thích	hợp	mà	không	nói	kiểu	khác?	Vì	nhiều	khi	cùng	một	
loại	nước,	ví	dụ	ở	nhà	quý	vị	tắm,	có	người	thì	chỉnh	nước	ấm	ấm	vừa	phải,	vô	
tắm	vừa,	còn	người	kia	thì	chỉnh	nước	giống	như	luộc	gà.	Mẹ	Thiện	Trang	nói	
ngôn	ngữ	là	[nước]	luộc	gà.	Ba	Thiện	Trang	phải	tắm	nước	rất	nóng,	nên	ba	Thiện	
Trang	vặn	 lên	cho	nước	rất	nóng,	mình	vô	 là	phỏng	tay	 luôn,	nhưng	ba	Thiện	
Trang	thấy	vừa.	Ba	Thiện	Trang	nói	cảnh	đó	thích	hợp,	đối	với	ông	là	Tâm	quả	
Thân	thức	thiện,	ông	thọ	lạc,	ông	không	thọ	khổ,	vì	ông	cảm	thấy	vừa.	Nhưng	đối	
với	mình	thì	không	thích	hợp,	nóng	quá,	đó	là	mình	đang	là	Tâm	quả	Thân	thức	
Bất	thiện	thọ	khổ. 

Quý	vị	thấy	không?	Phải	dùng	từ	là	không	thích	hợp,	chứ	không	phải	dùng	
từ	nào	được	cho	rõ	ràng,	dùng	từ	đó	là	đúng,	thích	hợp.	Hoặc	là	dùng	chữ	xấu	
cũng	được,	xấu	đối	với	mình.	Giống	như	người	thích	cái	này,	người	không	thích	
cái	kia.	Tiếp	xúc	[thì]	có	người	thì	ngồi	lên	ghế	phải	cứng	cứng	một	chút	mới	dễ	
chịu,	có	người	ngồi	vô	ghế	êm	quá	thì	không	thích.	Còn	người	thì	thích	êm,	ngồi	
ghế	cứng	quá	khó	chịu,	thì	đó	là	Tâm	quả	Thân	thức	Bất	thiện	thọ	khổ.	Rất	rõ	ràng	
nha! 

	 +Định	nghĩa:	Thức	mà	nương	thân	thanh	triệt	sanh	ra	gọi	là	Tâm	quả	
Thân	thức	(thức	cũng	là	tâm,	nên	đôi	khi	nói	tâm	thức).	Hoặc	trạng	thái	nương	
thân	thanh	triệt	sanh	ra	chỉ	biết	cảnh	xúc,	nên	gọi	là	Tâm	quả	Thân	thức.	
Trường	hợp	cảnh	xấu	thì	gọi	là	Tâm	quả	Thân	thức	Bất	thiện… 

+VD6:	Một	người	vì	nghiệp	bất	thiện	trong	quá	khứ	mà	họ	phải	chịu	cảnh	
nghèo	nên	đắp	chăn	mền	không	đủ,	gây	cảm	giác	khó	chịu.	

Tức	là	mùa	lạnh,	do	đời	trước	làm	nghiệp	gì	đó,	nghiệp	cướp	tài	sản	người	
ta,	hay	là	[làm]	gì	đó	nên	đời	này	nghèo,	mùa	đông	tới	lạnh	quá,	đắp	chăn	mền	
không	đủ.	Điều	này	hồi	xưa	có	đó,	Thiện	Trang	hồi	xưa	bị,	mình	ở	xứ	Bảo	Lộc	cũng	
hơi	lạnh,	hồi	đó	lạnh	lắm,	bây	giờ	thì	bớt	lạnh	rồi,	ban	đêm	nằm	chăn	mền	không	
đủ,	gây	cảm	giác	khó	chịu.	Đó	là	Tâm	quả	Thân	thức	Bất	thiện	thọ	khổ.	Khổ	chứ!	
Nhiều	khi	không	ngủ	được,	ban	đêm	lạnh	quá,	đố	mà	quý	vị	ngủ	đó,	cứ	một	lúc	lại	
thức	giấc.	Thiện	Trang	thì	lâu	lâu	bị	cảnh	mấy	con	muỗi	bay	o…o…o,	cứ	nghe	âm	
thanh	đó	cũng	là	bất	thiện	đúng	không?	Nghe	âm	thanh	đó	là	từ	tai,	tai	nghe	tiếng.	



 
 

45 

Do	nghiệp	gì	đó,	hồi	xưa	mình	đã	tạo	những	nghiệp	nào	đó,	hoặc	là	do	duyên,	
nhiều	khi	không	phải	nghiệp	hoàn	toàn	100%	mà	do	duyên. 

	 Nhân	trợ	sanh	Tâm	quả	Thân	thức	có	4: 

Nhân	trợ	sanh	
Tâm	quả	Thân	
thức	có	4:		

1.	Sắc	thân	thanh	triệt	(kāyapasādarūpa) 
2.	Cảnh	xúc	(phoṭṭhabbārammaṇa) 
3.	Chất	cứng	(thaddha) 
4.	Có	sự	để	ý	(manasikāra). 

1.	Sắc	thân	thanh	triệt	(kāyapasādarūpa)	

2.	Cảnh	xúc	(phoṭṭhabbārammaṇa)	

3.	Chất	cứng	(thaddha):	ở	trên	là	nước	bọt,	thì	dưới	này	là	chất	cứng.	Tức	
là	thân	mình	phải	đụng	vô	cái	gì	có	cứng	cứng	một	chút,	quý	vị	nghĩ	coi	nếu	đụng	
vô	cái	mền	thì	quý	vị	đâu	cảm	giác	gì	đâu.	Hoặc	nhiều	khi	quý	vị	chạm	vào	nước	
thì	thật	ra	nói	chất	cứng	cũng	không	đúng	lắm,	nhưng	chạm	vô	nước	cũng	phải	
có	cảm	giác	đủ	mạnh.	Tức	là	độ	cứng,	chứ	không	phải	chất	cứng.	Ví	dụ	như	nước	
ít	quá,	thì	đụng	vào	người	mình	đâu	có	cảm	giác	gì	đâu.	Nhưng	[phải]	đủ	lượng	
thì	mới	có	cảm	giác	là	nước	mát	hay	nóng,	lạnh…	Cho	nên	chữ	‘chất	cứng’	này	
cũng	chưa	chính	xác	lắm,	để	bữa	nào	tra	lại	từ	này	dịch	từ	tiếng	Pali	như	thế	nào,	
lúc	nãy	quên	tra. 

4.	Có	sự	để	ý	(manasikāra):	cũng	vậy,	mình	phải	để	ý	tới.	Nhiều	khi	Tâm	
quả	Bất	thiện	trổ	mà	mình	không	để	ý. 

Điều	này	cũng	tốt	đó	quý	vị,	5	loại	tâm	vừa	rồi,	quý	vị	đều	thấy	điều	cuối	
cùng	là	sự	để	ý.	Cho	nên	người	biết	tu	là	đừng	để	ý	tới	những	cảnh	bất	thiện,	đừng	
để	ý	tới	là	không	sao	hết.	Vậy	thôi!	Cứ	đừng	để	ý	tới	thì	đâu	có	khởi	Tâm	quả	Bất	
thiện	đâu.	Quý	vị	đừng	để	ý	tới,	quý	vị	tập	trung	vào	việc	khác	đi.	Nghe	pháp	thì	
lo	nghe	pháp	đi,	đừng	để	ý	tới	âm	thanh	nhà	hàng	xóm	hát	karaoke,	đừng	nghe	
ông	chồng	bước	lên	đi	cộc..	cộc..	kệ	ổng,	ai	bước	cũng	vậy	thôi,	thì	sẽ	bớt	khởi	lên	
Tâm	quả	Bất	thiện. 



 
 

46 

Cho	nên	học,	quý	vị	thấy	điều	quan	trọng	nhất	[là]	mấy	điều	kia	mình	không	
làm	được,	nhưng	điều	 cuối	 cùng	 trong	 cả	5	 trường	hợp	 tâm	này,	mình	muốn	
không	khởi	Tâm	quả	Bất	thiện	về	thân,	về	nhãn,	nhĩ,	tỷ,	thiệt,	thì	quý	vị	đừng	để	
ý	là	xong.	Cho	nên	trời	nóng	quá	thì	đừng	để	ý	trời	nóng,	trời	lạnh	quá	thì	đừng	
để	ý	trời	lạnh.	Lạnh	quá	thì	cũng	không	thể	không	để	ý,	nhưng	[không]	để	ý	[với	
cảnh]	vừa	vừa	thì	được.	Ông	chồng	chửi	mình	thì	đừng	để	ý	tiếng	chửi,	trơ	trơ	ra	
là	xong.	Đó	là	cách	chuyển	hoá,	học	vậy	mới	biết,	cho	nên	chữ	‘có	sự	để	ý’	này	
quan	trọng	nha.	Đừng	để	ý	là	nó	không	xảy	ra,	mình	biết	cảnh	bất	thiện	thì	đừng	
để	ý	tới,	bữa	nay	học	bí	quyết	[rồi	nha]. 

6.	 Tâm	 quả	 Tiếp	 thâu	 Bất	 thiện	 thọ	 xả	 (Upekkhāsahagataṃ	
sampaṭicchana	 cittaṃ),	 chỉ	 biết	 cảnh	ngũ.	 Tức	 là	 những	 cảnh	 đó	muốn	 vô	
trong	tâm	mình	thì	phải	qua	một	trạng	thái,	qua	một	xử	lý	nữa,	gọi	là	Tâm	quả	
Tiếp	thâu.	Do	nó	tiếp	thâu	những	cảnh	xấu	nên	gọi	là	Tâm	quả	Tiếp	thâu	Bất	thiện.	
Và	Tâm	quả	này	cũng	thọ	xả	luôn.	Vì	lúc	này	mới	tiếp	thâu	thôi,	chứ	chưa	xử	lý.	
‘Chỉ	biết	cảnh	ngũ’,	cảnh	ngũ	ở	đây	không	phải	là	ngủ,	ngũ	là	5,	tức	là	biết	từ	5	
cảnh	ở	trên.	Tức	là	từ	năm	giác	quan	ở	trên	đưa	vào	thì	thằng	này	tiếp	nhận,	cho	
nên	gọi	là	chỉ	biết	cảnh	ngũ. 

+	Định	nghĩa:	Tâm	mà	khéo	tiếp	bắt	lấy	cảnh	ngay	sau	1	trong	5	thức	
trước,	nên	gọi	là	Tâm	quả	Tiếp	thâu.	Hoặc	Tâm	Tiếp	thâu	sắp	về	ý	giới	có	
trạng	 thái	 biết	 cảnh	 sắc,	 thinh,	 khí,	 vị	 v.v…	do	nhãn	 thức,	 nhĩ	 thức	 v.v…	
chuyền	qua	gọi	là	Tâm	quả	Tiếp	thâu.	Trường	hợp	cảnh	xấu	thì	gọi	là	Tâm	
quả	Tiếp	thâu	Bất	thiện.	

Đơn	giản	thôi,	5	thằng	kia	làm	xong	là	nó	tiếp	nhận	cảnh.	Thực	ra	nó	nhìn	
thấy,	nó	nghe,	nó	nếm,	nó	ngửi,	nó	chạm	thôi,	nhưng	thằng	này	mới	là	tiếp	thâu	
nè.	Tiếp	thâu	mà	cảnh	xấu	thì	gọi	là	Tâm	quả	Tiếp	thâu	Bất	thiện.	Đơn	giản	vậy	
đó! 

+VD7:	Tâm	một	người	tiếp	nhận	cảnh	khó	chịu	khi	nhìn	vào	nhiều	gai	cây	
xương	rồng	từ	cảnh	sắc	bởi	mắt.	

Tức	là	ở	đây,	khi	người	ta	tiếp	nhận	cảnh,	người	ta	nhìn	vào	gai	cây	xương	



 
 

47 

rồng,	cây	xương	rồng	có	nhiều	gai	lắm,	nhìn	vào	đó	có	những	người	cảm	thấy	khó	
chịu.	Thực	ra	họ	nhìn	là	nhìn	qua	cảnh	sắc	(là	mắt),	mắt	nhìn	rồi	lúc	đó	nó	tiếp	
nhận,	nó	đưa	vào	thì	bây	giờ	tâm	mới	xử	lý,	tâm	tiếp	nhận	cảnh	đó.	Người	này	
thực	ra	có	hai	hạng	người:	Một	hạng	người	 là	 thấy	cảnh	đó	bình	thường,	một	
người	thì	cảm	thấy	khó	chịu.	Người	mà	khó	chịu	thì	lúc	này	Tâm	tiếp	thâu	thành	
Tâm	quả	Bất	thiện.	Còn	người	cảm	thấy	bình	thường	thì	không	phải	bất	thiện.	
Thậm	chí	có	nhiều	người	thích	cây	xương	rồng.	Cho	nên	điều	này	thuộc	về	quả	
đời	trước.	Mà	đời	trước	thì	có	nhiều	nguyên	nhân,	chúng	ta	sẽ	học	về	tâm	đằng	
sau.	 

Nói	tóm	lại,	thông	thường	mình	đầu	thai	bằng	tâm	nào	thì	cũng	ảnh	hưởng	
ghê	lắm.	Trạng	thái	tâm	đầu	thai	chúng	ta	chưa	học,	để	bữa	sau	chúng	ta	học,	bữa	
nào	chúng	ta	học.	Nhưng	Tâm	đầu	thai	trở	thành	Tâm	hộ	kiếp	rồi,	thì	Tâm	hộ	kiếp	
quan	trọng	lắm.	Người	đầu	thai	bằng	tâm	thọ	hỷ,	bình	thường	họ	không	gặp	cảnh	
gì	là	nó	trả	về	mặc	định,	là	họ	vui,	thường	cười.	Còn	người	đầu	thai	bằng	tâm	thọ	
ưu,	thì	khi	không	có	cảnh	gì	là	trả	về	mặc	định	của	họ,	tức	là	Tâm	hộ	kiếp	hoạt	
động,	họ	không	nghĩ	gì	hết	là	thường	họ	sẽ	buồn	buồn,	khó	chịu.	Còn	người	đầu	
thai	bằng	tâm	thọ	xả,	giống	như	trơ	trơ	đó,	tức	là	trả	về	Tâm	hộ	kiếp.	 

Khi	thức	liên	tục	hoạt	động	thì	có	dòng	tâm,	hôm	trước	quý	vị	học	có	Tâm	
hộ	kiếp	đó,	thì	Tâm	hộ	kiếp	lúc	đó	khiến	cho	người	ta	vui	hay	buồn,	hay	trơ	trơ,	
gọi	là	thọ	xả,	là	do	Tâm	đầu	thai.	Và	tâm	đầu	thai	trở	thành	Tâm	hộ	kiếp,	cho	nên	
cũng	quan	trọng.	Vì	vậy	cho	nên	quý	vị	thấy	tại	sao	có	người	đời	này	lúc	nào	họ	
cũng	vui	nhiều	hơn,	mặc	dù	họ	không	có	cảnh	gì,	thì	đó	là	có	khả	năng	họ	đầu	thai	
bằng	tâm	thọ	hỷ.	Còn	người	mà	thấy	buồn	nhiều	là	tại	vì	họ	[đầu	thai]	bằng	tâm	
thọ	ưu.	Còn	người	thấy	trơ	trơ	ra,	lúc	nào	cũng	trầm	tính,	cứ	bình	thường	không	
có	cảnh	là	chạy	về	trạng	thái	Tâm	hộ	kiếp,	cứ	vào	Tâm	hộ	kiếp	thông	thường	là	
như	vậy.	Chúng	ta	học	[về	lộ	trình	tâm]	này	kỹ	từng	chi	tiết	như	vậy	[đó]. 

	 Nhân	trợ	sanh	Tâm	tiếp	thâu	có	3: 

Nhân	trợ	sanh	
Tâm	tiếp	thâu	có	3	

1.	Sắc	ý	vật	hay	sắc	nương	Tâm	thức	
(hadayavatthurūpa)	



 
 

48 

2.	Cảnh	(ārammaṇa)	
3.	Sự	để	ý	(manasikāra)	đến	cảnh	ấy.	

1.	Sắc	ý	vật	hay	sắc	nương	Tâm	thức	(hadayavatthurūpa):	tức	là	phải	
có	những	cảnh	ở	trên	đưa	vào.	

2.	Cảnh	(ārammaṇa):	phải	có	cảnh. 

3.	Sự	để	ý	(manasikāra)	đến	cảnh	ấy:	cho	nên	điều	nào	cũng	có	để	ý	hết,	
người	biết	thì	đừng	có	để	ý	là	được. 

7.	Tâm	quả	Thẩm	tấn	Bất	thiện	thọ	xả	(Upekkhāsahagataṃ	santīrana	
cittaṃ)	(Thẩm	tấn	tức	là	suy	xét,	cũng	là	thọ	xả	luôn,	mới	đang	suy	xét,	chưa	đưa	
ra	kết	quả	cho	nên	thọ	xả.	Chứ	suy	xét	ra	rồi,	đưa	kết	quả	ra	rồi	thì	thông	thường	
đưa	vào	dòng	tâm	tạo	nghiệp	(Javana).	[Dòng	tâm]	đó	từ	từ	mình	học,	thực	ra	
dòng	tâm	tạo	nghiệp	hôm	bữa	mình	học,	12	tâm	đó	cũng	là	tâm	tạo	nghiệp,	là	tới	
dòng	đó.	12	tâm	bất	thiện	cũng	là	tâm	tạo	nghiệp),	chỉ	biết	cảnh	ngũ	(cũng	giống	
như	trên,	2	tâm	kia	tiếp	thu	rồi,	nhận	rồi,	giống	như	tâm	kia	nhận	thì	tâm	này	xử	
lý.	Giống	như	người	phát	thư	đưa	thư	tới,	nhân	viên	thư	ký	ra	nhận	thư,	rồi	đưa	
vô	đây	tôi	đọc	thư.	Bây	giờ	mới	đọc	thư	coi	đó	là	gì,	như	vậy	thì	gọi	là	Thẩm	tấn). 

	 +Định	nghĩa:	Tâm	thẩm	tấn	(còn	gọi	là	suy	xét)	Bất	thiện	thọ	xả	là	tâm	
xét	soi	cảnh	ngũ	xấu.	Không	phải	cảnh	ngũ	tốt.	Cảnh	ngũ	đẹp	là	thuộc	về	Tâm	
thẩm	tấn	thiện	rồi,	thiện	thì	lúc	đó	sẽ	thọ	xả	hoặc	thọ	hỷ	(tại	vì	nhiều	khi	thấy	
cảnh	vui	thì	nó	vui).	Nhưng	ở	đây	là	thọ	xả	thôi,	tại	sao	thì	bữa	sau	chúng	ta	học. 

+VD8:	Tâm	một	người	đang	suy	xét	cảnh	khó	chịu	khi	nghe	âm	thanh	chửi	
bới	của	người	khác	được	tiếp	thận	từ	Nhĩ	căn.	

Tức	là	lúc	này	tâm	của	họ	đang	suy	xét	cảnh	khó	chịu	khi	nghe	âm	thanh	
chửi	bới	người	khác.	Thật	ra	lúc	đầu	người	ta	chửi	thì	mình	chưa	nghe	được	nội	
dung,	thì	mình	mới	thọ	xả	thôi,	tiếp	nhận	vô	thôi,	căn	tai	nghe	thôi.	Nhưng	đầu	
mình	xử	lý,	giải	mã	ra,	giải	mã	tiếng	đó	là	đang	chửi	mình,	nói	thế	này	thế	kia,	thì	
lúc	đó	trong	quá	trình	giải	mã	thông	tin,	gọi	là	giải	quyết,	dịch	ra	đúng	cho	mình,	
đó	gọi	là	Tâm	thẩm	tấn.	Đây	là	tâm	quả,	không	phải	tâm	nhân,	tại	vì	nó	nhận	kết	



 
 

49 

quả	của	nghiệp	khác. 

Nhân	trợ	sanh	Tâm	quả	Thẩm	tấn	có	3: 

Nhân	trợ	sanh	Tâm	
quả	Thẩm	tấn	có	3	

1.	Sắc	ý	vật	hay	sắc	nương	Tâm	thức	
(hadayavatthurūpa)	
2.	Cảnh	(ārammaṇa)	
3.	Sự	để	ý	(manasikāra)	đến	cảnh	ấy.	

Cũng	giống	như	trên,	cho	nên	tóm	lại	 là	đừng	để	ý	 là	ok,	hết	mấy	cái	bất	
thiện. 

*Trong	bảy	thứ	tâm	nêu	trên,	năm	thứ	tâm	trước	được	gọi	là	Ngũ	thức,	
tức	năm	thứ	tâm	ấy	là	những	tâm	nương	sanh	nơi	năm	môn	(giác	quan).	

*Hai	thứ	tâm	sau	cùng,	tức	là	sampaṭicchana	citta	(Tâm	tiếp	thâu)	và	
santīrana	citta	(Tâm	thẩm	tấn)	(Tâm	tiếp	thâu	và	Tâm	thẩm	tấn	là	người	ta	gọi	
tắt,	nhưng	gọi	đầy	đủ	là	Tâm	quả	thẩm	tấn,	Tâm	quả	tiếp	thâu),	tượng	trưng	cho	
hai	giai	đoạn	liên	kết	trong	quá	trình	nhận	biết	cảnh. 

Bây	giờ	chúng	ta	học	điều	này	thì	sẽ	thấy	rõ	ràng	hơn.	

VD9:	Khi	một	 ‘cảnh	sắc’	xuất	hiện	hay	dội	vào	mắt,	một	dòng	(chuỗi)	tâm	
thức	sanh	và	diệt	theo	thứ	lớp	để	thấy	biết	cảnh	sắc	ấy.	Trước	nhất,	khai	ngũ	môn	
(pañca-	dvārāvajjana)	là	sự	chú	tâm	qua	năm	môn,	(là	năm	giác	quan)	hay	tâm	
chú	ý	đến	vật.	Kế	đó,	Nhãn	thức	(cakkhu	viññāṇa)	tạo	dấu	ấn	(cảnh).	Kế	đó,	Tâm	
tiếp	 thâu	 (sampaṭicchana)	 tiếp	 nhận	 dấu	 ấn	 (cảnh).	 Kế	 đó,	 Tâm	 thẩm	 tấn	
(santīraṇa)	quan	sát	dấu	ấn	(cảnh).	Kế	đó,	Tâm	phân	đoán	hay	Đoán	định	(gọi	là	
Tâm	quyết	định)	(voṭṭhapana)	được	gọi	là	khai	ý	môn	(mano-dvārāvajjana)	là	sự	
chú	tâm,	hướng	tâm	qua	ý	môn	(tức	là	cửa	ý),	hay	xác	định	dấu	ấn	(cảnh)	cho	dù	
cảnh	ấy	là	tốt	hay	xấu.	Chúng	ta	nhận	biết	cảnh	khái	quát	ở	giai	đoạn	này. 

Cho	nên	đâu	phải	một	phát	là	nhận	biết	cảnh	liền	đâu	quý	vị.	Đầu	tiên	là	mắt,	
hay	là	tai,	mũi,	lưỡi	hay	thân,	bắt	đầu	từ	đó	mới	thấy	cảnh.	Thấy	cảnh	rồi	tạo	ra	
dấu	ấn	đó	mới	đưa	qua	Tâm	tiếp	thâu.	Tâm	tiếp	thâu	mới	đưa	qua	Tâm	suy	xét	



 
 

50 

và	Tâm	thẩm	tấn,	từ	đó	đưa	qua	quyết	định	nào	đó.	Đưa	ra	quyết	định	là	bắt	đầu	
khởi	tham	hay	sân	hay	si,	hay	không	tham,	không	sân,	không	si.	Tâm	thiện,	tâm	
lành	gì	đó	là	do	từ	Tâm	đoán	định,	Tâm	phán	đoán,	Tâm	quyết	định	này	đẩy	ra,	
đó	còn	gọi	là	Tâm	hành.	 

Tâm	[hành]	này	thì	mình	chưa	học,	nhưng	mình	nói	sơ	qua,	nó	cũng	là	Tâm	
vô	nhân	thôi.	Tại	sao	là	Tâm	vô	nhân?	Vì	nó	cũng	là	một	tâm	không	có	nhân,	[mà	
nó]	ké	theo	[tâm]	kia,	không	có	tham,	sân,	si	và	cũng	là	xả	thọ.	Nhiệm	vụ	là	nó	
phân	tích,	đoán	định,	đưa	quyết	định	trước	khi	đưa	ra	tâm	Tốc	hành	(hay	tâm	
Đốc	hành).	Tức	là	mấy	dòng	tâm	Javana,	tâm	để	khởi	lên	[tạo	nghiệp].	Và	trạng	
thái	này	không	thiện,	không	bất	 thiện,	không	quả.	Thực	ra	 trạng	 thái	 tâm	này	
không	xếp	vào	Tâm	quả,	Tâm	đoán	định	hay	Tâm	quyết	định,	Tâm	phân	đoán	này	
lại	không	phải	là	Tâm	quả,	cho	nên	không	đưa	vào	đây.	Nó	là	một	loại	tâm	khác,	
gọi	là	Tâm	hành,	nên	được	gọi	là	Tâm	khai	ý	môn.	Tâm	này	không	xếp	vô	đây,	sẵn	
giới	thiệu	nên	nói	luôn.	Cho	nên	có	nhiều	tâm	lắm,	chứ	không	phải	một	loại	tâm	
đâu,	mình	học	tâm	thức	rõ	ràng	như	vậy. 

Quý	vị	nhớ	Tâm	phân	đoán	hay	Tâm	đoán	định	này	không	phải	là	Tâm	nhân,	
cũng	chẳng	phải	Tâm	quả.	Tại	vì	nó	không	liên	quan	đến	tham,	sân,	si,	nó	là	Tâm	
vô	nhân.	Nhưng	Tâm	vô	nhân	này	không	xếp	vào	Tâm	quả,	có	nhiều	loại	tâm,	chứ	
đừng	nghĩ	là	chỉ	có	bao	nhiêu	đó.	

VD10:	Tương	tợ	như	thế,	khi	một	âm	thanh	dội	vào	tai,	một	dòng	(chuỗi)	tâm	
thức,	tức	là	khai	ngũ	môn	(pañcadvārāvajjana),	Nhĩ	thức	(sotaviññāṇa)	nó	tiếp	
nhận,	Tiếp	 thâu	 (sampaṭicchana),	 Thẩm	 tấn	 (santīraṇa),	 Đoán	 định	 tâm	 hành	
(voṭṭhapana	tức	là	mano	dvārā-	vajjana),	v.v...	,	phải	sanh	và	diệt	trước	khi	chúng	
ta	có	thể	nghe	âm	thanh.	

Cho	nên	nghe	âm	thanh	là	tới	giai	đoạn	sau,	tới	giai	đoạn	thứ	5	mới	nghe	âm	
thanh.	Thậm	chí	có	dòng	Tâm	hộ	kiếp	chạy	nữa,	cho	nên	phải	tới	mấy	sát-na	tâm	
thì	mới	nghe	được	âm	thanh. 

	 *Như	 vậy,	 Tâm	 tiếp	 thâu	 (sampaṭicchana)	 và	 Tâm	 thẩm	 tấn	
(santīrana)	 cùng	 với	 tâm	 khai	 ngũ	 môn	 (là	 Tâm	 hộ	 kiếp	 đằng	 trước)	



 
 

51 

(pañcadvārāvajjanacitta)	và	Tâm	khai	ý	môn	(mano	dvārā-vajjana	citta)	là	
cốt	yếu	là	cơ	bản	cho	sự	biết	cảnh	qua	năm	môn	(mắt,	tai,	mũi,	lưỡi	và	thân).	

Hôm	nay	chúng	ta	mới	học	sơ	sơ	qua,	để	[hôm	sau]	giới	thiệu	thêm,	mỗi	lần	
giới	thiệu	một	chút.	Cho	nên	phải	khai	ngũ	môn,	khai	ý	môn,	thì	tâm	này	là	khai	ý	
môn.	Còn	có	Tâm	khai	ngũ	môn	nữa,	cũng	là	tâm	khác,	không	đưa	vô	đây,	chúng	
được	gọi	là	Tâm	hành.	 

Hôm	sau	chúng	ta	sẽ	học	về	Tâm	quả	thiện	Vô	nhân,	[và]	chúng	ta	sẽ	ôn	lại,	
bây	giờ	giới	thiệu	sơ	sơ	qua	để	quý	vị	biết.	Đó	là	Tâm	quả	Bất	thiện	Vô	nhân.	Bữa	
sau	[học]	Tâm	quả	thiện	Vô	nhân,	cũng	tương	tự	như	vậy,	thay	vì	giống	như	trên	
nhưng	thêm	một	[tâm]	nữa	nên	thành	8	tâm.	Tại	sao	lại	là	8	tâm	thì	chúng	ta	học	
vào	bữa	khác.	 

Hôm	nay	hết	giờ	rồi,	hẹn	quý	vị	hôm	khác.	Mời	quý	vị	chúng	ta	cùng	hồi	
hướng.	

	“Chúng	sanh	vô	biên	thệ	nguyện	độ 

Phiền	não	vô	tận	thệ	nguyện	đoạn	

Pháp	môn	vô	lượng	thệ	nguyện	học	

Phật	đạo	vô	thượng	thệ	nguyện	thành”. 

“Nguyện	đem	công	đức	này 

Hướng	về	khắp	tất	cả	

Đệ	tử	cùng	chúng	sanh	

Đều	trọn	thành	Phật	đạo”. 

A	Mi	Đà	Phật!	

		

		
	 


