
 
 

1 

	Giảng	Ký	Câu	Xá	Luận	Và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận	

Bài	51	

Giảng	giải:	Thầy	Thích	Thiện	Trang	
Giảng	ngày:	24/07/2025	

Phát	trực	tiếp	trên	Kênh	YouTube	Thích	Thiện	Trang	
https://www.youtube.com/watch?v=nY8ypJPeFgs	
mạng	xã	hội	Facebook,	Fanpage	Thích	Thiện	Trang:	
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang 

		

Nam	Mô	Bổn	Sư	Thích	Ca	Mâu	Ni	Phật!	

Nam	Mô	A	Mi	Đà	Phật!	

	 Kính	chào	toàn	thể	quý	vị	đồng	tu!	Hôm	nay	[là]	thứ	Tư,	chúng	ta	học	về	
Câu	Xá	Luận	và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận	bài	thứ	51.	50	bài	trôi	qua	chúng	ta	học	
được	rất	nhiều	vấn	đề.	Hôm	nay	chúng	ta	học	bài	51,	mời	quý	vị	theo	dõi	phần	
nền	tảng	từ	kinh	luận.	

Chớ	Khinh	Bốn	Điều	Nhỏ	

(Kinh	Tạp	A	Hàm)	

Tôi	nghe	như	vầy:	Một	thời	đức	Phật	ở	tại	nước	Câu-tát-la,	du	hành	
trong	nhân	gian,	đến	vườn	Cấp	Cô	Độc,	rừng	cây	Kỳ-đà,	nước	Xá-vệ.	Bấy	
giờ,	vua	Ba	Tư	Nặc	nghe	Thế	Tôn	ở	Câu-tát-la	du	hành	trong	nhân	gian,	
đang	đến	ở	trong	vườn	Cấp	Cô	Độc,	rừng	cây	Kỳ-đà,	nước	Xá-vệ.	Nghe	vậy,	
Vua	liền	đi	đến	chỗ	Phật,	cúi	đầu	lễ	sát	chân	Phật,	rồi	ngồi	lui	qua	một	bên,	
bạch	Phật: 

“Bạch	Thế	Tôn,	con	nghe	Thế	Tôn	tự	ký	thuyết	đã	chứng	Vô	thượng	
Bồ-đề	mà	mọi	người	đã	loan	truyền;	điều	này	không	phải	hư	vọng	và	nói	
quá	chăng?	Nói	như	thuyết,	nói	như	pháp,	nói	tùy	thuận	pháp	chăng?	

https://www.facebook.com/suthaythichthientrang


 
 

2 

Chẳng	phải	là	bị	người	khác	làm	tổn	thương	đồng	pháp	chăng?	Trong	khi	
hỏi	đáp,	không	bị	rơi	vào	chỗ	yếu	kém	chăng?”	

Câu	chuyện	này	bắt	đầu	từ	vua	Ba	Tư	Nặc,	ổng	nghe	thấy	đức	Phật	Thích	
Ca	tự	nói	rằng	mình	đã	thành	Vô	thượng	Bồ-đề	(tức	là	thành	Phật).	Nghe	như	
vậy,	ổng	cảm	thấy	là	không	biết	có	phải	nói	quá	hư	vọng	hay	không?	Ông	nghĩ	
như	vậy	chưa	chắc	ăn,	[nên]	phải	tới	để	hỏi.	Ở	đây,	ổng	hỏi	mấy	điều:	‘Nói	như	
thuyết,	nói	như	pháp,	nói	tùy	thuận,	không	rơi	vào	chỗ	yếu	kém,	chỗ	phải	chăng’.	
Đức	Phật	trả	lời	như	thế	nào?	Đức	Phật	nói	là	có	mấy	điều,	tức	là	người	ta	tương	
truyền	rằng	là	Ngài	đã	đắc	Vô	thượng	Bồ-đề,	Ngài	cũng	tự	ký	thuyết	như	vậy	và	
người	ta	cũng	truyền	như	vậy.	Những	lời	của	người	ta	nói	có	phải	là	như	pháp,	
nói	như	thuyết	và	nói	như	tùy	thuận	không?	Điều	này	có	làm	ảnh	hưởng	tổn	
thương	đến	đồng	pháp	(là	những	người	tu	theo	pháp	ngoại	đạo)	có	bị	như	vậy	
không?	Ở	đây	chúng	ta	thấy	đức	Phật	trả	lời	rằng: 

	Đức	Phật	bảo	Đại	vương:	

“Những	điều	họ	nói	như	vậy	là	lời	nói	chơn	thật,	chẳng	phải	là	hư	
vọng,	nói	như	thuyết,	nói	như	pháp,	nói	tùy	thuận	pháp.	Chẳng	phải	là	bị	
người	khác	làm	tổn	thương	đồng	pháp.	Trong	khi	hỏi	đáp,	không	bị	rơi	
vào	chỗ	yếu	kém.	Vì	sao?	Này	Đại	vương,	Ta	nay	thật	sự	đã	đắc	Vô	thượng	
Bồ-đề.”	(Đức	Phật	trả	lời	khẳng	định	chính	xác	là	như	vậy). 

Vua	Ba	Tư	Nặc	bạch	Phật:	“Tuy	Thế	Tôn	đã	nói	như	vậy,	nhưng	con	
vẫn	còn	chưa	tin.	(Chuyện	này	là	do	lúc	đầu	đức	Phật	mới	thành	đạo,	nên	ông	
ta	chưa	tin	cũng	là	chuyện	bình	thường	thôi.	Ổng	lại	nói	rằng): 

	Vì	 sao?	 Vì	 trong	 đây	 còn	 có	 nhiều	 vị	 Sa-môn,	 Bà-la-môn	 tôn	 túc,	
trọng	vọng,	như	Phú-lan-na	Ca-diếp,	Mặc-già-lợi	Cù-xá-lê	Tử,	San-xà-da	Tì-
la-chi	Tử,	A-kì-đa	Chỉ-xá-khâm-bà-la,	Ca-la-câu-đà	Ca-chiên-diên,	Ni-kiền-
đà	Nhã-đề	Tử.	Những	vị	đó	không	tự	tuyên	bố	đã	chứng	Vô	thượng	Bồ-đề.	
Sao	Thế	Tôn	còn	 trẻ,	 tuổi	còn	nhỏ,	xuất	gia	chưa	bao	 lâu,	mà	 lại	 tự	nói	
chứng	đắc	Vô	thượng	Bồ-đề?”	

Tức	là	thời	đức	Phật,	có	bảy	vị	tôn	sư	ngoại	đạo	rất	nổi	tiếng,	toàn	là	những	
người	lớn	tuổi.	Bấy	giờ,	đức	Phật	mới	thành	đạo	chưa	lâu,	còn	trẻ	tuổi.	Cho	nên	



 
 

3 

vua	Ba	Tư	Nặc	nói	là	tại	sao	mấy	người	đó	lớn	tuổi	như	vậy	mà	lại	không	tuyên	
bố	thành	Phật,	thành	Vô	thượng	Bồ-đề.	Còn	đối	với	đức	Phật,	Ngài	còn	nhỏ	tuổi,	
còn	trẻ	tuổi,	xuất	gia	chưa	được	bao	lâu,	có	mấy	năm	[tu]	mà	tại	sao	đã	tự	nói	là	
chứng	đắc	Vô	thượng	Bồ-đề.	Quý	vị	thấy,	ngày	xưa	người	ta	cũng	phân	biệt	lắm,	
tu	là	phải	tu	lâu,	chứ	không	phải	mới	tu	mà	có	thể	thành	Vô	thượng	Bồ-đề	được.	
Lý	do	là	như	thế. 

Đức	Phật	bảo	Đại	vương:	

“Có	bốn	thứ	tuy	nhỏ,	nhưng	không	thể	xem	thường.	Những	gì	là	bốn?	
Vương	tử	Sát-lị	(Ở	đây	[dịch]	là	Sát-lị,	tuy	nhiên	chúng	ta	hiểu	Sát-lị	hay	Sát-
lợi	cùng	là	một	âm	thôi),	tuổi	tuy	trẻ	nhỏ,	nhưng	chớ	xem	thường.	Rồng	con,	
tuổi	tuy	nhỏ,	nhưng	chớ	xem	thường.	Đóm	lửa	tuy	nhỏ,	nhưng	chớ	xem	
thường.	Tỳ-kheo	tuổi	tuy	nhỏ,	nhưng	chớ	xem	thường”. 

Ở	đây	có	4	điều	không	nên	xem	thường,	đó	là:	(1)	Rồng	con	(có	chỗ	gọi	là	
rắn.	Bên	Kinh	Pali,	rồng,	rắn	giống	nhau	nên	dịch	là	rắn),	chớ	có	xem	thường	
con	rắn	nhỏ;	(2)	Đốm	lửa	[tuy]	nhỏ	nhưng	chớ	xem	thường;	và	ở	đây	(3)	Tỳ-
kheo	[tuy]	còn	nhỏ	nhưng	chớ	xem	thường;	ở	trên	là	Vương	tử	tức	là	Thái	tử	
(con	của	vua),	tuy	tuổi	còn	nhỏ	nhưng	không	thể	xem	thường. 

Trong	bài	kinh	này	đức	Phật	chưa	phân	tích	kỹ	(phân	tích	ở	sau),	nhưng	
vị	Vương	tử	tức	là	con	của	vua,	tuy	là	tuổi	còn	nhỏ	nhưng	không	thể	xem	thường	
được.	Bởi	vì	tuổi	nhỏ	nhưng	lớn	lên	sẽ	là	vua,	sẽ	cai	trị	đất	nước,	thì	quyền	sinh	
sát	sẽ	lớn	lắm.	[Rồi]	con	rồng	con	tuy	nhỏ,	nhưng	sau	này	nó	biến	hóa	thành	
rồng	lớn	thì	ghê	gớm	lắm.	Đốm	lửa	tuy	nhỏ,	nhưng	từ	đốm	lửa	nhỏ	đó	sẽ	cháy	
hết	tất	cả.	Cháy	lan	thì	sẽ	chết	hết,	cháy	cả	khu	rừng,	hoặc	là	bây	giờ	cháy	nhà	
cũng	từ	đốm	lửa	nhỏ.	Và	đức	Phật	nói	thêm,	ở	trong	Phật	pháp,	Tỳ-kheo	tuy	tuổi	
nhỏ	nhưng	chớ	xem	thường.	Vì	sao?	Đức	Phật	sẽ	giải	thích	đằng	sau: 

Bấy	giờ,	Thế	Tôn	liền	nói	kệ:	

Đủ	hình	tướng	Sát-lợi,	

Danh	tiếng,	dòng	quý	tộc;	

Tuy	tuổi	còn	trẻ	nhỏ,	



 
 

4 

Người	trí	không	thể	khinh.	

Tất	sẽ	ở	ngôi	vua,	

Nhớ	lại,	sinh	oán	hại.	

Cho	nên	khó	thể	khinh;	

Phải	sinh	lòng	đại	kính.	

Người	khéo	biết	tự	hộ,	

Hãy	giữ	kỹ	mạng	mình;	

Bình	đẳng	mà	tự	hộ,	

Tránh	xa	để	hộ	mạng.	

Ở	đây	thì	chúng	ta	có	thể	nhớ	đến	một	câu	chuyện	tiền	thân,	ở	đây	Thiện	
Trang	chỉ	kể	vắn	tắt	thôi:	Có	một	vị	Vương	tử	(con	của	vua)	đến	vùng	đó	để	học	
với	một	vị	thầy.	[Vương	tử]	này	có	một	tội	là	trộm	cắp,	là	lấy	một	ít	đồ	của	người	
ta	phơi	để	ăn.	[Thì]	bà	đó	mách	với	ông	thầy,	nên	ông	thầy	liền	đánh,	chửi	[vị	
Vương	tử	đó].	Cho	nên	vị	Vương	tử	đó	nhớ	như	vậy,	nhớ	trong	lòng	để	sau	này	
mình	lên	làm	vua	thì	mình	sẽ	giết	ông	thầy	đó,	ổng	nghĩ	như	vậy.	Sau	này	đến	
khi	lên	[làm]	vua,	ổng	nhớ	lại	[câu	chuyện	hồi	nhỏ]	như	vậy,	thì	[trả	thù]	bằng	
cách	là	mời	vị	thầy	đó	đến	và	nói	lại	[chuyện]	thời	xưa	đó:	“Bây	giờ	ta	tức	lắm,	
nên	 ta	muốn	ra	 tay	giết	hại.	Bữa	nay	ông	đến	đây	rồi	 thì	 coi	như	không	còn	
[đường	sống	nữa]”.	 

Người	thầy	đó	mới	nói	 là	thời	xưa	đó,	thật	ra	nếu	tôi	không	dạy,	không	
đánh	thì	chắc	là	từ	tội	trộm	cắp	nhỏ,	dần	dần	sẽ	thành	trộm	cắp	lớn,	sau	này	sẽ	
bị	vua	(cha	của	Bệ	hạ)	không	tin	tưởng	để	trao	ngôi	vua.	Cho	nên	với	những	điều	
như	vậy	thì	nhà	vua	nên	nhớ	ơn,	không	nên	trách	móc,	thù	oán	như	vậy.	Quý	vị	
thấy,	tuy	Vương	tử	lúc	nhỏ	như	vậy,	nhưng	lớn	lên	làm	vua	thì	quyền	lớn	lắm.	
Nên	phải	giữ	bình	đẳng,	đừng	để	lớn	lên	họ	thù	oán	mình. 

Nơi	làng	xóm,	chỗ	vắng,	

Nếu	gặp	rồng	con	kia;	



 
 

5 

Chớ	cho	là	rắn	nhỏ,	

Mà	sinh	lòng	coi	thường.	

Mình	rồng	nhỏ	nhiều	màu,	

Cũng	nên	để	yên	ổn;	

Nam	hay	nữ	khinh	rắn,	

Đều	bị	độc	làm	hại.	

Cho	nên,	để	tự	hộ,	

Hãy	giữ	kỹ	mạng	mình;	

Vì	khéo	tự	hộ	này,	

Tránh	xa	để	hộ	mạng.	

Rồng	nhỏ	hay	rắn	nhỏ	nhiều	khi	có	độc	đó.	Đó	là	việc	thứ	hai,	việc	thứ	ba	
là:	

Mãnh	hoả	khi	xâm	thực	,	

Dù	ít	nhưng	không	hạn;	

Đuốc	nhỏ	có	thể	thiêu,	

Khắp	nơi,	nếu	củi	đủ.	

Thiêu	từ	nhỏ	dần	lên,	

Tận	xóm	làng	thành	ấp.	

Cho	nên,	để	tự	hộ,	

Nên	như	hộ	mạng	mình.	

Vì	khéo	tự	hộ	này,	

Tránh	xa	để	tự	hộ.	

Bị	lửa	dữ	thiêu	đốt,	



 
 

6 

Trăm	thứ	cỏ	cháy	rụi.	

Tắt	rồi,	không	co	rút;	

Lửa	tắt	cỏ	lại	sinh.	

Nếu	khinh	hủy	Tỳ-kheo, 

Người	giữ	lửa	tịnh	giới.	

Thì	đốt	mình,	con	cháu,	

Tai	nạn	lưu	trăm	đời.	

Như	đốt	cây	đa-la,	

Không	bao	giờ	sinh	lại.	

Cho	nên	phải	tự	hộ,	

Như	tự	hộ	mạng	mình;	

Vì	khéo	tự	hộ	này,	

Tránh	xa	để	hộ	mạng.	

Quý	vị	thấy,	điều	thứ	ba	đức	Phật	nói	là	nếu	khinh	hủy	Tỳ-kheo,	người	giữ	
lửa	tịnh	giới,	thì	là	đốt	mình	và	con	cháu,	tai	nạn	lưu	trăm	đời,	như	đốt	cây	đa-
la,	không	bao	giờ	sinh	lại.	Cây	đa-la	là	giống	như	cây	cọ	hay	cây	dừa,	nếu	mà	chặt	
ngang,	đốt	rồi,	thì	nó	cũng	không	sống	nữa	đâu,	kiểu	như	vậy.	Cho	nên	là	phải	
tránh	xa,	hộ	mạng,	tức	là	đừng	khinh	hủy	Tỳ-kheo. 

Đủ	hình	tướng	Sát-lị,	

Rắn	con	và	đóm	lửa;	

Đủ	tịnh	giới,	Tỳ-kheo,	

Không	nên	sinh	coi	thường.	

Cho	nên	phải	tự	hộ,	

Như	tự	hộ	mạng	mình;	



 
 

7 

Vì	khéo	tự	hộ	này,	

Tránh	xa	để	hộ	mạng.	

Đức	Phật	nói	kinh	này	xong,	vua	Ba	Tư	Nặc	kia,	nghe	những	gì	đức	
Phật	dạy,	hoan	hỷ,	tùy	hỷ	đảnh	lễ	rồi	ra	về. 

(Kinh	1030.	Tam-Bồ-Đề	-	Kinh	Tạp	A	Hàm). 

Quý	vị	thấy,	đây	là	những	điều	thường	được	đức	Phật	nhắc.	Thực	ra	là	có	
rất	nhiều	đạo	lý	nữa,	nếu	chúng	ta	phân	tích	ra.	Có	rất	nhiều	điều,	nếu	khinh	
thường	từ	những	điều	nhỏ	thì	có	thể	sẽ	thành	điều	lớn.	Việc	ác	nhỏ	mà	làm	hoài	
thì	thành	việc	ác	lớn,	nhân	gian	người	ta	nói	vậy,	thực	ra	cũng	từ	kinh	này.	Cho	
nên	là	không	khinh	thường	một	ai.	Có	những	người	học	Phật	pháp	lâu	rồi,	nhưng	
có	tính	là	khinh	thường	những	vị	Tỳ-kheo	trẻ.	Thật	ra	chúng	ta	đâu	biết	là	ai	tu	
nhiều	hay	ít.	Nhiều	hay	ít	không	phải	là	tính	trẻ	hay	già,	mà	tính	là	nhiều	đời	hay	
là	ít	đời.	Ai	tu	được	nhiều	đời,	nhiều	kiếp	thì	người	ta	tu	nhiều.	Đời	này	người	
ta	làm	Tỳ-kheo	trẻ	[hay]	Sa-di	trẻ,	mới	nhỏ	nhỏ	nhưng	thực	ra	đời	trước	người	
ta	là	Hòa	thượng	rồi,	hoặc	nhiều	đời	người	ta	tu	tới	đó	rồi,	sắp	đắc	đạo	rồi.	Còn	
người	tu	già	khằng	rồi,	lên	làm	Đại	lão,	Trưởng	lão,	Hòa	thượng,	nhưng	người	
ta	tu	chưa	đúng	Chánh	pháp,	người	ta	tu	mới	được	đời	này	thì	cũng	bình	thường	
thôi,	đúng	không	quý	vị?	Cho	nên	không	thể	nhìn	trên	cái	nhỏ	như	người	thế	
gian.	Đấy	là	chúng	ta	hiểu	bài	kinh	này	[như	vậy]. 

Đức	Phật	Dạy	Nên	Nguyện	Như	Thế	Nào?	

(Theo	Kinh	Trung	A	Hàm)	

Thường	thường	không	biết	chúng	ta	nguyện	điều	gì,	các	đồng	tu	hay	nói	là	
hồi	hướng	hay	nguyện	gì?	Thì	hôm	nay	Thiện	Trang	dẫn	[kinh]	luôn,	trong	kinh	
đức	Phật	dạy	nên	nguyện	như	thế	nào,	để	quý	vị	học.	Đây	là	theo	Kinh	Trung	A	
Hàm.	

Tôi	nghe	như	vầy:	Một	thời,	đức	Phật	trú	tại	nước	Xá-vệ,	trong	rừng	
Thắng	Lâm,	vườn	Cấp-cô-độc.	



 
 

8 

Bấy	giờ	có	một	Tỳ-kheo	sống	cô	độc	tại	một	nơi	xa	vắng,	ẩn	dật	ở	chỗ	
yên	tĩnh,	thiền	tọa	tư	duy,	trong	tâm	khởi	lên	ý	nghĩ:	“Đức	Thế	Tôn	thăm	
hỏi	ta,	nói	chuyện	với	ta,	thuyết	pháp	cho	ta	nghe	để	ta	được	giới	Cụ	túc	
(là	giới	Tỳ-kheo)	mà	không	phế	bỏ	thiền	định,	thành	tựu	quán	hạnh,	ở	nơi	
không,	tịnh”.	

Bấy	giờ	vào	lúc	xế,	sau	khi	suy	nghĩ	như	vậy	rồi,	vị	Tỳ-kheo	ấy	liền	
từ	chỗ	thiền	tọa	đứng	dậy,	đi	đến	đức	Phật.	Đức	Thế	Tôn	nhìn	thấy	vị	Tỳ-
kheo	ấy	từ	xa	đi	đến,	nhân	nơi	Tỳ-kheo	ấy,	Ngài	bảo	các	vị	Tỳ-kheo: 

1.	“Các	ngươi	hãy	ước	nguyện	rằng:	‘Đức	Thế	Tôn	thăm	hỏi	ta,	nói	
chuyện	với	ta,	thuyết	pháp	cho	ta	nghe’.	Vậy	hãy	thành	tựu	giới	Cụ	túc	và	
không	phế	bỏ	thiền	định,	thành	tựu	quán	hạnh,	ở	nơi	không,	tịnh.	

Ở	đây,	đức	Phật	nói	nguyện	đầu	tiên	là	mình	hãy	nguyện	là:	Đức	Phật	thăm	
hỏi	mình,	nói	chuyện	với	mình,	thuyết	pháp	cho	mình.	Giống	như	bây	giờ	mình	
nguyện	là	mình	được	vị	Thiện	tri	thức	che	chở,	thành	tựu	giới	Cụ	túc,	tức	là	giới	
và	tu	thiền	định	(Thiền	chỉ)	và	thành	tựu	được	Thiền	quán,	và	ở	nơi	không,	tịnh.	
Chữ	[không,	tịnh]	này	dịch	không	rõ,	chữ	‘không,	tịnh’	này	là	không	tịnh	xứ.	Chữ	
‘không’	này	không	phải	là	không	tịnh.	Tại	vì	Thiện	Trang	không	muốn	sửa	nên	
để	vậy	luôn.	Tức	là	chữ	‘không’	là	chỗ	trống,	chỗ	vắng,	là	thanh	tịnh.	Dịch	kiểu	
ngắn	 vậy	 thì	mình	 tưởng	không	 tịnh	 là	 không	 thanh	 tịnh.	 Chữ	không	này	 là	
‘không	tịnh	xứ’,	là	chỗ	trống	không,	trống	trải,	vắng	vẻ;	chữ	‘không’	không	phải	
là	không	có,	mà	không	là	trống	không. 

2.	Tỳ-kheo,	hãy	ước	nguyện	rằng:	‘Ta	có	thân	tộc.	Mong	cho	họ	nhờ	
ta	mà	khi	thân	hoại	mạng	chung	chắc	chắn	họ	được	lên	chỗ	lành,	sanh	vào	
cõi	trời’.	Vậy	hãy	thành	tựu	được	giới	Cụ	túc	và	không	phế	bỏ	thiền	định,	
thành	tựu	quán	hạnh,	ở	nơi	không,	tịnh.	

Đoạn	tiếp	theo	này	cũng	vậy,	là	hãy	thành	tựu	được	giới	Cụ	túc	và	không	
phế	bỏ	thiền	định,	thành	tựu	quán	hạnh,	ở	nơi	không,	tịnh. 

[Nguyện]	thứ	nhất,	đức	Phật	dạy	chúng	ta	nguyện	là	được	Tam	Bảo	gia	
trì.	Hồi	đó	có	đức	Phật,	bây	giờ	thì	không	có,	thì	mình	có	Thiện	tri	thức. 



 
 

9 

Nguyện	thứ	hai,	đức	Phật	cũng	dạy	là	nguyện	dành	cho	thân	tộc,	bà	con,	
người	thân	của	mình.	Tộc	là	bà	con,	họ	hàng;	thân	là	người	thân.	Mong	cho	họ	
nhờ	ta	mà	khi	thân	hoại	mạng	chung	chắc	chắn	được	lên	chỗ	lành,	sanh	vào	cõi	
Trời.	Muốn	như	vậy	thì	phải	tu	Giới,	Định,	Tuệ.	Là	tu	giới,	tu	Thiền	chỉ,	Thiền	
quán	ở	nơi	không,	tịnh.	 

Như	vậy	ở	nguyện	thứ	hai	vẫn	cho	phép	nguyện	cho	gia	đình	mình,	đúng	
không	quý	vị?	Chứ	[đâu]	có	bắt	là	không	được	nguyện	đâu.	Chúng	ta	học	như	
vậy	[để	biết	cách	hồi	hướng].	Nhiều	đồng	tu	hỏi	hồi	hướng	như	thế	nào?	Mình	
hồi	hướng	theo	tinh	thần	của	bài	kinh	này.	Đầu	tiên	là	nguyện	được	Tam	bảo	gia	
trì,	hộ	trì.	Bây	giờ	không	có	đức	Phật	thì	mình	cũng	nguyện	tương	tự	như	vậy.	
Thứ	hai	là	nguyện	hồi	hướng	cho	gia	đình,	cho	thân	tộc	bà	con. 

3.	Tỳ-kheo,	hãy	ước	nguyện	rằng:	‘Các	thí	chủ	cung	cấp	cho	ta	y	phục,	
đồ	ăn	uống,	giường	chõng,	thuốc	thang,	đủ	mọi	thứ	để	nuôi	thân.	Mong	cho	
họ	nhờ	sự	bố	thí	này	mà	có	nhiều	công	đức,	có	đại	quang	minh,	được	nhiều	
phước	báo’.	Vậy	hãy	thành	tựu	được	giới	Cụ	túc	và	không	phế	bỏ	thiền	
định,	thành	tựu	quán	hạnh,	ở	nơi	không,	tịnh.	

Điều	thứ	ba	là	nguyện	cho	thí	chủ	(những	người	hộ	trì).	Cho	nên	tại	sao	
chúng	ta	có	nguyện	cho	thí	chủ	(gọi	là	đàn	na,	tín	thí)	trong	bài	nguyện	là	cũng	
căn	cứ	vào	đây.	Muốn	được	như	vậy	thì	cũng	phải	tu	Giới,	Định,	Tuệ	giống	như	
trên.	Những	chữ	đỏ	là	quý	vị	biết	mình	cần	nguyện	những	gì. 

Như	vậy	nguyện	thứ	nhất	là	nguyện	Tam	Bảo	gia	hộ,	Thiện	tri	thức	gia	hộ.	
Nguyện	thứ	hai	cũng	gọi	là	nguyện,	để	có	điều	kiện	tốt,	nguyện	cho	thân	tộc.	
Điều	thứ	ba	là	nguyện	cho	thí	chủ,	những	người	đàn	na,	tín	thí	của	mình	ủng	hộ	
mình. 

4.	Tỳ-kheo,	hãy	ước	nguyện	rằng:	‘Mong	cho	ta	có	thể	nhẫn	chịu	được	
sự	đói,	khát,	nóng,	lạnh,	muỗi	mòng	châm	chích,	sự	áp	bức	của	gió,	của	mặt	
trời;	bị	tiếng	xấu,	bị	đánh	đập	cũng	có	thể	nhẫn	chịu;	bản	thân	bị	tật	bệnh	
rất	 là	đau	khổ,	cho	đến	mạng	sống	sắp	tuyệt,	các	sự	không	được	vui,	ta	
cũng	đều	có	thể	kham	nhẫn’.	Vậy	hãy	thành	tựu	được	giới	Cụ	túc	và	không	
phế	bỏ	thiền	định,	thành	tựu	quán	hạnh,	ở	nơi	không,	tịnh.	(Ở	đây,	điều	thứ	



 
 

10 

tư	là	mình	nguyện	mình	kham	nhẫn	được,	nhẫn	chịu	được.	Như	vậy	cũng	một	
điều	nguyện	đúng	không	ạ?) 

5.	Tỳ-kheo,	hãy	ước	nguyện	rằng:	‘Mong	cho	ta	kham	nhẫn	được	điều	
không	làm	cho	vui.	Nếu	sanh	tâm	không	vui,	không	bao	giờ	để	dính	trước’	
(dính	mắc).	Vậy	hãy	thành	tựu	được	giới	Cụ	túc	và	không	phế	bỏ	thiền	định,	
thành	tựu	quán	hạnh	(tức	là	tu	Giới,	Định,	Tuệ),	ở	nơi	không,	tịnh.	(Ở	đây,	
chúng	 ta	 thấy	điều	 thứ	năm	cũng	 là	kham	nhẫn,	 tức	 là	đừng	để	nổi	 sân.	Nói	
chung	ở	trên	là	kham	nhẫn	chịu	đựng,	còn	ở	dưới	này	là	đừng	có	nổi	sân.	Đó	là	
cũng	nguyện	như	vậy). 

6.	Tỳ-kheo,	hãy	ước	nguyện	rằng:	‘Nếu	ta	sanh	khởi	ba	tâm	niệm	ác	
bất	thiện:	niệm	dục,	niệm	nhuế,	niệm	hại;	mong	ta	không	bao	giờ	để	đắm	
trước	với	ba	niệm	ác	bất	thiện	đó’.	Vậy	hãy	thành	tựu	được	giới	Cụ	túc	và	
không	phế	bỏ	thiền	định,	thành	tựu	quán	hạnh,	ở	nơi	không,	tịnh.	

Như	vậy,	chúng	ta	thấy,	điều	thứ	sáu	đức	Phật	dạy,	tất	nhiên	chúng	ta	có	
khởi	tâm	ác,	bất	thiện,	lâu	lâu	cũng	có	khởi	ham	muốn	gọi	là	niệm	dục,	sân	nhuế	
và	niệm	ý	hại	người	khác.	Nếu	có	niệm	như	vậy	thì	cũng	không	đắm	vào	trong	
đó,	tức	là	đắm	trước,	dính	mắc	vào	trong	đó,	tức	là	niệm	đó	không	lâu	mà	nó	tan	
nhanh,	 cho	nên	 tu	Tứ	niệm	xứ	đó.	Chúng	 ta	nguyện	như	vậy	đúng	không	ạ?	
Nguyện	mình	làm	được	nhiều	điều	thiện. 

7.	Tỳ-kheo,	hãy	ước	nguyện	rằng:	‘Mong	cho	ta	ly	dục,	ly	pháp	ác	bất	
thiện,	cho	đến	chứng	đắc	Tứ	thiền,	thành	tựu	và	an	trụ’.	

Tương	tự	như	vậy,	ở	đây	đức	Phật	nói	là	phải	mong,	ước	nguyện	là	mình	
chứng	các	tầng	Thiền,	ly	dục,	ly	pháp	ác	bất	thiện,	tức	là	chứng	Sơ	thiền,	rồi	lên	
Nhị	thiền,	Tam	thiền,	Tứ	thiền,	ở	đây	nói	chứng	đến	Tứ	thiền.	Nên	nhiều	người	
không	học,	cứ	nói	là	thôi,	không	cần	tu	Thiền.	Thực	tế	là	đức	Phật	dạy	lúc	nào	
cũng	tu	Thiền	chỉ.	Nguyện	thứ	bảy	là	mong	cho	ta	chứng	được	các	tầng	Thiền.	
Có	ước	nguyện	như	vậy	đúng	không	ạ?	Chứ	không	phải	thời	nay	[có	người	dạy]	
dẹp	hết,	cho	nên	bây	giờ	tu	hơi	cực	đoan	là	vậy	đó.	Người	ta	không	biết,	người	
ta	không	học	kinh	Phật	thì	không	biết,	 lúc	nào	đức	Phật	cũng	đề	xướng	quan	



 
 

11 

trọng	là	chứng	các	tầng	Thiền.	Lúc	nào	cũng	có	thành	tựu	Thiền	chỉ	(Thiền	định)	
và	Thiền	quán. 

8.	Tỳ-kheo,	hãy	ước	nguyện	rằng:	 ‘Mong	cho	ta	dứt	hẳn	ba	Kiết	sử,	
chứng	đắc	quả	Tu-đà-hoàn,	không	bị	rơi	xuống	pháp	ác,	quyết	định	thú	
hướng	đến	quả	vị	Chánh	giác,	tối	đa	còn	bảy	lần	ở	cõi	Trời	[Người].	Sau	
bảy	lần	qua	lại	rồi	liền	chứng	đắc	khổ	biên’.	Vậy	hãy	thành	tựu	giới	Cụ	túc	
và	không	phế	bỏ	thiền	định,	thành	tựu	quán	hạnh,	ở	nơi	không,	tịnh. 

Quý	vị	thấy	điều	này	là	nguyện	chứng	Tu-đà-hoàn.	Quý	vị	thấy,	đức	Phật	
dạy	nguyện	chứng	Tu-đà-hoàn.	Cho	nên	thời	nay	nhiều	người	không	có	nguyện	
này,	họ	chỉ	nguyện	vãng	sanh	Tây	Phương	Cực	Lạc	thôi.	Quý	vị	thấy	đức	Phật	
dạy	rất	rõ	ràng,	trình	tự	đúng	không	ạ?	Vẫn	dạy	nguyện	chứng	Tu-đà-hoàn.	Cho	
nên	quý	vị	thấy	Thiện	Trang	nói	mình	nguyện	ra	khỏi	sinh	tử	là	quan	trọng.	Ở	
đây	nguyện	chứng	Tu-đà-hoàn	thì	chắc	chắn	tương	lai	sẽ	chứng,	trước	sau	gì	
cũng	ra	khỏi	sanh	tử,	tối	đa	bảy	lần	nữa	thì	chứng	đắc	khổ	biên	tức	là	hết	khổ	
(biên	tế	khổ	là	hết	khổ	rồi). 

9.	Tỳ-kheo,	hãy	ước	nguyện	rằng:	‘Mong	cho	ta	đã	dứt	hết	ba	Kiết,	làm	
mỏng	dâm,	nộ,	si;	chỉ	còn	một	lần	qua	lại	ở	cõi	Trời,	cõi	Người.	Sau	một	lần	
qua	lại	rồi	liền	chứng	đắc	khổ	biên’.	

Như	 vậy	mình	 cũng	mong,	 ước	muốn	 chứng	 nhị	 quả	 Tư-đà-hàm	 đúng	
không?	Ba	Kiết	sử:	Thân	kiến,	Giới	cấm	thủ	và	Nghi	hết	và	bớt	được	dục	(tham),	
bớt	sân	và	si	được	một	chút,	 thì	 chứng	được	Nhị	quả.	Cho	nên	cũng	nguyện	
chứng	Nhị	quả	đúng	không	quý	vị?	Quý	vị	thấy	là	vậy	đó.	Tức	là	chúng	ta	có	thể	
nguyện	giống	như	Phật	dạy,	học	điều	gì	thì	học,	hãy	học	theo	lời	Phật	dạy.	Đừng	
có	dại	mà	theo	người	đời	nay,	người	ta	cứ	nói,	rồi	một	hồi	người	ta	nguyện	điều	
gì	đó,	rồi	mình	cũng	nguyện	theo,	toàn	nguyện	vô	sanh	tử,	cuối	cùng	cũng	đi	đâu	
luôn.	Cho	nên	hãy	học	theo	Phật,	đức	Phật	dạy	hết	rồi. 

10.	Tỳ-kheo,	hãy	ước	nguyện	rằng:	‘Mong	cho	ta	dứt	hết	năm	hạ	phần	
Kiết,	sanh	vào	thế	gian	kia	mà	chứng	đắc	Niết-bàn,	được	pháp	bất	thối,	
không	trở	lại	thế	gian	này’.	Vậy	hãy	thành	tựu	giới	Cụ	túc	và	không	phế	bỏ	
thiền	định,	thành	tựu	quán	hạnh	ở	nơi	không,	tịnh.	



 
 

12 

Điều	này	là	nguyện	chứng	Tam	quả	A-na-hàm.	Đoạn	được	Năm	Hạ	phần	
Kiết	[sử]	thì	chứng	được	Tam	quả	A-na-hàm,	sanh	lên	[trời]	Phạm	thiên,	ít	nhất	
từ	Sơ	thiền	cho	đến	Tứ	thiền,	các	tầng	trời	đó.	Sanh	vào	Ngũ	Bất	Hoàn	thiên	thì	
càng	tốt,	rồi	không	trở	lại	thế	gian	này	nữa,	chắc	chắn	chứng	quả	A-la-hán,	giải	
thoát	sinh	tử.	 

Cho	nên	điều	nguyện	thứ	10	là	nguyện	chứng	Tam	quả	A-na-hàm.	Thiện	
Trang	thấy	có	người	dạy	là	đừng	nguyện	chứng	quả,	có	người	dạy	như	vậy.	Nguy	
hiểm	chưa?	Dạy	ngược	lại	với	đức	Phật,	mà	người	ta	chỉ	dạy	nguyện	vãng	sanh	
Tây	Phương	Cực	Lạc	thôi.	Như	vậy	là	không	đúng	với	lời	đức	Phật	dạy,	cho	nên	
chúng	ta	hãy	học	theo	Phật. 

11.	Tỳ-kheo,	hãy	ước	nguyện	rằng:	‘Mong	cho	ta	được	tịch	tịnh	giải	
thoát,	ly	sắc,	chứng	đắc	Vô	sắc;	với	định	như	vậy,	tự	thân	chứng	ngộ,	thành	
tựu	và	an	trụ,	do	tuệ	quán	mà	đoạn	trừ	Lậu	hoặc	và	biến	tri	Lậu	hoặc’.	Vậy	
hãy	 thành	 tựu	giới	Cụ	 túc	và	không	phế	bỏ	 thiền	định,	 thành	 tựu	quán	
hạnh	ở	nơi	không,	tịnh.	

Điều	này	là	chứng	quả	A-la-hán,	mà	A-la-hán	này	là	A-la-hán	gì	quý	vị	biết	
không?	A-la-hán	này	mới	chỉ	có	chứng	được	Tuệ	giải	thoát,	hoặc	là	A-la-hán	Tâm	
giải	thoát.	Ở	đây	chắc	là	A-la-hán	Tâm	giải	thoát.	‘Do	tuệ	quán	mà	đoạn	trừ	Lậu	
hoặc	và	biến	tri	Lậu	hoặc’	tức	là	chưa	có	năng	lực	gì	ghê	gớm,	nhưng	cũng	mong	
chứng	được	ít	nhất	A-la-hán.	Nói	chung	là	[mong]	chứng	[được]	A-la-hán,	chưa	
được	Câu	giải	thoát	thì	Tuệ	giải	thoát	hay	Tâm	giải	thoát	cũng	được. 

12.	 Tỳ-kheo,	 hãy	ước	 nguyện	 rằng:	 ‘Mong	 cho	 ta	 được	Như	 ý	 túc,	
Thiên	nhãn	trí,	Tha	tâm	trí,	Túc	mạng	trí,	Sanh	tử	trí,	Các	lậu	đã	dứt	sạch,	
chứng	đắc	Vô	lậu,	Tâm	giải	thoát,	Tuệ	giải	thoát,	ngay	trong	đời	này	tự	tri	
tự	giác,	tự	thân	chứng	ngộ,	thành	tựu	và	an	trụ,	biết	một	cách	như	thật	
rằng	‘sự	sanh	đã	dứt,	Phạm	hạnh	đã	vững,	việc	cần	làm	đã	làm	xong,	không	
còn	tái	sanh	nữa’.	Vậy	hãy	thành	tựu	giới	Cụ	túc	và	không	phế	bỏ	thiền	
định,	thành	tựu	quán	hạnh	ở	nơi	không,	tịnh”.	

Như	vậy,	điều	cuối	cùng	là	điều	thứ	12,	quý	vị	thấy	đức	Phật	dạy	gì?	Nguyện	
là	mình	chứng	A-la-hán	Câu	giải	thoát,	thậm	chí	có	Như	ý	túc,	có	Thiên	nhãn	



 
 

13 

thông,	Tha	tâm	trí	v.v…	có	hết.	Như	vậy	những	điều	đó	đức	Phật	đều	dạy.	12	
điều	nguyện	này	chúng	ta	nên	nhớ	mà	học	theo	đức	Phật	dạy.	Những	gì	đức	Phật	
dạy	là	chắc	ăn,	còn	điều	gì	người	ta	dạy	thì	không	chắc.	[Quý	vị]	nên	nhớ	là	người	
ta	không	bằng	Phật	được	đâu. 

Lúc	bấy	 giờ,	 Tỳ-kheo	 ấy	 sau	khi	 nghe	Phật	 thuyết	 giảng,	 khéo	 thọ	
lãnh,	khéo	ghi	nhớ,	từ	chỗ	ngồi	đứng	dậy,	cúi	đầu	đảnh	lễ	dưới	chân	Phật,	
đi	nhiễu	quanh	ba	vòng	rồi	lui	ra.	Tỳ-kheo	ấy	lãnh	thọ	lời	Phật	dạy,	ẩn	dật	
nơi	yên	tĩnh,	thiền	tọa	tư	duy,	tu	hành	tinh	cần,	tâm	không	phóng	dật.	Do	
ẩn	dật	những	nơi	yên	tĩnh,	thiền	tọa	tư	duy,	tu	hành	tinh	cần,	tâm	không	
phóng	dật	để	đạt	đến	mục	đích	mà	thiện	nam	tử	cạo	bỏ	râu	tóc,	khoác	áo	
cà-sa,	chí	tín,	lìa	bỏ	gia	đình,	sống	không	gia	đình,	xuất	gia	học	đạo,	là	đây	
chỉ	mong	thành	tựu	phạm	hạnh	vô	thượng,	ngay	trong	đời	này	mà	tự	tri	
tự	giác,	tự	thân	chứng	ngộ,	thành	tựu	và	an	trụ,	biết	một	cách	như	thật	
rằng	‘sự	sanh	đã	dứt,	Phạm	hạnh	đã	vững,	việc	cần	làm	đã	làm	xong,	không	
còn	tái	sanh	nữa’.	Tôn	giả	ấy	đã	biết	pháp	rồi,	liền	chứng	quả	A-la-hán.	

Quý	vị	thấy	vị	Tỳ-kheo	đó,	sau	khi	hiểu	được	nguyện	của	mình	tu	như	vậy,	
quý	vị	thấy	là	phải	thường	xuyên	tự	tu	bằng	cách	thiền	tọa	tư	duy,	ở	nơi	ẩn	dật,	
kiếm	chỗ	nào	vắng	vắng	tu	thiền	tọa	(tức	là	ngồi	thiền),	tư	duy,	tu	hành	tinh	cần,	
tinh	tấn,	tâm	không	phóng	dật	là	tâm	không	loạn,	cuối	cùng	chứng	quả	A-la-hán.	
Nghe	dễ	quá	ha!	Mình	thì	thời	nay	tu	khó	quá.	Tại	vì	sao?	Thật	ra	kiến	thức	bây	
giờ	mình	học	không	chuẩn.	Thứ	hai	là	thời	đại	[bây	giờ]	nhiễu	loạn.	Thứ	ba	là	
môi	trường.	Thứ	tư	là	mình	tu	cũng	dở,	căn	tánh	cũng	tệ	nữa,	rồi	dễ	dao	động	
tâm,	người	ta	nói	gì	đó	là	chạy	theo	liền,	chứ	không	có	theo	định	trên	Phật. 

Quý	vị	thấy,	giống	như	hôm	nay	có	người	hỏi:	“Làm	sao	con	biết	được	là	
con	vào	được	Bất	hoại	tịnh	đối	với	Phật,	bất	hoại	tịnh	đối	Pháp,	bất	hoại	tịnh	đối	
với	Tăng,	thành	tựu	Thánh	giới,	tức	là	Tùy	tín	hành?”	Thiện	Trang	nói	địa	vị	Tùy	
tín	hành	thì	quý	vị	chưa	đủ	trí	tuệ	để	biết	được	là	mình	vào	địa	vị	đó.	Nhưng	để	
[có]	niềm	tin	bất	hoại	đối	với	Phật,	Pháp,	Tăng	thì	quý	vị	có	thể	làm	được.	Bằng	
cách	nào?	Quý	vị	có	thật	sự	tin	Phật	hay	chưa?	Có	rất	nhiều	người	nói	tin	Phật,	
nhưng	không	tin.	Điển	hình	ở	chỗ	nào?	Những	gì	đức	Phật	dạy	mình	không	làm	
theo,	mà	mình	hay	làm	theo	người.	Bây	giờ	quý	vị	học	Phật	pháp,	nhưng	có	nhiều	



 
 

14 

điều	người	ta	dạy	không	giống	với	Phật,	nhưng	mình	vẫn	tin	người	ta,	chứ	mình	
đâu	có	tin	Phật	đâu.	Bao	giờ	mình	tin	Phật	100%,	[tin]	tuyệt	đối	mà,	mình	nghe	
điều	gì	đức	Phật	nói	ra,	dạy	như	vậy	là	mình	biết	rồi,	mình	sẽ	thực	thành	theo.	
Chứ	còn	đây	là	mình	vẫn	còn	vừa	theo	người	này,	[vừa]	theo	người	kia,	nghe	
người	này,	nghe	người	kia,	thì	quý	vị	chưa	có	bất	hoại	tịnh	[đối]	với	Phật,	Pháp,	
Tăng	rồi,	thì	làm	sao	thành	tựu	được.	Lý	do	là	vậy	đó! 

Cho	nên	muốn	thành	tựu	được	Bất	hoại	tịnh	đối	với	Phật,	Pháp,	Tăng	thì	
cố	gắng	hãy	nghe	những	gì	Phật	dạy,	tin	tưởng	làm	theo.	Chứ	còn	thời	nay	người	
ta	dạy	nhiều	điều	trái	với	Phật	lắm,	giống	như	12	lời	nguyện	vừa	rồi.	Để	[Thiện	
Trang]	đọc	hết	bài	kinh	này	rồi	[chúng	ta]	coi	lại. 

Đức	Phật	thuyết	như	vậy.	Các	Tỳ-kheo	sau	khi	nghe	đức	Phật	thuyết,	
hoan	hỷ	phụng	hành.	

(Kinh	105	-	Kinh	Nguyện	–	Phẩm	Thứ	10	của	Kinh	Trung	A	Hàm).	

Ai	có	Kinh	A	Hàm	thì	mở	lên	coi.	Bây	giờ	cũng	có	Kinh	A	Hàm	đầy	trên	
mạng	đó.	Có	một	kênh	đồng	tu	tạo	Kinh	A	Hàm,	bữa	nay	có	một	trăm	tám	mươi	
mấy	bài	rồi.	Bây	giờ	chúng	ta	coi	lại	12	điều	nguyện	này	là	nguyện	điều	gì?	Chúng	
ta	lược	lại	để	nhớ: 

1.	Nguyện	là	đức	Thế	Tôn	(Phật)	thăm	hỏi,	nói	chuyện	thuyết	pháp	cho	mình.	
Tức	là	cầu	nguyện	Thiện	tri	thức	[hộ	trì]	cho	mình. 

2.	Nguyện	cho	gia	đình	thân	tộc.	Quý	vị	được	phép	[nguyện	cho	gia	đình],	đức	
Phật	dạy	mà. 

3.Nguyện	cho	thí	chủ,	những	người	ủng	hộ	mình.	

4.	Nguyện	cho	mình	có	khả	năng	kham	nhẫn,	chịu	đựng	được	hoàn	cảnh.	

5.	Kham	nhẫn	được	những	điều	không	vừa	lòng	nghịch	ý	do	môi	trường	mang	
lại.	Nguyện	này	là	do	hoàn	cảnh	mang	lại.	

6.	Nguyện	cho	mình	ít	khởi	Tham,	Sân,	Si.	Điều	này	do	người	mang	lại.	

7.Nguyện	cho	mình	chứng	các	tầng	Thiền. 



 
 

15 

8.Nguyên	chứng	Tu-đà-hoàn.	

9.Nguyện	chứng	Tư-đà-hàm.	

10.Nguyện	chứng	Tam	quả	A-na-hàm.	

11.	Nguyện	chứng	A-la-hán.	[A-la-hán	này]	chưa	có	rõ	ràng,	có	thể	bị	thoái	
chuyển.	A-la-hán	Tâm	giải	thoát	hay	sao	đó. 

12.	Nguyện	chứng	A-la-hán	một	cách	rốt	ráo.	

	 	Mình	nguyện	như	vậy.	Đó	là	lời	nguyện	của	Phật.	Quý	vị	thấy	có	thắc	mắc	là	
sao	không	thấy	nguyện	vãng	sanh	Tây	Phương	Cực	Lạc	đâu	hết?	Quý	vị	thấy	rõ	
ràng,	chúng	ta	học	theo	[Kinh]	A	Hàm,	trong	đây	không	có	nhắc	tới	Tây	Phương	
Cực	Lạc.	Đó	là	cách	nguyện.	Ai	đó	mà	tin	Tây	Phương	Cực	Lạc,	thì	thêm	nguyện	đó. 

Bao	giờ	quý	vị	chứng	Tu-đà-hàm	thì	quý	vị	mới	biết.	Còn	bây	giờ	mình	chưa	
chứng,	thì	cứ	tu	như	vậy.	Quý	vị	muốn	tu	như	thế	nào	thì	tu.	Quý	vị	thực	sự	tin	lời	
Phật	thì	quý	vị	coi	kinh	Phật.	Như	vậy	đó	là	cách	nguyện,	chúng	ta	đã	học	được	
cách	nguyện	đủ	rồi.	Cho	nên	đức	Phật	dạy	hết	rồi.	Thiện	Trang	nói:	Tại	sao	trong	
kinh	đã	dạy	hết	tất	cả	rồi	mà	không	chịu	đọc	kinh	để	thực	hành,	mà	lại	cứ	theo	
người	đời	sau.	Có	đồng	tu	yêu	cầu	đăng	lại.	Được!	Thiện	Trang	sẽ	rút	gọn	lại	12	
điều	này,	đăng	lên	một	bài	để	cho	quý	vị	coi,	quý	vị	theo	đó	mà	nguyện	theo	tinh	
thần	đó.	Như	vậy	cách	nguyện	cũng	đã	có	rồi	nha.	Khỏi	nói! 

		 	 Hôm	nay,	chúng	ta	sẽ	tìm	hiểu	thêm	về	nghiệp:	

Hiểu	Thêm	Về	Nghiệp	

(Trích	từ	Kinh	Tăng	Chi	Bộ)	

Đoạn	này	là	trích	thôi,	nên	để	dấu….	Bài	kinh	dài	nên	Thiện	Trang	cắt	khúc	
thôi.	

…	

Này	các	Tỷ-kheo,	cần	phải	biết	các	nghiệp...	cần	phải	biết	con	đường	
đưa	đến	các	nghiệp	đoạn	diệt	được	nói	như	vậy.	Do	duyên	gì	được	nói	như	
vậy?	Đức	Phật	nói	là	cần	phải	biết	các	nghiệp,	con	đường	đưa	đến	các	nghiệp	đoạn	



 
 

16 

diệt,	tức	là	làm	sao	để	đoạn	diệt	các	nghiệp,	thì	đó	là	con	đường	đưa	đến	đoạn	diệt	
các	nghiệp.	

Này	các	Tỷ-kheo,	Ta	tuyên	bố	rằng	suy	tư	là	nghiệp;	sau	khi	suy	tư,	tạo	
nghiệp	về	thân,	về	lời,	về	ý.	Chữ	“suy	tư”	này	chính	là	Tâm	sở	Tư,	có	người	dịch	
ra	là	Tâm	sở	Tư.	Tâm	sở	Tư	là	nghiệp,	đây	là	định	nghĩa	đúng	luôn	trong	Kinh	Tăng	
Chi,	chứ	không	phải	chúng	ta	nói	trong	Vi	Diệu	Pháp	không	đâu.	Sau	khi	suy	tư	tạo	
nghiệp	về	thân,	về	lời,	về	ý.	Cho	nên	Tâm	sở	Tư	của	mình	(chủ	đích	của	mình)	là	
nghiệp,	suy	tư	là	nghiệp. 

Và	này	các	Tỷ-kheo,	thế	nào	là	các	nghiệp	sanh	khởi?	Này	các	Tỷ-kheo,	
xúc	là	các	nghiệp	sanh	khởi.	Tức	là	nghiệp	sanh	khởi	là	do	gì?	Do	mình	tiếp	xúc,	
như	mắt	thấy	sắc.	Chúng	ta	học	lộ	trình	tâm	đó	quý	vị,	thấy	cảnh	gì	đó,	thấy	cái	
bóng	đèn	này	trắng	trắng,	mình	ghét	màu	trắng.	Màu	trắng	đó	không	có	tội	lỗi	gì	
cả,	nhưng	tại	vì	mình	có	tâm	ghét	màu	trắng.	Màu	trắng	là	tượng	trưng	cho	màu	
tang	tóc	gì	đó,	cho	nên	nhìn	thấy	màu	trắng,	trên	màn	ảnh	quý	vị	nhìn	thấy	màu	
trắng,	quý	vị	không	thích,	nên	khởi	lên	tâm	sân.	Đó	là	suy	tư	về	nghiệp,	tạo	nghiệp	
tâm,	khẩu,	ý	là	vậy. 

Sân	rồi	thì	sao?	Mới	là	tâm	thôi,	rồi	quý	vị	ra	hành	động	là	quý	vị	không	thích	
coi	cái	này	cái	kia,	hoặc	là	[quý	vị]	đập	bể	đồ	màu	trắng	đó,	nên	tạo	thành	nghiệp.	
Cho	nên	tạo	nghiệp	thân,	khẩu,	ý	hoặc	là	chửi	mắng	gì	đó	v.v…	nên	nghiệp	từ	đó	
mà	ra.	 

Xúc	tức	là	tiếp	xúc,	tiếp	xúc	qua	mắt,	tiếp	xúc	qua	tai,	tiếp	xúc	qua	ngửi	mùi	
hương,	qua	nếm	vị,	qua	xúc	chạm	và	qua	ý	suy	nghĩ	(pháp	trần	đó).	Ví	dụ	quý	vị	
nào	tu	Tịnh	Độ,	nghe	thầy	nào	đó	nói	không	có	Tây	Phương	Cực	Lạc	là	quý	vị	nổi	
sân	lên,	đó	là	tiếp	xúc	qua	pháp,	nghe	âm	thanh	[rồi]	chuyển	qua	ý	nghĩ.	Hoặc	là	
không	cần	nghe	gì	hết,	chỉ	cần	nhớ,	tự	nhiên	suy	tư:	“Con	đang	tu	Tịnh	Độ,	sao	
người	ta	giảng	kỳ	quá”,	tự	nhiên	mình	suy	nghĩ	vậy.	Đó	cũng	là	tiếp	xúc	về	pháp,	
người	ta	giảng	không	khớp	với	mình	là	mình	nổi	sân	lên,	đó	là	do	tiếp	xúc,	ý	tiếp	
xúc	với	pháp. 

Và	này	các	Tỷ-kheo,	thế	nào	là	các	nghiệp	sai	biệt?	Này	các	Tỷ-kheo,	
có	nghiệp	đưa	đến	cảm	thọ	ở	Địa	ngục,	có	nghiệp	đưa	đến	cảm	thọ	loài	



 
 

17 

bàng	sanh,	có	nghiệp	đưa	đến	cảm	thọ	cõi	Ngạ	quỷ,	có	nghiệp	đưa	đến	cảm	
thọ	thế	giới	loài	Người,	có	nghiệp	đưa	đến	cảm	thọ	thế	giới	chư	Thiên.	Này	
các	Tỷ-kheo,	đây	gọi	là	các	nghiệp	sai	biệt.	

Các	nghiệp	sai	biệt	là	như	vậy	đó,	quý	vị	thấy	nghiệp	sai	biệt	tức	là	đưa	đến	
cảm	 thọ,	 là	đưa	mình	vào	 các	 con	đường	Địa	ngục,	Ngạ	quỷ,	 Súc	 sanh,	Trời,	
Người,	A-tu-la.	Nói	chung	tất	cả	con	đường	là	do	nghiệp,	nghiệp	như	vậy	là	sai	
biệt.	

Và	này	các	Tỷ-kheo,	thế	nào	là	các	nghiệp	dị	thục?	(Chữ	dị	thục	mình	
nghe	hoài	đúng	không?	#Thục	là	chín,	#dị	là	khác;	là	chín	khác	nhau).	Này	các	
Tỷ-kheo,	Ta	tuyên	bố	rằng	có	ba	loại	nghiệp	dị	thục:	Ở	ngay	đời	hiện	tại,	
hay	ở	đời	sau,	hay	ở	một	đời	sau	nữa.	Này	các	Tỷ-kheo,	đây	là	các	nghiệp	
dị	thục.	(Các	nghiệp	dị	thục	là	có	thể	chín	không	đúng	lúc,	khác	lúc.	Như	ở	đời	
hiện	tại,	có	những	việc	mình	làm	thì	đời	này	mình	nhận	quả	báo	luôn,	nhưng	có	
khi	đời	sau,	hoặc	là	ở	những	đời	sau	nữa	[mới	nhận	quả].	Đó	là	ba	nghiệp	dị	
thục,	đức	Phật	nói	rất	kỹ.	Quý	vị	thấy	không?	Những	kiến	thức	này	đức	Phật	nói	
hết,	đâu	có	thiếu	gì	đâu.	Cho	nên	đọc	kinh	là	tự	nhiên	mình	biết	hết,	đâu	cần	phải	
học	nhiều	vất	vả,	người	ta	nói	vòng	vòng). 

Và	này	các	Tỷ-kheo,	thế	nào	là	nghiệp	đoạn	diệt?	(Ở	đây	dịch	như	vậy	
hơi	không	rõ,	[nghiệp	đoạn	diệt]	tức	là	nghiệp	để	cho	đoạn	diệt	đi)	Xúc	đoạn	
diệt,	này	các	Tỷ-kheo,	là	nghiệp	đoạn	diệt.	Ðây	là	Thánh	đạo	tám	ngành,	
con	đường	đưa	đến	các	nghiệp	đoạn	diệt.	Ðó	 là	Chánh	 tri	kiến...	Chánh	
định.	(Chánh	tri	kiến,	Chánh	tư	duy,	Chánh	ngữ,	Chánh	nghiệp,	Chánh	mạng,	
Chánh	tinh	tấn,	Chánh	niệm,	Chánh	định.	Tám	điều	đó	là	con	đường	Thánh	đạo	
tám	ngành,	đưa	đến	nghiệp	đoạn	diệt,	tức	là	hết	nghiệp).	Khi	nào,	này	các	Tỷ-
kheo,	vị	Thánh	đệ	tử	rõ	biết	các	nghiệp	như	vậy,	rõ	biết	các	nghiệp	sanh	
khởi	như	vậy,	rõ	biết	các	nghiệp	sai	biệt	như	vậy,	rõ	biết	các	nghiệp	dị	thục	
như	vậy,	rõ	biết	các	nghiệp	đoạn	diệt	như	vậy,	rõ	biết	con	đường	đưa	đến	
các	nghiệp	đoạn	diệt	như	vậy,	khi	ấy,	vị	ấy	rõ	biết	Phạm	hạnh	thể	nhập	này	
như	là	các	nghiệp	đoạn	diệt.	

(Trích	từ	Kinh	(6.63)	Pháp	Môn	Quyết	Trạch:	Nibbedhika	(T	57,	MA	111)	–	
Kinh	Tăng	Chi). 



 
 

18 

	 Quý	vị	thấy	rất	rõ	ràng,	muốn	dứt	hết	khổ	thì	phải	tu	theo	Thánh	đạo	tám	
ngành,	từ	Chánh	kiến	đến	Chánh	định.	Cho	nên	Bát	chánh	đạo	rất	quan	trọng,	
thỉnh	thoảng	chúng	ta	cứ	ôn	lại,	có	bài	[giảng]	rồi	đó,	quý	vị	nên	coi. 

	 Hôm	thứ	hai,	có	đồng	tu	đưa	ra	câu	hỏi	rất	hay,	đó	là:	“Tại	sao	nghiệp	tác	
hại	đối	với	Thánh	nhân	thì	quả	báo	lớn	hơn	so	với	phàm	phu?	Đó	là	tác	hại.	Còn	
nếu	như	mình	tác	động	thiện,	mình	cúng	dường	cho	phàm	phu	thì	phước	không	
bằng	Thánh	nhân.Tại	sao	như	vậy?”	Hôm	nay	Thiện	Trang	sẽ	giới	thiệu	cho	đầy	
đủ	luôn	vấn	đề	đó,	chứ	không	là	quý	vị	không	hiểu.	Ở	đây	chúng	ta	sẽ	giải	thích: 

Kết	Cấu	Hoàn	Chỉnh	Của	Nghiệp	Theo	Vi	Diệu	Pháp,	Luận	Thanh	Tịnh	Đạo	

Ở	đây,	thật	ra	theo	Vi	Diệu	Pháp	thôi	thì	cũng	đủ	rồi.	Trong	Vi	Diệu	Pháp	
đưa	ra	kết	cấu	nghiệp	gồm	5	điều	như	sau: 

1.	Chủ	ý	(Tâm	sở	Tư:	cetana)	–	là	yếu	tố	quyết	định	chính.	

Quý	vị	hiểu	không	ạ?	Mình	mới	học	điều	này	thôi,	còn	mấy	điều	đằng	sau	
nữa,	chúng	ta	từ	từ	học,	mình	phân	tích	từng	điều.	Tâm	sở	Tư	là	thành	phần	chủ	
động,	hướng	tâm	về	một	hành	vi,	quyết	định	thực	hiện	hành	vi	đó.	Đây	là	cốt	lõi	
của	nghiệp,	bởi	vì	nếu	không	có	chủ	ý	thì	không	có	nghiệp. 

Giống	như	 chúng	 ta	 dù	 có	 hành	động	 gì	 bằng	 thân,	 bằng	 khẩu,	 bằng	 ý,	
nhưng	chỉ	sanh	nghiệp	khi	có	ý	định	đứng	sau	đó.	Ví	dụ	quý	vị	đi	trên	đường,	
quý	vị	đạp	chết	một	con	kiến,	mà	quý	vị	không	có	chủ	ý,	quý	vị	không	có	cảm	
giác	gì	hết,	mà	quý	vị	đi	 luôn,	thì	có	tạo	nghiệp	không?	Vì	không	có	cố	ý	nên	
không	tạo	nghiệp,	vì	quý	vị	không	có	ghi	nhận.	Còn	quý	vị	đạp	lên	nó,	quý	vị	thấy	
nó	nhưng	do	không	cố	ý,	 thì	nghiệp	xấu	đó	cũng	có	hình	 thành	một	chút,	 có	
nghiệp	vô	ý.	Nghiệp	vô	ý	thì	mai	mốt	cũng	có	xảy	ra.	 

Tất	nhiên	mình	vô	ý	làm	chết	một	chúng	sanh	thì	cũng	có	nhân	quả	trong	
đó,	chứ	không	phải	không	có	nghiệp,	nhưng	nghiệp	nhẹ	lắm.	Khi	quý	vị	vô	tình	
làm	chết	chúng	sanh	như	vậy,	tại	vì	chủ	tâm	của	mình	lúc	đó	đang	là	chủ	tâm	đi,	
chứ	không	phải	chủ	tâm	giết	con	kiến.	Thì	sau	này	cũng	vậy	đó,	nhiều	khi	có	quả	
báo,	 thông	thường	không	có	quả	báo	nhưng	cũng	có	thể	có	quả	báo,	vì	đó	 là	
nghiệp	bất	định	(Bất	định	nghiệp).	Định	nghiệp	thì	quả	báo	rõ	ràng,	còn	đây	là	



 
 

19 

Bất	định	nghiệp.	Có	thể	lúc	nào	đó,	mình	cũng	đang	làm	gì	đó	chơi	chơi,	tự	nhiên	
hòn	đá	văng	trúng	mình,	bánh	xe	ở	đâu	bay	trúng	mình,	hay	bị	trúng	cái	gì	đó	
v.v…	Những	nghiệp	đó	tác	thành	là	do	chú	tâm	mình	lơ	là,	do	không	cẩn	thận.	
Không	cẩn	thận	mà	giẫm	chết	con	kiến,	chứ	không	phải	là	nghiệp	giết	con	kiến,	
cho	nên	khác	[nhau].	Đó	là	Tâm	sở	Tư,	chúng	ta	đã	chia	sẻ	ở	phần	trước	rồi.	Điều	
này	chúng	ta	để	ý	lại,	chúng	ta	học. 

2.Phẩm	chất	đối	tượng	(ārammaṇa)	–	tạo	nền	mạnh	cho	nghiệp.	

Điều	này	quan	trọng!	Đối	tượng	là	thế	nào?	Đối	tượng	mà	quý	vị	tác	động	
đó	là	đối	tượng	nào?	Tức	là	đối	tượng	mà	tâm	mình	hướng	tới,	tạo	nghiệp	đó.	Ví	
dụ	 tâm	mình	 có	đối	 tượng,	 trong	kinh	nói	 có	năm	nghiệp	nặng,	 trong	đó	 có	
nghiệp:	Giết	cha,	giết	mẹ.	Tại	sao	giết	cha,	giết	mẹ	thì	nghiệp	nặng	hơn	giết	người	
khác?	Bởi	vì	phẩm	chất	đối	tượng	theo	quy	chiếu	đạo	đức,	rõ	ràng	cha	mẹ	có	ân	
sâu	với	mình.	Cho	nên	có	người	giết	cha,	giết	mẹ	thì	nghiệp	nặng	hơn,	quý	vị	
hiểu	không? 

Cũng	vậy,	đối	với	Thánh	nhân,	Thánh	nhân	càng	lớn	thì	nghiệp	càng	nặng.	
Đó	là	yếu	tố	gọi	là	phẩm	chất	của	đối	tượng	bị	tác	động.	[Vì]	lý	do	đó	mà	đối	với	
Thánh	nhân	thì	bị	như	vậy.	Đối	với	cha	mẹ	thì	đã	nặng	rồi,	còn	đối	với	Thánh	
nhân	thì	nặng	hơn	chứ.	Vì	Thánh	nhân	có	tính	chất	là	có	ảnh	hưởng	đến	chúng	
sanh,	đó	là	phước	điền,	là	ruộng	phước,	v.v…	Không	phải	chỉ	cõi	Người,	mà	cõi	
Trời	còn	nương	vào	nữa	mà.	Cho	nên	tác	động	đến	Thánh	nhân,	phẩm	chất	đối	
tượng	tốt	thì	quý	vị	sẽ	gây	nghiệp.	Nếu	nghiệp	xấu	thì	tạo	[nghiệp]	xấu	nặng	(là	
trọng	nghiệp),	còn	nếu	như	nghiệp	tốt	thì	tạo	nghiệp	tốt	mạnh	hơn.	Chúng	ta	
hiểu	được	điều	đó.	 

Đó	là	mức	độ	quan	trọng,	sự	đáng	kính,	hoặc	sự	ghê	sợ	ảnh	hưởng	đến	
trọng	lượng	của	nghiệp.	Chúng	ta	hiểu	được	điều	đó,	như	vậy	là	giải	thích	cho	
hôm	bữa. 

3.Sức	mạnh	tâm	(citta-bala)	–	tùy	tâm	chánh/	tà,	mạnh/	yếu.	

Đây	là	sức	mạnh	của	tâm	lúc	tạo	nghiệp,	lúc	quý	vị	tạo	nghiệp	với	thái	độ	
mạnh	mẽ,	tập	trung	cao	độ,	thì	nghiệp	sanh	càng	sâu,	càng	bền,	càng	mạnh.	Ví	
dụ	như	một	người	trong	cơn	giận	giữ	mà	đánh	người	khác,	thì	nghiệp	nặng	hơn	



 
 

20 

là	đánh	người	ta	trong	trạng	thái	không	tức	mấy,	đánh	bình	thường.	Điều	này	
thì	rõ	ràng!	 

Cho	nên	nghiệp	kết	trên	5	yếu	tố,	chứ	không	phải	1	yếu	tố.	Có	chủ	ý	rồi,	
nhưng	lúc	này	tâm	mình	có	mạnh	mẽ	hay	không,	quá	trời	giận	giữ	thì	nghiệp	
mạnh.	Cho	nên	người	làm	với	tâm	bình	thản,	cứ	đều	đều	thì	nghiệp	sẽ	nhẹ	xuống,	
cho	những	trường	hợp	tạo	nghiệp	xấu.	Còn	những	việc	cần	mạnh	mẽ	tâm	lên,	
dứt	khoát	lên	[mà]	quý	vị	làm	nhẹ	nhẹ	thì	nghiệp	thiện	của	quý	vị	yếu,	không	
mạnh.	Cho	nên	phải	hiểu	để	dùng	tâm. 

4.	Tình	huống	(kammaṭṭhāna)	–	bối	cảnh	sinh	hoạt	hành	vi.	

	 Tình	huống	tức	là	ngữ	cảnh,	ngữ	cảnh	này	thì	Thiện	Trang	nói	đó,	có	nhiều	
tình	huống,	ví	dụ	một	người	ăn	trộm	đồ	ăn	để	ăn,	để	họ	sống	sót,	vì	đói	khát	quá,	
thì	khác	với	ăn	trộm	vì	lòng	tham.	Hai	việc	đó	thì	nghiệp	của	người	ăn	trộm	vì	
khổ,	đói	khát	quá,	thì	nghiệp	nhẹ	hơn	nghiệp	của	người	ăn	trộm	vì	lòng	tham.	
Cùng	một	hành	động,	như	việc	tà	dâm	ở	các	nước	phương	Đông	thì	nghiệp	nặng	
hơn	nghiệp	tà	dâm	của	các	nước	phương	Tây,	vì	ở	xã	hội	khác,	quan	điểm	khác.	
Cho	nên	tình	huống	hay	là	bối	cảnh	sinh	hoạt	của	hành	vi	đó,	quý	vị	hiểu	không	
ạ?	Tùy	theo	quan	điểm,	nghiệp	kết	trên	những	yếu	tố	đó. 

5.Quả	báo	(vipāka)	–	kết	quả	hiện	tại	hay	tương	lai.	

Tức	là	nghiệp	mình	tạo	ra	làm	quả	báo	ảnh	hưởng	đến	hiện	tại	hay	ảnh	
hưởng	đến	tương	lai,	ảnh	hưởng	như	thế	nào?	Ví	dụ	việc	quý	vị	làm	đó	chỉ	ảnh	
hưởng	lúc	đó	thôi,	không	ảnh	hưởng	lâu	dài	thì	nghiệp	nhẹ	hơn.	Còn	quý	vị	làm	
nghiệp	ảnh	hưởng	lâu	dài	thì	nghiệp	mạnh	hơn,	tính	chất	nghiệp	nặng	hơn,	quý	
vị	hiểu	không	ạ?	

Trong	Phật	pháp	là	rõ	nhất,	có	những	người	giảng	không	đúng	Chánh	pháp,	
dẫn	chúng	sanh	đọa	lạc,	thì	pháp	người	ta	còn	ảnh	hưởng	bao	lâu	thì	tội	người	
ta	càng	nặng	bấy	nhiêu,	điều	này	rõ	ràng.	Ngược	lại,	nếu	như	người	đó	dẫn	đi	
đúng	đường	Chánh	pháp	của	đức	Phật,	 thì	pháp	của	người	đó,	khi	người	tạo	
nghiệp	chết	rồi,	[nhưng]	nghiệp	người	đó	tạo	tốt,	nghiệp	thiện	hơn.	 



 
 

21 

Cho	nên	tội	phá	hòa	hợp	Tăng	trong	Kinh	Tăng	Chi,	đức	Phật	nói	là	bị	nấu	
ở	Địa	ngục	một	kiếp.	Ngược	lại,	người	làm	cho	hòa	hợp	Tăng	thì	được	hưởng	
thọ	một	kiếp	trên	cõi	Trời.	Quý	vị	thấy	rõ	ràng	không? 

Mà	phá	hòa	hợp	Tăng	là	gì?	Trong	những	điều	đức	Phật	nói	mình	cho	là	
không	nói,	đức	Phật	không	nói	mà	mình	gán	cho	là	đức	Phật	nói.	Cho	nên	đời	
nay	quý	vị	 cẩn	 thận	nha!	Thiện	Trang	xin	nhắc	 lại,	 có	nhiều	người	đăng	 lên:	
“Trong	Kinh	A	Hàm	nói	người	chết	trong	mấy	tiếng	đồng	hồ	gì	đó,	thì	nóng	ở	
đâu,	nóng	ở	đâu	v.v…”	Xin	lỗi!	Không	có	trong	Kinh	A	Hàm,	đừng	gán	cho	Phật,	
coi	chừng	rớt	vào	tội	phá	hòa	hợp	Tăng	đó	nha,	làm	cho	giáo	pháp	bị	chia	rẽ.	
Cho	nên	ai	mà	đăng	điều	đó,	[thì]	quý	vị	nhắc	giùm	cho	họ,	đừng	dại	như	vậy.	
Kiếm	ở	đâu	ra	rồi	gán	cho	Kinh	A	Hàm. 

Về	sau	này,	quý	vị	thấy	rõ	ràng	trong	đời	chúng	ta	chứng	kiến	những	điều	
như	vậy.	Cho	nên	Thiện	Trang	có	thể	suy	ra	tại	sao	hồi	xưa	người	ta	cứ	gán	cho	
kinh	Phật	nói.	Bây	giờ	mình	đầy	đủ	kinh,	mình	check	[kiểm	tra]	không	có,	quá	
trời	thứ	luôn	không	có	[trong	kinh].	Tức	là	người	ta	rất	là	tùy	tiện	gán	cho	kinh	
này	nói,	kinh	kia	nói,	Phật	nói,	 rồi	 cuối	 cùng	check	đâu	có	đâu,	một	 trời	 thứ	
không	có	trong	kinh.	 

Cho	nên	từ	đó	cẩn	thận	nha,	quý	vị	đăng	gì	thì	theo	nguồn	chính	xác,	chứ	
đăng	rồi	cứ	share	[chia	sẻ]	qua,	share	lại,	mai	mốt	mình	cũng	có	tội	nghiệp	đấy.	
Ảnh	hưởng	đó	không	chỉ	ở	hiện	tại	mà	có	thể	ở	tương	lai	nữa,	thì	nghiệp	nặng	
hơn.	Tại	vì	sao?	Người	ta	thấy	như	vậy,	người	ta	tin	như	vậy.	Đăng	một	bài	trên	
Facebook	thôi,	nhưng	người	này	share,	người	kia	share,	rồi	tương	lai	người	ta	
cũng	share	nữa,	người	ta	vẫn	tin.	Có	người	không	biết	rồi	cứ	lấy	vô.	Giống	như	
ChatGPT,	nó	cũng	không	biết,	 rồi	cũng	 lấy	vô,	kêu	Kinh	A	Hàm	nói.	Gặp	mấy	
người	huấn	luyện	kỹ	thì	mới	loại	ra	được,	còn	không	huấn	luyện	kỹ	thì	không	
loại	ra	được,	cho	nên	nó	sẽ	lấy	vô	luôn.	Thì	lúc	đó	tội	rất	nặng,	làm	sai	lệch	Chánh	
pháp	Như	Lai.	Cho	nên	nói	Kinh	A	Hàm	thì	phải	nói	là	ở	bài	kinh	nào.	Hôm	nay	
rõ	ràng	hơn	rồi	nha! 

	 Kết	Cấu	Hoàn	Chỉnh	Của	Nghiệp	Theo	Vi	Diệu	Pháp,	Luận	Thanh	Tịnh	Đạo:	
có	5	yếu	tố: 



 
 

22 

1.	Chủ	ý	(Tâm	sở	tư:	cetana)	–	yếu	tố	quyết	định	chính. 
2.	Phẩm	chất	đối	tượng	(ārammaṇa)	–	tạo	nền	mạnh	cho	nghiệp. 
3.Sức	mạnh	tâm	(citta-bala)	–	tùy	tâm	chánh/	tà,	mạnh/	yếu. 
4.Tình	huống	(kammaṭṭhāna)	–	bối	cảnh	sinh	hoạt	hành	vi. 
5.	Quả	báo	(vipāka)	–	kết	quả	hiện	tại	hay	tương	lai. 

Chúng	ta	học	kỹ	như	vậy	thì	mới	hết	được.	Trong	kinh	tìm	không	thấy	chỗ	
này,	nên	tìm	trong	Vi	Diệu	Pháp	thì	có	rõ	ràng.	

Chúng	ta	sẽ	đến	một	phần	nữa	là	đức	Phật	dạy	về	thọ	trì	và	công	đức	của	
Trai	giới	(Bát	quan	Trai	giới)	theo	Kinh	A	Hàm.	Hồi	nãy	là	theo	Kinh	Tăng	Chi	
(Kinh	Nikaya),	bây	giờ	chúng	ta	trở	lại	Kinh	A	Hàm.	

Đức	Phật	Dạy	Về	Thọ	Trì	Và	Công	Đức	Của	Trai	Giới	

(Theo	Kinh	Tạp	A	Hàm)	

Tôi	nghe	như	vầy:	Một	thời	đức	Phật	ở	trong	vườn	Ni-câu-luật,	nước	
Ca-tỳ-la-vệ.	Bấy	giờ,	có	nhiều	người	họ	Thích	đi	đến	chỗ	Phật,	đảnh	lễ	sát	
chân	Phật,	ngồi	lui	qua	một	bên.	Bấy	giờ	Thế	Tôn	bảo	các	Thích	thị:	(thị	là	
họ;	các	Thích	thị	là	các	người	dòng	họ	Thích). 

"Này	các	người	Cù-đàm!	Vào	ngày	trai	giới,	và	tháng	thần	túc,	có	thọ	
trì	trai	giới	và	tu	tập	công	đức	gì	không?"	Dòng	họ	Thích	là	bà	con	của	đức	
Phật	mà,	đức	Phật	xuất	phát	từ	đấy,	cho	nên	đức	Phật	mới	hỏi	là	vào	ngày	Trai	
giới,	quý	vị	có	thực	hành	pháp	tu	Bát	quan	trai	không?	Và	ba	tháng	Thần	túc:	
Tháng	giêng,	tháng	năm,	tháng	chín	có	thọ	trì	Trai	giới	và	tu	tập	công	đức	gì	
không?	Đức	Phật	hỏi	thôi,	chứ	không	có	bắt	buộc. 

Các	Thích	thị	bạch	Phật:	

"Bạch	Thế	Tôn!	Chúng	con	vào	những	ngày	trai,	có	khi	giữ	được	trai	
giới,	có	khi	không	được.	Vào	tháng	thần	túc	có	khi	giữ	trai	giới,	tu	tập	mọi	
công	đức,	và	cũng	có	khi	không	giữ	được".	 



 
 

23 

Giống	chúng	ta	đúng	không	quý	vị?	Có	nghĩa	là	những	ngày	Trai	giới	và	
tháng	Thần	túc	thì	có	khi	tu	tập,	có	khi	không;	có	khi	giữ	Bát	quan	Trai	giới,	tu	
tập	mọi	công	đức,	[nhưng]	có	khi	không.	Những	ngày	đó	là	nên	tu.	Họ	cũng	rất	
thật	thà,	chứ	bây	giờ	gặp	mình	có	khi	mình	chối	luôn,	mình	nói:	“Không	con	tu	
hết,	đầy	đủ”	kiểu	như	vậy	đó.	Bây	giờ	đức	Phật	nói	như	thế	nào? 

Đức	Phật	bảo	những	người	họ	Thích:	

"Này	các	Cù-đàm,	các	ngươi	sẽ	không	thu	hoạch	được	lợi	ích	tốt	(Quý	
vị	nhớ	nha!	Các	ngươi	sẽ	không	thu	hoạch	được	lợi	ích	tốt).	Các	ngươi	là	những	
người	kiêu	mạn,	người	phiền	não,	người	ưu	bi,	người	khổ	não	(đức	Phật	
chê	là	người	kiêu	mạn,	người	phiền	não,	người	ưu	bi,	người	khổ	não).	Tại	sao	
vào	những	ngày	trai	giới,	có	khi	giữ	được	trai	giới,	có	khi	không	được?	
Vào	những	tháng	thần	túc,	có	khi	giữ	được	trai	giới,	tu	tập	công	đức,	có	
khi	không	được?	Này	các	Cù-đàm!	Thí	như	người	cầu	lợi,	mỗi	ngày	mỗi	
tăng	dần,	một	ngày	một	tiền,	hai	ngày	hai	tiền,	ba	ngày	bốn	tiền,	bốn	ngày	
tám	tiền,	năm	ngày	mười	sáu	tiền,	sáu	ngày	hai	mươi	tiền.	Như	vậy,	người	
ấy	càng	ngày	càng	tăng	dần;	tám	ngày,	chín	ngày,	cho	đến	một	tháng,	tiền	
tài	càng	lúc	càng	lớn	rộng	phải	không?" 

Gia	chủ	bạch	Phật:	"Bạch	Thế	Tôn!	Đúng	vậy".	

Đức	Phật	bảo	những	người	họ	Thích:	

"Thế	nào,	các	người	Cù-đàm!	Như	vậy,	người	tiền	tài	tăng	lên	dần,	
và	tiền	tài	tự	nhiên	sẽ	tăng	rộng	ra	mãi;	vậy	lại	muốn	cho	mình,	trong	vòng	
mười	năm,	chỉ	một	mực	hỷ	lạc,	tâm	lạc,	phần	nhiều	trụ	thiền	định,	há	có	
thể	được	không?"	

Các	Thích	thị	đáp:	"Bạch	Thế	Tôn!	Không". 

	Tức	là	đức	Phật	đưa	ra	một	ví	dụ	so	sánh	với	nhân	gian.	Ví	dụ	quý	vị	muốn	
làm	giàu,	quý	vị	càng	ngày	càng	muốn	giàu	thêm,	một	ngày	làm	được	một	đồng	
tiền,	hai	ngày	làm	được	gấp	đôi,	ngày	nào	cũng	phải	làm,	làm	càng	ngày	càng	
dồn	thì	được	nhiều	tiền	hơn.	Ý	đức	Phật	chưa	nói	tới,	nhưng	đức	Phật	nói	tiếp	
là:	Muốn	tu	tập	được	nhiều	an	lạc,	nhiều	hỷ	lạc,	phần	nhiều	trụ	thiền	định	thì	có	



 
 

24 

được	không,	nếu	mình	không	chịu	tu	giữ	Bát	quan	trai.	Nhiều	người	nói	làm	sao	
mà	trụ	thiền	định	được.	Vì	tu	Bát	quan	trai	ít	quá	mà!	Há	có	được	không?	Người	
dòng	họ	Thích	họ	đáp:	"Bạch	Thế	Tôn!	Không"	(tức	là	không	được).	Tại	vì	mình	
muốn	được	mà	lại	không	chịu	tu. 

Đức	Phật	bảo	các	Thích	thị:	"Hoặc	là	chín	năm,	tám	năm,	bảy	năm,	
sáu	năm,	năm	năm,	bốn	năm,	ba	năm,	hai	năm	hay	một	năm,	hỷ	lạc,	tâm	
lạc,	phần	nhiều	trụ	thiền	định,	há	có	thể	được	không"?	

Thích	thị	đáp:	"Bạch	Thế	Tôn!	Không".	(Những	người	dòng	họ	Thích	
họ	nói	cũng	không	được.	Vì	sao?	Vì	không	tu).	

Đức	Phật	bảo	các	Thích	thị:		

"Thôi,	không	tính	năm.	Liệu	mười	tháng,	chín	tháng,	tám	tháng	cho	
đến	một	tháng,	hỷ	lạc,	tâm	lạc,	phần	nhiều	trụ	thiền	định,	há	có	thể	được	
không?	Lại	không	tính	tháng,	mà	mười	ngày,	chín	ngày,	tám	ngày	cho	đến	
một	ngày	một	đêm	hỷ	lạc,	 tâm	lạc,	phần	nhiều	trụ	thiền	định,	há	có	thể	
được	không?"	

"Bạch	Thế	Tôn!	Không”.	

Vì	sao?	Có	lẽ	là	thiếu	tu	Bát	quan	trai	cho	nên	tu	không	vào.	Nên	nhiều	đồng	
tu	nói	sao	tu	không	vào	thiền	định.	Thực	tế	là	mình	tu	Bát	quan	trai	không	tốt,	
ít	quá.	Cho	nên	Thế	Tôn	nói	luôn	nguyên	nhân. 

Đức	Phật	dạy	các	người	họ	Thích:		

"Nay	Ta	nói	 cho	 các	ngươi	biết,	 trong	hàng	Thinh	 văn	 của	Ta,	 có	
người	tâm	ngay	thẳng,	không	siểm	trá,	không	huyễn	ngụy,	Ta	đã	giáo	hóa	
người	này	mười	năm.	Do	nhân	duyên	này,	người	 ấy	 có	 thể	 trong	vòng	
trăm,	nghìn,	vạn	năm	chỉ	một	mực	hỷ	lạc,	tâm	lạc,	phần	nhiều	trụ	thiền	
định.	Điều	này	chắc	chắn	là	có. 

Quý	vị	nghe	cho	kĩ	nhé!	Trong	hàng	Thinh	văn	(Thanh	văn)	của	đức	Phật,	
thì	có	người	tâm	ngay	thẳng,	chánh	trực,	không	siểm	trá,	không	huyễn	ngụy	(tức	
là	không	dối	trá)	thì	đức	Phật	dạy	họ	10	năm.	Do	10	năm	đó	mà	họ	trong	vòng	



 
 

25 

trăm	năm,	nghìn	năm,	vạn	năm	họ	luôn	một	mực	được	vui,	hỷ	lạc,	tâm	lạc,	phần	
nhiều	trụ	thiền	định.	Có	nghĩa	là	tu	10	năm	mà	được	quả	báo	gấp	10	lần,	trăm	
lần,	được	trăm	nghìn	vạn	năm	luôn,	một	mực	hỉ	lạc,	được	tâm	vui,	phần	nhiều	
trụ	thiền	định.	Cho	nên	tu	có	một	chút	thôi,	10	năm	mà	được	như	vậy.	Chưa	đâu!	
Đức	Phật	nói	quả	báo	lớn	hơn	nữa	nè: 

"Lại	nữa,	thôi,	không	tính	mười	năm,	mà	chín	năm,	tám	năm,	cho	
đến	một	năm,	mười	tháng,	chín	tháng,	cho	đến	một	tháng;	mười	ngày,	chín	
ngày,	cho	đến	một	ngày	một	đêm,	nếu	đã	được	Ta	giáo	hóa,	thì	đến	sáng	
hôm	sau	họ	có	thể	tiến	bộ	vượt	bực.	(Có	nghĩa	là	tu	không	cần	nhiều	tận	10	
năm	đâu,	quý	vị	tu	ít	cũng	được.	Đức	Phật	mà	giáo	hóa	là	tu	nhanh	lắm,	một	ngày	
thôi	hôm	sau	tiến	hóa	vượt	bậc).	Sáng	sớm	đã	được	giáo	hóa	thì	đến	chiều	
tối,	 có	 thể	 tiến	bộ	gấp	bội.	 (Tiến	bộ	nhiều	 lắm,	ngay	 trong	ngày).	Vì	nhân	
duyên	này,	nên	trong	vòng	trăm,	nghìn,	vạn	năm	chỉ	một	mực	hỷ	lạc,	tâm	
lạc,	phần	nhiều	trụ	thiền	định,	thành	tựu	hai	quả:	Hoặc	quả	Tư-đà-hàm	
hay	quả	A-na-hàm.	Vì	người	này	trước	đó	đã	đắc	Tu-đà-hoàn	rồi".	

Quý	vị	thấy	đã	không?	Tu	có	bấy	nhiêu	đó	thôi	mà	chứng	đắc	Tư-đà-hàm,	
A-na-hàm.	Cho	nên	đức	Phật	dạy	nhanh	như	vậy	đó.	Có	nghĩa	là	có	thể	tu	nhân	
trong	một	ngày,	từ	sáng	đến	chiều	thôi	mà	được	thành	tựu	lớn	như	vậy.	Có	thể	
được	quả	báo	là	niềm	an	vui	rất	là	sâu	xa,	lâu	dài,	trong	trăm	nghìn	vạn	năm.	
Điều	này	là	sự	thật	đó.	Ví	dụ	có	ông	đó	nghe	pháp	có	một	bữa	thôi,	ổng	đi	tu	có	
một	ngày	thôi,	mà	khi	chết	được	sanh	lên	trời	Tứ	Thiên	Vương,	đi	vòng	vòng	
trên	đó.	Trời	Tứ	Thiên	Vương,	Đao	Lợi	thiên,	Tu	Diệm	Ma	thiên,	Đâu	Suất	Đà	
thiên,	đi	vòng	vòng	sáu	tầng	trời	cõi	Dục,	suốt	60	kiếp	không	đọa	đường	ác,	rồi	
cuối	cùng	chứng	quả	Bích-chi-phật.	Quý	vị	thấy	ghê	chưa?	Câu	chuyện	đó	chúng	
ta	kể	hoài	mà.	Không	phải	một	mình	ông	ấy	đâu	mà	nhiều	người	như	vậy	nữa.	
Cho	nên	tu	như	vậy	là	thành	tựu	luôn.	 

Ở	đây	đức	Phật	nói	đạt	đến	quả	Tư-đà-hàm,	A-na-hàm	luôn,	vì	người	đó	
trước	đã	đắc	Tu-đà-hoàn	rồi.	Cho	nên	học	mà	tu	đúng	thì	mau	đắc	Tu-đà-hoàn	
lắm. 

Những	người	họ	Thích	bạch	Phật:	"Lành	thay!	Thế	Tôn!	Từ	hôm	nay,	
vào	những	ngày	trai,	chúng	con	sẽ	tu	tập	trai	giới	tám	chi	(Bát	quan	Trai	



 
 

26 

giới);	vào	tháng	thần	túc,	cũng	thọ	trì	trai	giới,	tùy	sức	mà	bố	thí,	tu	tập	mọi	
công	đức".	Dòng	tộc	của	Ngài	hứa	như	vậy,	họ	phát	nguyện	như	vậy,	nói	như	
vậy	là	họ	sẽ	tu.	Còn	trước	đó	là	họ	tu	chơi	chơi,	có	ngày	tu,	có	ngày	không. 

Đức	Phật	bảo	những	người	họ	Thích:	"Lành	thay,	các	Cù-đàm,	hãy	làm	
những	việc	cần	thiết".	Quý	vị	thấy	đức	Phật	không	có	bắt	buộc,	mà	đức	Phật	
chỉ	nói	những	điều	tốt	đẹp	thôi,	họ	thấy	thì	họ	sẽ	tu. 

Đức	Phật	nói	kinh	này	xong,	những	người	họ	Cù-đàm	(họ	Thích)	nghe	
những	gì	Phật	dạy,	hoan	hỷ,	tùy	hỷ,	làm	lễ	ra	về.	

(Kinh	832.	Thích	Thị	-	Kinh	Tạp	A	Hàm). 

Quý	vị	thấy	tầm	quan	trọng	của	Bát	quan	Trai	giới,	hôm	nay	học	lại.	Cho	
nên	ai	muốn	tu	thiền	định,	ai	muốn	được	nhiều	quả	báo	an	lạc	ở	đời	này	và	đời	
sau,	ai	muốn	giải	thoát	sanh	tử	thì	hãy	cố	gắng	tu	nhiều	Bát	quan	Trai	giới.	Cho	
nên	ráng	tu,	đức	Phật	khuyên	đó.	 

Cho	nên	ngay	trong	đây	cũng	có	khuyên	là	mấy	tháng	Thần	túc	tu	như	vậy	
đó,	chứ	đâu	cần	phải	Đại	thừa,	kinh	Bồ	Tát	Giới	gì	đâu.	Quý	vị	thấy,	bây	giờ	tu	
Bát	quan	Trai	giới,	riêng	đồng	tu	Tịnh	Độ	đa	phần	là	không	có	tu,	cho	nên	rất	là	
đáng	thương.	Thậm	chí	họ	cứ	nói	câu	Phật	hiệu	là	đầy	đủ	Giới	luật	rồi.	Đó	là	nói	
chống	lại	lời	của	đức	Phật	đó,	chứ	thật	tế	thì	không	có	như	vậy.	Đức	Phật	lúc	nào	
cũng	khuyên	tu	Bát	quan	Trai	giới. 

Chúng	ta	đã	học	phần	Kinh	tạng	xong,	bây	giờ	chúng	ta	học	đến	phần	Vi	
Diệu	Pháp,	phần	Tâm.	Bữa	nay	chúng	ta	học	tiếp	về: 

B2.	Tâm	quả	thiện	Vô	nhân	(Ahetuka	kusala	vipāka	citta)	có	8.	

	Quý	vị	nhớ	hôm	bữa	mình	học	Tâm	quả	Bất	thiện	Vô	nhân	không	ạ?	Thật	
ra	nội	dung	là	giống	như	nhau,	không	nhớ	thì	Thiện	Trang	nhắc	lại	luôn.	Hôm	
nay	là	Tâm	quả	thiện	Vô	nhân,	còn	hôm	bữa	là	bất	thiện	nha.	Hôm	bữa	là	bất	
thiện,	bất	thiện	bữa	nay	đổi	lại	là	thiện.	Tâm	quả	thiện	Vô	nhân	có	8. 

	 +Định	nghĩa:	Tâm	quả	thiện	Vô	nhân	sinh	khởi	chính	là	quả	của	Tâm	
đại	thiện,	hay	là	quả	sanh	từ	8	nghiệp	đại	thiện,	trong	đó	có	thấy,	nghe,	



 
 

27 

ngửi,	nếm	v.v...	những	cảnh	tốt	nhưng	là	vô	nhân.	Hay	là	tâm	quả	do	nghiệp	
đại	thiện	trợ	tạo	mà	không	có	nhân	tương	ưng	hợp,	làm	việc	nhẹ	nhàng	
yếu	ớt	tợ	như	cất	nhà	nhẹ	chẳng	làm	móng.	

Định	nghĩa	này,	nếu	quý	vị	học	ở	bài	trước	thì	sẽ	nhớ	ngay.	Bài	trước	mình	
học	có	7	Tâm	quả	Bất	thiện	Vô	nhân,	nó	là	từ	đâu	ra?	Nó	chính	là	quả	của	12	
Tâm	bất	thiện.	12	Tâm	bất	thiện	gồm:	8	Tâm	tham,	2	Tâm	sân	và	2	Tâm	si.	12	
Tâm	bất	thiện	đó	tạo	ra	7	Tâm	quả,	gọi	là	Tâm	quả	Bất	thiện	Vô	nhân,	là	mắt	ta	
thấy	những	cảnh	xấu,	tai	ta	nghe	những	tiếng	không	tốt,	mũi	ngửi	mùi	không	ưa	
thích,	lưỡi	nếm	vị	không	ưa	thích,	thân	tiếp	xúc	những	cảm	giác	không	ưa	thích,	
rồi	sau	đó	nó	tiếp	nhận	và	suy	xét.	7	tâm	đó	gọi	là	7	Tâm	quả	Bất	thiện	Vô	nhân.	
Sao	gọi	là	Vô	nhân?	Vì	nó	không	tương	ưng	với	6	điều:	Tham,	sân,	si,	và	vô	tham,	
vô	sân,	vô	si.	Thiện	Trang	nhắc	lại	định	nghĩa	hôm	bữa,	chắc	quý	vị	nhớ	rồi. 

Cũng	y	chang	như	vậy!	Hôm	nay	chúng	ta	học	8	Tâm	quả	thiện	Vô	nhân,	
đổi	lại,	thay	vì	ở	trên	là	mình	nhận	quả	bất	thiện,	thì	nay	là	mình	nhận	quả	thiện,	
quả	tốt	lành.	Tức	là	chúng	ta	tạo	quả	bất	thiện	là	8	Tâm	tham,	2	Tâm	sân,	2	Tâm	
si,	thì	12	tâm	đó	tạo	ra	quả	xấu,	ví	dụ	như	mình	vô	mình	thấy	cảnh	nhà	hàng	
xóm	chửi	bới	suốt	ngày,	cảnh	xấu	hiện	ra,	cây	thì	gai	góc. 

Còn	nếu	tạo	tâm	thiện,	ở	đây	mình	gọi	là	Tâm	đại	thiện	(tâm	này	mình	chưa	
học)	sẽ	tạo	ra	quả	thiện,	nên	thấy	cảnh	đẹp.	Cho	nên	mình	thấy	ở	trên	cõi	Trời	
cảnh	đẹp,	rồi	nhà	sang,	giàu	có,	đó	là	quả	báo	của	nghiệp	thiện,	mình	nói	như	
vậy	cho	dễ.	Từ	từ	mình	sẽ	học	tới	Tâm	đại	thiện	là	thế	nào. 

Ở	đây	mình	thấy	[Tâm	quả	thiện	Vô	nhân]	sinh	ra	từ	8	nghiệp	đại	thiện.	12	
nghiệp	bất	thiện,	nhưng	có	8	nghiệp	thiện	thôi,	ở	đây	gọi	là	nghiệp	đại	thiện.	Tại	
sao	gọi	là	đại	thiện	thì	sau	này	chúng	ta	[sẽ	học],	còn	bây	giờ	chúng	ta	hiểu	đó	là	
8	nghiệp	 thiện.	Trong	đó	có	 thấy	những	cảnh	ưa	 thích,	nghe	những	 tiếng	ưa	
thích,	ngửi	mùi	ưa	thích,	nếm	vị	ưa	thích.	Cho	nên	những	người	ít	có	quả	thiện	
thì	lúc	nào	cũng	thấy	khó	chịu	hết.	Vì	thấy	không	vừa	mắt,	thấy	cảnh	cũng	xấu,	
ở	[thì	ở]	khu	nhà	ổ	chuột,	nghe	tiếng	hát	karaoke	chửi	mắng	suốt	ngày,	lâu	lâu	
mới	trổ	quả	thiện	một	chút	thôi,	còn	quả	bất	thiện	nhiều	quá. 



 
 

28 

Vì	Tâm	quả	thiện	Vô	nhân	ít,	Tâm	quả	Bất	thiện	Vô	nhân	nhiều	nên	thấy	
toàn	cảnh	xấu,	nghe	tiếng	xấu,	rồi	ăn	cũng	không	ngon.	Người	ta	ăn	món	nào	
cũng	ngon	hết,	vì	sao?	Vì	đó	 là	Tâm	quả	của	Tâm	thiện	hay	Tâm	đại	 thiện,	8	
nghiệp	đai	 thiện	trổ	ra	như	vậy.	Cho	nên	không	trách	ai	hết.	Có	nhiều	người	
không	biết	nên	trách	người	khác,	kêu	nào	là	không	có	ai	nấu	cho	tôi	ăn	ngon,	
[thế]	này	[thế]	kia.	Xin	lỗi!	Thứ	nhất	là	duyên	của	quý	vị	không	đủ,	thứ	hai	là	quý	
vị	không	có	phước,	thật	tế	là	do	phước	đó	chính	là	quả	mà	ra.	Nhiều	khi	người	
kia	ăn	gì	cũng	ngon,	[đó	là]	Tâm	quả	thiện	Vô	nhân	trổ.	Mình	nói	là	vô	nhân	vì	
nó	không	tương	ưng	với	tham,	sân,	si,	vô	tham,	vô	sân,	vô	si,	cho	nên	gọi	là	vô	
nhân.	 

[Chúng	ta]	hiểu	rồi	đúng	không	ạ?	Thiện	Trang	ôn	lại,	chứ	không	thì	quý	vị	
quên.	Các	đồng	 tu	mau	quên	 lắm,	 tại	 vì	 trí	nhớ	của	mình	không	có	 tốt.	Bình	
thường	thôi!	Tại	vì	càng	lớn	tuổi	thì	càng	mau	quên. 

Ở	đây	Tâm	quả	thiện	Vô	nhân	là	làm	việc	nhẹ	nhàng	yếu	ớt,	tợ	như	cất	nhà	
nhẹ	chẳng	làm	móng.	Ví	dụ	này	đơn	giản,	chúng	ta	chỉ	cần	hiểu	ý	đó	thôi.	Hiểu	
là	Tâm	quả	thiện	Vô	nhân	này	sinh	ra	từ	8	nghiệp	đại	thiện,	tức	là	8	nghiệp	thiện	
ở	Dục	giới,	hay	8	nghiệp	đó	[sanh	ra]	từ	Tâm	đại	thiện.	Và	nó	là	vô	nhân	vì	nó	
không	tương	ưng	với	tham,	sân,	si,	vô	tham,	vô	sân,	vô	si.	Tức	là	mấy	tâm	này	
không	có	liên	quan	gì	hết. 

	 Tâm	quả	thiện	Vô	nhân	có	8	tâm,	hôm	bữa	mình	học	[Tâm	quả	Bất	thiện]	
có	7	tâm,	nay	học	có	8	tâm.	

Tâm	quả	thiện	Vô	
nhân	có	8:	

TT	 Loại	 Thọ	(câu	hành)	

1	 Nhãn	thức	 Xả	

2	 Nhĩ	thức	 Xả	

3	 Tỉ	thức	 Xả	

4	 Thiệt	thức	 Xả	

5	 Thân	thức	 Lạc	



 
 

29 

6	 Tiếp	nhận	(Tiếp	
thâu)	

Xả	

7	 Suy	xét	(Thẩm	
tấn)	

Xả	

8	 Suy	xét	(Thẩm	
tấn)	

Hỷ	

Tâm	quả	thiện	Vô	nhân	có	8,	hoàn	toàn	giống	như	hôm	bữa,	giống	y	chang,	
chỉ	đổi	lại	thôi.	Hôm	bữa	có	7	tâm	thôi,	bữa	nay	có	8	lận,	một	tâm	cuối	cùng	là	
khác,	còn	lại	là	giống,	tương	tự.	 

Nhãn	thức	tức	là	mắt,	quý	vị	nhớ	hôm	bữa	đều	là	thọ	gì	không?	Nhãn	thức	
là	thọ	xả,	hôm	bữa	cũng	là	thọ	xả,	thấy	cảnh	tốt	hay	cảnh	xấu	gì,	lúc	đấy	cũng	là	
thọ	xả,	câu	hành	là	thọ	xả.	Hôm	bữa	[chúng	ta	học]	là	mắt	thì	thấy	cảnh	xấu,	tai	
nghe	âm	thanh	xấu.	Còn	hôm	nay	đổi	 lại,	 là	mắt	sẽ	thấy	cảnh	đẹp,	ví	dụ	như	
[thấy]	hoa	đẹp. 

Nhĩ	thức	là	tai.	Tai	(Nhĩ	thức)	cũng	thọ	xả,	nhưng	nghe	âm	thanh	hay.	Rồi	
Tỉ	thức,	hôm	bữa	cũng	là	thọ	xả	thôi,	nhưng	mũi	ngửi	toàn	mùi	hôi,	còn	hôm	nay	
là	mũi	ngửi	mùi	thơm.	Cho	nên	lúc	nào	mà	quý	vị	được	ngửi	mùi	thơm	là	Tâm	
quả	thiện	đang	trổ,	quý	vị	hiểu	không	ạ?	Còn	không	thì	dù	là	mùi	thơm	cũng	trở	
thành	hôi	thôi,	lấy	ví	dụ	trái	sầu	riêng	là	rõ	nhất.	Trái	sầu	riêng	là	thơm	hay	thối?	
Có	người	nói	thơm,	có	người	nói	thối.	Có	thể	là	do	nguyên	nhân	không	quen,	
hoặc	là	tâm	thiện	lúc	đó	đang	trổ	quả	thiện,	gọi	là	Tâm	quả	thiện	Vô	nhân	này	
trổ	ra,	thì	mình	thấy	thơm.	Còn	người	kia	do	nghiệp	nên	thấy	nó	hôi	rình.	Vậy	
thôi!	Vậy	đều	[là]	thọ	xả. 

	 Thiệt	thức	là	lưỡi	nếm	vị.	Ở	bài	trước,	Tâm	quả	Bất	thiện	Vô	nhân	thì	[lưỡi]	
nếm	vị	không	hài	lòng.	Điều	này	là	rõ	ràng	nhất,	nhiều	khi	có	những	món	ăn	mà	
mình	ăn	được,	còn	người	[khác]	thì	ăn	không	được.	Cho	nên	người	mà	ăn	được	
nhiều	món	hơn	là	do	Tâm	quả	thiện	nhiều.	Còn	[người]	có	[nhiều	Tâm	quả]	Bất	
thiện	thì	ăn	được	ít	hơn,	thông	thường	là	vậy.	Tại	vì	nhiều	khi	[nghiệp]	trổ	quả	
xấu,	cho	nên	người	ta	ăn	thì	thấy	ngon	hết,	còn	mình	thì	thấy	[món	ăn]	dở,	không	



 
 

30 

hợp	khẩu	vị.	Mà	càng	nhiều	món	không	hợp	khẩu	vị,	[thì	đó]	là	Tâm	quả	Bất	
thiện	Vô	nhân.	Còn	nếu	mình	ăn	được	nhiều	[món]	thì	là	Tâm	quả	thiện	Vô	nhân	
đang	trổ	đó.	Như	vậy	[Thiệt	thức]	cũng	đều	là	thọ	xả. 

	 Thân	thức	thì	hôm	bữa	học	là	thọ	khổ	đúng	không?	Bữa	nay	Thân	thức	là	
thọ	lạc.	Thọ	khổ	là	vì	khi	quý	vị	chạm	vô	cái	gì	đó	khó	chịu	là	khổ	liền,	chứ	không	
thể	nói	là	thọ	lạc	được.	Còn	bữa	nay	là	quả	thiện	trổ	ra,	chạm	vô	cái	gì	êm	êm,	
dễ	chịu	[thì]	thọ	lạc	liền.	Cho	nên	Tâm	quả	thiện	Vô	nhân	về	Thân	thức	(là	Tâm	
quả	Thân	thức	thiện	Vô	nhân)	thì	là	thọ	lạc,	còn	hôm	[trước]	là	thọ	khổ,	khác	
nhau	chỉ	thế	thôi. 

	 Tiếp	theo	là	Tâm	tiếp	nhận	(tiếp	thâu)	cũng	là	thọ	xả.	Hôm	bữa	[Tâm]	suy	
xét	(Thẩm	tấn)	cũng	là	thọ	xả,	[hôm	nay	Tâm	suy	xét	(thẩm	tấn)	cũng	thọ	xả].	
Giống	y	chang	như	hôm	bữa,	không	khác	gì	hết,	cho	nên	hai	tâm	này	giống	nhau,	
[đều	thọ	xả].	Nhưng	hôm	nay	có	thêm	một	tâm	nữa,	khác	ở	tâm	thứ	8	này.	Tâm	
thứ	8	là	Tâm	suy	xét	(Thẩm	tấn)	nhưng	thọ	hỷ.	Tại	sao	lại	có	tâm	thọ	hỷ?	Ở	đây	
Thiện	Trang	sẽ	kể	lại,	chúng	ta	từ	từ	sẽ	giải	thích	tại	sao	là	thọ	hỷ. 

Như	vậy	nếu	ghi	đầy	đủ	ra	là:	

+8	Tâm	quả	thiện	Vô	nhân:	

1.Tâm	 quả	 Nhãn	 thức	 thiện	 Vô	 nhân	 thọ	 xả	 (Upekkhāsahagataṃ	
cakkhuviññāṇaṃ).	

2.Tâm	 quả	 Nhĩ	 thức	 thiện	 Vô	 nhân	 thọ	 xả	 (Upekkhāsahagataṃ	
sotaviññāṇaṃ).	

3.Tâm	 quả	 Tỉ	 thức	 thiện	 Vô	 nhân	 thọ	 xả	 (Upekkhāsahagataṃ	
ghānaviññāṇaṃ).	

4.Tâm	 quả	 Thiệt	 thức	 thiện	 Vô	 nhân	 thọ	 xả	 (Upekkhāsahagataṃ	
jivhāviññāṇaṃ).	

5.Tâm	 quả	 Thân	 thức	 thiện	 Vô	 nhân	 thọ	 lạc	 (Sukhasahagataṃ	
kāyaviññāṇaṃ).	



 
 

31 

6.Tâm	 quả	 Tiếp	 thâu	 thiện	 Vô	 nhân	 thọ	 xả	 (Upekkhāsahagataṃ	
sampaṭicchana	cittaṃ).	

7.Tâm	 quả	 Thẩm	 tấn	 thiện	 Vô	 nhân	 thọ	 xả	 (Upekkhāsahagataṃ	
santīraṇa	cittaṃ).	

8.Tâm	quả	Thẩm	 tấn	 thiện	 Vô	 nhân	 thọ	 hỷ	 (Somanassasahagataṃ	
santīraṇa	cittaṃ).	

Có	[6	tâm]	đều	thọ	xả,	chỉ	có	[một	tâm]	thọ	lạc,	[và]	thêm	một	[tâm]	thọ	hỷ.	
Tại	sao?	Ở	đây	người	ta	giải	thích	luôn: 

+Tâm	quả	Thẩm	 tấn	 (thẩm	 tấn	 tức	 là	 suy	 xét)	 thọ	 hỷ	 (somanassa	
santīraṇa	citta)	sinh	khởi	khi	đối	cảnh	rất	tốt	và	thọ	xả	khi	đối	cảnh	tốt	
vừa	đủ	hay	quá	quen	thuộc. 

Nghĩa	là	đầu	tiên	khi	tiếp	xúc	cảnh	thì	giống	nhau.	Quý	vị	thấy	tiếp	xúc	với	
cảnh	thì	lúc	nào	cũng	thọ	xả	hết,	tại	vì	nó	chưa	nhận	định	được	cảnh	đó	như	thế	
nào.	Ví	dụ	như	quý	vị	thấy	một	hình	ảnh	gì	đó,	[chẳng	hạn]	Thiện	Trang	[cầm]	
một	cái	gì	màu	đen	đen	đưa	lên.	Lúc	đầu	là	quý	vị	chỉ	thấy	thôi,	thì	cái	thấy	đó	là	
Nhãn	thức.	Dù	là	cảnh	xấu	hay	cảnh	đẹp	gì	đó,	[thì]	quý	vị	cảm	thấy	đều	là	thọ	
xả	cả.	Rồi	nó	mới	chạy	tới	cái	Tâm	tiếp	thâu	(tiếp	nhận),	thì	vẫn	là	thọ	xả.	Nhưng	
tới	[Tâm]	suy	xét	thì	khác,	nếu	là	cảnh	bất	thiện,	ví	dụ	như	màu	đen	là	màu	mà	
quý	vị	không	thích,	thì	vẫn	là	thọ	xả	thôi.	Nhưng	đối	với	màu	ưa	thích	(cảnh	rất	
tốt),	[tức	là]	tôi	rất	thích	màu	đen	này	cho	nên	có	sự	chú	ý,	hưng	phấn	khởi	lên,	
vì	thế	tạo	thêm	một	Tâm	quả	Thẩm	tấn	thọ	hỷ. 

Còn	nếu	như	tôi	trơ	trơ	ra,	tôi	thấy	màu	đen	có	gì	đâu,	bình	thường	mà.	
Cũng	tốt,	cũng	thích,	nhưng	thích	một	cách	bình	thường,	quen	rồi	có	gì	đâu,	nhà	
tôi	màu	đen	đầy	mà,	áo	quần	tôi	cũng	đầy	màu	đen,	nên	khi	thầy	đưa	cái	gì	màu	
đen	lên	thì	cũng	không	có	gì	hết.	Nếu	như	vậy	thì	chỉ	là	thọ	xả	thôi,	quý	vị	hiểu	
không	ạ?	Còn	[6	tâm]	kia	lúc	nào	cũng	thọ	xả.	Nhưng	do	cảnh	cực	tốt,	tức	là	mình	
đối	với	[cái	gì	đó]	rất	ưa	thích,	tạo	cảm	giác	mạnh,	thì	khi	đó	sẽ	tạo	thành	tâm	
thứ	8.	Tức	là	nó	không	tạo	tâm	thứ	7	mà	tạo	tâm	thứ	8,	là	Tâm	suy	xét	thọ	hỷ. 



 
 

32 

Còn	nếu	như	bình	thường	thì	là	thọ	xả	thôi.	Cho	nên	xuất	hiện	thêm	một	
loại	nữa,	một	loại	thôi.	Nhưng	trong	giai	đoạn	lộ	trình	tâm,	thì	một	trong	hai	tâm	
[thứ	7	hoặc	thứ	8	xuất	hiện]	thôi,	chứ	không	phải	là	hai	thằng	này	một	lúc.	Quý	
vị	hiểu	không?	Đó	là	trong	lộ	trình	tâm,	tới	giai	đoạn	tiếp	nhận	xong	rồi	suy	xét	
hay	đoán	định	(quyết	định),	nếu	là	cảnh	xấu	thì	lúc	nào	cũng	thọ	xả.	Còn	nếu	
như	cảnh	tốt,	mà	cảnh	tốt	vừa	hoặc	là	quen	thuộc	rồi	thì	cũng	là	thọ	xả	luôn.	Còn	
nếu	là	cảnh	cực	tốt,	cảnh	quá	ưa	thích,	ví	dụ	có	người	thích	màu	hồng,	vừa	nhìn	
thấy	màu	hồng	thôi	là	hứng	khởi	lên	rồi,	thì	đó	là	Tâm	suy	xét	thọ	hỷ,	suy	xét	lúc	
đó	là	suy	xét	thọ	hỷ.	Bởi	vì	họ	nhận	định:	A!	Đây	là	màu	hồng,	màu	tôi	ưa	thích,	
rồi	[là]	người	ta	thích.	Đặc	biệt	mấy	người	bán	xà	bông	gì	đó,	là	thích	màu	hồng	
đúng	không?	Kiểu	như	vậy!	Đó	là	người	ta	chọc,	họ	nói	vậy	thôi,	chứ	còn	nhiều	
người	thích	màu	hồng	nhưng	không	phải	bán	xà	bông	nha. 

Tức	là	nó	tạo	dư	thêm	một	[tâm],	bởi	vì	trong	trường	hợp	cảnh	cực	tốt,	thì	
có	thể	tạo	ra	Tâm	suy	xét	(Thẩm	tấn)	thọ	hỷ.	Như	vậy	chỉ	khác	với	7	Tâm	quả	
Bất	thiện	Vô	nhân	là	có	thêm	một	trường	hợp	này.	Ở	bài	trước,	chúng	ta	học	thì	
chỉ	có	trường	hợp	trên	là	Tâm	suy	xét	(Thẩm	tấn)	thọ	xả	thôi,	nhưng	ở	bài	này	
là	do	quả	thiện,	thiện	mà	cho	cảnh	rất	ưa	thích	thì	kích	thích	tinh	thần	lên,	cho	
nên	xảy	ra	trường	hợp	Tâm	suy	xét	lúc	đó	là	thọ	hỷ.	Quý	vị	hiểu	rồi	đúng	không?	
Điều	đó	rõ	ràng	rồi	nha. 

Ở	đây	giải	thích	rõ	hơn:	

+Tâm	thẩm	tấn	thọ	hỷ	bắt	cảnh	thiện	tốt	hơn	thẩm	tấn	quả	thiện	thọ	
xả	(tức	là	cũng	bắt	cảnh,	nhưng	cảnh	tốt	hơn	thì	sẽ	xảy	ra	thọ	hỷ.	Còn	nếu	mà	
cảnh	thiện	vừa	vừa	thôi	thì	thọ	xả),	cũng	như	người	xét	đồ	gặp	vật	xấu	hay	
tốt	tầm	thường	thì	chẳng	đổi	sắc.	Nếu	gặp	đồ	quá	tốt	thì	phát	ra	trầm	trồ	
đổi	sắc	mừng	rỡ,	vui	thích,	cho	nên	khi	lộ	ngũ	(là	năm	quá	trình	tâm	ở	trên,	
từ	Nhãn	thức...	đến	Thân	thức)	phát	sanh	bắt	cảnh	rất	tốt	thì	thẩm	tấn	phải	
thọ	hỷ,	vì	thế	Tâm	quả	thiện	Vô	nhân	nhiều	hơn	Tâm	quả	Bất	thiện	Vô	nhân	
một	loại.	(Tức	là	[Tâm	quả]	Bất	thiện	Vô	nhân	chỉ	có	7,	còn	[Tâm	quả	thiện	Vô	
nhân]	này	có	8.	Quý	vị	nhớ	như	vậy	là	được). 

Người	 tiếp	xúc	với	cảnh	trái	ý	nghịch	 lòng	 là	do	bất	 thiện	nghiệp	
(akusala-kamma)	của	chính	người	ấy	trong	quá	khứ	và	tại	thời	khắc	ấy	



 
 

33 

Tâm	quả	bất	thiện	(akusala	vipāka	citta)	sinh	khởi	(ở	đây	nói	đầy	đủ	là	Tâm	
quả	Bất	thiện	Vô	nhân	sinh	khởi)	trong	quá	trình	nhận	biết. 

Trái	 lại,	người	mà	tiếp	xúc	với	cảnh	vừa	ý	 thuận	 lòng	 là	do	thiện	
nghiệp	(kusala-kamma)	của	chính	người	ấy	trong	quá	khứ	và	tại	thời	khắc	
ấy	tâm	quả	thiện	(kusala	vipāka	citta)	 (hay	Tâm	quả	thiện	Vô	nhân)	sinh	
khởi	trong	quá	trình	nhận	biết.	 

Cho	nên	‘cảnh	duyên	không	tốt	xấu,	tốt	xấu	tại	tâm	ta’	là	nói	theo	ý	nghĩa	
này,	quý	vị	hiểu	không	ạ?	Tức	là	tốt	xấu	là	do	Tâm	quả	[của]	mình	hiện	ra,	cho	
nên	mình	tiếp	xúc	với	cảnh	đó.	Đó	gọi	là	do	nghiệp. 

+Do	đó,	có	một	đôi	Nhãn	thức	(cakkhuviññāṇa),	một	đôi	Nhĩ	thức	
(sotaviññāṇa),	 một	 đôi	 Tỉ	 thức	 (ghānaviññāṇa),	 một	 đôi	 Thiệt	 thức	
(jivhāviññāṇa)	 và	 một	 đôi	 Thân	 thức	 (kāyaviññāṇa).	 Năm	 đôi	 này	 gọi	
chung	là	Ngũ	song	thức	(dvipañcaviññāṇa).	

	 Quý	vị	hiểu	thế	nào	là	đôi	không?	Tức	là	Nhãn	thức	thì	có	hai	cái:	Một	là	
nhận	biết	cảnh	xấu,	[hai	là	nhận	biết]	cảnh	tốt.	Nhĩ	thức	cũng	vậy,	nhận	biết	cảnh	
xấu	và	cảnh	tốt	v.v…	Cho	nên	tạo	ra	tất	cả	là	năm	đôi.	Năm	đôi,	sau	này	người	ta	
gọi	chung	là	Ngũ	song	thức,	quý	vị	biết	như	vậy	là	được	rồi.	 

	 Đây	này	nói	lý	thuyết,	bây	giờ	cho	ví	dụ	để	quý	vị	đỡ	buồn	ngủ. 

VD1:	Lộ	trình	tâm	theo	sát-na	tâm	của	một	người	phàm	phu	thấy	cảnh	tai	
nạn	giao	thông	máu	me	nên	khởi	lên	tâm	sợ	hãi.	

Thiện	Trang	xin	nhắc	lại	ví	dụ:	Chúng	ta	hãy	lập	lại	lộ	trình	tâm	theo	sát-
na	tâm	của	một	người	phàm	phu	(người	thường),	chứ	không	nói	Thánh	nhân,	
thấy	cảnh	tai	nạn	giao	thông	máu	me	nên	khởi	lên	tâm	sợ	hãi.	Quý	vị	hiểu	ví	dụ	
chưa?	Ví	dụ	bây	giờ	rất	thực	tế,	[ở]	Việt	Nam	mình	hay	thấy.	Tức	là	mình	(phàm	
phu	nha),	đi	ra	đường	thấy	một	cảnh	tai	nạn	giao	thông	máu	me	quá	trời,	thì	
quý	vị	cũng	thấy	sợ	hãi	luôn,	đúng	chưa?	Vậy	bây	giờ	chúng	ta	hãy	lập	lộ	trình	
tâm	của	người	ta	trong	trường	hợp	đó.	Bây	giờ	đầu	tiên	để	giải	thích	cho	dễ	thì	
giải	như	thế	này: 



 
 

34 

	Tâm	sợ	hãi	là	tâm	chính	trong	trường	hợp	này,	còn	cảnh	thì	từ	từ	chúng	
ta	đọc	sau:	

Giải:	Tâm	sợ	hãi	là	Tâm	thiện	hay	bất	thiện,	và	thuộc	loại	tâm	nào	
trong	những	tâm	đã	học? 

Bây	giờ	quý	vị	trả	lời	giùm	đi.	Tâm	sợ	hãi	của	người	khi	thấy	tai	nạn	giao	
thông	máu	me,	nói	chung	tâm	sợ	hãi	là	tâm	thiện	hay	bất	thiện	và	thuộc	loại	tâm	
nào	trong	những	tâm	chúng	ta	đã	học	rồi.	[Quý	vị]	biết	không?	Tâm	sợ	hãi	là	tâm	
thế	nào?	Tâm	thiện	hay	bất	thiện?	Tất	nhiên	là	ai	cũng	nói	là	bất	thiện	rồi,	tại	vì	
sao?	Vì	nó	là	sợ	hãi,	thì	không	thể	nào	là	thiện	được	hết,	chắc	chắn	rồi.	Vậy	Tâm	
bất	thiện	là	tâm	nào?	Thì	chúng	ta	phải	coi	lại	có	bao	nhiêu	Tâm	bất	thiện.	Mình	
học	Tâm	bất	thiện	có	12	thôi.	Vậy	tâm	sợ	hãi	là	tâm	nào?	Lục	kiếm	thử	coi,	tâm	
nào	là	tâm	sợ	hãi.	Kiếm	hoài	không	ra.	Chúng	ta	học	chưa	kỹ.	Đúng!	Biết	[đó	là]	
Tâm	bất	thiện,	nhưng	tâm	này	là	tâm	nào?	Cho	quý	vị	[biết]	luôn,	giới	hạn	trong	
12	Tâm	bất	thiện	thôi.	Chúng	ta	học	12	Tâm	bất	thiện	gồm	có:	8	Tâm	tham,	Tâm	
tham	thì	thọ	hỷ	hoặc	thọ	xả,	hợp	Tà	kiến	hay	không	hợp	Tà	kiến,	và	có	trợ	hay	
vô	trợ.	Cho	nên	2x2x2	là	thành	8	trường	hợp.	Rồi	Tâm	sân	có	2	trường	hợp	là:	
Hợp	phẫn	nộ	và	vô	trợ/	hữu	trợ.	Rồi	Tâm	si	cũng	2	trường	hợp.	Tâm	si	thì	thọ	
xả,	hợp	với	phóng	dật	với	hợp	hoài	nghi.	Vậy[đó	là]	12	Tâm	bất	thiện. 

Mình	học	bất	thiện	có	12	tâm,	mà	trường	hợp	tai	nạn	thấy	sợ	hãi,	hoặc	
bình	thường	cũng	sợ	hãi	vậy,	thấy	sấm	sét	sợ	hãi,	hoặc	cái	gì	đó	làm	sợ	hãi,	có	
nhiều	sự	sợ	hãi.	Như	vậy	đầu	tiên	là	sợ	hãi	là	tâm	gì?	Quý	vị	xác	định	được	chưa?	
Nhiều	người	không	biết	đúng	không?	[Tâm]	này	không	biết	là	đúng	thôi,	do	bữa	
[trước]	Thiện	Trang	giảng	không	có	chia	sẻ	về	chỗ	sợ	hãi	[là	thuộc]	tâm	gì,	nên	
bây	giờ	không	biết.	Đáp	án	ở	đây,	tâm	sợ	hãi	là	tâm	gì	[thì]	chúng	ta	coi: 

Trong	Vi	Diệu	Pháp,	có	2	loại	tâm	sân	(dosa-mūla	citta):	

1.	Sân	có	phẫn	nộ	(sự	ghét	bỏ,	giận	dữ).	(Điều	này	thì	mình	học	rõ	này). 

2.	Sân	có	sợ	hãi	(phản	ứng	trốn	chạy,	hoảng	loạn,	rút	lui)	(Trường	hợp	
này). 



 
 

35 

Nên	trường	hợp	này	là	Tâm	sân,	chứ	không	phải	Tâm	si	nha.	Tại	vì	sao?	
Thật	ra	Tâm	tham	là	kéo	về,	lấy	vô.	Còn	Tâm	sân	là	đẩy	ra,	mà	trường	hợp	này	
cũng	là	sợ	hãi,	đẩy	ra	nhưng	đẩy	ra	không	nổi,	thì	chạy	cho	rồi,	trốn	cho	rồi,	rút	
lui	cho	rồi.	Quý	vị	hiểu	không?	Tương	tự	như	thế.	Tại	vì	mình	không	có	phân	
tích	trường	hợp	này	trong	mấy	bữa	trước,	cho	nên	quý	vị	không	biết,	nên	quý	
vị	trả	lời	không	đúng	là	đương	nhiên	thôi.	Cho	nên	ở	đây	rơi	vào	đáp	án	là	Tâm	
sân	nha.	 

Đáp	án:	Tâm	bất	thiện,	Tâm	sân.	Tâm	sân	trong	trường	hợp	này	là	hợp	
với	sợ	hãi,	chứ	không	phải	hợp	với	phẫn	nộ.	Nhưng	nó	vẫn	là	thuộc	Tâm	sân,	tại	
vì	sợ	hãi	là	Tâm	sân	nha.Thật	ra	nó	cũng	thuộc	về	sự	ghét	bỏ,	sợ,	né,	trốn	tránh.	
Cho	nên	thuộc	về	trường	hợp	này.	 

Từ	[ví	dụ]	này,	chúng	ta	mới	lập	lộ	trình	tâm	cho	trường	hợp	này	thì	mới	
được,	chứ	còn	không,	thì	mình	không	biết	tâm	này	là	tâm	gì.	Cho	nên	bữa	nay	
biết	thế	nào	là	Tâm	sân	rồi.	Quý	vị	nhớ	tâm	sân	là	thọ	gì	không?	Học	phải	nhớ.	
Tâm	tham	có	hai	loại	thọ:	Thọ	xả	và	thọ	hỷ.	Thọ	hỷ	đối	với	cảnh	tốt;	còn	thọ	xả	
là	bình	thường,	tham	nhưng	thấy	bình	thường,	trơ	trơ	rồi.	Còn	Tâm	sân	là	thọ	
ưu.	Tâm	si	thì	chỉ	có	thọ	xả	thôi.	 

Quý	vị	phải	nhớ	rõ	ràng,	mình	học	tới	đâu	chắc	tới	đó.	Còn	nếu	quý	vị	
không	chắc	thì	bữa	sau	học,	Thiện	Trang	dạy	cho	121	tâm	là	quý	vị	như	đám	
rừng	luôn,	mờ	luôn.	Nên	mình	học	tới	đâu	mình	nắm	tới	đó.	Bữa	giờ	mình	học	
có	mấy	tâm	thôi,	12	Tâm	bất	thiện	và	7	Tâm	quả	Bất	thiện	Vô	nhân.	Hôm	nay	
học	8	Tâm	quả	Hữu	 thiện	 (tức	 là	 thiện)	Vô	nhân	 là	15	 tâm.	15	với	12	 là	27,	
[mình]	học	bấy	nhiêu	đó.	Tại	vì	nó	tương	tự	nhau	nên	không	khó.	Tâm	quả	Bất	
thiện	Vô	nhân	và	Tâm	quả	thiện	Vô	nhân	giống	nhau,	chỉ	thêm	một	trường	hợp	
nữa	thôi.	Tức	là	Tâm	đoán	định	(hay	xác	định)	trong	trường	hợp	cảnh	thiện	thì	
cho	ra	hai	loại	tâm.	Tức	là	bình	thường	[	Tâm	quả	Bất	thiện	Vô	nhân]	có	một	loại	
thôi,	còn	Tâm	quả	thiện	Vô	nhân	có	hai	loại:	hoặc	là	thọ	xả,	hoặc	là	thọ	hỷ,	cảnh	
tốt	quá	cho	nên	thọ	hỷ.	Vậy	thôi!	 

Giống	như	Tâm	tham,	quý	vị	thấy	có	hai	thọ,	nhưng	Tâm	sân	chỉ	có	một	
thọ	thôi,	Tâm	si	cũng	có	một	thọ	thôi,	trong	trường	hợp	do	cảnh.	Như	vậy	chúng	
ta	học	hiểu	rõ	ràng	và	nắm	được	rồi	nha. 



 
 

36 

Bây	giờ	chúng	ta	[lập	bảng]	lộ	trình	tâm,	để	Thiện	Trang	ôn	luôn	cho	quý	
vị	nhớ.	Lộ	trình	tâm	trong	trường	hợp	này	như	sau:	

Lộ	trình	tâm	như	sau	
Sát-na	
tâm	

Loại	tâm	 Diễn	giải	 Phân	loại	

…	 Hộ	 kiếp	 (Hữu	 phần	 -	
bhavaṅga)	

Tâm	nền	đang	trôi	
chảy	

Tâm	quả	Vô	nhân	

1	 Hộ	 kiếp	 (Hữu	 phần	 -	
bhavaṅga)	

Tâm	nền	đang	trôi	
chảy	

Tâm	quả	Vô	nhân	

2	 Hộ	 kiếp	 (Hữu	 phần)	 bị	
chấn	động	(calana)	

Đối	 tượng	 mạnh	
tác	động	

Tâm	quả	Vô	nhân	

3	 Hữu	 phần	 chấm	 dứt	
(uccheda)	

Chuẩn	bị	cho	nhận	
thức	

Tâm	quả	Vô	nhân	

4	 Ngũ	 môn	 hướng	 (khai)	
tâm	

Hướng	về	mắt	 Tâm	duy	tác	

5	 Nhãn	thức	 Thấy	 hình	 ảnh	 tai	
nạn	

Tâm	quả	Vô	nhân	

6	 Tiếp	nhận	 Nhận	đối	tượng	ấy	Tâm	quả	Vô	nhân	

7	 Suy	đạc	 Suy	xét	sơ	bộ	 Tâm	quả	Vô	nhân	
8	 Xác	định	 Xác	 nhận:	 “Đó	 là	

tai	nạn!”	
Tâm	quả	Vô	nhân	

9	 Tốc	hành	(javana)	1	 Khởi	 tâm	 sợ	 hãi	
(tâm	sân	+	bhaya)	

Tâm	 bất	 thiện	 (tâm	
nhân)	

10	 Tốc	hành	(javana)	2	 Khởi	 tâm	 sợ	 hãi	
(tâm	sân	+	bhaya)	

Tâm	 bất	 thiện	 (tâm	
nhân)	

11	 Tốc	hành	(javana)	3	 Khởi	 tâm	 sợ	 hãi	
(tâm	sân	+	bhaya)	

Tâm	 bất	 thiện	 (tâm	
nhân)	

12	 Tốc	hành	(javana)	4	 Khởi	 tâm	 sợ	 hãi	
(tâm	sân	+	bhaya)	

Tâm	 bất	 thiện	 (tâm	
nhân)	



 
 

37 

13	 Tốc	hành	(javana)	5	 Khởi	 tâm	 sợ	 hãi	
(tâm	sân	+	bhaya)	

Tâm	 bất	 thiện	 (tâm	
nhân)	

14	 Tốc	hành	(javana)	6	 Khởi	 tâm	 sợ	 hãi	
(tâm	sân	+	bhaya)	

Tâm	 bất	 thiện	 (tâm	
nhân)	

15	 Tốc	hành	(javana)	7	 Khởi	 tâm	 sợ	 hãi	
(tâm	sân	+	bhaya)	

Tâm	 bất	 thiện	 (tâm	
nhân)	

16	 Na	cảnh	(Đồng	sở	duyên	-
tadārammaṇa)	1	

Duy	 trì	 hình	 ảnh	
ấy	thêm	chút	

Tâm	quả	hữu	nhân	

17	 Na	cảnh	(Đồng	sở	duyên	-
tadārammaṇa)	2	

Duy	 trì	 hình	 ảnh	
ấy	thêm	chút	

Tâm	quả	hữu	nhân	

…	 Hộ	kiếp	(Hữu	phần)	trở	lại	Trạng	 thái	 bình	
thường	nếu	không	
có	đối	tượng	mới	

Tâm	quả	Vô	nhân	

	Cột	thứ	nhất	là	sát-na	tâm,	[cột]	thứ	hai	là	loại	tâm,	[cột]	thứ	ba	là	diễn	
giải	và	[cột]	thứ	tư	là	phân	loại.	Bữa	nay	chúng	ta	cố	gắng	phân	loại.	

Đầu	tiên	để	vẽ	vào	lộ	trình	tâm,	quý	vị	nhớ	dòng	sát-na	đầu	tiên,	thường	
người	ta	vẽ	tâm	gì	[mà]	lúc	nào	nó	cũng	chạy?	Phải	nhớ	là	Tâm	hộ	kiếp	nha!	[3	
Tâm	hộ	kiếp]	này	mình	học	rồi	[giờ]	nhắc	lại,	lộ	trình	tâm	thông	thường	lúc	nào	
[cũng]	 là	1;2;	3.	Đầu	 tiên	khi	không	 làm	việc	gì,	 tức	 là	không	chú	ý	 tới	cảnh,	
không	suy	nghĩ,	không	gì	hết,	thì	nó	sẽ	chạy	gọi	là	dòng	Tâm	hộ	kiếp	(tâm	này	là	
bhavaṅga),	tiếng	này	mình	không	cần	biết,	mình	chỉ	cần	biết	là	Tâm	hộ	kiếp.	Có	
sách	gọi	là	Hữu	phần,	thì	Hữu	phần	hay	Hộ	kiếp	cũng	như	nhau.	Tâm	này	là	khi	
mình	đi	đầu	thai	bằng	tâm	nào	thì	sau	khi	sát-na	đầu	thai	đó	xong	thì	nó	trở	
thành	Tâm	hộ	kiếp.	Tâm	này	là	tâm	nền	đang	trôi	chảy	và	loại	này	mình	chưa	
học,	nhưng	nó	cũng	là	Tâm	quả	Vô	nhân,	là	một	loại	Tâm	quả. 

Đầu	tiên	là	Hữu	phần	này	chạy.	Khi	bắt	đầu	cái	gì,	quý	vị	nhớ	3	sát-na	đầu	
tiên	thông	thường	là	như	vầy: 

Sát-na	1	Hộ	kiếp	(Hữu	phần	-	bhavaṅga):	tức	là	trước	đó	có	thể	là	Tâm	
hộ	kiếp	chạy	thế	nào	không	biết,	nhưng	thông	thường	thường	là	vậy.	Hữu	phần	
là	tâm	nền	đang	trôi	chảy. 



 
 

38 

	 Rồi	loại	tâm,	bữa	nay	mình	học	Tâm	nhân,	Tâm	quả	rồi	đúng	không?	Mình	
xác	định	đây	là	Tâm	quả	Vô	nhân,	nó	cũng	lọt	vô	Tâm	quả.	

	 [Sát-na	2]	Hộ	kiếp	(Hữu	phần)	bị	chấn	động	(calana):	tiếp	tục	là	hữu	
Hộ	kiếp	bị	chấn	động,	tức	là	có	đối	tượng	tác	động	mạnh.	Lúc	này	là	nó	thấy	cảnh	
tai	nạn	giao	thông,	nó	gây	ấn	tượng	đó	để	tác	động	mạnh,	bắt	đầu	nó	hướng	chú	
ý	tâm	bị	tác	động.	Thì	Tâm	hộ	kiếp	này	dừng	lại	để	nhường	cho	việc	kia	làm.	
Tâm	này	vẫn	là	Tâm	quả	Vô	nhân.	Tại	vì	nó	không	có	liên	quan	gì	đến	tham,	sân	
si	trong	này,	nên	gọi	là	vô	nhân.	Và	nó	là	quả,	chứ	nó	không	tạo	[nhân]	cho	ai	
hết. 

	 [Sát-na	3]	Hữu	phần	chấm	dứt	(uccheda):	tức	là	tạm	dứt	dòng	hộ	kiếp	
này	để	nó	nhường	lại	cho	những	tâm	khác	hoạt	động,	gọi	là	tâm	Hữu	phần	chấm	
dứt	hay	là	chấm	dứt	Hữu	phần,	dứt	dòng,	để	chuẩn	bị	cho	sự	nhận	thức.	[Tâm	
này]	cũng	là	Tâm	quả	Vô	nhân	luôn.	

	 Nói	chung	mình	biết	vậy	thôi,	chứ	còn	mình	chủ	yếu	là	nhớ	ba	[Tâm	hộ	
kiếp	đầu	tiên].	Về	Tâm	hộ	kiếp	này	thì	quý	vị	nhớ:	Khi	người	ta	làm	việc,	những	
tâm	này	lúc	nào	cũng	dừng	lại	để	nhường	cho	sự	nhận	thức,	dừng	suy	nghĩ	một	
cái	là	nó	chạy	về	[Tâm	hộ	kiếp]	liền.	

	 Cho	nên	ở	trong	đời,	tại	sao	có	những	người	suy	nghĩ	nhanh,	học	nhanh,	
còn	có	người	thì	suy	nghĩ	chậm,	suy	nghĩ	hoài	không	ra,	là	tại	vì	sao?	Chính	là	
[do]	dòng	Tâm	hộ	kiếp	này	chen	vô	nhiều	quá.	Tức	là	lúc	nào	quý	vị	cũng	trả	về	
trạng	thái	hộ	kiếp,	lúc	nào	trả	về	Tâm	hộ	kiếp.	Vừa	suy	nghĩ	một	chút	đã	trả	về	
[Tâm	hộ	kiếp],	do	nó	chen	vô	liên	tục	thành	ra	suy	nghĩ	của	mình	bị	chậm.	Quý	
vị	hiểu	không	ạ?	Những	người	suy	nghĩ	chậm	là	do	tâm	này	chen	vô	nhiều	quá.	
Vì	sao	tâm	này	nhiều?	Có	nhiều	lý	do,	lý	do	đơn	giản	là	do	nghiệp	trong	đời	quá	
khứ,	nghiệp	đời	quá	khứ	mình	tu	tập	không	tốt,	nghiệp	nặng. 

	 Thứ	hai	là	đời	này	mình	thiếu	tu	thiền	định,	đặc	biệt	là	thiếu	tu	Thiền	chỉ,	
Thiền	quán.	Thiền	chỉ	giúp	Tâm	hộ	kiếp	này	bớt	lại	để	các	tâm	khác	chạy,	[thì]	
tâm	nhận	thức	sáng	suốt	hơn.	Cho	nên	tại	sao	quý	vị	tu	Thiền	chỉ	thì	quý	vị	phát	
hiện	ra	rằng:	Mình	tu	Thiền	chỉ	một	thời	gian	thì	các	căn	của	mình	nhạy	hơn,	
như	nghe	âm	thanh	rõ	ràng	hơn	xưa,	mắt	mình	sáng	hơn	đúng	không	ạ?	Ai	tu	



 
 

39 

Thiền	chỉ	thì	biết	liền,	dù	có	vô	định	hay	không	vô	định	thì	cũng	thấy	được	điều	
đó.	Ai	vô	định	càng	sâu	thì	càng	thấy	rõ	như	vậy.	

	 Điều	đó	là	do	gì?	Thực	tế	khi	mình	tu	có	sức	Thiền,	có	sức	định,	thì	các	dòng	
Tâm	hộ	kiếp	này	bớt	chen	vô,	mà	nó	nhường	hoàn	toàn	cho	những	tâm	về	lộ	ý	
môn,	lộ	cảnh	môn,	tức	là	nó	nhận	thức	về	cảnh.	Bởi	các	giác	quan	như	mắt,	tai,	
mũi,	lưỡi,	thân,	ý	chạy	liên	tục,	vì	vậy	nó	không	trả	về	Tâm	[hộ	kiếp]	này.	Nó	ít	
trả	về	bao	nhiêu	thì	sự	nhận	biết	của	mình	sáng	bấy	nhiêu.	

	 Còn	ví	dụ	như	quý	vị	mờ	mờ,	quý	vị	ngồi	một	hồi,	ví	dụ	như	khi	ngủ,	tại	sao	
chúng	ta	không	nhận	thức	được	đối	tượng?	Vì	lúc	nào	nó	cũng	chạy	về	Tâm	hộ	
kiếp	rồi.	Nên	đang	buồn	ngủ,	mình	nghe	pháp	mà	mình	buồn	ngủ,	thì	sát-na	tâm	
trước	đó	là	nghe	tiếng	của	thầy,	mấy	sát-na	tâm	luôn,	làm	một	loạt	lộ	trình	tâm	
trước	[là]	nghe,	nhưng	vừa	đó	là	nó	chạy	vô	Tâm	hộ	kiếp	mất	rồi,	làm	một	mớ	
Tâm	hộ	kiếp.	Cho	nên	lúc	đó	có	nghe	được	gì	đâu,	thành	ra	ngủ	mất	tiêu,	quý	vị	
hiểu	không?	Đó	là	một	dạng	gọi	là	Tâm	hộ	kiếp	nhiều	quá. 

	 Nhưng	cũng	có	trường	hợp	tất	nhiên	người	ta	phóng	dật,	người	ta	nghĩ	
những	chuyện	khác,	đó	là	do	người	ta	không	có	định,	người	ta	không	có	chú	tâm	
được,	người	ta	phóng	dật.	Còn	việc	buồn	ngủ	là	như	vậy.	Quý	vị	hiểu	chưa?	Cho	
nên	tại	sao	có	những	người	rất	lanh	lẹ,	thông	minh,	theo	thế	gian	suy	nghĩ	cái	gì	
cũng	nhanh	nhẹn?	Vì	họ	tập	trung	tâm	được,	Tâm	hộ	kiếp	ít	chen	vô,	gọi	là	Hữu	
phần	ít	chen	vô.	Hôm	bữa,	ở	bài	nào	đó	Thiện	Trang	có	nói	Hữu	phần	là	gì,	đợi	
bữa	sau.	Thì	hôm	nay	giải	thích	rồi	đó	nha,	chính	là	Tâm	hộ	kiếp. 

	 Cho	nên	dòng	suy	nghĩ	của	mình	có	nhiều	Tâm	hộ	kiếp	chen	vô	thì	càng	tệ	
hơn,	cứ	hết	17	sát-na	tâm	xong,	thì	Tâm	hộ	kiếp	lại	chen	vô,	chen	vô,	là	không	
ổn.	Còn	nếu	như	[Tâm	hộ	kiếp]	ít	chen	vô,	thì	nó	liên	tục	suy	nghĩ,	liên	tục	suy	
nghĩ,	liên	tục	giải	quyết	tình	huống,	thì	nó	cập	nhật	cảnh	liên	tục,	đó	gọi	là	có	
niệm,	niệm	của	quý	vị	mạnh.	

	 Cho	nên	rất	rõ	ràng	nha!	Học	Vi	Diệu	Pháp	rõ	lắm.	Như	vậy,	ai	muốn	Tâm	
hộ	kiếp	ít	bị	chen	vào,	tức	là	suy	nghĩ	nhanh,	suy	nghĩ	tốt,	học	giỏi	v.v...	thì	cố	
gắng	tu	Thiền	định.	Thiền	định	càng	mạnh	thì	sẽ	tốt,	ít	Tâm	hộ	kiếp	(Hữu	phần)	
chen	vào.	Nhưng	lúc	thông	thường	thì	nó	như	thế	này.	 



 
 

40 

	 [Chúng	ta]	tiếp	tục,	đó	là	Hữu	phần	chấm	dứt	và	chuẩn	bị	cho	nhận	thức.	

	 [Sát-na	4]	Ngũ	môn	hướng	(khai)	tâm:	Tâm	này	mình	chưa	học,	gọi	là	
Ngũ	môn	hướng	tâm.	Tâm	này	mình	lát	nữa	mình	học	sau,	gọi	là	hướng	tâm	hay	
là	khai	ngũ	môn	(hướng	hay	khai	thì	cũng	vậy).	Chỗ	này	có	thể	ghi	là	khai	cũng	
được	nha,	Ngũ	môn	hướng	(khai)	tâm. 

	 Lúc	này	là	do	mình	thấy	cảnh	tai	nạn	giao	thông	máu	me,	cho	nên	nó	hướng	
về	đâu?	Thấy	cảnh	là	hướng	về	mắt.	Tức	là	bây	giờ	nó	điều	tâm	mình	hướng	về	
mắt,	để	mắt	làm.	Tâm	này	là	Tâm	duy	tác,	tức	là	tâm	này	chỉ	có	làm	việc	thôi,	
chứ	không	có	tạo	ra	quả	gì	hết,	cho	nên	gọi	là	Tâm	duy	tác.	Tâm	duy	tác	và	Ngũ	
môn	hướng	tâm	thì	mình	chưa	học,	chỉ	giới	thiệu	thôi.	

	 Đó	là	sát-na	tâm	thứ	tư	là	Ngũ	môn	hướng	(khai)	tâm,	cụ	thể	ở	đây	là	khai	
nhãn	môn	luôn. 

	 [Sát-na	5]	Nhãn	thức:	ở	trên	là	hướng	về	Nhãn	thức	để	mắt	bắt	đầu	làm	
việc.	Bây	giờ	Nhãn	thức	làm	việc,	là	thấy	hình	ảnh	tai	nạn.	Thấy	hình	ảnh	nạn	là	
Tâm	quả	thiện	hay	là	bất	thiện?	Chưa	chắc	đúng	không?	Mình	cũng	chưa	biết	
nữa,	nhưng	thấy	cảnh	xấu	là	bất	thiện	rồi	đó.	Nhưng	thôi,	chúng	ta	tạm	qua	Tâm	
quả	Vô	nhân.	

	 Sát-na	tiếp	theo	là	Tâm	tiếp	thọ	(tiếp	nhận).	

		 	[Sát-na	6]	Tiếp	nhận:	Quý	vị	có	nhớ	mấy	sát-na	ở	trên	là	Tâm	tiếp	nhận	
hay	tiếp	thọ	đó.	Thôi	mình	ghi	tiếp	nhận	đi	cho	rõ,	nói	Tiếp	thọ,	nhiều	từ	ngữ,	
rồi	quý	vị	không	biết	tìm	ở	đâu	ra.	Tâm	tiếp	nhận	tức	là	nhận	đối	tượng	ấy,	tức	
là	nhận	lấy	cảnh	tai	nạn.	Nhưng	mới	nhận	thôi,	chưa	suy	xét.	

	 [Sát-na	7]	Suy	đạc:	Suy	đạc	là	Tâm	suy	xét	(Thẩm	tấn)	ở	trên	[7	Tâm	quả	
Bất	thiện	Vô	nhân,	trong	lộ	trình	tâm].	Lúc	này	nó	mới	suy	xét	(suy	đạc).	Nó	mới	
suy	xét	sơ	bộ	thôi,	vẫn	là	Tâm	quả	Vô	nhân.	

	 [Sát-na	8]	Xác	định:	ở	trên	là	tiếp	nhận,	rồi	đến	Tâm	suy	xét,	rồi	đến	xác	
định.	Thì	xác	định	này	là	mới	bắt	đầu	xác	định,	Tâm	thẩm	tấn	đó.	Hai	tâm	này	
[Tâm	thẩm	tấn]	giống	nhau	đúng	không?	Gần	giống	nhau.	Một	tâm	là	xét	sơ,	còn	
một	tâm	thì	xét	kỹ,	vòng	1,	vòng	2.	Thì	xác	nhận	đó	là	tai	nạn.	Đó	vẫn	là	Tâm	quả	



 
 

41 

vô	nhân.	Và	cảnh	lúc	này	là	cảnh	xấu	đúng	không?	Vậy	nó	chỉ	có	thọ	xả	thôi,	chứ	
không	rơi	vào	thọ	hỷ	được.	

	 Tức	là	nếu	là	cảnh	tốt	đẹp,	thì	sẽ	xảy	ra:	hoặc	là	tâm	thứ	bảy	(thọ	xả),	hoặc	
là	tâm	thứ	tám	(thọ	hỷ).	Nhưng	trong	trường	hợp	ở	bài	trước,	thì	quả	bất	thiện	
này	chỉ	có	một	trường	hợp	thôi,	chứ	không	có	hai	trường	hợp.	Tức	là	Tâm	[thẩm	
tấn]	này	có	hai	trường	hợp,	trong	trường	hợp	thiện	thì	chia	ra	làm	hai	tâm;	còn	
trường	hợp	bất	thiện	thì	chỉ	có	một	thôi. 

	 Như	vậy	chúng	ta	hiểu	rồi	đúng	không?	Tiếp	theo	từ	sát-na	thứ	9	trở	đi	thì	
bắt	đầu	chạy	vào	tâm	gọi	là	Tâm	tốc	hành,	là	tâm	tạo	nghiệp	đó. 

	 [Sát-na	9	-15]	Tốc	hành	(javana):	Tâm	tốc	hành	(javana)	từ	1,	2,	3,	4,	5,	
6,	7,	thông	thường	là	7,	thì	bắt	đầu	tạo	ra	khởi	tâm	sợ	hãi.	Đây	là	chúng	ta	đã	xác	
định	đó	là	tâm	sân	cộng	với	sợ	hãi.	Đây	là	tâm	bất	thiện,	và	tâm	này	là	Tâm	nhân.	
Tại	vì	nó	tạo	ra	nhân	liên	quan	đến	tham,	sân,	si,	cho	nên	là	Tâm	nhân.	Và	bao	
nhiêu	nhân	thì	chúng	ta	từ	từ	học	sau,	bây	giờ	chúng	ta	biết	vậy	thôi. 

	 Rồi	tiếp	tục	nó	lặp	lại	như	vậy	7	lần,	như	vậy	khởi	sợ	hãi	[7	lần].	Thật	ra	là	
mình	đã	sợ	hãi	tới	7	lần	ở	trong	đó.	7	tâm	sợ	hãi	chạy	luôn	một	vòng.	Và	7	tâm	
này	tạo	ra	nghiệp	sợ	hãi,	mai	mốt	đầu	thai	bị	đọa	là	do	tâm	này	nè.	Từng	sát-na	
tâm	này	tạo	ra	một	quả	báo.	Quả	báo	sợ	hãi	về	sau,	sau	này	thấy	cảnh	là	sợ	hãi,	
rồi	quả	báo	gì	đó,	cho	nên	sau	này	đọa	vào	gì	đó	là	do	tâm	xấu	này.	7	[sát-na	tâm	
Tốc	hành]	này	tạo	ra	[quả	báo],	kết	nghiệp	là	nằm	ở	đây,	cho	nên	gọi	là	Tâm	
nhân.	Mấy	tâm	kia	là	Tâm	quả,	nó	nhận	kết	quả	thôi.	

	 [Sát-na	16,	17]	Na	cảnh:	Hôm	nay	Thiện	Trang	để	chữ	Na	cảnh.	Thật	ra	là	
nó	duy	trì	lại	cảnh	đó,	bữa	trước	mình	để	là	chữ	dư	âm	đó,	quý	vị	nhớ	không	ạ?	
Cảnh	vẫn	còn,	vẫn	còn	dư	âm	để	lại,	thì	[sát-na]	16,	17	có	khi	chỉ	có	một	cái	thôi,	
nhưng	thông	thường	là	hai	cái.	Hai	sát-na	tâm	này	là	nó	còn	dư	lại,	nó	duy	trì	
hình	ảnh	ấy	thêm	một	chút	nữa.	Tâm	này	cũng	là	Tâm	quả,	nhưng	Tâm	quả	này	
là	Tâm	quả	Hữu	nhân	(chúng	ta	chưa	học).	Những	tâm	này	[Na	cảnh]	chúng	ta	
chưa	học,	nhưng	nó	duy	trì	cảnh,	tại	vì	nó	liên	quan	tới	tham,	sân,	si	mà,	nên	là	
có	nhân. 



 
 

42 

	 Hộ	kiếp	(Hữu	phần)	trở	lại:	Như	vậy	cuối	cùng	trở	lại	Tâm	hữu	phần.	
Thật	ra	đây	là	nó	qua	lộ	trình	tâm	tiếp	theo	rồi,	nên	không	cần	ghi	18	đâu,	chỉ	
cần	ghi	chấm	chấm	chấm	là	được,	là	Hữu	phần	trở	lại,	tức	là	trở	lại	Tâm	hộ	kiếp	
(Hữu	phần)	đó.	 

	 Người	nào	bình	thường	mà	bị	Tâm	hộ	kiếp	chen	vào	càng	nhiều	thì	suy	
nghĩ	của	mình	chậm	lắm.	Còn	nếu	như	mình	là	người	nhanh	thì	nó	quay	vòng	
tiếp,	lặp	lại	vòng	này	liền.	Còn	không	là	nó	cứ	chen	liên	tục,	chen	một	trời	Tâm	
hộ	kiếp,	rồi	một	hồi	mới	suy	nghĩ	nữa	thì	mình	rất	chậm.	

	 Cho	nên	tại	sao	có	nhiều	người	đi	học	thông	minh,	nhanh.	Bởi	vì	suy	nghĩ	
nhanh,	nó	đâu	có	chen	vào	nhiều	Tâm	hộ	kiếp	ở	trong	đó.	Nó	liên	tục,	liên	tục,	
cứ	17	sát-na	tâm	này	rồi	17	sát-na	tâm	tiếp,	tiếp,	tiếp,	tiếp...	toàn	là	những	tâm	
suy	xét	tình	huống	mới.	Ví	dụ	như	lúc	đó	thấy	tai	nạn	giao	thông,	thì	nó	suy	xét	
tiếp	là	bây	giờ	phải	như	thế	nào,	phải	cứu	người,	thế	này	thế	kia...	Còn	người	mà	
Tâm	hộ	kiếp	nhiều	thì	lúc	đơ	đơ,	đơ	đơ	ra,	một	hồi	mới	bắt	đầu	suy	nghĩ.	Quý	vị	
hiểu	không?	Đó	là	do	tu	tập,	quả	báo	tâm	của	đời	quá	khứ	và	hiện	tại	nữa. 

	 Cho	nên	ở	trong	Vi	Diệu	Pháp	nói	rõ	là	nếu	muốn	tâm	mình	thông	minh,	
suy	nghĩ	nhanh,	thì	quý	vị	cũng	phải	tu	thiền	định,	đặc	biệt	Thiền	chỉ	nhiều	thì	
tốt.	Thiền	quán	cũng	được,	nhưng	Thiền	quán	thì	chậm	hơn.	Còn	Thiền	chỉ	thì	
rõ	hơn.	Cho	nên	tại	sao	phải	tu	Thiền	là	vậy.	

	 Như	vậy	quý	vị	thấy	rõ	ràng	chưa?	Ở	đây	trong	trường	hợp	này	thì	Thiện	
Trang	có	để	lưu	ý	cho	quý	vị:	

	 *Lưu	ý	tâm	Na	cảnh	có	thể	là	hữu	nhân	hay	vô	nhân	tùy	trường	hợp	
(học	sau). 

	 Ở	 trong	 trường	hợp	này	 là	mình	đưa	 vô	 trường	hợp	hữu	nhân,	 nhưng	
nhiều	khi	có	trường	hợp	không	có	hữu	nhân	đâu,	có	thể	là	vô	nhân.	Cho	nên	là	
tâm	có	lúc	thì	có	hữu	nhân.	Mình	chưa	học	tới	tâm	đó,	từ	từ	mình	học	sau.	

	 Còn	bây	giờ	mình	đưa	ra	nếu	là	bậc	Thánh	nhân	thì	trong	tình	huống	thấy	
tai	nạn	như	vậy	sẽ	như	thế	nào?	



 
 

43 

	 **Nếu	là	bậc	Thánh	nhân	thì	trong	tình	huống	thấy	tai	nạn	như	vậy	sẽ	
như	thế	nào?	

	 Thánh	nhân,	ở	đây	chúng	ta	tạm	đưa	ra	bốn	bậc	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn,	Nhị	
quả	Tư-đà-hàm,	Tam	quả	A-na-hàm,	và	Tứ	quả	A-la-hán.	Phật	thì	cũng	hơn	A-
la-hán	mà,	cho	nên	mình	cứ	thể	lấy	A-la-hán	là	căn	cứ.	Phật	là	từ	A-la-hán	trở	
lên	mà.	Bây	giờ	nếu	bậc	Thánh	nhân	thì	sao?	Ví	dụ	như	Tu-đà-hoàn	thấy	cảnh	
tai	nạn	thì	có	sợ	hay	không?	Có	khởi	lên	Tâm	sân	đó	hay	không?	Vì	Tu-đà-hoàn	
vẫn	có	Tâm	sân	mà,	đúng	không?	Mình	hãy	suy	xét	xem,	theo	quý	vị	đoán	thì	Tu-
đà-hoàn	 có	 sợ	 không?	 Tu-đà-hoàn	 trong	 trường	 hợp	 thấy	 cảnh	 tai	 nạn	 giao	
thông,	máu	me	đổ	ra	đường,	giả	sử	như	thế,	thì	Tu-đà-hoàn	có	sợ	không?	Rồi	
Tư-đà-hàm	có	sợ	không?	A-na-hàm	có	sợ	không?	A-la-hán	có	sợ	không?	Nếu	ai	
trả	lời	đúng	được	bốn	điều	này	thì	quý	vị	học	rất	khá,	rất	giỏi,	quý	vị	nắm	rất	rõ.	

	 Cho	nên	mình	học	một	hồi	 là	mình	biết	hết,	mình	không	sợ	ai	 lừa	mình	
được	hết.	Còn	mình	học	mơ	mơ	màng	màng,	rồi	người	ta	nói	tào	lao	thì	mình	
mới	bị	lừa,	vô	trong	đó	mình	cũng	không	biết	nữa.	Còn	ở	đây	mình	học	rất	rõ.	 

	 Bây	giờ	Thiện	Trang	đưa	ra	tình	huống:	Nếu	là	bậc	Thánh	nhân,	trong	tình	
huống	tai	nạn	này	thì	sẽ	như	nào?	Bây	giờ	quý	vị	đoán	coi	Tu-đà-hoàn	có	sợ	
không? 

	 Đầu	 tiên	mình	 coi	 Tu-đà-hoàn	 đã	 bỏ	 được	mấy	 tâm	 trong	 12	 Tâm	 bất	
thiện?	Trong	12	Tâm	bất	thiện,	thì	Tu-đà-hoàn	đã	bỏ	được	5	tâm,	gồm:	4	Tâm	
tham	hợp	Tà	kiến.	Tức	là	trong	Tâm	tham	hợp	Tà	kiến	có	bốn	loại:	là	thọ	hỷ	và	
thọ	xả,	và	hữu	trợ/vô	trợ.	Và	bỏ	thêm	được	1	Tâm	si	hợp	hoài	nghi.	Như	vậy	là	
Tâm	sân	còn,	Tâm	sân	còn	thì	Tu-đà-hoàn	thấy	cảnh	đó	vẫn	sợ	chứ,	không	thể	
không	sợ	được,	vì	Tâm	sân	còn	mà.	Có	sợ,	nhưng	sợ	ít	hay	sợ	nhiều	thôi,	Tu-đà-
hoàn	là	ít	sân,	bớt	rồi	đó.	

	 Rồi	mình	nói	Tư-đà-hàm	có	sợ	hay	không?	Tư-đà-hàm	cũng	chưa	hết	sân	
mà	đúng	không?	Đấy!	Cho	nên	vẫn	có	thể	[sợ],	nhưng	ít	hơn	một	chút,	có	khả	
năng	giảm	được	sân.	Còn	A-na-hàm?	A-na-hàm	thì	chắc	hết	sợ	rồi,	tại	vì	sao?	Vì	
A-na-hàm	hết	sân	rồi.	Rồi	A-la-hán	thì	hết	sợ	luôn	đúng	không?	A-la-hán,	có	bài	
kinh	nói	có	hai	loại	không	sợ	cơn	sét,	đó	là	con	voi	thuần	chủng	và	vị	A-la-hán.	



 
 

44 

Quý	vị	nhớ	không?	Có	bài	kinh	đó	đó.	Quý	vị	coi	hình	như	trong	Tăng	Chi	hay	
Kinh	Tương	Ưng	gì	đó,	Thiện	Trang	quên	rồi.	Có	hai	loại	không	sợ	sét:	Một	là	
con	voi	thuần	chủng,	hai	là	vị	A-la-hán.	A-la-hán	là	không	có	sợ	luôn,	sét	đánh	
còn	không	sợ	nữa.	Đó	là	trong	kinh.	Ở	trong	Giới	luật	cũng	có	một	câu	chuyện,	
nói	có	một	cơn	sét	đánh	xuống,	thì	vị	A-la-hán	ngồi	tỉnh	bơ,	không	sao	hết.	Còn	
các	vị	tỳ-kheo	khác	thì	chạy	toán	loạn,	vì	Hữu	học	còn	sợ. 

	 Quý	vị	thấy	không?	A-la-hán	là	cỡ	đó,	chứ	mình	không	học	rồi	mình	không	
biết	gì	hết,	mình	cứ	coi	thường.	Cho	nên	nhiều	khi	tôn	vinh	người	ta	là	Thánh	
nhân,	nhưng	thật	ra	người	ta	có	phải	là	Thánh	nhân	hay	không?	Có	phải	Phật,	
Bồ-tát	tái	lai	hay	không?	Phật,	Bồ-tát	tái	lai	là	cao	hơn	A-la-hán,	mà	còn	sợ	này	
sợ	kia,	cho	nên	vô	lý. 

	 Bây	giờ	chúng	ta	coi	nha!	Thiện	Trang	làm	sẵn	như	thế	này:	

Sát-na	 Tu-đà-hoàn	 Tư-đà-hàm	 A-na-hàm	 A-la-hán	
…	 		 		 		 		
1	 Bhavaṅga	 Bhavaṅga	 Bhavaṅga	 Bhavaṅga	
2	 Bhavaṅga	calana	 Bhavaṅga	

calana	
Bhavaṅga	
calana	

Bhavaṅga	calana	

3	 Bhavaṅga	uccheda	 Bhavaṅga	
uccheda	

Bhavaṅga	
uccheda	

Bhavaṅga	uccheda	

4	 Ngũ	môn	hướng	tâm	 Ngũ	 môn	
hướng	tâm	

Ngũ	 môn	
hướng	tâm	

Ngũ	môn	hướng	tâm	

5	 Nhãn	thức	 Nhãn	thức	 Nhãn	thức	 Nhãn	thức	
6	 Tiếp	thọ	 Tiếp	thọ	 Tiếp	thọ	 Tiếp	thọ	
7	 Suy	đạc	 Suy	đạc	 Suy	đạc	 Suy	đạc	

8	 Xác	định	 Xác	định	 Xác	định	 Xác	định	



 
 

45 

9–15	 (Javana)	Có	thể	khởi:	
-	Tâm	sân	nhẹ	+	
bhaya	(sợ	hãi)	
Hoặc-	Tâm	đại	
thiện	với	từ	bi	

Rất	ít	khi	sợ	
hãi,	thường	
khởi	tâm	từ	
bi	(đại	
thiện)	

Tuyệt	đối	
không	sợ,	
khởi	tâm	
đại	

thiện/xả	
(từ,	bi	hoặc	
tâm	xả	sáng	

suốt)	

Khởi	tâm	quả	
(kiriya	citta):–	

Không	sợ–	Không	từ	
bi	Hữu	lậu–	Tâm	

thanh	tịnh	vô	nhiễm	

16–17	 (Tadārammaṇa)Duy	
trì	đối	tượng:	tâm	
thiện	hoặc	bất	thiện	

nhẹ	

Duy	trì	từ	
bi/xả	

Duy	trì	
xả/từ	bi	
thanh	tịnh	

Duy	trì	bằng	tâm	quả	
vô	nhiễm	

…	 Bhavaṅga	trở	lại	 Bhavaṅga	
trở	lại	

Bhavaṅga	
trở	lại	

Bhavaṅga	trở	lại	

		 Cột	đầu	tiên	là	Sát-na;	cột	thứ	hai	là	Tu-đà-hoàn;	cột	thứ	ba	là	Tư-đà-hàm;	
cột	thứ	tư	là	A-na-hàm;	cột	thứ	năm	là	A-la-hán.	Chúng	ta	xem	nha!	Giống	như	
trên.	Chúng	ta	coi	mấy	chữ	này:	Bhavaṅga	là	Hộ	kiếp.	Ở	[các	cột]	đều	giống	nhau.	
Rồi	 Bhavaṅga	 calana	 là	 Tâm	 hộ	 kiếp	 này	 chuẩn	 bị	 dao	 động.	 Rồi	 Bhavaṅga	
uccheda	là	dứt	dòng	Tâm	hộ	kiếp.	Ba	dòng	Tâm	hộ	kiếp	này	giống	nhau.	Thứ	tư	
là	Ngũ	môn	hướng	tâm,	đây	thậm	chí	là	khai	nhãn	môn.	Thật	ra	khai	nhãn	môn	
thì	cũng	giống	nhau	hết.	Bắt	đầu	nhãn	thức	hoạt	động	là	sát-na	thứ	thứ.	Sát-na	
thứ	sáu	là	tiếp	thọ	hay	tiếp	nhận	cảnh	đó.	Các	vị	này	(Tu-đà-hoàn	đến	A-la-hán)	
đều	giống	nhau	hết.	Bắt	đầu	là	suy	xét	(suy	đạc).	Cho	nên	Thánh	nhân	và	phàm	
phu	cũng	giống	nhau	[ở	những	sát-na	tâm	này]	đúng	không?	Suy	đạc	lần	một	rồi	
bắt	đầu	xác	định	coi	cảnh	đó	là	cảnh	gì.	

	 Bây	giờ	bắt	đầu	tạo	nghiệp	hay	không	là	ở	sát-na	thứ	chín	trở	đi.	Sát-na	9	
-	15,	7	sát-na	này.	Mình	viết	(javana)	như	vầy	cho	ngắn.	Ở	bậc	Tu-đà-hoàn,	thì	
có	thể	khởi	Tâm	sân	nhẹ	+	sợ	hãi,	nhưng	cũng	có	khi	do	họ	tu	tốt	nên	họ	khởi	
tâm	đại	thiện	với	từ	bi.	Có	thể	xảy	ra	hai	trường	hợp,	chứ	không	phải	là	chắc	
chắn	sân,	nhưng	có.	Quý	vị	nói	Tâm	sân	là	có	thể	[khởi],	thì	tùy	nha.	Nhưng	đôi	



 
 

46 

khi	họ	khởi	tâm	đại	thiện,	từ	bi,	[và]	họ	bình	tĩnh.	Đó	là	tùy	theo	công	phu	của	
mỗi	người.	 

	 Còn	bậc	Tư-đà-hàm	thì	rất	ít	khi	sợ	hãi,	họ	thường	khởi	tâm	từ	bi	(đây	là	
Tâm	đại	thiện,	mai	mốt	mình	sẽ	học).	Còn	bậc	A-na-hàm	vì	hết	sân	rồi	nên	tuyệt	
đối	không	có	sợ	hãi,	chỉ	có	khởi	Tâm	đại	thiện	với	thọ	xả	(từ,	bi	hoặc	tâm	xả	sáng	
suốt).	Có	nghĩa	là	họ	cũng	không	khởi	luôn	tâm	[sợ	hãi],	họ	rất	sáng	suốt.	A-na-
hàm	là	cỡ	đó	rồi	đó,	chứ	không	phải	đùa	đâu.	Quý	vị	mà	còn	giật	mình,	sợ,	thì	là	
hàng	phàm	phu	hết	đúng	không?	Còn	mấy	hàng	phàm	phu	[sợ]	quá	trời. 

	 Tiếp	tục	là	A-la-hán	thì	khởi	Tâm	quả	thôi,	không	sợ.	Quý	vị	nhớ	là	A-la-
hán,	dù	có	sét	đánh	còn	không	sợ	nữa.	Không	có	từ	bi	Hữu	lậu,	chỉ	có	tâm	thanh	
tịnh	vô	nhiễm.	Từ	bi	(ở	bậc	Tu-đà-hoàn	và	Tư-đà-hàm)	là	từ	bi	Hữu	lậu	(Tâm	
đại	thiện).	Còn	A-la-hán	là	Tâm	duy	tác,	cho	nên	không	có,	chỉ	có	tâm	thanh	tịnh	
vô	nhiễm. 

	 Quý	vị	thấy	bậc	A-la-hán	chưa?	Cho	nên	hôm	bữa	thứ	hai	vừa	rồi,	có	người	
hỏi	là:	“Làm	sao	con	đi,	con	thấy	cảnh	khổ	hay	cảnh	gì	đó	mà	con	có	thể	chứng	
quả	được?”	Đáp	án	là	quý	vị	phải	sống	trong	các	pháp,	thấy	Khổ	-	Không,	Vô	
thường,	Vô	ngã,	Tam	pháp	ấn	đó.	Quý	vị	thấy	được	như	vậy,	quý	vị	luôn	luôn	
sống	rõ	ràng	như	vậy,	quý	vị	thấy	cảnh	đó	bình	thường,	trơ	trơ	ra.	Lúc	nào	gặp	
cảnh	gì	thì	quý	vị	cũng	nhớ	đến	Khổ	-	Không,	Vô	thường,	Vô	ngã,	đừng	thấy	thế	
gian	này	là	thật.	Đừng	chạy	vô	tâm	sân,	tâm	bi	lụy,	toàn	những	tâm	xấu	không,	
thì	quý	vị	là	phàm	phu	thôi.	Quý	vị	vẫn	chưa	thấy	được	con	mình	không	phải	là	
con	mình,	thì	quý	vị	đâu	có	vô	ngã	đâu.	Thấy	các	pháp	như	đâu	phải	như	pháp	
đâu,	quý	vị	đâu	thể	thấy	như	thật	đâu.	Quý	vị	thấy	toàn	qua	lớp	mê,	con	mình	là	
con	mình,	chồng	mình	là	chồng	mình,	nhà	mình	là	nhà	mình,	cha	mẹ	mình	là	cha	
mẹ	mình	thôi.	Quý	vị	thấy	như	phàm	phu	mà.	Rồi	thân	mình	là	thân	mình,	suốt	
ngày	quý	vị	vẫn	là	phàm	phu	thôi. 

	 Còn	bao	giờ	quý	vị	thấy	những	chuyện	gì	cũng	nhận	thức	là	thân	này	không	
phải	là	ta,	vợ	chồng	cũng	phải	vợ	chồng	mình,	chỉ	giả	danh	đời	này	đến	gặp	nhau,	
nhân	duyên	như	vậy.	Lúc	nào	cũng	sống	thường	trực	như	vậy,	tâm	lúc	nào	[cũng	
như	vậy],	gọi	là	thường	trực	Tam	Bảo	hiện	tiền.	Quý	vị	sống	như	vậy	thì	quý	vị	
thành	Thánh	nhân.	Đó	là	quý	vị	đi	con	đường	Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	hành,	thì	



 
 

47 

trước	sau	gì	quý	vị	cũng	dứt	được	hết	[khổ],	rồi	quý	vị	sẽ	đắc	được	Tu-đà-hoàn	
thôi.	Còn	bây	giờ	mình	cứ	thấy	thật	[	không	à]. 

“Con	ta,	tài	sản	ta, 

Người	ngu	sanh	sầu	não.	 

Đến	ta	còn	không	có,	 

Con	đâu	tài	sản	đâu”.	 

	 Đó	là	đức	Phật	nói	trong	Kinh	Pháp	Cú,	không	phải	Thiện	Trang	nói	đâu.	
Nhiều	thứ	bị	sai	lầm.	Như	vậy	ở	đây	rõ	ràng	rồi,	chúng	ta	thấy	bậc	Thánh	nhân	
khác	[phàm	phu]	rồi	nha. 

	 Sát-na	16;	17	thì	trở	về	tâm	duy	trì	đối	tượng.	Tâm	này	là	Na	cảnh	đó,	tâm	
thiện	hoặc	bất	thiện	nhẹ.	Đây	là	Tu-đà-hoàn	đã	như	vậy	rồi.	Còn	[Nhị	quả]	thì	
thường	khởi	tâm	từ	bi,	ít	khi	sợ	hãi	lắm,	Nhị	quả	rồi	mà.	Nên	quý	vị	thấy	khả	
năng	của	Nhị	quả	cũng	ghê	đúng	không?	Tam	quả	thì	duy	trì	tâm	xả,	từ	bi	thanh	
tịnh.	Còn	A-la-hán	là	duy	trì	bằng	Tâm	quả	vô	nhiễm	luôn.	A-la-hán	được	như	
vậy	đó,	ghê	chưa?	Rồi	cuối	cùng	là	trở	lại	Tâm	hộ	kiếp. 

	 Đem	ra	một	bài	test	thôi,	hỏi	kiến	thức	thế	nào.	Cho	nên	học	tới	đây,	mình	
học	từ	từ,	ôn	tới	ôn	lui	rồi	quý	vị	cũng	nhớ	thôi.	Hôm	nay	biết	sợ	hãi	là	thuộc	về	
Tâm	sân,	và	chúng	sanh	nào	sợ	hãi.	Học	như	vậy	thì	mới	biết. 

Sẵn	đây,	nếu	còn	 thời	gian	 thì	học	 tâm	cười	với	 tâm	khóc	nữa.	Bây	giờ	
chúng	ta	học	vào	phần	mục	B3	là	Tâm	tố	Vô	nhân	(tố	hay	tác	thì	bên	chữ	Hán	là	
một).	Ba	tâm	này	cũng	thuộc	Tâm	vô	nhân.	Quý	vị	lưu	ý	ở	trên	mình	học	vừa	rồi	
là	15	tâm	cũng	là	Tâm	vô	nhân,	gồm	có:	7	Tâm	quả	Bất	thiện	Vô	nhân	và	8	Tâm	
quả	thiện	Vô	nhân.	Bữa	nay	học	thêm	3	Tâm	tố	[Vô	nhân]	nữa	là	hết	Tâm	vô	
nhân	rồi. 

B3.	Tâm	tố	Vô	nhân	(Ahetuka	kiriya	citta)	có	3.	

	 +Định	nghĩa:	“Tâm	chỉ	làm	phận	sự	của	mình	mà	không	có	nhân,	hay	
căn	tương	ưng	cùng	sanh.	Hay	là	tâm	làm	việc	mà	chỉ	là	làm	chứ	không	có	
nhân	tương	ưng	hợp”. 



 
 

48 

	 Định	nghĩa	vậy	đó,	ngôn	ngữ	khó	hiểu	nhưng	định	nghĩa	thế	này:	Ba	tâm	
này	chỉ	làm	việc,	chứ	không	liên	quan	đến	tham,	sân,	si,	vô	tham,	vô	sân,	vô	si.	
Vì	không	liên	quan	đến	những	thứ	đó	nên	gọi	là	Tâm	vô	nhân.	Mà	nó	làm	việc	
nên	gọi	là	Tâm	tố.	Trong	chữ	Hán,	tố	hay	tác	cũng	là	một	thôi;	tác	hay	tố	là	làm	
việc.	Chúng	ta	hiểu	tác	hay	tố	rồi,	người	ta	thích	đọc	chữ	tố,	nếu	để	cho	Thiện	
Trang	thì	Thiện	Trang	sẽ	đọc	chữ	tác	cho	mọi	người	quen.	Nhưng	chắc	hồi	xưa	
người	ta	thích	chữ	tố	hơn,	nên	quất	vô.	Bây	giờ	những	dịch	giả	lớn	dịch	như	vậy	
thì	mình	đọc	theo	như	vậy.	Chứ	bây	giờ	mình	sửa	đi	thì	khác	người	quá,	rồi	mọi	
người	không	hiểu. 

+	Có	chú	giải	rằng:	Tâm	làm	chỉ	là	làm	nên	gọi	là	tố,	hạnh,	duy	tác	(có	
khi	gọi	là	tâm	tố,	có	người	dịch	là	tâm	hạnh,	hay	là	duy	tác,	có	nhiều	cách	dịch.	
Vì	chữ	Pali	dịch	sang	khó	dịch	lắm,	nên	người	ta	dịch	mỗi	người	mỗi	kiểu.	[Có]	
khi	gọi	là	tố,	có	khi	gọi	là	tác.	Chữ	duy	tác	tức	là	chỉ	làm,	tâm	chỉ	làm	thôi)	v.v…	
tợ	như	trớn	chạy,	hay	như	con	quay	xoay	theo	sức	đánh.	(Những	ví	dụ	này	
cũng	chỉ	rõ	ràng). 

*Tâm	quả	(vipāka	citta)	và	tâm	tố	(kiriya	citta)	là	những	Tâm	vô	ký,	
chúng	không	tạo	thành	nghiệp,	không	sản	sanh	ra	nghiệp	quả.	 

Ở	trên	chúng	ta	học	15	Tâm	quả	Vô	nhân,	sau	này	còn	Tâm	quả	Hữu	nhân	
nữa.	Nói	chung	18	tâm	này,	chúng	ta	biết	chúng	không	tạo	thành	nghiệp,	không	
sản	sinh	ra	nghiệp	quả.	Nhớ	vậy!	Hiểu	vậy	là	được	rồi. 

	 Bây	giờ	ở	đây	có	3	tâm	thôi	chứ	không	nhiều	lắm	đâu,	3	tâm	hồi	này	mình	
đã	giới	thiệu	rồi.	

Tâm	tố	Vô	
nhân	có	3	

TT	 Loại	 Thọ	

1	 Tâm	khai	Ngũ	môn	 Xả	

2	 Tâm	khai	Ý	môn	 Xả	

3	 Tâm	tiếu	sinh	 Hỉ	

		 Tâm	tố	Vô	nhân	có	3:	



 
 

49 

1.Tâm	khai	Ngũ	môn:	Khai	ngũ	môn	tức	là	mở	ra	cửa	của	mắt	(giống	như	
trường	hợp	trên).	Quý	vị	ở	trên	(trong	Lộ	trình	tâm)	sát-na	tâm	thứ	4	là	Ngũ	
môn	hướng	(khai)	tâm,	thật	ra	là	Tâm	khai	Nhãn	môn,	vì	mắt	hướng	về	cảnh	
mà,	mắt	thấy	cảnh	tai	nạn.	Mắt	thì	thấy	sắc,	tai	thì	nghe	tiếng,	cho	nên	tùy	theo	
loại	mà	mình	đưa	ra.	Năm	điều	đó	gọi	chung	là	Tâm	khai	Ngũ	môn,	thật	ra	là	
nhãn,	nhĩ,	tỷ,	thiệt,	[thân].	Nó	chỉ	chung,	nên	mình	để	chữ	chính	xác	là	Ngũ	môn.	
Quý	vị	hiểu	không?	Ngũ	môn	là	như	vậy,	nhưng	Thiện	Trang	viết	[là]	chữ	nhãn	
thì	quý	vị	dễ	phân	biệt,	thực	tế	là	Ngũ	môn	nhưng	nó	dùng	về	mắt.	 

Còn	khi	nào	dùng	tai	thì	cũng	vẫn	là	Ngũ	môn	thôi,	cho	nên	năm	thứ	đó	gọi	
chung,	đặt	một	tên	thôi,	gọi	là	một	tâm	thôi.	Mắt,	tai,	mũi,	lưỡi,	thân.	Tâm	mà	để	
mở	các	cửa	đó	gọi	là	Tâm	khai	Ngũ	môn.	Mở	cửa	con	mắt,	mở	cửa	tai,	bắt	đầu	
nó	làm	việc.	Tâm	này	là	thọ	xả	và	đây	là	Tâm	tố	Vô	nhân,	tức	là	nó	không	tạo	
thành	nghiệp	gì	hết,	nó	chỉ	làm	việc	thôi. 

2.	Tâm	khai	Ý	môn:	cũng	giống	như	trên,	nhưng	bây	giờ	là	trường	hợp	
khai	ý.	Ý	nghĩa	là	sao?	Là	có	những	trường	hợp	mình	không	cần	cảnh	đâu,	quý	
vị	suy	nghĩ	điều	gì	đó	thì	quý	vị	mở	dòng	suy	nghĩ	đó	bằng	cách	nào,	thì	tâm	đó	
gọi	là	Tâm	khai	Ý	môn. 

Ví	dụ	như	 tôi	ngồi	bình	 thường,	 tôi	nhắm	mắt,	 tôi	 có	 thấy	 cảnh	gì	đâu.	
Nhưng	tự	nhiên	lúc	đó	tôi	nhớ	đến	chuyện	năm	nào,	năm	đẩu	năm	đâu	nào	đó,	
rồi	suy	nghĩ	đến	pháp	nào	đó,	thì	đó	là	khai	ý	môn,	bắt	đầu	mở	cửa	ý	gọi	là	Tâm	
khai	Ý	môn.	Các	cửa	trên	là	năm	loại,	thì	[Tâm	khai]	Ngũ	môn	là	một	loại	tâm.	
Còn	[Tâm	khai	Ý	môn]	này	cũng	là	một	loại	tâm	về	ý,	và	đều	là	thọ	xả	hết.	Cũng	
dễ	hiểu,	vì	lúc	đó	đều	là	thọ	xả	thôi,	đang	như	vậy	mà. 

3.Tâm	tiếu	sinh:	tức	là	tâm	sinh	ra	cười	(#tiếu	là	cười),	và	[tâm]	này	là	
thọ	hỷ.	Trường	hợp	tâm	này	là	của	tâm	nào?	A-la-hán	thường	hay	có	tâm	này.	
A-la-hán	có	cười	kiểu	này.	Chúng	ta	có	3	loại	tâm	này	nữa	thôi. 

Như	vậy	cộng	lại	là:	18	thứ	tâm	vô	nhân:	7	dị	thục	quả	bất	thiện	(đã	học),	
8	dị	thục	quả	thiện	(phước)	(đã	học),	3	tâm	tố	Vô	nhân. 

Bây	giờ	chúng	ta	học	từng	[tâm],	học	nhanh	lắm,	vì	[các	tâm]	này	không	có	
gì	khó	hết.	



 
 

50 

	 1.Tâm	khai	Ngũ	môn	thọ	xả	(Upekkhāsahagataṃ	pañcadvārāvajjana	
cittaṃ)	

+Định	nghĩa:	Tâm	khai	(hướng)	Ngũ	môn	là	tâm	lộ	sanh	trước	hết	
để	làm	dịp	cho	ngũ	song	thức	sanh,	như	kẻ	mở	5	cửa	cho	những	người	liên	
quan	đi	qua,	chẳng	khác	gì	kẻ	gác	5	cửa	gặp	khách	trước	hơn	hết.	

Tức	là	tâm	này	giống	như	mở	cửa	cho	mắt,	mở	cửa	cho	tai	làm	việc,	mở	
cửa	cho	mũi	làm	việc,	mở	cửa	cho	lưỡi	làm	việc,	mở	cửa	cho	thân	mình	làm	việc,	
[mở]	cái	đó	là	để	bắt	cảnh,	gọi	[là]	Khai	ngũ	môn.	 

Nó	hướng	về	điều	gì?	Lúc	quý	vị	thấy,	có	thể	mắt	chúng	ta	thấy	cảnh,	tai	
nghe	tiếng	v.v…	thật	ra	là	những	cảnh	đó	đập	tới	cùng	lúc.	Nhưng	thực	tế	trong	
một	lúc	chỉ	có	một	giác	quan	đó	làm	việc	thôi.	Mắt	thì	thấy	cảnh,	tai	nghe	tiếng,	
nhưng	thực	ra	mỗi	cái	đó	làm	việc	mỗi	lúc	thôi,	chứ	không	thể	làm	cùng	một	lúc	
đâu.	Nhưng	tại	vì	nhanh	quá	nên	mình	tưởng	là	mình	vừa	nghe,	mình	vừa	thấy.	
Thực	ra	là	cái	này	làm	việc	thì	cái	kia	không	làm	việc,	cảnh	nào	mạnh	thì	nó	làm	
việc,	đó	là	chúng	ta	đã	học	ở	phần	Luận	Câu	Xá.	Tâm	khai	Ngũ	môn	là	hướng	về,	
cho	nên	nó	ở	đầu	tiên. 

+Tâm	khai	ngũ	môn	trong	lộ	ngũ	môn	sanh	trước	hơn	hết	để	bắt	5	
cảnh	hiện	tại	mới	đến.	

+Tâm	 này	 cũng	 được	 gọi	 là	 tác	 ý	 thành	 lộ	
(vithīpaṭipādakamanasikāra)	(sau	này	nếu	ai	đọc	chữ	‘tác	ý	thành	lộ’	thì	nhớ	
là	nằm	trong	[bài]	này),	vì	nếu	không	có	tâm	này	sanh	ra	thì	tâm	lộ	ngũ	môn	
sẽ	không	sanh.	(Tâm	lộ	là	lộ	trình	tâm,	là	năm	cửa	đó	sẽ	không	sanh).	 

Cho	nên	làm	cho	tâm	lộ	(tức	lộ	trình	tâm)	thành	trật	tự,	nên	gọi	là	
tác	ý	thành	lộ.	 

Nói	chung	đây	là	định	nghĩa	thêm	thôi,	quý	vị	chỉ	cần	nhớ	tâm	này	mở	
hướng	cho	năm	giác	quan.	 

Điều	này	thì	dễ	rồi!	Giống	như	trong	trường	hợp	trên	thì	đầu	tiên	là	nó	
mở	cửa	để	mắt	thấy	cảnh	tai	nạn	giao	thông,	hoặc	đầu	tiên	có	thể	là	nghe	tiếng	
ầm	trước.	Khi	nghe	tiếng	đó	thì	thật	ra	là	nó	khai	mở	để	cho	tai	nghe	trước,	rồi	



 
 

51 

tiếp	theo	hết	lộ	trình	nghe	[tiếng]	ầm	đó	rồi,	bắt	đầu	nó	mở	lộ	trình	tiếp	theo	là	
cho	mắt	thấy	cảnh.	Quý	vị	hiểu	không	ạ?	Nó	từng	tầng	như	vậy. 

Ví	dụ	như	xe	đó	chở	toàn	đồ	hôi	thối,	đổ	xuống	đó.	Lúc	đó	nếu	sợ	hãi	quá	
là	không	nghe	mùi	đâu,	nhưng	lát	sau	mùi	đó	mới	nghe	được,	thì	lúc	đó	là	Tâm	
khai	Tỉ	môn	bắt	đầu	hoạt	động,	mới	đưa	tới	cảnh	mùi. 

	 2.	 Tâm	khai	 Ý	môn	 thọ	 xả	 (Upekkhāsahagataṃ	manodvārāvajjana	
cittaṃ).	(Nói	chung	mấy	tâm	này	đều	là	thọ	xả,	quý	vị	nhớ	đa	số	là	thọ	xả).	

+Định	nghĩa:	Tâm	khai	ý	môn	(manodvārāvajjana)	 là	tâm	làm	việc	
khai	môn	(dvārāvajjana)	nương	theo	lộ	ý	(manodvāra	vīthi)	(tức	là	lộ	trình	
của	ý),	 nếu	 sanh	 theo	 lộ	ngũ	 (pañcadvārāvajjana)	 thì	 làm	việc	xác	định	
(đoán	định:	voṭṭhapana)	(tức	là	nếu	theo	lộ	ngũ	thì	theo	ở	trên	[là]	Ngũ	môn	
đó). 

+Có	chú	giải	rằng:	Tâm	này	nếu	sanh	theo	lộ	ngũ	thì	đoán	định,	còn	
sanh	theo	lộ	ý	thì	khai	môn.	Tức	là	ở	trên	chúng	ta	thấy	có	tâm	gọi	là	Tâm	xác	
định	(đoán	định),	nhưng	lộ	ý	thì	đâu	có	cảnh	gì,	trên	dưới	đâu	có	tiếp	nhận	gì,	
tới	đây	là	khai	ý	môn	luôn,	nó	tự	suy	nghĩ	ra	luôn.	Điều	đó	là	nó	thay	tâm	chỗ	
đó. 

+Có	chú	giải	rằng:	Làm	dịp	cho	tâm	đổng	lực	phát	sanh	thì	được	gọi	
là	tác	ý	thành	đổng	lực,	tức	là	tâm	khai	ý	môn.	Nói	chung	cũng	giải	thích	vậy	
thôi.	

+Nhân	trợ	sanh	Tâm	khai	ngũ	môn	và	đoán	định	thì	giống	như	nhân	
trợ	sanh	ngũ	song	thức	và	tiếp	thâu,	thẩm	tấn,	tùy	theo	lộ	của	môn.	 

Có	mấy	nhân	trợ	sanh,	bữa	trước	mình	coi,	ví	dụ	như	cảnh,	đối	tượng,	có	
chủ	ý	v.v…	Còn	mắt	muốn	 thấy	 thì	phải	có	ánh	sáng,	 tai	nghe	 thì	phải	có	hư	
không.	Quý	vị	coi	lại	mấy	điều	đó,	vì	không	quan	trọng	lắm	nên	Thiện	Trang	nói	
qua. 

Bây	 giờ	mình	 học	 tới	 [Tâm]	 tiếu	 sinh	 này	 để	 xác	 định	 phàm	phu	 hay	
Thánh	nhân,	ở	chỗ	Tâm	tiếu	sinh	này.	



 
 

52 

	 3.	Tâm	tiếu	sinh	thọ	hỷ	(Somanassasahagataṃ	hasituppāda	cittaṃ).	
Tâm	tiếu	sinh	là	tâm	để	mình	sinh	ra	cười.	

+	Định	nghĩa:	Tâm	tiếu	sinh	(hasituppādacitta)	là	tâm	sai	khiến	sự	
cười	hở	răng	(mỉm	cười)	của	bậc	A-la-hán.	Tâm	này	là	tâm	của	bậc	A-la-hán.	

+Tâm	này	sanh	được	qua	cả	6	môn	của	bậc	Tứ	quả,	chớ	chẳng	phải	
thông	thường	cho	các	bậc	khác.	

Tức	là	Tâm	tiếu	sinh	này	là	chỉ	A-la-hán	có	thôi.	Thực	ra	không	phải	A-la-
hán	nhưng	chúng	ta	cứ	tạm	hiểu	như	vậy,	tâm	này	được	sanh	ra	6	môn	luôn.	
Tức	là	thấy	cảnh	vui	thì	A-la-hán	được	cười	chứ.	Mắt	cũng	thấy,	tai	nghe,	mũi	
ngửi	v.v…	nói	 chung	A-la-hán	có	 thể	cười	được	 trong	mấy	 trường	hợp	đó,	6	
cảnh. 

+Nhân	trợ	sanh	Tâm	tiếu	sinh	cũng	như	nhân	trợ	sanh	Tâm	thẩm	tấn,	
nhưng	có	cảnh	đáng	nực	cười.	(1.	Sắc	ý	vật	hay	sắc	nương	Tâm	thức;	2.	
Cảnh;	3.	Sự	để	ý	đến	cảnh	ấy).	

Tức	là	3	nhân	này:	Sắc	ý	vật	hay	sắc	nương	theo	Tâm	thức,	tức	là	nương	
theo	tiếp	nhận	bên	ngoài	hay	là	ở	trong	ý	thức.	Rồi	thấy	cảnh	và	có	sự	để	ý	đến	
cảnh	đó	thì	mới	cười	được.	Nói	tóm	lại,	tâm	này	mình	hiểu	là	tâm	của	A-la-hán	
đi.	Bây	giờ	mình	đến	sự	cười	có	6	kiểu. 

Quý	vị	thấy	không?	Học	Vi	Diệu	Pháp	vui	lắm,	học	kỹ	từng	điều.	Hôm	bước	
mình	học	[nằm]	mộng,	có	đối	tượng	nào	ngủ	mơ,	nằm	mơ,	rồi	bây	giờ	mình	học	
cười	–	khóc,	ai	cười	ai	khóc,	phàm	phu	nào,	Thánh	nhân	nào	còn	cười	hay	còn	
khóc?	Có	khóc	hay	có	cười?	Chứ	không,	mình	không	học	[thì]	không	biết	mấy	
điều	này,	thì	[dễ]	bị	lừa	lắm.	Đời	nay	nhiều	người	bị	lừa	lắm,	cứ	tôn	người	ta	[là]	
Thánh	nhân.	Trong	khi	đó	người	ta	cười	như	thế	nào,	người	ta	khóc	như	thế	
nào?	Mình	là	phàm	phu	hay	Thánh	nhân	cũng	biết	liền,	mình	cười	như	thế	nào,	
mình	khóc	như	thế	nào,	biết	ngay.	Bữa	nay	học	6	kiểu	cười.	 

Thiện	Trang	chia	như	thế	này:	Thứ	tự	-	Tên	gọi	–	Đặc	điểm	biểu	hiện	–	Loại	
tâm	(theo	Vi	Diệu	Pháp)	–	Đối	tượng	cười	(ngữ	cảnh	điển	hình)	–	Trạng	thái	
chánh	niệm	(có	Chánh	niệm	hay	không)	–	Ai	cười	(phàm	phu	hay	Thánh	nhân). 



 
 

53 

		

Sự	Cười	Có	6	Kiểu	

Tên	gọi	
(Pāli)	

Đặc	
điểm	
biểu	
hiện	

Loại	tâm	
(theo	Vi	Diệu	

Pháp)	

Đối	
tượng	
cười	
(ngữ	
cảnh	
điển	
hình)	

Trạng	
thái	
chánh	
niệm	

Ai	cười	

Atihasita	 Cười	
không	
ngừng,	
lớn	

tiếng,	có	
thể	lăn	
lộn,	ra	
nước	
mắt	

Tâm	hỷ	cực	
độ,	thiếu	

chánh	niệm,	
có	thể	là	tâm	
bất	thiện	
(loạn)	

Người	
điên,	xúc	
động	
mạnh,	

mất	kiểm	
soát	

Không	có	 Phàm	phu,	người	
loạn	tâm	

Apahasita	 Cười	
vang	to,	
chuyển	
động	

thân	thể	
rõ	rệt	

Tâm	hỷ	mạnh,	
thiếu	kiểm	
soát,	có	thể	đi	
kèm	tham/si	

Cười	phá	
lên	khi	
đùa	giỡn,	
bị	kích	
thích	
mạnh	

Không	có	 Phàm	phu	

Upahasita	 Cười	rõ	
tiếng,	
kèm	cử	
chỉ	thân	
như	gật	
đầu,	

rung	vai	

Tâm	hỷ	mạnh,	
có	biểu	hành	
thân	&	khẩu,	
thiện	hoặc	
pha	lẫn	tham	

Giao	tiếp	
xã	hội,	
vui	vẻ,	
tán	

thưởng	

Thường	
là	có,	
nhưng	
yếu	

Phàm	phu,	đôi	
khi	Thánh	nhân	

bậc	thấp	



 
 

54 

Vihasita	 Cười	
nhỏ,	
phát	ra	
âm	
thanh	
nhẹ	từ	
cổ	họng	

Tâm	tịnh	hỷ	
có	lời,	có	thể	
là	thiện	hoặc	
vô	tham	dục	

giới	

Cười	nhẹ	
khi	trò	
chuyện,	
phản	
ứng	vui	
trong	
chừng	
mực	

Có	/	
Trung	
tính	

Phàm	phu,	
Thánh	nhân	bậc	
thấp	(Dự	lưu,	
Nhất	lai)	

Hasita	 Cười	hé	
môi,	

răng	hơi	
lộ,	

không	
phát	âm	
thanh	

Tâm	tịnh	hỷ	
sâu	hơn,	có	
thể	là	thiện	
tâm	có	trí	

Niềm	vui	
nhẹ	
nhàng,	
tỉnh	lặng,	
đôi	khi	
trong	
thiền	
định	

Có	 A-la-hán,	các	
Thánh	nhân	

Simita	 Mỉm	
cười	

nhẹ,	môi	
nhếch	
lên,	
không	
có	âm	
thanh	

Tâm	tịnh	hỷ	
(somanassa),	
vô	khẩu	hành,	
có	trí,	có	tỉnh	

giác	

Hài	lòng	
nhẹ,	từ	
bi,	nội	
tâm	an	
lạc	

Có	 A-la-hán,	các	
Thánh	nhân,	
hành	giả	chánh	

niệm	

	1.	Atihasita:	là	cười	không	ngừng,	lớn	tiếng,	có	thể	lăn	lộn,	ra	nước	mắt.	
Cười	đến	mức	độ	cỡ	đó	thì	loại	tâm	theo	Vi	diệu	pháp	là	gì?	Tâm	hỷ	cực	độ,	thiếu	
chánh	niệm,	có	thể	là	tâm	bất	thiện	(loạn).	Đối	tượng	là	người	điên,	xúc	động	
mạnh,	mất	kiểm	soát.	Trạng	thái	về	chánh	niệm	là	không	có.	Ai	cười	kiểu	này?	
Phàm	phu,	người	loạn	tâm. 

Quý	vị	có	cười	vậy	không?	Nếu	quý	vị	có	cười	như	thế	này,	cười	đến	mức	
độ	lớn	tiếng	ầm	ầm	mà	quý	vị	cười	đến	lăn	lộn,	có	thể	cười	ra	nước	mắt,	có	thể	



 
 

55 

không	ra	nước	mắt	nhưng	lăn	lộn,	thì	cười	cỡ	đó	chỉ	có	người	điên	thôi,	phàm	
phu,	người	loạn	tâm,	người	mất	kiểm	soát,	không	có	chánh	niệm.	

Quý	vị	thấy	không?	Chắc	không	đến	nỗi	đó	đúng	không?	Chỉ	có	mấy	người	
điên	mới	cười	cỡ	đó,	hoặc	là	người	mất	kiểm	soát,	mất	chánh	niệm.	Cho	nên	có	
khi	người	điên	họ	cười,	hoặc	là	phàm	phu	nhưng	lúc	đó	bị	loạn	tâm.	Thánh	nhân	
thì	không	cười	kiểu	đó. 

2.	Apahasita:	là	cười	vang	to,	chuyển	động	thân	thể	rõ	rệt.	Quý	vị	có	cười	
kiểu	này	đúng	không?	[Cười	đó	là]	Tâm	hỷ	mạnh	(cực	độ),	thiếu	kiểm	soát,	có	
thể	đi	kèm	tham	hoặc	si.	Tức	là	trong	trường	hợp	tham	hoặc	si	thì	có	thể	cười	
kiểu	này,	tâm	tham	và	tâm	si	đó.	Cười	phá	lên	khi	đùa	giỡn,	bị	kích	thích	mạnh.	
[Kiểu]	cười	này	là	không	có	chánh	niệm.	Ai	cười?	Phàm	phu	thôi,	Thánh	nhân	
không	cười	kiểu	đó. 

Quý	vị	thấy	có	những	người	cười	ha	hả	lên,	rồi	kêu	là	tu	Tịnh	Độ,	tu	[pháp]	
gì	đó,	cười	cho	đã,	vì	vui,	rồi	cuối	cùng	mình	biết	người	ta	là	thế	nào.	Quý	vị	là	
phàm	phu	thì	quý	vị	mới	cười	kiểu	đó,	Thánh	nhân	không	cười	kiểu	đó.	Học	nụ	
cười	thôi	cũng	biết	người	ta	là	phàm	phu	hay	Thánh	nhân,	mình	cũng	vậy.	Thiện	
Trang	thấy	có	những	đồng	tu	có	cười	như	vậy	nè,	chứng	tỏ	người	ta	chưa	vô	
hàng	Sơ	quả,	[chỉ	có]	phàm	phu	cười	kiểu	đó	thôi.	 

Tiếp	theo	là	cười	to	vang,	chuyển	động	thân	thể	rõ	rệt.	Có	nhiều	người	cười	
kiểu	này.	Cho	nên	quý	vị	hỏi	quý	vị	có	vào	Thánh	nhân	chưa?	Người	ta	tu	có	tri	
kiến	là	người	ta	biết,	người	ta	khác	ngay	chỗ	đó. 

3.	Upahasita:	là	cười	rõ	tiếng,	kèm	cử	chỉ	thân	như	gật	đầu,	rung	vai	(tức	
là	nhẹ	hơn	cười	vừa	phải	thôi).	Tâm	hỷ	mạnh,	có	biểu	hành	thân	và	khẩu,	thiện	
hoặc	pha	lẫn	tham.	Đối	tượng	là	giao	tiếp	xã	hội,	vui	vẻ,	tán	thưởng.	Chánh	niệm	
lúc	này	 là	thường	là	có,	nhưng	yếu.	Phàm	phu,	đôi	khi	Thánh	nhân	bậc	thấp.	
Thánh	nhân	bậc	thấp	là	Sơ	quả	vẫn	có	thể	cười	như	vậy.	Còn	kiểu	cười	mất	kiểm	
soát,	cười	kiểu	kia	là	xong,	là	phàm	phu	chắc	luôn.	Cho	nên	quý	vị	thấy	từ	đó	
mình	mới	đánh	giá	được	chứ. 

4.	Vihasita:	là	cười	nhỏ,	phát	ra	âm	thanh	nhẹ	từ	cổ	họng.	Tâm	tịnh	hỷ	có	
lời,	có	thể	là	thiện	hoặc	vô	tham	dục	giới	(thực	ra	cười	như	vậy	là	[tâm]	tịnh	rồi	



 
 

56 

đó).	Cười	nhẹ	khi	trò	chuyện,	phản	ứng	vui	trong	chừng	mực.	Trường	hợp	này	
có	thể	có	chánh	niệm	hoặc	trung	tính,	không	rớt	vào	bất	thiện,	không	phải	không	
có	chánh	niệm	đâu.	Phàm	phu	và	Thánh	nhân	bậc	thấp,	cụ	thể	là	bậc	Tu-đà-hoàn	
hoặc	Tư-đà-hàm	(Dự	lưu,	Nhất	lai)	thì	có	thể	cười	dạng	này.	Cho	nên	cười	cũng	
phân	biệt	được	Thánh	nhân	hay	phàm	phu.	Quý	vị	thấy	không?	A-la-hán	không	
cười	như	vậy. 

5.	Hasita:	là	cười	hé	môi,	răng	hơi	lộ,	không	phát	âm	thanh.	Tâm	tịnh	hỷ	
sâu	hơn,	có	thể	là	thiện	tâm	có	trí.	Niềm	vui	nhẹ	nhàng,	tĩnh	lặng,	đôi	khi	trong	
thiền	định	(có	trường	hợp	thiền	định	có	thể	cười	kiểu	này).	[Cười	kiểu]	này	có	
chánh	niệm.	Các	[bậc]	Thánh	nhân,	A-la-hán,	người	có	thiền	định	cười	kiểu	này,		
chứ	không	có	chuyện	A-la-hán	mà	cười	hô	hố	nha.	Quý	vị	thấy	rõ	ràng	A-la-hán	
không	cười	ra	tiếng,	chỉ	hé	môi	mỉm	cười	nhẹ,	khẽ	lộ	răng	ra. 

6.	Simita:	là	mỉm	cười	nhẹ,	môi	nhếch	lên,	không	có	âm	thanh.	Hai	trường	
hợp	này	đều	không	có	âm	thanh.	Tâm	tịnh	hỷ	(somanassa),	vô	khẩu	hành,	có	trí,	
có	tỉnh	giác.	Hài	 lòng	nhẹ,	từ	bi,	nội	tâm	an	lạc.	Có	chánh	niệm.	A-la-hán,	các	
Thánh	nhân,	và	những	hành	giả	chánh	niệm.	Thật	ra	đã	tu	đến	có	chánh	niệm	
thì	mới	duy	trì	được	cười	kiểu	này.	Quý	vị	để	ý	thôi	thì	cũng	biết. 

	Ở	đây,	thêm	chi	tiết	nữa:	

+Càng	tiến	gần	Thánh	quả	thì	nụ	cười	càng	nhẹ,	ít	biểu	hiện,	và	đi	kèm	
Chánh	niệm	sâu	sắc.	Ai	tu	sắp	đắc	đạo	hay	không	thì	biết	liền,	quý	vị	thấy	điều	
này	rõ	ràng.	

+Càng	là	phàm	phu,	cười	thường	mạnh,	ồn	ào,	dễ	mất	kiểm	soát,	và	
thiếu	chánh	niệm.	

+Bậc	A-la-hán	chỉ	cười	với	Simita	và	Hasita,	vì	hai	loại	này	phù	hợp	
với	trạng	thái	vô	tham,	vô	sân,	vô	si,	và	chánh	niệm	hoàn	toàn.	Cho	nên	A-
la-hán	cười	chỉ	có	hai	hạng	sau	thôi.	

Bây	giờ	chúng	ta	nói	sự	khóc.	Khóc	cũng	có	6	kiểu.	Cũng	giống	như	trên	
gồm:	Thứ	tự	-	Tên	gọi	-	Đặc	điểm	biểu	hiện	-	Loại	tâm	-	Thọ	(thêm	thọ	cho	rõ)	-	
Trạng	thái	chánh	niệm	-	Ai	khóc	(phàm	phu	hay	thánh	nhân). 



 
 

57 

		

Sự	Khóc	Cũng	Có	6	Kiểu	

TT	 Tên	
gọi	mô	
tả	

Đặc	
điểm	
biểu	
hiện	

Loại	tâm	
(theo	Vi	

Diệu	Pháp)	

Thọ	 Trạng	
thái	
chánh	
niệm	

Ai	khóc	

1	 Khóc	
vì	sân	
(khổ	
đau,	
tức	
giận)	

Khóc	
thành	
tiếng,	
mặt	
nhăn	
nhó,	

thân	run	
rẩy,	có	
phản	
ứng	
chống	
đối	hoặc	
than	
trách	

Tâm	sân	
(paṭigha-
citta),	bất	
thiện	

Khổ,	ưu	
(domanassa)	

Không	
có	

Phàm	phu,	
người	sân	hận,	
đau	buồn	

2	 Khóc	
vì	si	
(mất	
kiểm	
soát)	

Khóc	
nức	nở,	
không	rõ	
lý	do,	

xúc	động	
mù	mờ,	
mất	tỉnh	
táo	

Tâm	si	
(moha-
citta),	vô	
nhân,	bất	
thiện	

Hỷ	/	Khổ	/	Xả	 Không	
có	

Phàm	phu,	
người	loạn	tâm	



 
 

58 

3	 Khóc	
vì	

tham	
luyến	

Khóc	vì	
nhớ	
nhung,	
luyến	ái,	
muốn	
giữ	chặt	
điều	gì	
(ví	dụ:	
người	
thân,	kỷ	
niệm...)	

Tâm	tham	
(lobha-

mūla-citta),	
bất	thiện	

Hỷ	
(somanassa)	

Có	thể	
yếu	

Phàm	phu,	
người	có	dính	

mắc	

4	 Khóc	
vì	vui	
mừng	
quá	độ	

Vui	đến	
phát	
khóc,	
nước	

mắt	chảy	
khi	gặp	
lại	người	
thân,	

được	tin	
tốt	

Tâm	thiện	
hoặc	tham,	
tùy	có	trí	tuệ	
hay	không	

Hỷ	 	Có	/	
Không	
tùy	

trường	
hợp	

Phàm	phu,	đôi	
khi	Thánh	nhân	

bậc	thấp	

5	 Khóc	
vì	từ	
bi,	trí	
tuệ	

Nước	
mắt	nhẹ,	
gương	
mặt	bình	
an,	xúc	
cảm	sâu	
sắc	
trước	
khổ	đau	
hoặc	
chân	lý	

Tâm	thiện	
dục	giới	có	
trí	(ñāṇa-

sampayutta)	

Xả	hoặc	hỷ	 Có	 Bậc	Thánh	Hữu	
học,	hành	giả	
chánh	niệm	



 
 

59 

6	 Khóc	
trong	
thiền	
định	

Nước	
mắt	tự	
rơi	trong	
tỉnh	thức	
sâu,	
không	
xúc	động	
rõ	rệt	

Tâm	thiền	
thiện,	có	tuệ,	
hoặc	xả	ly	

Xả	hoặc	hỷ	 Có	sâu	
sắc	

Hành	giả	thiền,	
bậc	Thánh	Hữu	

học	

	1.	Khóc	vì	sân	(khổ	đau,	tức	giận):	Khóc	thành	tiếng,	mặt	nhăn	nhó,	thân	
run	rẩy,	có	phản	ứng	chống	đối	hoặc	than	trách.	Loại	tâm	là	Tâm	sân	(paṭigha-
citta),	bất	thiện.	Thọ:	Khổ	(thân	thọ	khổ),	ưu	(tâm	thọ	ưu)	(domanassa).	Chánh	
niệm	có	không?	Không	có.	Ai	khóc	kiểu	đó?	Phàm	phu,	người	sân	hận,	đau	buồn.	
Quý	vị	khóc	như	thế	thì	quý	vị	là	phàm	phu	chắc	luôn. 

2.	Khóc	vì	si	(mất	kiểm	soát):	Khóc	nức	nở,	không	rõ	lý	do,	xúc	động	mù	
mờ,	mất	tỉnh	táo.	Bữa	nay	chúng	ta	học	rất	rõ,	cập	nhật	hôm	bữa	Thiện	Trang	
nói	khóc	là	sân,	thật	ra	thì	chỉ	mới	học	ở	trên	thôi,	còn	nếu	kỹ	thì	ở	đây	khóc	là	
vì	Tâm	si.	Loại	tâm	là	Tâm	si	(moha-citta),	vô	nhân,	bất	thiện.	Không	có	chánh	
niệm.	Thọ	hỷ	(đôi	khi	vui	vẫn	khóc)/	Khổ/	Xả.	Phàm	phu,	người	loạn	tâm.	Nói	
chung	người	khóc	kiểu	này	là	phàm	phu	chắc	luôn. 

3.	Khóc	vì	tham	luyến:	Khóc	vì	nhớ	nhung,	luyến	ái,	muốn	giữ	chặt	điều	
gì	(ví	dụ:	người	thân,	kỷ	niệm...).	Thuộc	Tâm	tham	(lobha-mūla-citta),	tâm	tham	
cũng	có	khóc	nha.	Ở	đây,	Vi	Diệu	Pháp	nói	phần	này	rõ	hơn,	lúc	trước	mình	học	
[bộ]	kia	không	đủ.	Loại	tâm	là	Tâm	tham,	bất	thiện.	Thọ	hỷ	(somanassa),	lúc	đó	
khóc	là	vì	thọ	hỷ.	Có	thể	yếu	về	chánh	niệm.	[Ai	khóc	kiểu	này?]	Là	phàm	phu,	
người	có	dính	mắc.	Nói	chung	là	phàm	phu	thì	mới	khóc	như	vậy. 

4.	Khóc	vì	vui	mừng	quá	độ	(có	nhiều	khi	vui	quá	đến	mức	phát	khóc).	
Vui	đến	phát	khóc,	nước	mắt	chảy	khi	gặp	lại	người	thân,	được	tin	tốt.	Tâm	này	
có	thể	có	Tâm	thiện	hoặc	tham,	cho	nên	người	ta	nói	tham	kèm	với	sân.	Nói	khóc	
là	sân,	thật	ra	là	cũng	không	kỹ,	đây	là	khóc	vì	tham	thôi,	tham	cũng	khóc,	tùy	
theo	có	trí	tuệ	hay	không.	Thọ	là	thọ	hỷ.	[Trạng	thái	chánh	niệm]:	Có/Không	tùy	



 
 

60 

trường	hợp.	Phàm	phu,	đôi	khi	Thánh	nhân	bậc	thấp	[khóc	kiểu	này].	Ở	đây	có	
thể	Thánh	nhân	bậc	thấp	như	Tu-đà-hoàn	cũng	có	cảm	động,	có	khóc. 

5.	Khóc	vì	từ	bi,	trí	tuệ:	Nước	mắt	nhẹ,	gương	mặt	bình	an,	cảm	xúc	sâu	
sắc	trước	khổ	đau	hoặc	chân	lý.	Tâm	thiện	dục	giới	có	trí	(ñāṇa-sampayutta).	Xả	
hoặc	 hỷ.	 Có	 chánh	niệm.	Bậc	Thánh	Hữu	học,	 hành	 giả	 chánh	niệm.	Tới	 bậc	
Thánh	Hữu	học	vẫn	có	khóc	vì	từ	bi,	ví	dụ	như	thương	chúng	sanh	quá	[nên]	
khóc. 

Quý	vị	thấy	đức	Phật	nhập	Niết-Bàn,	có	nhiều	đệ	tử	ngài	khóc,	Hữu	học	vẫn	
khóc,	Tam	quả	 vẫn	khóc,	 đấy	 là	 tâm	 thiện.	 Cho	nên	vẫn	 có	 trường	hợp	này.	
Nhưng	khóc	kiểu	này	là	nhẹ,	nước	mắt	nhẹ	thôi,	gương	mặt	bình	an	chứ	không	
phải	kiểu	xúc	động	như	kiểu	kia,	hai	kiểu	khác	nhau.	Ở	đây	là	[khóc]	trước	khổ	
đau	hoặc	chân	lý,	cảm	xúc	sâu	sắc	trước	khổ	đau	của	người	khác	hoặc	là	chân	lý.	
Đôi	khi	thấy	chân	lý	đúng	nên	khóc,	cho	nên	khóc	kiểu	này	là	cũng	khá	rồi	đó,	
phải	là	bậc	Thánh	Hữu	học	hay	là	Hành	giả	chánh	niệm	thì	mới	khóc	được	như	
vậy. 

Quý	vị	thấy	nhiều	khi	mình	có	chánh	niệm,	mình	đọc	kinh	mình	khóc,	[là	
do]	có	cảm	động,	cảm	xúc	với	lời	pháp	v.v…	thì	lúc	đó	quý	vị	cũng	khóc,	cho	nên	
[kiểu]	khóc	này	cũng	tốt	rồi.	Trong	Vi	Diệu	Pháp	chia	kỹ	hơn,	[có]	Tâm	thiện	Dục	
giới,	còn	hồi	trước	Thiện	Trang	nghe	vị	Sư	kia	nói	khóc	là	sân,	và	một	vị	Sư	khác	
cũng	nói	vậy.	Nhưng	bây	giờ	Thiện	Trang	nghe	trong	Vi	Diệu	Pháp	thì	chỗ	này	
không	phải	là	Tâm	sân,	mà	là	tâm	thiện.	Như	vậy	mới	đúng. 

6.	Khóc	trong	thiền	định:	Nước	mắt	tự	rơi	trong	tỉnh	thức	sâu,	không	xúc	
động	rõ	rệt	(tức	là	nhiều	khi	mình	đang	trong	thiền	mà	cũng	có	khóc).	Loại	tâm:	
Tâm	thiền	thiện,	có	 tuệ,	hoặc	xả	 ly	(mình	chưa	học	đến	Tâm	thiền	nên	mình	
không	biết,	nhưng	nói	chung	mình	hiểu	là	Tâm	thiền	là	có	trí	tuệ	và	có	xả	ly).	
Thọ:	Xả	hoặc	hỷ.	[Trạng	thái	chánh	niệm]:	Có	sâu	sắc.	Hành	giả	thiền,	bậc	Thánh	
Hữu	học	[có	khóc	kiểu	này]. 

*Lưu	ý:	



 
 

61 

+	Khóc	không	phải	là	tâm,	mà	là	biểu	hiện	của	tâm	đang	hiện	hành.	Vi	
Diệu	Pháp	nói	rõ	như	vậy,	đó	không	phải	là	tâm,	mà	chỉ	là	biểu	hiện	của	tâm	
đang	hiện	hành,	cho	nên	nó	nhiều	quá. 

+	Phân	biệt	tâm	qua	thọ,	chánh	niệm,	và	động	cơ	là	điểm	cốt	lõi	của	
Vi	Diệu	Pháp.	

+	Bậc	Thánh	Hữu	học	có	thể	khóc,	nhưng	không	bao	giờ	khóc	do	sân	
hay	si.	Bậc	Thánh	cũng	khóc,	nhưng	không	phải	khóc	do	sân	hay	do	si.	

+	Bậc	A-la-hán,	Bích-chi-phật	và	đức	Phật	không	bao	giờ	khóc.	Mình	
nhớ	điều	đó,	[các	ngài]	không	bao	giờ	khóc. 

Cho	nên	bên	Tịnh	Độ	có	người	nói:	Khi	Ma	vương	Ba	Tuần	nói	là	đời	sau	
cho	con	cháu	xuất	gia	[để	phá	Phật	pháp]	thì	đức	Phật	rơi	lệ.	Điều	đó	là	vô	lý,	
không	có	chuyện	đó,	không	có	trong	kinh,	trong	kinh	không	có	chi	tiết	đó.	Cho	
nên	quý	vị	đừng	nghe	người	ta	nói,	có	nhiều	điều	không	chính	xác,	chỉ	là	truyền	
miệng	thôi.	Đức	Phật	trong	đời	không	bao	giờ	khóc,	A-la-hán	cũng	không	khóc	
nữa	mà.	Quý	vị	coi	trong	tất	cả	kinh	điển	đều	như	vậy,	làm	gì	có	chuyện	đức	Phật	
rơi	lệ.	[Họ	nói]:	Ma	Vương	Ba	Tuần	nói	là	ta	cho	con	cháu	đời	sau	xuất	gia	để	
phá	giáo	pháp	của	ông,	rồi	đức	Phật	rơi	lệ.	Như	vậy	đâu	có	đúng,	đó	là	nói	tầm	
bậy,	cẩn	thận	coi	chừng	mình	truyền	những	điều	đó.	Quý	vị	mà	truyền,	xong	rồi	
học	không	theo	kinh	điển	[mà]	nói	như	vậy,	gọi	là	điều	Như	Lai	không	làm	mà	
mình	nói	là	điều	Như	Lai	làm,	là	nằm	trong	10	điều	phá	hòa	hợp	Tăng.	[Hãy]	cẩn	
thận!	 

Đức	Phật	không	có	chuyện	đó.	Cho	nên	các	bậc	Thánh	[như]	Bích-chi-phật	
còn	cao	hơn	A-la-hán	nữa,	đức	Phật	cũng	vậy.	Còn	ai	mà	nói	Phật,	Bồ-tát	tái	lai	
thì	phải	cao	hơn	A-la-hán,	thì	cũng	không	khóc	đâu.	Cho	nên	ai	còn	khóc	là	phàm	
phu	hoặc	tối	đa	là	đến	bậc	Thánh	Hữu	học	thôi. 

Hôm	nay	chúng	ta	học	về	6	kiểu	cười,	6	kiểu	khóc	là	quý	vị	nhận	định	được	
rõ	hơn	và	cũng	từ	đó	mình	kiểm	tra	được	bản	thân	mình	là	ai.	Không	bao	giờ	
ngộ	nhận,	học	 [những	điều]	này	 làm	sao	ngộ	nhận	được,	có	nhiều	người	nói	
mình	tẩu	hỏa	nhập	ma	rồi	mình	tăng	thượng	mạn	v.v…	Thật	ra	học	điều	này	làm	
sao	tăng	thượng	mạn	được,	quý	vị	thấy	cảnh	thiền	như	thế	nào,	cảnh	tu	như	thế	



 
 

62 

nào,	tâm	ta	tới	đâu	v.v…	chính	xác.	Học	như	vậy	làm	sao	thể	nào	lạc	đường	được.	
Cho	nên	đâu	 cần	Kinh	Lăng	Nghiêm,	bên	Nam	 truyền	họ	đâu	 cần	Kinh	Lăng	
Nghiêm	cũng	đâu	có	lạc	đường,	vì	bộ	Vi	Diệu	Pháp	quá	đầy	đủ	rồi,	còn	đầy	đủ	
hơn	[kinh]	nữa.	Còn	bên	Bắc	truyền	thì	phải	nghiên	cứu	những	điều	này,	thực	
ra	bên	Bắc	truyền	cũng	có	[những	điều	này]	nằm	ở	những	bộ	Luận	Duy	Thức,	
nhưng	có	mấy	ai	học	hết	bộ	Luận	Duy	Thức	đâu.	Cho	nên	không	bao	giờ	 có	
chuyện	mình	không	thâm	nhập	Kinh	tạng	mà	mình	tu	đúng.	Khó	lắm!	Ít	người	
[tu	đúng	lắm],	nhiều	nơi	cũng	không	có. 

Ở	đây,	Thiện	Trang	có	gặp	một	ông	người	Pháp	tuyệt	vời,	ổng	có	định	lắm,	
mình	cảm	thấy	mình	định	thua	ổng	nữa.	Hôm	bữa	Thiện	Trang	chỉ	cho	ông	cách	
tu	Thiền	chỉ,	tặng	cho	ông	cái	bóng	đèn	để	ổng	tu.	Mình	dạy	cho	ổng	phương	
pháp	dùng	bóng	đèn	tu	các	biến	xứ	màu,	mình	nói	trạng	thái	tu	như	nào,	mình	
nói	đến	đâu	thì	ổng	hiểu	đến	đó.	Nói	một	hồi,	mình	kêu	như	thế	là	vô	Thiền	đó.	
Ổng	kêu:	Ô!	Trạng	thái	đó	tôi	vô	rồi.	Tức	là	ổng	ở	nhà,	ổng	thiền	vô	rồi.	Quý	vị	
biết	ổng	nhìn	màu	cái	cây	thôi	mà	ổng	vô	thiền	được	đó.	Mà	ổng	chẳng	ngồi	xếp	
bằng	được	như	mình,	ngồi	hai	chân	kiểu	kiết	già	với	bán	già	không	được.	Ổng	
ngồi	để	hai	chân	nhô	lên	như	vậy	mà	ổng	thiền	được.	 

Rồi	mình	nói	nếu	thiền	được	như	vậy,	Thiện	Trang	nói	là	có	thể	ông	phải	
để	điện	thoại	đi,	có	việc	làm	gì	thì	phải	để	điện	thoại,	chứ	vô	thiền	thì	thời	gian	
trôi	qua	nhanh	lắm.	Mình	tưởng	mấy	phút	thôi,	có	khi	mình	tưởng	5	phút	mà	
thật	ra	trôi	qua	cả	tiếng	đồng	hồ	rồi	đó.	Mình	nói	vậy	thì	ổng	nói:	“Ờ!	Hèn	chi	
mấy	lần	tôi	đi	làm	trễ.	Tại	vì	tôi	ngồi	thấy	có	chút	xíu	mà	khi	ra	thì	thấy	4	tiếng	
đồng	hồ	rồi”. 

Quý	vị	hiểu	không?	4	tiếng	đồng	hồ	đó,	ông	thiền	tới	4	tiếng,	mình	thiền	có	
2	tiếng	là	ra	mất	rồi,	hết	cỡ	rồi.	Ổng	quất	một	phát	luôn	4	tiếng,	cho	nên	ổng	đi	
làm	trễ.	Bữa	nay	mình	chỉ	cho	ổng	cách	là	cài	đồng	hồ	báo	thức,	muốn	thiền	bao	
nhiêu	thì	ra.	[Mình]	chỉ	hết	cách	tu	Thiền	chỉ	bằng	Biến	xứ	màu	rồi,	ổng	hỏi	còn	
cách	khác	không,	thì	chỉ	cho	ổng	cách	tu	Thiền	về	nước,	mở	video	nước.	Mình	
dạy	xong	thì	ổng	nói	ta	biết	rồi,	ta	cũng	thiền	rồi.	Ổng	chưa	học	bao	giờ	mà	ổng	
kêu:	Ta	ra	sông,	ta	ngồi	ngoài	sông,	ta	thấy	vô	như	vậy.	Xong	ta	chỉ	mấy	người	
khác	mà	người	khác	không	tin.	Thế	là	ông	cũng	tu	được	đề	mục	thiền	về	nước	



 
 

63 

rồi.	Mình	kêu	còn	đề	mục	hư	không	nữa,	mình	chỉ	cho	ổng	hư	không,	ổng	nói:	
“Ở	nhà,	tao	cũng	thích	ngồi	ngắm	bầu	trời	mà	bầu	trời	không	có	sao	nhiều”.	Cuối	
cùng	ổng	cũng	tu	Thiền	hư	không	luôn	rồi.	Tóm	lại	là	ổng	tu	được	mấy	đề	mục	
rồi.	 

Xong	rồi	mình	kêu:	Tiếc	quá!	Bây	giờ	không	dạy	được	cho	ổng	Thiền	quán,	
tại	Thiền	quán	khó	hơn,	phải	học	kiến	thức	Khổ	-	Không	–	Vô	thường	–	Vô	ngã,	
rồi	tùm	lum	hết	thì	làm	sao	mà	học,	bây	giờ	khó	quá.	Mình	làm	sao	diễn	đạt	qua	
ngôn	ngữ	tiếng	Pháp	dễ	như	vậy,	mình	đâu	có	đủ	trình	độ.	Cho	nên	kêu	bây	giờ	
làm	sao	giúp	ổng,	ổng	tu	cỡ	đó.	Quý	vị	thấy	định	lực	của	ổng	cỡ	đó,	người	ta	tu	
Thiền	một	cái	là	4	tiếng	đồng	hồ	mà	không	cần	phương	pháp	gì	hết,	đó	là	đời	
trước	tu	dữ	lắm	rồi	đó.	Cho	nên	quý	vị	đừng	xem	thường	người	ta,	cho	nên	nhiều	
khi	mình	tu	[không	bằng	họ].	Những	người	đó	[mà]	có	người	chỉ	cho	họ	là	họ	
vào	Thánh	nhân	rồi,	thậm	chí	họ	thành	Thánh	nhân	rồi,	họ	hiền	lắm.	Rất	tuyệt	
vời! 

Cho	nên	hôm	nay	học	được	những	điều	này	thì	quý	vị	thấy	rõ	ràng,	mình	
phân	biệt	được	cảnh	giới	phàm	phu	và	Thánh	nhân.	Bản	thân	mình	tu	tới	đâu,	
mình	như	thế	nào,	rõ	ràng	như	vậy.	Nếu	không	học	thì	uổng	phí	cuộc	đời.	 

Hôm	nay	thời	gian	hết	rồi,	hẹn	quý	vị	khi	khác,	thứ	Sáu	có	Học	Phật	Vấn	
Đáp,	quý	vị	có	vấn	đề	gì	cần	hỏi	thì	hãy	vào	trong	Zoom	để	hỏi,	hoặc	có	thể	bình	
luận	dưới	bài	này. 

A	Mi	Đà	Phật!	Mời	quý	vị	chúng	ta	cùng	hồi	hướng.	

“Chúng	sanh	vô	biên	thệ	nguyện	độ	

Phiền	não	vô	tận	thệ	nguyện	đoạn	

Pháp	môn	vô	lượng	thệ	nguyện	học	

Phật	đạo	vô	thượng	thệ	nguyện	thành”. 

“Nguyện	đem	công	đức	này 

Hướng	về	khắp	tất	cả	



 
 

64 

Đệ	tử	cùng	chúng	sanh	

Đều	trọn	thành	Phật	đạo”. 

A	Mi	Đà	Phật!	
	 


