
 
 

1 

Giảng	Ký	Câu	Xá	Luận	Và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận	

Bài	53	

Giảng	giải:	Thầy	Thích	Thiện	Trang	
Giảng	ngày:	14/08/2025	

Phát	trực	tiếp	trên	Kênh	YouTube	Thích	Thiện	Trang	
https://www.youtube.com/watch?v=2V7ypVBPRuw	
mạng	xã	hội	Facebook,	Fanpage	Thích	Thiện	Trang:	
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang 

		

Nam	Mô	Bổn	Sư	Thích	Ca	Mâu	Ni	Phật!	

Nam	Mô	A	Mi	Đà	Phật!	

		 Kính	chào	toàn	thể	quý	vị	đồng	tu!	Hôm	nay,	chúng	ta	học	ven 	Câu	Xá	Luận	
và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận.	Chúng	ta	cũng	quen	với	đề	tài	này	rồi.	Hôm	nay	là	bài	thứ	
53.	Chúng	ta	học	để	chúng	ta	hiểu	rõ,	tại	vì	nếu	không	hiểu	rõ	thì	đôi	khi	việc	tu	
tập	sẽ	có	những	[vấn	đen ]:	Thứ	nha� t	là	hoài	nghi,	thứ	hai	là	ảo	tưởng	sức	mạnh.	Vı̀	
khi	mình	không	biết	rõ	một	vấn	đề	gì	đó,	thì	thường	mình	sẽ	rớt	vào	hai	trường	
hợp	đó. 

Ví	dụ	như	một	người	ra	trận,	ra	chiến	trường,	mà	người	ta	hay	nói	là	không	
sợ	súng,	 thì	chỉ	có	hai	 trường	hợp:	Một	trường	hợp	 là	người	đó	[bị]	điếc	nên	
không	sợ	súng;	[hai	là]	không	bie� t	súng	đạn	là	gı̀,	nên	ra	chiến	trường	đi	một	cách	
ngang	nhiên,	không	sợ.	Thực	tế,	người	ta	không	sợ	là	do	người	ta	chưa	biết	thôi.	
Nhưng	khi	người	 ta	bị	bắn	 trúng	 [hoặc]	người	đồng	đội	của	mình	bị	đạn	bắn	
trúng,	thì	họ	sẽ	rất	sợ.	Lúc	đó	thì	họ	rất	hoang	mang,	lo	sợ	còn	hơn	người	khác	
nữa.	Lúc	đó	thì	họ	sẽ	chết	luôn. 

Cũng	vậy,	nếu	tu	tập	mà	mình	ảo	tưởng	sức	mạnh	vì	không	hiểu	giáo	lý,	
không	hiểu	vấn	đề	gı̀,	thì	đến	lúc	lâm	chung	mình	sẽ	sợ	hãi	đến	cỡ	đó.	Vì	mình	
không	hề	chuẩn	bị.	Cho	nên	chuẩn	bị	tư	lương	hành	trang	là	điều	quan	trọng.	
Giống	như	người	ra	trận,	người	ta	đã	chuẩn	bị	đầy	đủ,	người	ta	mặc	áo	giáp	sắt,	
biết	rõ	sự	nguy	hiểm	của	đạn.	Khi	họ	ra	trận,	tuy	rằng	họ	biết	là	mặc	áo	giáp	mà	
trúng	đạn	ở	chỗ	áo	giáp	không	che	được	thì	cũng	chết	thôi.	Cho	nên	là	họ	sẵn	
sàng,	họ	bớt	sợ,	họ	bước	ra	một	cách	ngang	nhiên,	họ	đi	cũng	không	sợ,	bởi	vì	

https://www.facebook.com/suthaythichthientrang


 
 

2 

đằng	nào	kết	quả	cũng	tới	đó	thôi. 

Cho	nên	học	bộ	này,	hy	vọng	là	cung	cấp	cho	quý	vị	những	kiến	thức	như	
thế,	để	[trợ	giúp]	trong	lộ	trình	tu	tập	[của]	chúng	ta	trên	con	đường	giải	thoát.	
Đặc	biệt	là	lúc	lâm	chung,	chúng	ta	sẽ	có	một	tư	lương	tốt	nhất	có	thể. 

Hôm	nay,	chúng	ta	sẽ	vào	phần	nền	tảng,	đầu	tiên	là	nền	tảng	Kinh	luận.	
Chúng	ta	cũng	sẽ	giới	thiệu	một	câu	chuyện	cho	quý	vị.	Mời	quý	vị	theo	dõi: 

Câu	Chuyện	Vị	Cư	Sĩ	Nhờ	Niệm	Các	Công	Đức	Phật	Mà	Được	Thoát	
Nạn	Vào	Thời	Đức	Phật	

(Theo	Kinh	Tiểu	Bộ	-	Nikaya) 

Hãy	nhìn	kết	quả	này...,	

Câu	chuyện	này,	khi	ở	Kỳ	Viên,	bậc	Ðạo	Sư	kể	về	một	nam	Cư	sĩ	có	lòng	
tin.	(Đây	là	một	câu	chuyện	có	thật,	chúng	ta	trı́ch	da�n	từ	trong	kinh). 

Một	Thánh	đệ	 tử	có	 lòng	 tin,	một	hôm,	 trên	đường	đi	đến	Kỳ	Viên,	
xuống	con	sông	Aciravati	vào	buổi	chiều,	chứng	kiến	dân	chài	kéo	thuyền	
lên	bờ	để	nghe	thuyết	pháp.	Không	thấy	thuyền	nào	đậu	tại	bến,	vị	Cư	sĩ	ấy	
sanh	hoan	hỷ,	lấy	đức	Phật	làm	đề	tài	tu	niệm	nên	khi	bước	xuống	sông,	
chân	không	chìm	xuống	nước.	

Vị	ấy	đi	như	trên	đất	liền,	nhưng	khi	đến	giữa	sông,	thấy	sóng,	nên	
đề	tài	tu	niệm	trở	thành	yếu	và	chân	bắt	đầu	chìm	xuống.	Vị	ấy	liền	kiên	trì	
gìn	giữ	hỷ	tâm,	lấy	đức	Phật	làm	đề	tài	tu	niệm,	nên	vẫn	đi	trên	mặt	nước.	
Vào	Kỳ	Viên,	đảnh	lễ	bậc	Ðạo	Sư,	vị	ấy	ngồi	xuống	một	bên.	Bậc	Ðạo	Sư	tiếp	
đón	thân	tình	và	hỏi:	

Ở	đây,	quý	vi	̣nghe	có	hie�u	đoạn	vừa	ron i	không?	Đoạn	vừa	ron i	nói	ven 	thời	
đức	Phật,	có	một	vi	̣Cư	sĩ	có	 lòng	tin.	Vi	̣a� y	tới	 làng	chài	thı̀	tha�y	người	ta	kéo	
thuyenn	lên	đe� 	nghe	thuye� t	pháp.	Vi	̣a� y	[tha�y]	không	có	thuyenn	đậu	tại	be�n,	nên	
không	có	cách	nào	đe� 	đi	qua	sông.	Vì	không	có	thuyenn	nào	đe� 	đi	qua	sông	nên	vi	̣
a� y	dùng	đen 	tài	là	tu	niệm	Phật.	Niệm	ở	đây	là	niệm	các	công	đức	của	Phật,	chứ	
không	phải	niệm	Phật	 là	trı̀	danh.	Niệm:	Như	Lai,	Ư� ng	Cúng,	Chánh	Bie�n	Tri…	
niệm	10	danh	hiệu	của	Như	Lai,	niệm	công	đức	Phật,	cho	nên	là	đi	ở	trên	mặt	
nước	được.	Lúc	đó	hình	như	có	Thann	thông	hay	gì	đó,	ở	đây	không	nói	rõ,	nhưng	
[vị	ấy]	đi	đienm	tı̃nh	trên	mặt	nước	mà	không	bi	̣chı̀m. 

Nhưng	đe�n	giữa	sông	thı̀	đen 	tài	tu	niệm	ye�u	xuo� ng,	nên	chân	của	vi	̣này	ba£ t	



 
 

3 

đanu	bi	̣chı̀m	xuo� ng.	Vi	̣này	kiên	trı̀	giữ	vững	hỷ	tâm,	la� y	đức	Phật	làm	đen 	tài	tu	
niệm,	nên	va�n	đi	trên	mặt	nước	vào	được	Kỳ	Viên	Tiṇh	xá.	Quý	vi	̣tha�y	đienu	thann	
kỳ	xảy	ra	như	vậy.	Cho	nên	đức	Phật	mới	hỏi	thăm. 

-	Này	nam	Cư	sĩ,	mong	rằng	trên	con	đường	đi	đến	đây,	ông	không	
mệt	mỏi.	

Vị	ấy	trả	lời:	

-	Bạch	Thế	Tôn,	nhờ	hỷ	tâm	với	đức	Phật	làm	đề	tài	tu	niệm,	con	đi	
trên	mặt	nước	như	đặt	chân	trên	đất	liền,	và	đến	đây.	(Tức	là	vi	̣này	cũng	nói	
là	nhờ	hỷ	tâm	đo� i	với	đức	Phật	làm	đen 	tài	tu	niệm.	Quý	vi	̣tha�y,	tác	dụng	của	niệm	
Phật	theo	kie�u	này	[là]	ra� t	lớn). 

Bậc	Ðạo	Sư	nói:	

-	Này	Cư	sĩ,	ông	không	phải	là	người	đầu	tiên	nhờ	niệm	các	công	đức	
Phật	mà	được	an	toàn.	

Quý	vi	̣nhớ	dòng	chữ	màu	đỏ	nha,	niệm	ở	đây	không	phải	là	niệm	danh	
hiệu	Phật,	mà	là	niệm	các	công	đức	Phật.	Ông	này	không	phải	là	người	đanu	tiên,	
mà	còn	có	người	khác	nữa	(đức	Phật	nói	như	vậy)	nhờ	niệm	công	đức	Phật	mà	
được	an	toàn. 

Mà	thuở	trước,	có	những	nam	Cư	sĩ,	khi	 tàu	bị	chìm,	nhờ	niệm	các	
công	đức	Phật	mà	được	an	toàn.	

Quý	vi	̣nhớ	nha!	Ơª 	đây	là	niệm	công	đức	của	Phật	chứ	không	phải	là	niệm	
danh	hiệu	Phật.	Đây	là	ở	trong	Kinh	Tie�u	Bộ	-	Kinh	Nikaya	ghi	rõ	như	vậy.	Chứ	
không	phải	như	bây	giờ,	người	ta	toàn	đen 	xướng	niệm	danh	hiệu	[Phật]. 

Cho	nên	tương	lai	chúng	ta	cũng	nên	đo� i	lại,	thay	vı̀	niệm	“Nam	Mô	Bo� n	Sư	
Thı́ch	Ca	Mâu	Ni	Phật”	thì	chúng	ta	niệm:	“Như	Lai,	Ư� ng	Cúng,	Chánh	Bie�n	Tri,	
Minh	Hạnh	Túc,	Thiện	Thệ,	The� 	Gian	Giải,	Vô	Thượng	Sĩ,	Đienu	Ngự	Trượng	Phu,	
Thiên	Nhân	Sư,	Phật,	The� 	Tôn”.	Đe� 	mı̀nh	nhớ	đe�n	công	đức	của	Phật	qua	10	danh	
hiệu.	Mı̀nh	niệm	mà	mı̀nh	phải	tưởng	nhớ	thì	mới	được,	chứ	đọc	không	thı̀	cũng	
không	phải,	đó	chı̉	là	đọc	thôi. 

Quý	vi	̣tha�y	không?	Đức	Phật	nói	có	những	nam	Cư	sĩ	khi	bi	̣chı̀m	tàu,	nhờ	
niệm	các	công	đức	Phật	mà	được	an	toàn.	Quý	vi	̣tha�y,	trong	kinh	có	ghi	nhận	
trường	hợp	như	vậy.	Chứ	không	phải	như	bây	giờ	mı̀nh	bác	he� t.	Không	phải! 



 
 

4 

Rồi	theo	lời	yêu	cầu	của	vị	này,	bậc	Ðạo	Sư	kể	câu	chuyện	quá	khứ.	
(Tức	là	đức	Phật	ke� 	câu	chuyện	quá	khứ).	

*	

Thuở	xưa,	trong	thời	đức	Phật	Ca	Diếp,	(tức	là	đức	Phật	Kassapa,	là	đức	
Phật	trước	chứ	không	phải	đức	Phật	Thı́ch	Ca)	có	vị	Thánh	đệ	tử	đã	chứng	quả	
Dự	lưu	lên	tàu	đi	cùng	với	một	thợ	hớt	tóc	giàu	có.	Người	vợ	nói	với	chồng: 

-	Này	ông,	ông	hãy	lo	giúp	đỡ	săn	sóc	vị	Cư	sĩ	này	trong	bất	cứ	hoàn	
cảnh	vui	buồn	nào	nhé.	(Vi	̣này	cũng	không	phải	bı̀nh	thường,	đã	chứng	quả	Dự	
lưu	tức	là	Tu-đà-hoàn	ron i.	Lúc	này	là	đi	trên	thuyenn	với	một	vi	̣khác,	là	một	thợ	
hớt	tóc	giàu	có).	

Người	thợ	đi	trên	chiếc	thuyền	ấy.	Sau	một	tuần,	thuyền	bị	đắm	giữa	
biển.	Cả	hai	người	nằm	trên	một	tấm	ván	và	trôi	đến	được	một	hòn	đảo.	
(Tức	là	vi	̣Thánh	quả	Dự	lưu	[và]	vi	̣kia	là	ông	thợ	ca£ t	tóc	gặp	nạn.	Hai	người	bi	̣
chı̀m	thuyenn,	nhưng	cũng	hên	là	[hai	người]	nām	trên	một	ta�m	ván	trôi	dạt	đe�n	
một	hòn	đảo). 

Tại	đấy	người	hớt	tóc	giết	các	con	chim,	nấu	ăn	một	phần	và	đem	một	
phần	cho	vị	nam	Cư	sĩ.	

Người	Cư	sĩ	tự	cho	là	vừa	đủ,	nên	không	ăn	thêm.	Vị	ấy	nghĩ:	"Tại	chỗ	
này,	ngoài	Ba	ngôi	báu,	chúng	ta	không	có	sự	giúp	đỡ	nào	khác".	Rồi	vị	ấy	
niệm	tưởng	công	đức	của	Ba	ngôi	báu.	

Tức	là	vi	̣Cư	sĩ	này	nghı̃	rāng:	ở	trên	đảo	không	có	gı̀	khác	hết	ngoài	ba	ngôi	
báu	là	Phật,	Pháp,	Tăng.	Cho	nên	ngài	a� y	mới	niệm	tưởng	công	đức	của	ba	ngôi	
báu:	Phật,	Pháp,	Tăng.	Quý	vi	̣nhớ	ở	đây	là	niệm	công	đức	nha!	Cho	nên	ở	trong	
kinh	là	dạy	như	vậy,	còn	người	đời	sau,	người	ta	mới	dạy	trı̀	danh	là	chı́nh.	Thực	
te� 	trong	kinh	Nguyên	thủy	là	dạy	niệm	tưởng	công	đức	Như	Lai.	Quý	vi	̣tha�y	Kinh	
A	Hàm	hay	Kinh	Nikaya	cũng	dạy	như	vậy,	thậm	chı́	cả	kinh	Đại	thừa	cũng	dạy	
như	vậy	thôi.	Còn	pháp	niệm	xưng	danh	hiệu	Phật	là	phép	quán	cuo� i	cùng	trong	
16	phép	quán,	trong	Kinh	Quán	Vô	Lượng	Thọ	mà	thôi.	Đó	là	dành	cho	người	sa£p	
che� t	mà	niệm	không	được,	cuo� i	cùng	bảo	người	đó	xưng	danh.	Trường	hợp	đó	
ra� t	hie�m.	Cho	nên	phải	ráng	tu	theo	lời	đức	Phật	dạy.	Bây	giờ	vi	̣a� y	niệm	tưởng	
công	đức	của	ba	ngôi	báu:	Phật,	Pháp,	Tăng. 

Trong	khi	người	ấy	niệm	như	vậy,	một	con	rắn	chúa	đã	sanh	ở	đảo	
ấy	biến	hóa	thành	một	chiếc	thuyền	lớn,	có	một	vị	thần	biển	làm	thuyền	



 
 

5 

trưởng.	Chiếc	thuyền	chứa	đầy	bảy	báu:	Ba	cột	buồm	làm	bằng	ngọc	xanh,	
cái	neo	làm	bằng	vàng,	sợi	dây	làm	bằng	bạc	và	các	tấm	ván	bằng	vàng.	Vị	
thần	biển	đứng	trên	thuyền	gọi	lớn:	

-	Có	ai	đi	đến	Diêm-phù-đề	không?	

Vị	nam	Cư	sĩ	nói:	

-	Có	chúng	tôi	về	đó.	

-	Vậy	hãy	leo	lên	tàu.	

Quý	vi	̣tha�y,	nhờ	niệm	tưởng	công	đức	của	Tam	Bảo:	Phật,	Pháp,	Tăng	mà	
khi	a� y	ở	đó	có	một	con	ra£n,	con	ra£n	này	cha£ c	là	ra£n	thann,	ra£n	chúa,	bie�n	hóa	thành	
một	chiếc	thuyenn	lớn.	Ron i	Thann	bie�n	thı̀	làm	thuyenn	trưởng	đe� 	đưa	vi	̣Cư	sı̃	trở	
lại	đa� t	lienn.	Lúc	đó	là	họ	bie�n	ra	như	vậy.	Quý	vi	̣tha�y	hay	không	ạ?	Mình	thật	sự	
tu	hành	là	có	thann	giúp	đỡ,	chứ	không	phải	không	có.	 

Vị	Cư	sĩ	lên	tàu	và	gọi	người	hớt	tóc.	Vị	thần	biển	nói:	

-	Ngài	thì	được,	nhưng	người	kia	thì	không.	

Quý	 vi	̣ tha�y	 không?	Người	 Cư	 sı̃	 đó	 thı̀	 được	 Thann	 bie�n	 đon ng	 ý	 [giúp],	
nhưng	người	thợ	hớt	tóc	thı̀	Thann	bie�n	không	chiụ	giúp	đỡ. 

-	Vì	sao?	

-	Người	ấy	không	có	công	đức.	(Quý	vi	̣tha�y	không?	Vı̀	người	đó	không	
có	công	đức	nên	không	chiụ	giúp	đỡ). 

Vì	vậy	tôi	đưa	ngài	lên	tàu	nhưng	không	đưa	người	này.	(Cho	nên	lúc	
đó	mới	bie� t	công	đức	phát	huy	tác	dụng). 

-	Thôi	được,	các	công	đức	bố	thí	ta	đã	làm,	các	giới	ta	đã	giữ,	các	sức	
mạnh	ta	đã	tu	tập,	ta	cho	người	này	kết	quả	tất	cả	các	hạnh	ấy	của	ta.	

Người	hớt	tóc	nói:	

-	Thưa	ông	chủ,	con	rất	hèn.	

Tức	là	vi	̣Cư	sı̃	này	ra� t	tuyệt	vời,	bāng	cách	đem	bo� 	thı́	he� t	những	công	đức	
mình	đã	làm	[như]	bo� 	thı́,	trı̀	giới,	tu	tập…	Có	được	bao	nhiêu	[công	đức]	đem	
cho	người	đó	he� t,	đe� 	cứu	người	đó.	Lúc	đó	thợ	hớt	tóc	mới	nói:	‘Thưa	ông	chủ,	
con	ra� t	hèn’.	Lúc	đó,	vi	̣Thann	bie�n	có	đon ng	ý	hay	không? 



 
 

6 

Vị	thần	biển	nói:	

-	Nay	ta	nhận	thêm	người	này	lên	tàu.	(Như	vậy	ông	Thann	bie�n	cũng	
cho). 

Rồi	vị	thần	đưa	cả	hai	người	vượt	biển	và	ngược	dòng	sông	đi	đến	
Ba-la-nại.	Sau	đó,	với	thần	lực	của	mình,	vị	thần	tạo	ra	tài	sản	trong	nhà	của	
hai	người	ấy	và	nói:	

-	Hãy	thân	cận	những	bậc	hiền	trí.	Nếu	người	thợ	hớt	tóc	không	thân	
cận	với	vị	Cư	sĩ	này,	người	ấy	đã	chết	giữa	biển	rồi.	

Quý	vi	̣tha�y,	người	thợ	hớt	tóc	nhờ	thân	cận	với	bậc	hienn	trı́,	vi	̣đó	tu	to� t,	
giữ	giới	to� t,	bo� 	thı́	to� t,	ron i	tu	tập	cũng	to� t.	Và	nhớ	khi	gặp	nạn	thì	nhớ	niệm	đe�n	
ân	đức	của	Tam	Bảo.	Quý	vi	̣tha�y	[ở	đây]	là	niệm	ân	đức	của	Tam	Bảo.	Cho	nên	
nhớ	nha,	đây	là	cách	dạy	cho	chúng	ta	luôn	đó.	Trong	Kinh	tạng	thì	cha£ c	ăn,	còn	
người	ở	ngoài,	người	ta	nói	thì	mı̀nh	không	bie� t,	chứ	trong	kinh	nói	là	cha£ c.	Nhớ	
thân	cận	bậc	hienn	trı́. 

Ðể	 tán	 thán	công	đức	 thân	cận	của	người	hiền	 trí,	 vị	 thần	nói	 lên	
những	bài	kệ	này:	

Hãy	nhìn	kết	quả	này	
	Của	tín,	giới,	và	thí,	

	Biến	hình	thành	chiếc	thuyền,	
	Con	rắn	chở	thiện	nam.	
	Hãy	thân	cận	bậc	lành,	
	Hãy	giao	du	kẻ	tốt;	

	Chung	sống	với	bậc	thiện,	
	Người	hớt	tóc	an	toàn.	

Quý	vi	̣tha�y	đó	là	nhờ	ke� t	quả	của	tı́n	(nienm	tin),	của	giới	(giữ	giới)	và	của	
bo� 	thı́. 

Vị	thần	biển	đứng	trên	hư	không,	sau	khi	thuyết	pháp	xong,	liền	cùng	
với	con	rắn	chúa	bay	về	cung	điện	của	mình.	

*	

Sau	khi	bậc	Ðạo	Sư	thuyết	Pháp	thoại	này	xong,	Ngài	giảng	các	Sự	thật	
(tức	là	giảng	ven 	Tứ	đe� ).	Cuối	bài	giảng	ấy,	vị	nam	Cư	sĩ	có	lòng	tin	đắc	quả	
Nhất	lai	và	Ngài	nhận	diện	Tiền	thân: 



 
 

7 

Tức	là	người	Cư	sı̃	mà	đi	qua	sông	nghe	pháp,	đi	bāng	niệm	lực,	quý	vi	̣tha�y	
niệm	lực	cỡ	đó,	đi	qua	sông	được	luôn.	Cho	nên	nhớ	niệm	công	đức	[Phật].	[Và]	
vi	̣đó	đa£ c	quả	Nha� t	lai,	là	Nhi	̣quả	Tư-đà-hàm.	Bây	giờ	đức	Phật	nhận	diện	tienn	
thân. 

-	Lúc	bấy	giờ,	vị	nam	Cư	sĩ	đắc	Niết-Bàn,	rắn	chúa	là	Xá	Lợi	Phất	và	vị	
thần	biển	là	Ta	vậy. 

Tức	là	thời	đức	Phật	Ca	Die�p,	vi	̣nam	Cư	sı̃	lúc	đó	chứng	Tu-đà-hoàn	thı̀	
bây	giờ	đã	nhập	Nie� t-Bàn	ron i	(lúc	đó	chứng	Tu-đà-hoàn	ron i	mà),	còn	con	ra£n	chúa	
là	ngài	Xá	Lợi	Pha� t	và	vi	̣Thann	bie�n	chı́nh	là	tienn	thân	của	đức	Phật	Thı́ch	Ca. 

(Chuyện	Tiền	Thân:	190.	CHUYỆN	GIỮ	GIỚI	(Tiền	Thân	SiLanisamsa)	–	
Kinh	Tiểu	Bộ	Nikaya). 

Quý	vi	̣hãy	kie�m	tra	câu	chuyện	này.	Thiện	Trang	không	cann	kie�m	đâu	xa,	
kie�m	trong	kinh	luôn.	Như	vậy,	quý	vi	̣tha�y	câu	chuyện	này	cũng	có	thông	tin,	tức	
là	thời	đức	Phật	Kassapa	(đức	Phật	Ca	Die�p),	thì	đức	Phật	Thı́ch	Ca	lúc	đó	là	một	
vi	̣Thann	bie�n,	ngài	Xá	Lợi	Pha� t	là	con	ra£n	chúa	(ra£n	thann)	đó.	Cho	nên	là	các	ngài	
cũng	ở	trong	đó	nhienu.	 

[Như	vậy]	khi	gặp	khó	khăn	gı̀	thì	hãy	nhớ	niệm	ân	đức	Như	Lai,	niệm	công	
đức	của	Phật,	Pháp,	Tăng.	Mı̀nh	[làm]	đúng	trong	kinh,	kinh	dạy	sao	thì	mı̀nh	làm	
vậy.	Còn	người	ta	dạy	[thı̀]	mı̀nh	không	bie� t,	mı̀nh	cứ	học	theo	kinh. 

Đó	 là	 câu	chuyện	ra� t	hay,	Thiện	Trang	nghĩ	 là	cũng	cung	ca�p	cho	quý	vi	̣
[thêm	kiến	thức].	Đây	chı́nh	là	trong	Kinh	Nikaya,	chứ	không	phải	là	kinh	Ba£ c	
truyenn	hay	gı̀	(ở	ngoài),	thı̀	không	ai	nói	mı̀nh	được,	là	niệm	không	có	tác	dụng	
gı̀.	Ở	đây	là	có	tác	dụng	nha.	Bây	giờ	chúng	ta	học	[phần]	tie�p	theo.	

 

5	Việc	Thí	Không	Được	Phước	&	5	Việc	Thí	Được	Phước	

(Theo	Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm)	

Đây	là	một	kie�n	thức	ra� t	căn	bản.	

Tôi	nghe	như	vầy:	Một	thời,	đức	Phật	trú	tại	vườn	Cấp	Cô	Độc,	rừng	
cây	Kỳ	Đà,	nước	Xá-vệ.	Bấy	giờ,	Thế	Tôn	bảo	các	Tỳ-kheo: 

“Có	năm	sự	vật	mà	huệ	thí	không	được	phước	kia.	Sao	gọi	là	năm?	
Một	lấy	đao	thí	cho	người,	hai	lấy	độc	thí	cho	người,	ba	đem	bò	hoang	thí	



 
 

8 

cho	người,	bốn	đem	dâm	nữ	thí	cho	người,	năm	tạo	miếu	thờ	thần.	Này	các	
Tỳ-kheo,	đó	gọi	là	có	năm	sự	bố	thí	này	không	có	phước.	

Quý	vi	̣nhớ	nha,	có	5	sự	bo� 	thı́	không	có	phước.	Đây	là	trong	kinh	đức	Phật	
nói:	Thứ	nha� t	là	la� y	đao	thı́	cho	người,	tức	là	mı̀nh	đem	vũ	khı́	cho	người	ta,	như	
vậy	là	không	có	lợi	ı́ch.	Đao	là	vũ	khı́	đe� 	làm	những	việc	không	to� t	thı̀	không	có	
lợi	ı́ch,	nhớ	là	không	có	phước.	Thứ	hai	là	la� y	độc	thı́	cho	người,	độc	hại	người	
hay	hại	chúng	sanh	khác,	thı̀	cũng	không	có	phước.	Thứ	ba	là	đem	bò	hoang	thı́	
cho	người,	tha�y	con	bò	[đó]	không	có	chủ	ron i	đem	cho	người	ta,	thı̀	cũng	không	
có	phước	đâu.	Ba£ t	con	này,	ba£ t	con	kia	từ	ngoài	rừng,	ngoài	này	kia	đó,	hồi	xưa	
A³ n	độ	nhienu	bò	thôi,	chứ	ngày	nay	nhienu	con	hơn.	Ba£ t	cho	người	ta	như	vậy	là	
không	có	phước.	Bo� n	là	đem	dâm	nữ	thı́	cho	người.	Nhienu	người	bây	giờ	là	có	
nghen 	này	đúng	không?	Làm	ăn	đó	họ	thuê	những	người	làm	kỹ	nữ,	làm	gái,	làm	
nghen 	này	thı̀	điều	đó	cũng	không	có	phước.	Năm	là	tạo	mie�u	thờ	thann.	Năm	việc	
này,	đức	Phật	nói	là	không	có	phước.		

Năm	việc	nào	có	phước,	đức	Phật	nói: 

Các	Tỳ-kheo	nên	biết,	lại	có	năm	sự	vật	mà	huệ	thí	được	phước	lớn	
(không	phải	là	phước,	mà	là	phước	lớn	luôn	nha).	Sao	gọi	là	năm?	Một	tạo	lập	
công	viên,	hai	trồng	rừng	cây,	ba	bắc	cầu	đò,	bốn	tạo	làm	thuyền	lớn,	[năm]	
tạo	lập	dựng	nhà	cửa,	nơi	ở	cho	quá	khứ	và	tương	lai.	Này	các	Tỳ	kheo,	đó	
gọi	là	có	năm	sự	vật	khiến	được	phước	đức	kia”. 

Cho	nên	có	5	sự	việc	để	có	phước,	quý	vị	thấy	không	ạ? 

1.	Tạo	lập	công	viên.	Tạo	lập	công	viên	thì	cũng	dễ	thôi,	để	cho	mọi	người	
có	nơi	nghỉ,	v.v...	Đó	là	có	phước,	đức	Phật	nói	có	phước	lớn	nữa. 

2.	Trồng	rừng,	trồng	cây.	Cho	nên	trồng	rừng,	trồng	cây	là	quý	vị	có	phước.	
Mình	học	nhiều	[mà]	mình	không	biết	làm	điều	gì	có	phước	hay	không.	Thật	ra	
là	trồng	cây	cũng	có	phước	rồi,	trồng	cây	làm	tăng	lượng	cây	xanh,	giúp	bảo	vệ,	
che	mát,	rồi	nhả	[khí	oxy],	tạo	bầu	khí	quyển	tốt	hơn,	rồi	chống	lũ	lụt	v.v…	Quý	
vị	thấy	không?	Đâu	cần	phải	ghê	gớm	đâu,	mà	thời	đức	Phật	đã	đề	xướng	như	
vậy	rồi. 

3.	Bắc	cầu	đò.	Làm	cầu	giống	như	ở	miền	Tây,	miền	Tây	ở	Việt	Nam	làm	
nhiều	cầu	vì	sông,	rạch	quá	nhiều.	Làm	cầu	cũng	có	phước	lớn	nha. 

4.	Làm	thuyền	lớn.	Làm	thuyền	lớn	để	đi	qua	sông,	qua	biển. 



 
 

9 

5.	Tạo	dựng,	lập	nhà	cửa,	nơi	ở	cho	quá	khứ	và	tương	lai.	Cho	nên	mình	tạo	
nhà	cửa	cho	người	nghèo	v.v...	thì	cũng	có	phước.	Còn	chúng	ta	bây	giờ,	nhiều	
người	học	Tịnh	Độ	cứ	ăn	rồi	chỉ	biết	phóng	sanh	thôi.	Thực	tế,	đức	Phật	dạy	cho	
rất	nhiều	việc	có	phước,	phước	này	là	phước	lớn	nha. 

	 Này	các	Tỳ	kheo,	đó	gọi	là	có	năm	sự	vật	khiến	được	phước	đức	kia”.	

	 Bấy	giờ,	Thế	Tôn	liền	nói	kệ	này:	

Vườn	cảnh,	cho	mát	mẻ;	
Và	xây	dựng	cầu	đò	

Giúp	người	vượt	qua	sông;	
Còn	xây	phòng	ốc	tốt:	

Người	kia	trong	đêm	ngày	
Sẽ	thường	hưởng	phước	ấy.	
Giới,	định	đã	thành	tựu,	
Người	này	ắt	sanh	thiên.	

Quý	vị	thấy	không	ạ?	Sanh	thiên	luôn.	Người	này	có	giữ	giới,	có	định	nữa	
nên	ắt	sanh	thiên. 

	 Cho	nên,	các	Tỳ-kheo	hãy	niệm	tu	hành	năm	sự	huệ	thí	này.	

	 Các	Tỳ-kheo,	hãy	học	điều	này	như	vậy”.	

	 Các	Tỳ-kheo	sau	khi	nghe	những	gì	Phật	dạy,	hoan	hỷ	phụng	hành.	

(Kinh	Số	3	–	Phẩm	Tà	Tụ	Thứ	35	–	Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm). 

		 Ở	đây	sẵn	Thiện	Trang	kể	thêm	một	câu	chuyện	nữa.	Câu	chuyện	này	cũng	
là	vào	thời	đức	Phật.	Trong	Chú	Giải	kinh	Trung	bộ,	ở	bộ	Kinh	4.73,	có	một	câu	
chuyện	thế	này:	Có	một	vị	Tể	tướng	tên	là	Vasakara,	ông	này	là	Tể	tướng	của	vua	
A	Xà	Thế.	Điều	này	là	Chú	Giải,	trong	kinh	không	có.	Lúc	đó	ông	phụng	sự	như	
vậy,	một	ngày	ông	thấy	ngài	Ma	Ha	Ca	Chiên	Diên	đi	từ	trên	núi	Linh	Thứu	xuống.	
Thấy	tướng	mạo	đặc	biệt	của	vị	Thánh	tăng,	lúc	này	ngài	Ma	Ha	Ca	Chiên	Diên	là	
Luận	nghị	Đệ	nhất.	Khi	đó	ông	buột	miệng	ra	chê,	mỉa	mai	là	trông	giống	con	khỉ	
quá.	Lời	nói	đó	truyền	một	hồi	thì	tất	nhiên	đức	Phật	cũng	biết.	Truyền	tới	tai	
Phật	là	[do]	người	này	loan	truyền,	ông	nói	ngài	Ma	Ha	Ca	Chiên	Diên	như	vậy	
đó. 



 
 

10 

Đức	Phật	mới	dạy	là:	Nếu	ông	đó	mà	không	đến	sám	hối	với	Đại	đức	Ma	Ha	
Ca	Chiên	Diên,	thì	đời	tới	ổng	sẽ	sanh	làm	khỉ	tại	vườn	Trúc	Lâm.	Đức	Phật	nói	
trước	như	vậy.	Tức	là	đức	Phật	nói	nếu	ông	đó	không	tới	sám	hối,	thì	đời	sau	sẽ	
làm	khỉ	tại	vườn	Trúc	Lâm.	Cho	nên	nếu	mình	lỡ	tạo	tội,	thì	mình	tới	sám	hối	với	
người	đó	là	hết.	 

Đức	Phật	dạy	như	vậy,	nhưng	ổng	có	nghe	lời	không?	Khi	nghe	lời	đức	Phật	
nói	như	vậy,	thì	ổng	cũng	không	chịu	đến	sám	hối.	Nhưng	ổng	tin	là	lời	Phật	chắc	
là	có	ứng,	cho	nên	bèn	sai	cho	người	trồng	nhiều	cây	trái,	rồi	cây	bóng	mát	ở	
trong	rừng	Trúc	Lâm,	để	đến	khi	làm	khỉ	thì	mình	cũng	có	chỗ	nương	ở	và	có	cây	
trái	để	ăn.	Tức	là	ông	này	không	có	sám	hối	vì	ổng	Tà	kiến,	mê	muội	quá	đi.	Và	
ổng	nghĩ	là	đức	Phật	nói	như	vậy	thì	chắc	là	không	sai	rồi,	đời	sau	chắc	mình	làm	
khỉ	rồi,	nên	bây	giờ	ổng	trồng	nhiều	cây	trái,	cây	bóng	mát	ở	vườn	Trúc	Lâm	đó,	
để	đời	sau	ổng	làm	khỉ	thì	sẽ	được	ăn.	 

Và	cuối	cùng	ông	có	là	khỉ	không	quý	vị?	Theo	trong	Chú	Giải	thì	về	sau	ổng	
chết,	 thật	 sự	 là	 ổng	 làm	khỉ	ở	 vườn	Trúc	Lâm.	Và	người	 ta	 gọi	 con	khỉ	đó	 là	
Vasakara,	điều	đó	đúng	như	lời	đức	Phật	nói.	Câu	chuyện	này	là	trong	Chú	Giải	
của	Kinh	Trung	bộ,	có	câu	chuyện	như	vậy. 

Thực	ra	đây	là	một	câu	chuyện	được	nói	đầy	đủ.	Quý	vị	thấy	là	vì	ổng	không	
sám	hối	thôi,	nói	lời	đó	mà	làm	khỉ.	Cho	nên	đối	với	người	tu	hành,	[hãy]	cẩn	thận	
lời	nói.		

 

Đó	là	những	câu	chuyện	cũng	rất	hay,	bây	giờ	chúng	ta	vào	phần	tu	học	sâu	
hơn.	Hôm	bữa	có	người	hỏi	về	mấy	loại	nhập	thai,	mà	Thiện	Trang	quên	trả	lời,	
sẵn	hôm	nay	lấy	lại	bài	này.	Có	bốn	loại	nhập	thai,	theo	Kinh	Trường	A	Hàm. 

Bốn	Loại	Nhập	Thai	

(Theo	Kinh	Trường	A	Hàm)	

	 “Pháp	mà	Thế	Tôn	đã	dạy,	lại	có	pháp	trên	nữa;	đó	là	thức	nhập	thai.	
Nhập	thai	là, 

Một,	loạn	nhập	thai,	loạn	trú	và	loạn	xuất:	Quý	vị	thấy,	ở	đây	nhập	thai	
thì	có	loạn	nhập.	Tức	là	nhập	thai	một	cái	là	loạn	luôn,	ở	trong	thai	mẹ	loạn	và	
sau	đó	sanh	thai	ra	cũng	loạn	luôn. 

Hai,	không	loạn	nhập,	nhưng	loạn	trú,	loạn	xuất:	tức	là	hình	thức	nhập	



 
 

11 

thai	thì	người	ta	biết	rõ,	nhưng	khi	ở	trong	thai	là	bị	loạn	rồi,	mê	mất,	rồi	ra	thai	
không	biết	gì	luôn.	[Đây	là]	người	định	lực	mạnh	hơn	một	chút	rồi	đó. 

Ba,	không	loạn	nhập,	không	loạn	trú	nhưng	loạn	xuất:	tức	là	nhập	thai	
thì	biết	rất	rõ,	ở	trong	thai	cũng	biết	rất	rõ,	nhưng	khi	ra	thai	sinh	ra	là	mê. 

Bốn,	không	 loạn	nhập,	 không	 loạn	 trú,	 không	 loạn	xuất.	Kia	không	
loạn	nhập,	không	loạn	trú,	không	loạn	xuất,	là	sự	nhập	thai	bậc	trên.	Pháp	
ấy	vô	thượng,	không	gì	có	thể	vượt	qua;	trí	tuệ	vô	dư,	thần	thông	vô	dư;	các	
Sa-môn,	Bà-la-môn	trong	đời	không	ai	có	thể	sánh	ngang	Như	Lai,	huống	
hồ	vượt	lên	trên.	

(18.	Kinh	Tự	Hoan	Hỷ	-	Kinh	Trường	A	Hàm). 

Đây	là	nói	chung	có	bốn	hạng	nhập	thai,	trong	Luận	Tỳ	Bà	Sa	cũng	nói	lại	
điều	này	thôi.	Quý	vị	thấy	có	những	người	thậm	chí	đã	chứng	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	
rồi,	nhưng	nếu	nhập	thai	cũng	có	thể	rơi	vào	mấy	trường	hợp	này,	có	thể	bị	loạn	
tức	là	quên	mất.	Cho	nên	mình	ráng	tu	định	lực	cao	lên. 

Sẵn	nói	về	nhập	thai	thì	Thiện	Trang	xin	nói	về	phần	trong	Vi	Diệu	Pháp.	
Phần	này	quan	trọng	lắm!	

Theo	Vi	Diệu	Pháp	nghiệp	được	chia	thành	4	loại	và	có	thứ	tự	ưu	tiên	khi	
để	tái	sinh	

(Cận	tử	kamma)	

Chúng	ta	biết	có	4	loại	nghiệp:	Thứ	nhất	là	Cực	trọng	nghiệp.	Thứ	hai	là	Cận	
tử	nghiệp.	Thứ	ba	là	Thường	nghiệp.	Thứ	tư	là	Khinh	tiểu	nghiệp.	Bây	giờ	chúng	
ta	rất	quan	tâm,	là	chúng	ta	đi	đầu	thai	bằng	nghiệp	gì?	Thật	ra	là	do	ưu	tiên	đi	
tái	sanh.	Ở	đây	khi	sắp	chết,	Cận	tử	nghiệp	đến,	thì	ưu	tiên	như	sau: 

	 +Ưu	 tiên	1:	Bất	 thiện	 cực	 trọng	 (giết	 cha,	mẹ,	A-la-hán,	 tạo	 chia	 rẽ	
Tăng,	 làm	 thân	 Phật	 ra	máu.	 Nghiệp	 này	 “chắc	 chắn	 tạo	 quả	ở	 đời	 sau,	
không	bị	nghiệp	khác	lấn	át”. 

Theo	Vi	Diệu	Pháp	là	vậy,	tức	là	dính	vào	nghiệp	này	rồi	thì	nghiệp	này	chắc	
chắn	tạo	quả	đời	sau,	không	có	nghiệp	nào	lấn	được	hết.	Giống	như	vua	A	Xà	Thế	
cũng	không	thoát	được,	cũng	phải	đọa	Địa	ngục	thôi.	Hay	là	ông	Đề	Bà	Đạt	Đa	
cũng	vậy	đúng	không	quý	vị?	Cho	dù	thế	nào,	cuối	cùng	cũng	đọa	Địa	ngục	hết,	
không	có	nghiệp	nào	lấn	át	được,	rõ	ràng	như	vậy.	Ở	trong	kinh	chúng	ta	thấy	rõ	
ràng	như	vậy.	Đó	là	ưu	tiên	một,	cho	nên	tránh	5	tội	Ngũ	nghịch	đi. 



 
 

12 

	 +Ưu	tiên	2:	Thiện	nghiệp	trọng	chứng	các	tầng	thiền	(jhāna):	cho	quả	
tái	sinh	vào	các	cõi	thiền.	

Điều	này	quan	trọng!	Tại	sao	phải	tu	Thiền	chỉ?	Đây	là	lý	do,	nghiệp	Thiền	
chỉ,	nghiệp	mà	mình	tu	chứng	các	tầng	Thiền,	thì	sẽ	là	ưu	tiên	số	2	cho	quả	tái	
sinh	tiếp	theo.	Tức	là	mình	chết	thì	nghiệp	Thiền	sẽ	phát	huy	tác	dụng,	nếu	như	
mình	không	có	5	nghiệp	Vô	gián	kia	(những	nghiệp	bất	thiện	cực	trọng).	Thì	quý	
vị	yên	tâm,	với	[việc]	tu	chứng	Thiền,	quý	vị	giữ	được	Thiền,	không	hoại	Thiền.	
Không	hoại	Thiền	tức	là	mình	hãy	cố	gắng	làm	sao	đến	cuối	đời	không	bị	mất	
Thiền.	Không	mất	Thiền	thì	dễ	thôi,	[bằng]	cách	gì?	Quý	vị	phải	thường	xuyên	tu	
Thiền	 chỉ.	Ở	đây	đang	nói	Thiền	 chỉ.	Quý	vị	 tu	Thiền	 chỉ	mỗi	ngày	một	 chút,	
thường	xuyên	tu,	thấy	ngày	nào	có	thời	gian	thì	tu,	dù	không	nhiều,	nhưng	cứ	
duy	trì	như	vậy.	Rồi	đừng	phạm	giới.	Ở	trong	Vi	Diệu	Pháp	nói	là	đừng	có	phạm	
giới	trọng,	không	tạo	những	nghiệp	bất	thiện	trọng.	Thường	xuyên	duy	trì	tu	tập	
Thiền	chỉ.	Nghiệp	Thiền	mạnh	như	vậy,	đến	lúc	lâm	chung,	quý	vị	đi	theo	nghiệp	
Thiền,	nghiệp	này	đứng	vị	trí	thứ	2	trong	khi	đi	tái	sanh. 

Cho	nên	tại	sao	Thiện	Trang	tha	thiết	kêu	gọi	quý	vị	phải	tu	Thiền	chỉ.	Có	
40	đề	mục	tu	Thiền	chỉ,	[quý	vị]	ráng	tu,	vì	đó	cũng	là	một	con	đường	để	tránh	
nạn	cho	chúng	ta.	Quý	vị	không	muốn	đọa	lạc	thì	quý	vị	hãy	tu.	Bởi	vì	sao?	Quý	vị	
không	gây	nghiệp	cực	trọng,	không	có	giết	cha,	giết	mẹ,	giết	A-la-hán,	phá	hòa	
hợp	Tăng	và	làm	thân	Phật	ra	máu,	5	nghiệp	bất	thiện	trọng	đó.	Thì	nghiệp	tiếp	
theo	sẽ	cho	quý	vị	đi	cảnh	giới	tiếp	theo,	là	nghiệp	Thiền,	nếu	quý	vị	có	tu	chứng	
Thiền.	Cho	nên	là	rất	quan	trọng.	 

Và	nếu	quý	vị	không	chứng	Thiền,	mà	chỉ	có	Cận	định	thôi	thì	nghiệp	đó	
cũng	rất	mạnh,	nó	sẽ	kéo	quý	vị	lên	cõi	Trời	Dục	Giới.	Cho	nên	điều	đó	rất	quan	
trọng.	Cho	nên	tại	sao	người	chứng	Thiền	thì	được	 lâm	chung	an	nhàn,	gọi	 là	
mạng	chung	an	lành,	quý	vị	nhớ	ở	trong	bài	kinh	đó	không?	Mạng	chung	an	lành	
là	do	nghiệp	Thiền,	là	nghiệp	ưu	tiên	thứ	2	chỉ	sau	Cực	trọng	nghiệp	bất	thiện	
thôi. 

	 +Ưu	tiên	3:	Cận	tử	nghiệp	(Maranasanna-kamma):	Nghiệp	thiện/bất	
thiện	 khởi	 lên	 ngay	 trước	 khi	 chết,	 có	 ảnh	 hưởng	 lớn	 trong	 việc	 chọn	
nghiệp	tái	sinh.	

Nghiệp	này	nguy	hiểm!	Tu	hằng	ngày	mà	không	có	Chánh	niệm	được,	thì	
khi	chết	nghiệp	bất	thiện	hay	không	bất	thiện	nổi	lên.	Ai	Chánh	niệm	nhiều	thì	đi	
theo	thiện,	còn	bất	thiện	một	cái	là	rồi,	xong.	Nghiệp	này	có	ảnh	hưởng	lớn	trong	



 
 

13 

việc	chọn	nghiệp	tái	sinh.	Nghiệp	này	sẽ	dẫn	đi	tái	sinh	nếu	mình	không	chứng	
Thiền,	không	bị	[Cực	trọng	nghiệp	Bất	thiện],	thì	tới	Cận	tử	nghiệp	phát	huy	tác	
dụng. 

	 +Ưu	tiên	4:	Thường	nghiệp	(Ācinna-kamma):	Những	hành	vi	thường	
phát	sinh	trong	đời,	hoặc	nghiệp	được	nhớ	đến	nhiều.	

Tức	là	những	hành	vi	nào	mà	mình	thường	làm	trong	đời,	ví	dụ	mình	tu	tập,	
mình	nghe	pháp,	đó	là	Thường	nghiệp.	[Thường	nghiệp]	chỉ	thua	Cận	tử	nghiệp	
thôi,	chứ	còn	nó	cũng	mạnh	lắm.	Nghiệp	này	phát	sinh	trong	đời	và	thường	nhớ	
đến	nhiều.	Cho	nên	người	nào	nhớ	điều	[xấu]	gì	nhiều	thì	điều	đó	cũng	nguy	hiểm	
nha,	là	Thường	nghiệp	đó.	Nhớ	tưởng	niệm	Phật,	nhớ	Pháp,	nhớ	tu	tập	thì	tốt,	
còn	nhớ	thế	gian	[thì	không	tốt].	Có	nhiều	người	tu	lâu	năm	mà	cứ	suốt	ngày	suy	
nghĩ	gia	đình	chồng	con,	rồi	phiền	não	v.v…	thì	đó	là	Thường	nghiệp.	Thường	
nghiệp	của	vị	đó	có	khả	năng	đọa	lạc	rất	cao.	Nhiều	Phật	tử	thấy	tội	lắm,	thậm	chí	
suốt	ngày	nói	vãng	sanh	Tây	Phương	Cực	Lạc,	nhưng	tâm	họ	thì	cứ	lo	lắng	đủ	thứ	
chuyện	này	kia.	Đó	là	Thường	nghiệp	của	họ,	Thường	nghiệp	của	họ	là	lo	lắng.	
Cho	nên	điều	này	nguy	hiểm,	nó	dễ	bốc	lên. 

Ưu	tiên	cuối	cùng,	tức	là	mấy	nghiệp	kia	không	có	thì	tới	nghiệp	này: 

	 +Ưu	tiên	5:	Khinh	tiểu	nghiệp	(Kaṭattā-kamma):	Những	nghiệp	làm	
một	lần	và	dễ	bị	quên,	tạo	nhân	nhỏ	cho	tương	lai.	

Quý	 vị	 nhớ	 nghiệp	 này	 ít	 khi	 thấy	 lắm,	 trừ	 khi	 người	 đó	 không	 có	 làm	
Thường	nghiệp	gì	nhiều.	Còn	ít	khi	Khinh	tiểu	nghiệp	bay	vô	thành	Cận	tử	nghiệp	
lắm,	vì	làm	một	lần	thì	dễ	quên.	Hai	nghiệp	đầu	tiên,	ưu	tiên	1	và	ưu	tiên	2	thực	
ra	là	Cực	trọng	nghiệp	hết	đó,	cho	nên	nghiệp	Thiền	rất	là	quan	trọng.	Nhớ	nha! 

Chúng	ta	càng	học	thì	càng	rõ	ràng.	Cho	nên	tại	sao	Thiện	Trang	cứ	khuyên	
quý	vị	và	đức	Phật	khuyên	quý	vị	bao	nhiêu	lần,	là	hãy	tu	Thiền	chỉ	và	Thiền	quán	
đúng	không?	Thiền	chỉ	 rất	 là	mạnh,	mà	 thời	này	người	 ta	bỏ	hết,	 rất	 là	đáng	
thương.	Mình	khuyên	thì	[họ]	nói	là	tại	sao	tu	Tịnh	Độ	mà	xen	tạp,	tu	Thiền	nữa,	
v.v…	rất	là	đáng	thương.	Chúng	sanh	thiếu	phước,	không	có	trí,	cho	nên	không	
nhận	định	được	đâu	là	giáo	pháp	của	Như	Lai,	đâu	là	điều	cần	tu.	Rớt	vào	đó	rồi	
thì	cố	gắng	lập	luận,	bào	chữa	cho	nó	thôi.	Bào	chữa	sai	là	đoạn	đi	con	đường	giải	
thoát	của	mình	và	chúng	sanh	chứ	được	gì	đâu.		

 

	 Tiếp	theo,	Thiện	Trang	xin	trình	bày:	



 
 

14 

Bốn	Hình	Thức	Sanh	Của	Chúng	Sanh	Luân	Hồi	

(Theo	Kinh	Trung	Bộ) 

Đây	là	hôm	bữa	thứ	Hai	có	người	hỏi	mà	Thiện	Trang	quên	trả	lời.	Bữa	nay	
sẵn	lấy	trong	kinh	luôn. 

(Bốn	loại	sanh) 

Này	Sāriputta	(Xá	Lợi	Phất),	 có	bốn	 loại	sanh.	Thế	nào	 là	bốn?	Noãn	
sanh,	Thai	 sanh,	Thấp	 sanh,	Hóa	 sanh.	Điều	này	 thì	 chúng	 ta	học	hoài	 rồi,	
chúng	ta	nghe	hoài	rồi,	nhưng	bữa	nay	mình	muốn	nghe	trực	tiếp	từ	trong	kinh	
đức	Phật	nói	như	thế	nào? 

Này	Sāriputta,	thế	nào	là	Noãn	sanh?	Này	Sāriputta,	những	loại	chúng	
sanh	nào	phá	vỏ	trứng,	mà	sanh,	này	Sāriputta	như	vậy	gọi	là	Noãn	sanh.	
Noãn	sanh	rất	đơn	giản	thôi!	Tức	 là	những	 loài	nào	phá	vỏ	trứng	mà	sinh	ra,	
giống	như	con	gà,	con	vịt,	nhiều	con	lắm,	những	loài	phá	vỏ	trứng	mà	sanh	ra,	
chui	ra	thì	gọi	là	Noãn	sanh,	sanh	bằng	trứng. 

Và	 này	 Sāriputta,	 thế	 nào	 là	 Thai	 sanh?	 Này	 Sāriputta,	 những	 loại	
chúng	sanh	nào	phá	màn	da	mỏng	che	chỗ	kín	mà	sanh,	này	Sāriputta,	như	
vậy	gọi	là	Thai	sanh.	Tức	là	phá	màng	da	mỏng	để	che	[chỗ	kín]	mà	sanh	ra	
(giống	như	người	của	chúng	ta	đó)	thì	gọi	là	Thai	sanh. 

Và	 này	 Sāriputta,	 thế	 nào	 là	 Thấp	 sanh?	Này	 Sāriputta,	 những	 loại	
chúng	sanh	nào	sanh	ra	từ	cá	thúi,	từ	xác	chết	thúi,	từ	cháo	cơm	thúi,	hay	
trong	hồ	nước	dơ	hay	trong	ao	nước	nhớp.	Này	Sāriputta,	như	vậy	gọi	là	
Thấp	sanh.	Thấp	sanh	tức	là	những	loài	nào	sanh	từ	cá	thúi	(con	cá	bị	hôi	thối),	
hay	là	xác	chết	thối,	hay	là	cơm	thối,	hay	ao	nước	dơ,	chỗ	nào	dơ	nhớp	nhớp	mà	
sinh	ra,	thì	gọi	là	Thấp	sanh. 

Và	này	Sāriputta,	thế	nào	là	Hóa	sanh?	Chư	Thiên,	các	chúng	sanh	ở	
Địa	ngục,	một	số	thuộc	loài	người	và	một	số	thuộc	đọa	xứ.	Này	Sāriputta,	
như	vậy	gọi	là	Hóa	sanh.	Này	Sāriputta	có	bốn	loại	sanh	như	vậy.	Quý	vị	thấy	
loại	cuối	cùng	là	hóa	sanh,	là	chư	Thiên,	các	chúng	sanh	ở	Địa	ngục.	Địa	ngục	cũng	
là	hoá	sanh,	một	số	loài	người,	và	một	số	thuộc	đọa	xứ.	Cho	nên	có	nhiều	người	
nói	Địa	ngục	không	phải	thật,	Địa	ngục	do	tâm	hiện	ra	chứ	không	có	thật.	Đó	là	
sai	đúng	không	ạ?	Chúng	ta	thấy	rõ	ràng	Địa	ngục	có	hóa	sanh	mà,	là	có	thật	đó	
chứ. 



 
 

15 

(Trích	từ	Kinh	Số	12	–	Kinh	Đại	Sư	Tử	Hống	–	Kinh	Trung	Bộ). 

Kinh	này	 cũng	khá	dài,	 Thiện	Trang	 trích	một	đoạn	 thôi.	Mình	nói	 rộng	
thêm,	ở	đây	đức	Phật	nói	gọn,	có	người	hỏi	Ngạ	quỷ	thuộc	loài	nào?	Ở	trong	đây	
không	thấy	nói,	nhưng	theo	Chú	Giải,	và	theo	trong	kinh	thì	chúng	ta	thấy	Ngạ	
quỷ	thuộc	loài	Hóa	sanh.	Nhưng	cũng	có	một	số	loài	Ngạ	quỷ	có	con,	giống	như	
chư	Thiên	ở	trời	Tứ	Thiên	Vương,	trời	Đao	Lợi,	thật	ra	là	hóa	sanh	nơi	đầu	gối,	
thì	người	kia	nhận	đó	là	con,	nên	cũng	là	con.	Tương	tự	như	vậy,	cảnh	quỷ	có	thể	
từ	trong	bụng	hóa	ra,	thì	cũng	là	hóa	sanh	thôi. 

Tuy	nhiên	chúng	ta	có	thể	thấy	một	số	trường	hợp	đặc	biệt,	ví	dụ	như	loài	
người,	ở	đây	đức	Phật	nói	cũng	có	 thể	hóa	sanh.	Người	vẫn	có	hóa	sanh,	chứ	
không	phải	người	không	có	hóa	sanh,	cho	nên	vẫn	có	những	trường	hợp	đấy.	Ví	
dụ	như	cô	gái	Amla	là	hóa	sanh	trên	cây	amla.	Rồi	có	cô	gì	mà	vu	khống	đức	Phật,	
cổ	tu	theo	ngoại	đạo,	ngoại	đạo	thuê	cổ	tới	đi	ra	đi	vô	bao	nhiêu	lần,	rồi	độn	bụng	
lên,	thì	cô	đó	cũng	là	hóa	sanh.	Do	phước	của	đời	trước	là	cổ	cúng	dường	cho	
Tăng	đoàn,	nên	cổ	tránh	được	thai	sanh,	cổ	hóa	sanh	trong	trái	cây	gì	đó,	Thiện	
Trang	nhất	thời	quên.	Rồi	người	kia	thấy	trái	văng	ra	cho	nên	nuôi.	Cô	đó	là	[hóa	
sanh]	như	vậy,	sau	này	rất	là	xinh	đẹp,	nhưng	cô	ấy	có	nghiệp	vu	khống	người	ta.	
Đời	quá	khứ	hình	như	vu	khống	vị	Bích-chi-phật,	cho	nên	bị	đọa	vào	Địa	ngục.	
Hết	nghiệp	Địa	ngục	rồi	ra,	lên	gặp	Phật	Thích	Ca	lại	tiếp	tục	vu	khống	tiếp,	cho	
nên	là	đọa	tiếp.	Đọa	lần	này	chắc	nặng	hơn,	lần	trước	mới	[vu	khống]	vị	Bích-chi-
phật	thôi,	bây	giờ	tới	Phật	luôn.	Cho	nên	nghiệp	nào	người	ta	thường	làm	thì	hay	
làm	lại	lắm,	chúng	sanh	trong	vòng	sanh	tử	nguy	hiểm	như	vậy	đó	quý	vị,	khi	làm	
gì	đó	thì	làm	như	vậy	hoài. 

Cho	nên	có	những	loại	sanh	như	vậy,	chúng	ta	nghe	để	biết	thêm,	có	những	
cảnh	giới	như	chư	Thiên	loài	thấp,	trong	một	số	cảnh	Địa	tiên,	v.v…	có	thể	sanh	
bằng	loại	Thai	sanh,	nhưng	đa	số	là	Hoá	sanh.	 

Như	vậy	chúng	ta	đã	tìm	hiểu	những	kiến	thức	căn	bản	rồi,	hôm	nay	chúng	
ta	vào	phần	tiếp	theo	là	phần	Vi	Diệu	Pháp,	tại	vì	phần	này	rất	quan	trọng.	Chúng	
ta	sửa	bài	tập	về	nhà	hôm	bữa	ở	phần	8	Tâm	đại	thiện: 

BTVN-VD8:	

(1)	Một	người	vào	nhà	sách	tự	nguyện	đọc	một	quyển	sách	về	Phật	pháp	vì	
sự	tò	mò	mà	không	hiểu	nghĩa	lý	và	hiểu	biết	về	nghiệp	và	quả	của	nghiệp.	Đó	là	
tâm	gì?	



 
 

16 

(2)	Sau	khi	đọc	một	hồi	 thì	người	ấy	 thấy	 thích	 thú	bởi	một	câu	chuyện	
giống	với	mình,	khi	ấy	là	tâm	gì?	

(3)	Sau	đó	tiếp	tục	đọc	thấy	cũng	hay,	nghĩ	mình	về	nhà	thử	tu	tập	chút	xem	
có	được	kết	quả	gì	không.	Đó	là	tâm	gì?	

		 (4)	Đọc	thêm	đoạn	nữa,	thấy	nói,	chứng	A-la-hán	thì	giải	thoát	sinh	tử,	hết	
khổ	đau.	Vị	ấy	nghĩ,	vậy	mình	khi	về	già	cũng	tu	biết	đâu	mình	cũng	chứng	quả	
A-la-hán.	Đó	là	tâm	gì?	

		 Ai	mà	làm	sẵn	rồi	thì	cứ	bình	luận	vô.	Đầu	tiên,	Thiện	Trang	nhắc	lại	chúng	
ta	đã	học	những	tâm	gì?	Chúng	ta	học	bao	nhiêu	tâm	rồi	quý	vị	nhớ	không	ạ?	
Chúng	ta	đã	học	38	tâm	rồi:	Thứ	nhất	là	12	Tâm	bất	thiện,	gồm:	8	Tâm	tham,	2	
Tâm	sân	và	2	Tâm	si.	8	Tâm	tham	chia	theo	thọ	thì	có	2	loại	thọ:	Thọ	hỷ	và	thọ	
xả.	Kết	hợp	tương	ưng	thì	có	hai	loại:	Tà	kiến	và	ly	Tà	kiến.	Rồi	có	trợ	hay	vô	trợ.	
Như	vậy	2x2x2	thành	8	loại	Tâm	tham.	 

	 Tâm	sân	thì	có	2,	Tâm	sân	thì	thọ	ưu,	Tâm	sân	là	thấy	khó	chịu	thì	là	thọ	ưu	
thôi.	Về	hợp	thì	lúc	nào	cũng	hợp	phẫn	nộ,	tức	là	có	tâm	phẫn	nộ.	Rồi	có	trợ	hay	
vô	trợ.	Cho	nên	Tâm	sân	thì	có	2	tâm	thôi.	 

	 Tâm	si	thì	có	hợp	phóng	dật	và	hợp	hoài	nghi.	Quý	vị	nhớ	Tâm	si	chỉ	có	2	
loại	như	thế	thôi.	Đó	là	12	Tâm	bất	thiện. 

		 Chúng	ta	học	8	Tâm	đại	thiện,	cũng	tương	tự	như	vậy	thôi,	vừa	mới	học	
xong.	Cũng	xét	trên	thọ	là	thọ	hỷ	hoặc	thọ	xả,	có	trí	hay	ly	trí,	vô	trợ	hay	hữu	trợ,	
2x2x2	=	8.	Như	vậy	8	Tâm	thiện	thì	đối	lập	với	12	Tâm	bất	thiện,	coi	như	vậy	đi,	
chúng	ta	đang	học	Tâm	dục	giới.	Như	vậy	là	20	tâm	rồi. 

		 Tiếp	theo	chúng	ta	học	7	Tâm	quả	Bất	thiện	Vô	nhân:	Nhãn	thức	thì	thọ	xả;	
Nhĩ	thức	thọ	xả;	Tỷ	thức	thọ	xả;	Thiệt	thức	thọ	xả;	Thân	thức	là	thọ	khổ,	vì	tiếp	
nhận	cảnh	xấu	nên	khổ;	rồi	Tâm	tiếp	nhận	(tiếp	thâu)	và	Tâm	suy	xét	(thẩm	tấn)	
thì	đều	thọ	xả	hết.	Đó	là	7.	 

	 Tương	tự	như	7	tâm	đó,	8	Tâm	quả	thiện	Vô	nhân	cũng	giống	vậy,	nhưng	
có	thêm	có	Tâm	thẩm	tấn	(suy	xét)	thì	có	thêm	thọ	hỷ	nữa,	thêm	một	tâm	nữa.	
Đó	là	15	tâm,	7	Tâm	quả	Bất	thiện	Vô	nhân	và	8	Tâm	quả	thiện	Vô	nhân. 

Ngoài	ra	còn	3	Tâm	tố	Vô	nhân	nữa,	đó	là	Tâm	khai	Ngũ	môn	thọ	xả,	Tâm	
khai	Ý	môn	cũng	thọ	xả,	Tâm	sinh	tiếu	của	bậc	A-la-hán	là	thọ	hỷ.	 

18	tâm	đó	với	20	tâm	trên	kia	là	38	tâm	rồi,	chúng	ta	đã	học	được	38	tâm.	



 
 

17 

Ngoài	ra	chúng	ta	đã	giới	thiệu	sơ	qua	Tâm	hộ	kiếp,	Tâm	đầu	thai,	Tâm	tử,	là	coi	
như	cũng	biết	sơ	sơ	qua	41	tâm,	cũng	học	nhiều	lắm	rồi	đó.	Bây	giờ	chúng	ta	coi	
đáp	án: 

Để	xét	trường	hợp	này,	để	cho	dễ	thì	đầu	tiên	quý	vị	nên	xét	thọ	trước,	chứ	
mới	đầu	quý	vị	khó	xét	lắm. 

(1)	Một	người	vào	nhà	sách	tự	nguyện	đọc	một	quyển	sách	về	Phật	pháp	vì	
sự	tò	mò	mà	không	hiểu	nghĩa	lý	và	hiểu	biết	về	nghiệp	và	quả	của	nghiệp.	Đó	là	
tâm	gì? 

Đầu	tiên	chúng	ta	thấy	là	thọ	gì?	Chắc	chắn	là	thọ	xả,	vì	đâu	có	thấy	vui	đâu,	
cũng	đâu	thấy	thọ	ưu,	đâu	có	khó	chịu	gì	đâu,	cho	nên	là	thọ	xả.	Nếu	mình	thấy	
thọ	ưu	là	chạy	qua	Tâm	sân	liền.	Bây	giờ	người	ta	có	trợ	hay	vô	trợ?	Ở	đây	chúng	
ta	thấy	ở	đây	người	ta	đọc	là	tự	nguyện	mà,	đâu	cần	ai	nói,	đâu	có	suy	xét	gì	đâu,	
thì	chắc	chắn	là	vô	trợ	rồi.	 

Tiếp	theo,	điều	khó	nhất	là	xác	định	đây	là	Tâm	thiện	hay	bất	thiện	thôi,	đối	
với	nhiều	người	 thì	sẽ	khó.	Chúng	ta	coi	 thử	thiện	hay	không	 thiện	 thì	coi	có	
tương	ưng	hay	không?	Nếu	là	bất	thiện	thì	trường	hợp	này	chỉ	rơi	vào	Tâm	tham.	
Như	vậy	có	tham	hay	không?	Chúng	ta	thấy	người	ta	đâu	có	tham	gì	đâu,	‘một	
người	vào	nhà	sách	tự	nguyện	đọc	một	quyển	sách	về	Phật	pháp	vì	sự	tò	mò	mà	
không	hiểu	nghĩa	lý	và	hiểu	biết	về	nghiệp	và	quả	của	nghiệp’.	Ngay	từ	đầu,	chúng	
ta	thấy	được	chữ	‘vì	sự	tò	mò’,	quý	vị	phân	tích	được	chữ	‘vì	sự	tò	mò’	này	là	mấu	
chốt	để	biết	là	Tâm	tham	hay	là	tâm	thiện,	không	tham	thì	là	thiện	thôi	(Tâm	đại	
thiện).	 

Tò	mò	là	mình	mong	muốn	biết	cái	gì	đó,	động	lực	này	khả	năng	là	Tâm	
tham	rồi,	đúng	không?	Nhưng	nếu	tò	mò	này	chỉ	là	tò	mò	một	cách	đơn	thuần	
thôi,	thì	có	thể	là	tâm	thiện.	Ở	đây	chúng	ta	thấy	người	ta	cũng	rất	đơn	giản,	là	
đọc	vì	sự	tò	mò,	mình	thấy	đây	là	Tâm	thiện	được.	Như	vậy	ở	đây	là	Tâm	đại	
thiện,	thọ	xả,	thiếu	một	điều	là	hợp	trí	hay	ly	trí.	Ở	đây	do	không	hiểu	nghĩa	lý	và	
hiểu	biết	về	nghiệp	và	quả	của	nghiệp	thì	là	ly	trí	rồi.	 

	Như	vậy	đáp	án	là:	Tâm	đại	thiện	thọ	xả,	ly	trí,	vô	trợ. 

(2)	Sau	khi	đọc	một	hồi	thì	người	ấy	thấy	thích	thú	bởi	một	câu	chuyện	giống	
với	mình,	khi	ấy	là	tâm	gì?	

Chúng	ta	bắt	ngay	chữ	‘thích	thú’,	đầu	tiên	chắc	chắn	là	thọ	hỷ.	Thấy	thích	
thú	mà	không	cần	điều	gì	[hỗ	trợ]	thì	là	vô	trợ	luôn.	Bây	giờ	vấn	đề	khó	nhất	là	



 
 

18 

tâm	thiện	hay	tâm	nào?	Tâm	thiện	cũng	thọ	hỷ	và	thọ	xả,	Tâm	tham	cũng	thọ	hỷ	
và	thọ	xả,	cho	nên	khó.	Ở	đây	thọ	hỷ	rồi,	thì	chỉ	có	Tâm	đại	thiện	hoặc	là	Tâm	
tham	thôi,	chỉ	có	hai	trường	hợp	đó	thôi.	‘Người	ấy	thấy	thích	thú	bởi	một	câu	
chuyện	giống	với	mình’.	Quý	vị	phân	tích	chữ	giống	với	mình	[nghĩa]	là	gì?	Là	khi	
nào	mình	cảm	thấy	hài	lòng	với	mình,	đó	là	Tâm	tham.	Cho	nên	ở	đây	chúng	ta	
kết	luận	nhanh	đó	là	Tâm	tham,	có	ngã	chấp.	Tâm	tham,	thọ	hỷ.	 

Bây	giờ	coi	hợp	tà	hay	ly	tà?	Tâm	tham	thì	không	nói	là	trí	được,	mà	ly	tà	
hay	hợp	tà	thôi.	Ở	đây	chúng	ta	thấy	 ‘thích	thú	bởi	một	câu	chuyện	giống	với	
mình’,	đâu	có	phân	biệt	về	tà	kiến	gì	đâu,	cho	nên	đơn	giản	là	ly	tà. 

	Đáp	án	của	trường	hợp	này:	Tâm	tham,	thọ	hỷ,	ly	tà,	vô	trợ. 

(3)	Sau	đó	tiếp	tục	đọc	thấy	cũng	hay,	nghĩ	mình	về	nhà	thử	tu	tập	một	chút	
xem	có	được	kết	quả	gì	không.	Đó	là	tâm	gì?	

Mức	độ	câu	hỏi	này	khó	hơn.	‘Thấy	cũng	hay’,	nhưng	rõ	ràng	không	có	thọ	
hỷ,	thọ	xả	là	chắc	chắn,	thấy	bình	thường	thôi	mà.	‘Nghĩ	mình	về	nhà	thử	tu	tập	
một	chút	xem	có	được	kết	quả	gì	không’.	Đang	nghĩ	như	vậy	là	thọ	xả	đó,	thật	ra	
mình	xét	trường	hợp	này	là	thọ	xả.	 

Bây	giờ	rơi	vào	trường	hợp	nào?	Tâm	thiện,	Tâm	tham	và	Tâm	si	cũng	đều	
có	thọ	xả.	Quý	vị	thấy	thọ	xả	rơi	vào	3	loại	tâm	đó.	Ở	đây	quan	trọng	là	chúng	ta	
hiểu	câu	‘thử	tu	tập	chút	xem	có	được	kết	quả	gì	không?’	Như	vậy	tâm	này	là	tâm	
nghi,	đang	nghi	không	biết	có	kết	quả	gì	không,	đã	nghi	rồi	thì	rớt	vào	Tâm	si.	
Tâm	si	thọ	xả.	Thật	ra	Tâm	si	rồi	thì	khỏi	cần	nhận	xét	nữa.	Hợp	phóng	dật	hay	
hợp	hoài	nghi?	Hợp	hoài	nghi.	Tâm	si	hợp	hoài	nghi.	Như	vậy	thôi,	chẳng	cần	
phải	suy	nghĩ	nữa.	 

Bây	giờ	mình	[coi]	có	ai	giống	mình	không?	Hay	mỗi	người	làm	một	kiểu. 

	 (4)	Đọc	thêm	đoạn	nữa,	thấy	nói,	chứng	A-la-hán	thì	giải	thoát	sinh	tử,	hết	
khổ	đau.	Vị	ấy	nghĩ,	vậy	mình	khi	về	già	cũng	tu	biết	đâu	mình	cũng	chứng	quả	A-
la-hán.	Đó	là	tâm	gì?	

	 Đầu	tiên	là	thọ	xả,	cứ	để	thọ	là	dễ	nhất.	Ở	đây	là	thọ	xả,	vì	không	có	vui	gì	
hết,	bình	thường.	‘Thấy	nói,	chứng	A-la-hán	thì	giải	thoát	sinh	tử,	hết	khổ	đau.	Vị	
ấy	nghĩ,	vậy	mình	khi	về	già	cũng	tu	biết	đâu	mình	cũng	chứng	quả	A-la-hán’.	Chỗ	
này	nhiều	người	không	xác	định	được	là	tâm	gì.	Thật	ra	ngay	ở	đây	người	ta	cũng	
có	tin	Phật	rồi	đó	chứ,	‘biết	đâu	mình	cũng	chứng	được	A-la-hán’,	là	có	tin,	nên	là	
Tâm	đại	thiện	thọ	xả.	 



 
 

19 

	 Bây	giờ	là	hợp	trí	hay	không	hợp	trí?	Chỗ	là	hợp	trí,	‘vì	biết	đâu	mình	cũng	
chứng	quả	A-la-hán’	là	có	niềm	tin,	tin	là	tu	điều	đó	biết	đâu	chứng	A-la-hán.	Cho	
nên	là	Tâm	thiện	thọ	xả,	hợp	trí.	Ở	đây	cũng	chẳng	suy	nghĩ	gì,	có	thể	là	vô	trợ.	
Còn	quý	vị	phân	tích	do	đọc	sách	đó	rồi	mới	suy	nghĩ	ra	thì	đó	là	hữu	trợ.	Nhưng	
thực	tế	là	điều	này	mình	để	vô	trợ	thì	đúng	hơn,	vì	người	ta	suy	nghĩ	liền.	Còn	
đọc	mà	suy	nghĩ	đi	suy	nghĩ	lại	thì	mới	thành	hữu	trợ.	 

	 Như	vậy	đáp	án	là:	Tâm	đại	thiện	thọ	xả,	hợp	trí,	vô	trợ. 

		 Quý	vị	nào	có	đáp	án	đúng	thì	tự	mừng	nha,	quý	vị	cứ	phân	tích	đi,	tập	phân	
tích	cho	quen.	Lâu	lâu	mình	nên	đưa	ra	ví	dụ	như	vậy	để	quý	vị	luyện.	Mỗi	bữa	
mình	cho	một	ví	dụ,	như	vậy	luyện	hoài	sẽ	quen,	sẽ	nhớ	được	tất	cả	các	tâm. 

		 		

Bây	giờ	chúng	ta	học	tiếp	5	trường	hợp	làm	thiện	như	thế	nào?	Điều	này	
cũng	quan	trọng	lắm	quý	vị,	chứ	nếu	không	học	điều	này	thì	mình	không	biết	làm	
thiện	như	thế	nào. 

	 5	trường	hợp	làm	thiện 

Trường	
hợp	1	

Tâm	mạnh	
nhất	

Tự	nguyện,	hoan	hỷ,	
hiểu	nhân	quả	

Tâm	đại	thiện	thọ	hỷ,	
hợp	trí,	vô	trợ	(đây	là	
làm	thiện	tốt	nhất)	

Trường	
hợp	2	

Thiện	trung	
bình	

Hoan	hỷ	nhưng	
không	hiểu	nghiệp	

Tâm	đại	thiện	ly	trí,	
vô	trợ	

Trường	
hợp	3	

Có	trợ	duyên	 Làm	theo	người	khác,	
có	chuẩn	bị	(đắng	đo)	

hữu	trợ,	vẫn	Tâm	
thiện	

Trường	
hợp	4	

Mong	khen,	
danh	lợi	

Làm	để	thỏa	tham,	
không	có	thiện	

Tâm	bất	thiện	tham	

Trường	
hợp	5	

Làm	vì	sợ,	ép	
buộc	

Miễn	cưỡng,	có	khổ	
tâm	

Tâm	sân	hoặc	si	

Trường	hợp	1:	Tâm	mạnh	nhất:	Tự	nguyện,	hoan	hỷ,	hiểu	nhân	quả.	Tâm	
đại	thiện	thọ	hỷ,	hợp	trí,	vô	trợ.	Đây	là	làm	thiện	tốt	nhất. 



 
 

20 

Trường	hợp	2:	Thiện	trung	bình,	Hoan	hỷ	nhưng	không	hiểu	nghiệp.	Tâm	
đại	thiện	ly	trí,	vô	trợ. 

Trường	hợp	3:	là	mình	làm	nhưng	có	sự	đắn	đo,	hoặc	theo	người	khác.	Như	
vậy	đó	là	Tâm	đại	thiện	nhưng	xuống	một	mức	rồi,	nghiệp	này	giảm	một	mức	rồi,	
tức	là	sau	này	mình	nhận	quả	cũng	giảm	đi. 

Trường	hợp	4:	mong	khen,	danh	lợi,	làm	để	thỏa	tham,	không	có	thiện.	Cho	
nên	ai	làm	thiện	làm	mà	mong	được	khen,	được	danh	lợi	để	thoả	lòng	tham,	thì	
là	Tâm	bất	thiện,	Tâm	tham.	Cho	nên	nhiều	người	tu	hành	thật	ra	không	biết,	rồi	
cứ	nghĩ	mình	hoằng	pháp	lợi	sanh,	rồi	nghĩ	mình	xây	dựng	Đạo	tràng	thế	này	thế	
kia,	thực	ra	là	rớt	vào	Tâm	tham	rồi.	Mong	được	khen,	mong	được	danh	lợi	thì	
đó	là	Tâm	bất	thiện	rồi.	Nhiều	khi	không	học	thì	không	biết	đâu,	không	biết	thì	
tội	lắm,	tu	hành	sai	đường. 

Trường	hợp	5:	Làm	vì	sợ,	ép	buộc,	miễn	cưỡng,	có	khổ	tâm,	đó	là	Tâm	sân	
hoặc	si.	Cho	nên	tệ	hơn	nữa.	

Cho	nên	chúng	ta	cố	gắng	làm	phải	từ	ba	trường	hợp	trên	(1,2,3)	mới	là	
thiện.	Tốt	nhất	 làm	việc	 thiện	 thì	mình	 làm	 cho	dứt	 khoát,	 cho	hoan	hỷ.	 Còn	
không	thì	làm	không	hoan	hỷ	cũng	được,	thọ	xả	cũng	được,	làm	dứt	khoát,	hợp	
trí,	biết	rõ	nghiệp.	Còn	không	thì	làm,	không	biết	rõ	nghiệp	lắm	thì	đó	là	kém	rồi,	
rớt	xuống	một	bậc	rồi.	Cho	nên	ráng	làm	như	trên	(trường	hợp	1,	trường	hợp	2)	
để	đầu	thai	bằng	tâm	Tam	nhân,	thọ	hỷ	hoặc	thọ	xả	cũng	được.	Thọ	xả	cũng	đầu	
thai	bằng	 tâm	Tam	nhân,	người	 thông	minh,	 trí	 tuệ,	nếu	 thọ	xả	 thì	 trầm	hơn.	
Chúng	ta	hiểu	[như	vậy]. 

		 	

Hôm	nay,	chúng	ta	học	tiếp	phần:	

	 C1.5.Nhân	trợ	sanh	thọ	xả	có	4: 

1.	Tái	tục	bằng	tâm	thọ	xả	là	1	Tâm	quả	Vô	nhân	thọ	xả	ý	môn,	4	Tâm	
đại	quả	thọ	xả	và	5	Tâm	quả	Ngũ	thiền	Hiệp	thế	(sẽ	giải	thích	sau).	Chúng	ta	
cứ	hiểu	tái	tục	là	đầu	thai	bằng	Tâm	thọ	xả	thì	người	ta	cũng	dễ	thọ	xả	lắm,	nên	
tính	cứ	trầm	trầm. 

2.	Suy	xét	tế	nhị	(gambhīrapakatitā)	là	trầm	ngâm	nghĩ	ngợi	những	sự	
lý	khó	khăn,	sâu	xa,	siêu	việt,	hay	suy	nghĩ	kỹ	lưỡng,	không	bồng	bột	vì	sự	
vui	mừng	hay	nóng	giận,	buồn	rầu	v.v…	Những	người	hay	suy	xét	kĩ	càng	thì	



 
 

21 

họ	cũng	dễ	thọ	xả.	

3.	Thường	gặp	cảnh	trung	bình	(majjhattārammaṇa-samāyogo)	là	gặp	
sự	vật	không	ưa,	không	ghét,	không	thích,	không	chê.	Cho	nên	cảnh	cứ	bình	
bình	thì	dễ	thọ	xả.	Chứ	không,	gặp	cảnh	tốt	quá	thì	dễ	thọ	hỷ,	còn	gặp	cảnh	xấu	
quá	thì	dễ	thọ	ưu. 

4.	Ly	sự	điêu	tàn	(byasanamutti)	là	lúc	không	gặp	hoạn	nạn.	Lúc	không	
gặp	hoạn	nạn	mới	thọ	xả	được,	chứ	đố	quý	vị	thọ	xả	được	khi	mà	quý	vị	gặp	nạn.	

	

C1.6.Trí	(Tuệ):	(bài	45	chúng	ta	đã	học	rồi,	nhưng	hôm	nay	chúng	ta	học	
thêm	lại	lần	nữa,	để	quý	vị	nhớ	cho	rõ	hơn)	Trí	(ñāṇa)	và	tuệ	(paññā)	tuy	khác	
tên	mà	là	một	pháp	thực	tính,	tức	là	trạng	thái	sáng	suốt,	trạng	thái	thấy	
biết	rõ	cùng	sanh	với	tâm. 

Trí	này	thì	nhiều	người	không	phân	biệt	được,	chúng	ta	cũng	không	nắm	
được	vì	kiến	thức	rộng	quá.	Thực	ra	là	có	trí	thế	gian	và	trí	xuất	thế	gian.	Ở	đây,	
định	nghĩa	trí	tuệ	cũng	đơn	giản	thôi,	là	khi	nào	mình	có	trạng	thái	sáng	suốt,	
trạng	thái	thấy	biết	rõ	tâm	mình	đang	như	vậy,	đó	là	người	có	trí,	đơn	giản	vậy	
thôi.	Chứ	nếu	quý	vị	theo	trí	xuất	thế	gian,	trí	của	Tam	tướng	tức	là	thấy	Khổ	-	
Không,	Vô	thường,	Vô	ngã	thì	đó	là	trí	quá	tuyệt	vời.	Ở	đây	nói	đơn	giản	thế	thôi,	
trí	này	là	trạng	thái	sáng	suốt,	trạng	thái	thấy	biết	rõ	có	trong	tâm	rồi	cùng	sanh	
với	tâm. 

	 *Trí	tuệ	tóm	lại	có	3:	

	 1.	Trí	văn	là	do	nghe,	học	mới	đặng	hiểu	biết	thấu	đáo	những	nghĩa,	lý	
sâu	sắc,	cao	siêu,	như	pháp	lý	bậc	cao	của	nhà	Phật	hoặc	Triết	học	cùng	
Toán	học	cao	hay	những	tài	nghề	khó.	

Quý	vị	thấy	những	người	học	Toán	là	người	dễ	có	trí	hơn,	tại	vì	trí	đó	là	Trí	
văn.	Trí	đó	là	mình	nghe,	mình	học,	mình	suy	nghĩ,	suy	luận	nhiều,	mình	dùng	trí	
thì	đầu	óc	mình	sẽ	có	trí.	Cho	nên	ai	học	Toán	cũng	có	lợi	ích	lắm,	học	mấy	ngành	
khó	khó	là	tốt.	Đó	là	Trí	văn,	trí	này	cũng	có	ở	thế	gian. 

	 2.	Trí	tư	là	tự	tâm	sáng	suốt,	nghiên	cứu	tìm	tòi	đặng	trải	nghiệm,	hiểu	
biết	những	điều	nằm	ngoài	kiến	thức	sách	vở.	Người	thế	gian	thường	nói	
đó	là	trí	thiên	tư,	chớ	kỳ	thật	là	do	duyên	nghiệp	đã	tạo	trước	kia.	

Trí	này	có	điều	hay	là	mình	tự	suy	nghĩ,	tư	duy,	tìm	tòi,	tự	nhiên	phát	minh	



 
 

22 

ra	những	cái	mới,	[mà]	trong	kiến	thức	sách	vở	không	có.	Ví	dụ	như	học	sinh	có	
thể	giải	bài	toán	bằng	cách	không	có	trong	sách,	thầy	cô	cũng	không	dạy	luôn,	đó	
là	Trí	tư.	 

Còn	đối	với	Phật	giáo	thì	Trí	tư	này	cũng	vậy.	Mình	học	Phật	pháp	đến	một	
lúc	nào	đó,	tự	nhiên	mình	kết	hợp	lại	thì	mình	biết.	Ví	dụ	trong	kinh	có	cô	gái	
Amla,	tức	là	cô	gái	sinh	ra	[từ	cây]	amla,	nên	mình	biết	loài	người	có	hóa	sanh.	
Hoặc	là	có	những	câu	chuyện	kỳ	lạ	trong	Kinh	Đại	Phương	Tiện	Phật	Báo	Ân	hay	
Kinh	Kim	Quang	Minh,	Thiện	Trang	không	nhớ	ở	kinh	nào,	hay	Kinh	Đại	Bảo	Tích	
có	nói	đến	tiền	thân	của	bà	Ma	Da	Phu	nhân.	Đời	đó	là	do	nghiệp	xưa,	có	người	
mẹ	đem	cơm	trễ	mà	nói	là	thà	con	làm	con	của	con	nai,	còn	hơn	là	con	của	mẹ	
mình.	Nên	đời	sau	[do]	con	nai	sinh	ra. 

Hoặc	câu	chuyện	tiền	thân	của	đức	Phật	Thích	Ca	thứ	326	hay	536	trong	
Kinh	Tiểu	Bộ,	Ngài	sống	ở	kinh	thành	đó,	lớn	lên	học	giỏi,	rồi	bỏ	đi	tu	trong	rừng.	
Lúc	có	con	nai	ăn	cỏ,	uống	nước	có	lẫn	tinh	dịch	của	vị	xuất	gia	đó	(tức	là	tiền	
thân	của	đức	Phật	Thích	Ca),	mà	nó	có	tâm	yêu	thích	nữa,	nên	nó	mang	thai,	đẻ	
ra	vị	đó.	Vì	con	nai	ở	gần	đó	nên	[người	con]	sau	này	được	tiền	thân	của	đức	Phật	
Thích	Ca	chăm	sóc.	Người	được	sanh	từ	con	nai,	tu	tập	thiền	định	đến	nỗi	vua	
trời	Đao	Lợi	 thấy	ghế	mình	nóng	 luôn.	Câu	chuyện	đó	có	trong	Kinh	Tiểu	Bộ,	
Nikaya.	Cho	nên	loài	người	cũng	có	những	trường	hợp	đặc	biệt,	không	phải	chỉ	
sanh	ra	 từ	người	không	 [thôi],	mà	còn	có	 thể	sanh	ra	 từ	 loài	khác.	Và	những	
trường	hợp	thọ	thai	rất	kì	lạ	như	vậy. 

	 3.	Trí	tu	là	những	tuệ	phát	sanh	do	tu	hành	tỏ	ngộ	đắc	chứng	khi	hành	
Tứ	niệm	xứ,	hoặc	tuệ	sanh	chung	với	Tâm	thiền.	

Quý	vị	nên	nhớ	Trí	tu	là	sự	tu	hành	tỏ	ngộ,	chứng	đắc	khi	hành	Tứ	niệm	xứ	
(quán	Thân,	Thọ,	Tâm,	Pháp),	hoặc	sẽ	sanh	chung	với	Tâm	thiền.	Cho	nên	nhiều	
người	kêu	tại	sao	tu	Thiền	khai	mở	trí	tuệ.	Đúng	vậy	đó	quý	vị!	Khi	đắc	Thiền	là	
bắt	đầu	mở	trí	tuệ	ra,	sẽ	tỏ	ngộ	nhiều	điều.	Tu	Thiền	chỉ	cũng	giúp	vậy,	cho	nên	
rất	là	tốt.	Nên	tại	sao	không	tu?	Nhiều	người	cứ	sai	lầm,	không	chịu	tu.	 

	

Đó	là	ba	trí	tuệ,	chúng	ta	cũng	đã	học	nhiều	rồi.	Bây	giờ	chúng	ta	tới	phần: 

	 Bốn	nhân	trợ	sanh	ly	trí 

	 1.	Nghiệp	trước	không	quen	nết	trí:	Do	trước	giờ	mình	quen	lười	suy	
nghĩ,	không	suy	nghĩ	gì	hết.	Việc	gì	cũng	thôi,	chẳng	suy	nghĩ	gì	hết,	xong	rồi	kệ	



 
 

23 

nó.	Như	vậy,	không	quen	[suy	nghĩ]	rồi	thì	không	trợ	sanh	trí,	[mà]	ly	trí,	sẽ	không	
có	trí. 

	 2.	Sanh	vào	cõi	đa	sân:	Như	chúng	ta	lúc	sân	thì	tự	nhiên	tâm	sẽ	khó	chịu,	
cho	nên	không	có	trí. 

	 3.	Không	tránh	Phiền	não:	tức	là	mình	biết	nhà	đó	ồn	ào,	đủ	chuyện,	chỗ	
đó	không	có	tốt,	vậy	mà	còn	ráng	đi.	Cho	nên	nhiều	người	cứ	nói	là	tùy	duyên,	đi	
vô	[những	chỗ]	ồn	ào	vv…	Trong	khi	đó	tu	hành,	thực	ra	mình	nên	suy	xét,	việc	
gì	đáng	thì	đi,	việc	không	đáng	thì	thôi.	Chứ	nhiều	người	không	đáng	mà	đi. 

	 Ví	dụ	mình	tu	lâu	rồi,	bạn	bè	thì	không	chơi	chung	với	mình	được	nữa	rồi,	
người	ta	không	biết	gì	về	Phật	pháp.	Mình	thì	cũng	muốn	chui	vô,	không	muốn	
bỏ	bạn	này,	không	muốn	bỏ	bạn	kia,	nên	cuối	cùng	phiền	não.	Đi	thấy	người	ta	
nhậu	nhẹt,	hát	hò,	thấy	cảnh	này	cảnh	kia.	Mình	thì	không	chơi,	mình	ăn	chay	
v.v…	Khó	quá!	[Đó	là]	không	khéo	tránh	Phiền	não,	đi	về	ôm	một	mớ	Phiền	não	
trong	đó,	thì	làm	sao	có	trí	được.	Cho	nên	gọi	là	không	tránh	Phiền	não. 

	 4.	Gặp	khi	Ngũ	quyền	không	đủ	mạnh:	Điều	này	có	chỗ	nói	là	Năm	quyền	
hay	Sáu	quyền.	Ngũ	quyền	là:	Tín,	Tấn,	Niệm,	Định,	Huệ	không	đủ	mạnh. 

	 Nhân	Trợ	Sanh	Trí	gồm	40:	(bài	trước	chúng	ta	học	rồi,	hôm	nay	ôn	lại	
chút	để	quý	vị	biết	thôi,	không	để	mất	thời	gian	nhiều,	để	chúng	ta	[còn]	học	phần	
sau). 

	 a.	Bốn	nhân	trợ	sanh	trí	(1-4) 

	 1.	Có	nghiệp	quen	nết	trí:	tức	là	làm	việc	gì	cũng	suy	nghĩ. 

	 2.	Sinh	vào	cõi	vô	sân:	phải	sanh	vào	Sơ	thiền	trở	lên	thì	mới	có	trí	thôi. 

	 3.	Được	xa	lìa	phiền	não:	tức	là	mình	xa	lìa	được	Phiền	não,	né	đi. 

	 4.	Gặp	khi	Ngũ	quyền	mạnh:	Ngũ	quyền	là	niềm	tin	mạnh	(Tín);	sự	tinh	
tấn	mạnh	(Tấn);	Niệm	là	ghi	nhớ,	bắt	cảnh	tốt;	Định	là	mình	tu	có	định,	tu	Thiền	
chỉ	tốt	thì	có	trí;	Tuệ	là	tu	Thiền	quán,	khi	nghe	pháp	thì	mình	có	trí.	Đó	là	Ngũ	
quyền	mạnh. 

	 b.	Tám	nhân	tỉnh	trí	(5-12)	

1.	Còn	trẻ	tuổi:	Quý	vị	thấy	mấy	đứa	nhỏ	học	nhanh	lắm,	hồi	nhỏ	cũng	học	
giỏi,	học	khá.	Bây	giờ	40	tuổi	rồi	học	chậm	hẳn,	30	tuổi	đã	học	chậm	rồi.	50	tuổi	
là	ngán	ngán,	60	tuổi,	70	tuổi	là	khỏi	học	luôn.	Cho	nên	nhiều	người	nghe	bộ	này	



 
 

24 

không	nổi.	Nghe	không	nổi	thì	thôi,	bỏ.	Đó	là	do	già	rồi,	tự	nhiên	trí	nhớ	mình	
yếu,	không	muốn	học. 

2.	Quyền	tước	đang	tăng:	có	nghĩa	là	khi	thời	kì	đang	thịnh	vượng,	quả	tốt	
nên	dồi	dào	phước,	trí	dễ	phát.	Tức	là	lúc	đó	phước	đang	đổ	ra	nên	là	dễ	phát	trí. 

3.	Cố	gắng	tìm	kiếm	học	hỏi:	Quý	vị	để	ý	những	người	chịu	khó	học	thì	dễ	
có	trí.	Còn	nhiều	người	không	chịu	khó	học	gì	hết.	Như	Thiện	Trang,	Thiện	Trang	
tự	học	là	chính,	Thiện	Trang	coi	sách,	đọc	này,	đọc	kia.	Còn	nhiều	người	thôi	kệ,	
chẳng	cần	quan	tâm.	Giải	thoát	sanh	tử	là	chuyện	quan	trọng	mà	họ	xem	chẳng	
ra	gì	hết,	chẳng	cần	tìm	hiểu.	Nghe	người	ta	nói	thầy	của	mình	giảng	không	đúng	
thì	cũng	chẳng	quan	tâm	đúng	hay	không	đúng,	ta	cứ	tu	vậy	thôi.	Đó	là	vì	không	
cố	gắng	học	hỏi,	nên	đâu	có	trí	được.	Còn	mình	phải	cố	gắng	học	hỏi,	tìm	hiểu	cho	
kĩ.	Đặc	biệt	việc	càng	quan	trọng	thì	càng	phải	tìm	hiểu	kĩ,	không	có	dễ	vui	mà	
buông	thả,	giống	như	thả	xuống	dòng	nước	nó	trôi	đi	đâu	kệ	nó.	Mình	có	trách	
nhiệm	thì	phải	cố	gắng	tìm	kiếm	học	hỏi. 

4.	Thôi	xã	giao	với	ngoại	giáo:	Việc	này	để	ngăn	ngừa	tránh	rớt	vào	Tà	
kiến.	Điều	này	cũng	quan	trọng	lắm.	Gần	với	người	Tà	kiến	riết	rồi	mình	cũng	
Tà	kiến	luôn.	Họ	nói	điều	gì	cũng	được	hết,	ngoại	giáo	mà,	họ	nói	tư	tưởng	của	
họ	và	sẽ	khiến	mình	bị	ảnh	hưởng. 

5.	Cố	gắng	khéo	dùng	tâm:	tức	là	mình	phải	tìm	hiểu	pháp	lý,	giáo	lý	cao	
siêu	cho	trí	tuệ	tốt. 

6.	Cố	đàm	luận	trao	đổi	ý	kiến:	Đây	là	trao	đổi	ý	kiến	đối	với	Phật	pháp,	
để	giúp	tăng	thêm	điều	gì	không	rõ	thành	rõ.	Đó	là	cố	thôi,	chứ	không	phải	lúc	
nào	cũng	đàm	luận,	đàm	luận	nhiều	quá	thì	cũng	không	nên,	sẽ	bị	trạo	cử,	vừa	
vừa	thôi.	Phật	pháp	phải	có	trung	đạo,	có	người	không	dùng	tâm,	nên	suốt	ngày	
tâm	đơ	đơ	 luôn.	Nhưng	nếu	mình	đàm	luận	nhiều	quá	thì	 trở	thành	 là	huyền	
thuyết,	không	đúng,	tu	hành	phải	vừa	phải.	Thật	ra	khi	quý	vị	tu	có	công	phu	thì	
cũng	ít	muốn	nói	nhiều.	Người	ta	cần	nói	thì	mình	mới	nói	thôi. 

7.	Ưa	mến	tài	trí:	Dù	là	mình	chưa	phải	bật	tài	trí,	nhưng	mình	cũng	mến	
mộ,	mình	thấy	người	ta	giỏi	hơn	mình	thì	mình	mến,	chứ	không	phải	[mình	ghét],	
thường	người	ta	có	tâm	ganh	tị.	Hoặc	là	thấy	[người	khác]	giỏi	giang	mà	mình	
thấy	không	ưa,	không	hợp	với	mình,	không	đi	theo	con	đường	của	mình	thì	mình	
chả	có	mến	tài	gì	hết.	Kiểu	đó	cũng	làm	cho	mình	mất	trí	đi. 

8.	Ở	chỗ	đáng	tiến	hóa:	là	[ở]	chỗ	nào	mà	thường	được	nghe	thấy	lời	khôn,	



 
 

25 

lời	khéo,	v.v..	điều	gì	mà	[giúp]	phát	triển	trí	tuệ.	Chứ	đừng	ở	một	nơi	tệ	quá,	toàn	
người	tệ	không	[thôi],	rồi	cuối	cùng	mình	cũng	tệ	luôn,	đó	là	ở	chỗ	hoàn	cảnh	
không	tốt. 

	 c.	Bốn	nhân	trợ	tạo	trí	(13-16):	

1.	Tin	ân	đức	bậc	Ứng	cúng:	là	tin	chắc	Phật	là	bậc	toàn	giác,	rồi	Bích-chi-
phật,	Thanh	văn,	v.v…	các	ngài	rất	là	tuyệt	vời,	có	trí	tuệ. 

2.	Nghe	Pháp	cao	siêu:	Mình	phải	nghe	pháp	sâu	xa	một	chút,	chứ	nghe	
pháp	gì	đâu	mà	toàn	thích	nghe	[pháp]	dễ,	thích	khen	ngợi	thôi. 

3.	Không	dễ	vui	lẫy	lừng:	tức	là	người	có	Chánh	niệm	(không	có	buông	
lung),	thì	có	nền	tảng	phát	sanh	dễ	dàng. 

4.	Suy	xét	pháp	cao	đã	nghe:	tức	là	đối	với	các	pháp	như	Khổ	-	Không,	Vô	
thường,	Vô	ngã	cho	đến	Niết-Bàn,	thì	mình	phải	biết,	phải	hiểu.	Nếu	không	hiểu	
thì	mình	cũng	cố	gắng	tìm	hiểu,	chứ	không	phải	là	mình	bỏ	không	luôn. 

	 d.	Chín	nghiệp	trí	(17-15):	Chín	nghiệp	này	giúp	cho	sanh	trí	tuệ 

1.	Thuyết	pháp	cho	người	nghe:	Điều	này	rõ	ràng	đúng	không	ạ?	Mình	
thuyết	pháp	thì	mình	phải	chuẩn	bị,	mình	phải	nói	rồi	suy	xét	tới,	[suy	xét]	lui,	
cho	nên	tự	nhiên	trí	tuệ	mình	thông.	

2.	Dạy	nghề	không	tội	lỗi:	Là	nghề	mà	không	có	tạo	ác,	chẳng	nhiễm	với	
trần	v.v…	Đúc	kết	những	kinh	nghiệm,	đưa	ra	sáng	kiến	cho	người	ta,	chứ	không	
phải	 là	mình	không	cần	dạy	nghề	đâu.	Nhiều	khi	học	Phật	giáo	cực	đoan	quá.	
Mình	là	người	tại	gia	chứ	đâu	phải	xuất	gia,	cho	nên	không	có	bỏ	hết	nghề	nghiệp. 

Quý	vị	thấy	đức	Phật	cũng	dạy	là	học	làm	nghề	nghiệp	cho	tốt,	mình	[là]	
người	Cư	sĩ	tại	gia	mà.	Tại	vì	sao?	Quý	vị	cứ	tu	từ	từ,	còn	quý	vị	mà	muốn	bỏ	nghề	
thì	bỏ	luôn,	bỏ	đi	xuất	gia	đi.	Tu	thì	tu	cho	đáng,	còn	không	thì	thôi.	Chứ	giữa	
chừng	[thế]	này,	[thế]	kia,	[cuối	cùng]	nghề	nghiệp	thế	gian	cũng	không	có,	nghề	
ngỗng	không.	Sự	nghiệp	không	được,	tu	hành	cũng	không	xong,	giữa	[đường]	dở	
dở	ương	ương,	rồi	lo	lắng	khổ	sở.	Như	vậy	cũng	đâu	có	tu	được.	Mà	trong	khi	đó	
quý	vị	thấy	nếu	quý	vị	đi	xuất	gia,	mục	tiêu	là	phải	chứng	A-la-hán	trong	đời	này	
đúng	chưa? 

		 Nếu	không	thì	quý	vị	ở	tại	gia	tu	cũng	tốt,	quý	vị	cũng	chứng	được	tới	Tam	
quả	A-na-hàm,	 [hay	chứng]	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	cũng	dễ,	đâu	có	khó	đâu.	Học	
đúng	pháp	rồi,	tu	hành	đúng	là	có	thể	vào	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	dễ	dàng,	không	còn	



 
 

26 

lo	nữa,	đúng	không?	Còn	nếu	mà	mình	học	sai	rồi	thì	mình	tu	cả	đời,	Chánh	kiến	
mình	không	có,	cũng	đi	đường	khác,	đó	là	do	mình	học	sai.	Chứ	nếu	quý	vị	học	
được	thì	cũng	không	khó.	 

	 Quý	vị	 thấy	 tại	 sao	đức	Phật	dạy	ai	 là	người	đó	đắc	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn,	
nhiều	lắm.	Tại	vì	điều	này	cũng	đâu	có	gì	cao	siêu	đâu	đúng	không?	Đơn	giản	là	
Ngài	dạy	đúng,	còn	mình	học	không	đúng. 

Sẵn	đây	cũng	nói	luôn,	tại	sao	phải	đa	văn?	Vì	nếu	không	học	đa	văn	thì	quý	
vị	 không	biết	được	 lối	 vào	 của	quý	vị	 thế	nào.	Giống	như	Thiện	Trang	 thì	 có	
những	điều	tâm	đắc	của	Thiện	Trang.	Ví	dụ	quý	vị	coi	Sư	Giác	Khang	chẳng	hạn,	
ngài	có	tâm	đắc	là	bộ	Kinh	Sáu	Sáu,	đó	là	tâm	đắc	của	ngài,	ngài	vào	được	từ	cửa	
đó,	cho	nên	ngài	thấy	kinh	đó	hay.	Nhưng	chắc	gì	mình	đã	vào	cửa	đó.	Vì	vậy	nếu	
người	mà	hiểu,	thì	mình	phải	cố	gắng	học	chánh	kinh,	để	có	khi	có	những	vị	thầy	
không	báo	cáo,	nhưng	[pháp]	đó	trúng	vào	chỗ	của	mình,	thì	mình	nghe	[pháp]	
đó	mình	ngộ,	mình	chứng	được.	Cho	nên	Thiện	Trang	khuyên	quý	vị,	nếu	có	thời	
gian	[thì]	quý	vị	nghe	chánh	kinh	nữa,	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya,	 trong	đó	có	
những	tình	huống,	những	câu	chuyện,	những	đề	tài	 tu	tập	phù	hợp	với	mình.	
Nghe	xong	có	thể	thành	tựu. 

Còn	nhiều	khi	thầy	giảng,	thầy	thấy	tâm	đắc	điều	này	thì	thầy	đưa	vô,	đưa	
vô.	Điều	đó	là	tâm	đắc	của	thầy,	sự	chứng	của	thầy,	thầy	tìm	thấy	con	đường	của	
thầy.	Còn	mình	thì	không	thấy.	Tại	vì	mỗi	người	đâu	có	giống	nhau,	qua	nhiều	
đời	nhiều	kiếp	[mà].	Cho	nên	đức	Phật	để	nhiều	thang	thuốc,	thì	mình	cứ	vô,	kiếm	
thang	thuốc	phù	hợp	với	mình	để	mình	uống.	Còn	đây,	mình	cứ	vô	là	tất	cả	chúng	
sanh	đều	một	câu	Phật	hiệu,	không	gì	hơn	nữa,	là	rồi	xong!	Là	coi	như	mình	chặt	
đi	con	đường	khai	ngộ	của	bao	nhiêu	người.	Thật	ra	khai	ngộ	ở	đây	không	có	gì	
ghê	gớm	đâu,	 chứng	Sơ	quả,	 chứng	Tùy	 tín	hành,	Tùy	pháp	hành,	v.v...	Tại	vì	
người	ta	có	thể	nghe	được.	Đó	là	điều	khác	nhau	rất	lớn	giữa	Phật	và	chúng	sanh. 

3.	Dạy	chuyện	không	tội	 lỗi:	Là	mình	dạy	những	chuyện	không	 tội	 lỗi,	
nhắc	lại	những	chuyện	xưa,	chuyện	cũ,	dùng	trí	không	phải	tạo	tội,	tức	là	[dạy]	
những	việc	đó	[là]	thành	công. 

4.	Dạy	tài	không	tội	lỗi:	Cũng	tương	tự	như	vậy,	giúp	người	ta	phát	triển	
tài	năng,	mà	nghề	đó	không	có	tạo	ác	nghiệp.	

5.Trọng	người	thuyết	pháp:	Phải	kính	trọng	người	thuyết	pháp.	Điều	này	
thời	nay	khó,	thời	nay	người	ta	xem	thường.	Thật	ra	người	thuyết	pháp	cũng	đâu	
có	dễ.	Người	ta	thuyết	pháp	hay,	chứng	tỏ	là	người	ta	cũng	phải	có	tu	tập,	có	hiểu	



 
 

27 

biết,	có	trí	tuệ,	thì	người	ta	mới	thuyết	pháp	hay	được.	Chứ	không	là	không	biết,	
không	thể	nói	cho	người	ta	hiểu	được. 

6.	Cầu	thuyết	pháp	cho	nghe:	Tức	là	mình	phải	có	tâm	cầu	người	ta	thuyết	
pháp	cho	mình	nghe,	hoặc	là	thuyết	pháp	cho	người	khác	nghe.	

7.	 Làm	phước	nguyện	 sanh	 trí	 tuệ:	Mình	 làm	việc	 phước	 gì	 đó,	mình	
nguyện	sanh	trí	tuệ.	Chứ	không	phải	là	nhiều	người	cứ	nói	trí	tuệ	là	do	bố	thí	vô	
uý.	Nói	như	vậy	là	hoàn	toàn	sai.	Ở	trong	kinh,	đức	Phật	dạy	làm	điều	gì,	nguyện	
điều	gì	là	có	phước	đó.	Làm	điều	gì	mình	nguyện	cũng	được,	quý	vị	nguyện	điều	
gì,	hướng	về	điều	gì	là	có	điều	đó.	Chứ	không	phải	là	quý	vị	phải	làm	việc	đó.	Quý	
vị	đi	trồng	cây	mà	quý	vị	nguyện	có	trí	tuệ	thì	cũng	được.	[Quý	vị]	hiểu	chưa?	Đó	
là	một	kiến	thức	mà	mình	phải	nhớ.	Chứ	không	phải	là	suốt	ngày	in	kinh,	bố	thí	
thì	mới	có	trí	tuệ.	Không	phải!	Mình	làm	phước,	nguyện	sanh	trí	tuệ	là	được. 

8.	Tự	soạn	sách	cao,	Kinh	chánh:	Mình	tự	soạn	ra	những	sách	cao,	phải	là	
Chánh	pháp	nha,	chứ	Tà	pháp	là	không	tốt,	không	giúp	mình	tăng	trí	tuệ	được	
đâu.	Thậm	chí	còn	giúp	cho	mình	đọa	nữa. 

Bây	giờ	Thiện	Trang	bận	nên	 thích	 tu	hơn,	không	muốn	 làm	gì	hết.	Chứ	
[nếu]	làm	là	đem	5	bộ	Nikaya	và	4	bộ	A	Hàm	[ra]	lọc	lại,	phân	loại	theo	chủ	đề.	
Tức	là	chủ	đề	nào	dành	cho	người	tại	gia,	phải	làm	ăn	thế	nào,	học	hành	[ra]	sao,	
ứng	xử	trong	gia	đình	[ra]	sao.	Rồi	tu	Thiền	như	thế	nào?	Các	cấp	độ	tu	Thiền,	tu	
Thiền	quán,	Thiền	chỉ	như	thế	nào.	Các	cách	làm	phước	làm	sao	v.v…	đủ	hết.	Điều	
đó	phải	có	thời	gian	để	làm,	nhưng	bây	giờ	thôi,	ưu	tiên	mình	lo	học	và	tu	thôi.	
Có	thời	gian	thì	sau	này	làm,	còn	không	có	thì	không	sao	hết.	Với	lại,	khi	giảng	đã	
chia	sẻ	phân	mục	như	vậy	rồi,	sau	này	mọi	người	cũng	có	thể	tìm	ở	trong	những	
bài	giảng,	cũng	có	khá	nhiều	rồi,	dần	dần	cũng	đủ	nên	cứ	từ	từ	thôi,	không	có	
quan	trọng. 

9.	Bố	thí	sách	cao,	Kinh	chánh:	Cũng	tương	tự,	đem	những	sách	nào	hay,	
rồi	Kinh	chánh	pháp,	những	pháp	về	mở	mang	trí	tuệ	giải	thoát	sanh	tử	ra	[bố	
thí]. 

	 e.	Bảy	nhân	phát	trí	(26-32):	

1.	Ưa	gặp	trí	thức	học	hỏi.	

2.	Thân	đồ	chỗ	ở	sạch	sẽ:	Nhiều	người	ham	ở	dơ,	ở	dơ	cũng	không	sanh	
trí	được.	



 
 

28 

3.	Giữ	gìn	Ngũ	quyền:	(có	chỗ	nói	giữ	gìn	Lục	quyền).	Nếu	là	Ngũ	quyền	
thì	là	Tín,	Tấn,	Niệm,	Định,	Tuệ.	Còn	nếu	là	Lục	quyền	là	mình	phải	giữ	gìn	được	
Sáu	căn	của	mình.	Mắt	mình	phải	đừng	nhìn	cảnh	xấu,	cảnh	thế	này	thế	kia,	khiến	
cho	tâm	mình	chạy	theo.	Tai	cũng	vậy,	né	được	thì	né	đi.	Nghe	âm	thanh	hay	quá	
thì	chạy	theo,	hay	nghe	âm	thanh	dở	quá	thì	khó	chịu,	thì	né	đi.	Sáu	căn	mình	tiếp	
xúc	với	Sáu	trần,	[cố	gắng]	giữ	gìn. 

4.	Tránh	người	si	mê:	Thiện	Trang	thấy	là	nhiều	người	si	mê	quá,	thôi	né	
đi.	Bây	giờ	không	có	ham	đông,	tu	hành	giải	thoát	sinh	tử,	đông	là	khó.	‘Pháp	của	
ta	là	sở	hành	của	người	nơi	vắng	vẻ,	không	phải	là	sở	hành	của	người	ở	nơi	ồn	
ào’.	Quý	vị	thấy	trong	kinh	đức	Phật	dạy	rồi,	cho	nên	là	thôi,	người	si	mê	quá	thì	
thôi	khỏi	đi,	tránh	ra	bớt	đi	cho	khoẻ,	cho	nên	cố	gắng	né. 

5.	Thường	gặp	bậc	trí	thức.	

6.	Cố	tìm	phật	pháp	cao	siêu.	

7.	Ưa	tìm	pháp	giải	thoát. 

Những	điều	này	rất	rõ	ràng. 

	 f.	Tám	nhân	đắc	trí	(33-40)	

1.	Kính	sư:	Tức	là	cung	kính	đối	với	người	thầy.	Thầy	ở	đây	là	thầy	trong	
Phật	pháp,	thậm	chí	thế	gian	có	những	thầy	tốt	thì	cũng	được.	Nhớ	là	kính	sư	là	
phải	thầy	tốt,	chứ	thầy	tà	thì	cung	kính	làm	gì.	Quý	vị	nên	nhớ,	người	tà	là	người	
ta	dẫn	chúng	sanh	đi	lạc	đường,	người	ta	cũng	dẫn	mình	đi	lạc	đường,	người	ta	
có	tội	với	mình,	có	tội	với	chúng	sanh	thì	đúng	hơn,	cho	nên	không	cần	kính.	Điều	
đó	phải	rõ	ràng.	Chứ	nhiều	người	theo	thế	gian,	vô	học,	nhiều	khi	thầy	đó	tà,	ổng	
làm	mình	mất	bao	nhiêu	năm,	làm	bao	nhiêu	chúng	sanh	đi	lạc	đường	rồi	đọa	lạc,	
mà	bắt	kính	nữa,	thì	chẳng	khác	nào	lừa	đảo	người	ta.	Lừa	đảo	người	ta,	người	
ta	thoát	ra	được	rồi	mà	nói	không	cung	kính,	không	mang	ơn,	[không	biết]	công	
ơn	gì.	Lừa	đảo	người	ta	mà	có	công	ơn	sao,	đúng	không?	Cho	nên	kính	sư	là	phải	
kính	đúng	người	thầy. 

2.	Siêng	năng	học	hỏi:	Điều	này	thì	rõ	ràng. 

3.	Thanh	tịnh.	

4.	Trì	giới	(thu	thúc	giới	hạnh):	Là	mình	phải	giữ	giới,	giữ	giới	cũng	giúp	
có	trí	nha.	 



 
 

29 

5.	Bền	chí	nghe	Pháp:	Nghe	pháp	phải	có	ý	chí	bền	vững	nghe,	chứ	nhiều	
khi	không	muốn	nghe,	lười.	

		 Sẵn	đây,	Thiện	Trang	cũng	nói	luôn,	bây	giờ	Thiện	Trang	cũng	cố	gắng	giảng	
ít	 lại	rồi.	Vì	chúng	ta	nghe	cũng	nhiều	rồi,	đủ	tu	rồi,	 từ	từ	giảng	tiếp.	Cho	nên	
Thiện	Trang	cứ	giảng	hai	tuần	ba	buổi	thôi,	thay	vì	giảng	hai	tuần	bốn	buổi	như	
trước.	Tức	là	tuần	trước	giảng	hai	buổi,	 tuần	sau	cho	nghỉ	một	buổi.	Như	vậy	
thông	báo	luôn,	thứ	Bảy	tuần	này	chúng	ta	nghỉ	bớt	một	bữa,	để	cho	quý	vị	có	
thời	gian.	Vì	sao	vậy?	Vì	học	phải	từ	từ,	có	thời	gian	để	ngấm.	Thứ	hai	là	học	phải	
đi	đôi	với	hành,	tức	là	phải	thực	hành.	Bây	giờ	chúng	ta	đã	biết	Thiền	chỉ,	Thiền	
quán	v.v…	[nên	giảng	ít	lại]	để	[chúng	ta]	có	nhiều	thời	gian	để	tu. 

Thiện	Trang	nói	với	quý	vị,	Thiện	Trang	thích	tu	hơn,	không	thích	giảng	
nhiều.	Quý	vị	cũng	vậy,	quý	vị	cũng	phải	có	nhiều	thời	gian	để	tu.	Vì	tu	thì	mới	
mạnh	lên	[được],	Thiền	chỉ,	Thiền	quán	mạnh	rồi	thì	đầu	óc	mình	mới	sáng	và	
mới	làm	chủ	được.	Quý	vị	cứ	nghe	đi,	[và]	thử	thực	hành	nha.	Ở	đây	có	rất	nhiều	
đồng	tu	thực	hành	nhiều	năm	rồi	[nên]	biết.	Nếu	quý	vị	ôm	máy	nghe	pháp,	quý	
vị	nghe	từ	sáng	đến	tối,	nghe	nhiều	như	vậy	từ	ngày	này	sang	ngày	kia.	So	với	
thời	gian	như	vậy	thì	quý	vị	thấy,	quý	vị	tưởng	là	mình	an	lạc,	thanh	tịnh	ghê	gớm	
lắm.	Đúng	là	nghe	trong	pháp	là	như	vậy.	Nhưng	thực	tế	là	tâm	quý	vị	yếu	đi,	tại	
vì	nghe	quá	nhiều.	Cho	nên:	Một	là	tâm	bị	chạy	theo	pháp	đó,	nên	tâm	mình	không	
làm	chủ	được.	Thứ	hai	là	quý	vị	bị	trạo	cử,	và	khi	có	chuyện	gì	thì	toàn	là	vọng,	
không	phải	là	chân. 

Còn	nếu	quý	vị	nghe	vừa	vừa	phải	phải	thôi,	trong	một	ngày	quý	vị	phải	có	
thời	gian	để	tu	Thiền	chỉ,	có	thời	gian	để	Thiền	quán	(quán	Thân,	Thọ,	Tâm,	Pháp;	
quán	Vô	thường),	rồi	có	tu	các	đề	mục	Thiền	chỉ.	Thì	quý	vị	thấy	rõ	ràng	tâm	
mình	mạnh	lắm.	Nghe	pháp	thì	vẫn	có	nghe,	nhưng	phải	chia	ra.	[Như	vậy]	thì	
tâm	mình	mạnh,	sáng	suốt,	không	bị	mơ,	không	bị	gì	hết.	Mà	gặp	cảnh	gì	[thì]	nó	
sáng,	rõ	ràng,	xử	lý	rất	dễ	dàng,	nhẹ	nhàng.	Còn	không,	nghe	nhiều	sẽ	có	vấn	đề.	 

Cho	nên	nhiều	người	nghe	riết,	nghe	quá	nhiều	và	vọng	tưởng	quá	nhiều,	
mong	cầu	chứng	đắc	quá	nhiều,	tu	vài	năm,	hoặc	là	10	năm,	20	năm,	tu	riết	là	coi	
chừng	có	vấn	đề	về	thần	kinh.	Vì	thần	kinh	mình	sẽ	bị	yếu	xuống.	Tại	vì	sao?	Tại	
vì	toàn	dựa	vào	bên	ngoài.	Trong	khi	đó	đức	Phật	dạy	là	phải	tự	thắp	đuốc	lên	
mà	đi.	Tâm	mình	phải	được	rèn	luyện,	mà	rèn	luyện	tâm	là	rèn	luyện	qua	tu	Tứ	
niệm	xứ,	quán:	Thân,	Thọ,	Tâm,	Pháp,	hoặc	là	Thiền	quán	nói	chung,	các	đề	mục	
Khổ	-	Không,	Vô	thường,	Vô	ngã,	quán	Ngũ	uẩn	giai	không,	v.v...	quán	cái	gì	đó,	
phải	quán.	Và	luyện	Thiền	chỉ	để	dừng	tâm,	bởi	vì	có	những	phút	dừng	tâm,	lắng	



 
 

30 

đọng	tâm	thì	mới	được.	Còn	không,	quý	vị	cứ	tu	như	vậy,	mới	đầu	nghe	thì	hay	
lắm,	nhưng	theo	năm	tháng	rồi	dần	dần	tâm	của	quý	vị	yếu	nhớt	à.	Rồi	sau	đó	tại	
sao	nó	mê,	cho	nên	ngủ	nó	mê	là	đúng	rồi.	Rồi	lúc	lâm	chung	cũng	mê	luôn. 

		 Cho	nên	là	không	biết,	không	học	theo	Phật,	mà	cứ	nghe	người	ta	nói	nghe	
pháp	10	năm	ngộ.	Không	phải	đâu!	Nghe	xong	phải	thực	hành,	phải	có	thời	gian	
tu	tập	đàng	hoàng	này	kia,	không	thể	nào	ôm	pháp	nghe	không	[thôi]	mà	được.	
Nghe	hoài	cũng	thành	tri	thức	thôi,	không	có	trí	tư	và	trí	tu	trong	đó	là	không	
được.	Thiền	quán	là	tư,	rồi	tu	đúng	không?	Còn	Thiền	chỉ	là	dừng	tâm	để	sáng	
suốt.	Cho	nên	hãy	biết	nghe	pháp,	chứ	không	phải	nghe	suốt	ngày. 

		 Thiện	Trang	đã	làm	thử	rồi.	Quý	vị	thử	coi,	quý	vị	kiểm	nghiệm	coi,	một	
ngày	quý	vị	ôm	máy	nghe	pháp,	nghe	từ	sáng	đến	tối,	sẽ	không	bằng	một	ngày	bỏ	
ra	vừa	nghe	pháp,	rồi	bỏ	thời	gian	ra	tu	Thiền	quán,	Thiền	chỉ.	Rõ	ràng	là	tâm	của	
mình	khác	hẳn,	nó	mạnh	lắm.	Và	khi	gặp	chuyện	gì	thì	nó	êm	dịu,	êm	dịu	là	nhờ	
Thiền	chỉ	đó	quý	vị.	Thiền	chỉ	[giúp]	êm	tâm	lắm,	nên	chịu	trận	được,	chịu	được	
nhiệt.	Còn	Thiền	quán	thì	giúp	sáng	suốt.	Hai	 [pháp]	đó	kết	hợp	với	nhau	 thì	
giống	như	hổ	mọc	thêm	sừng.	Thật	sự	là	vậy!	Vừa	có	sừng,	vừa	có	cánh	luôn.	Ba	
[trí]:	Văn,	tư,	tu	là	mình	phải	thực	hành,	chứ	còn	nghe	không	[thôi]	thì	bị	lệch,	
một	hồi	tâm	bị	yếu	rồi	vài	năm	thậm	chí	là	bị	thần	kinh	đó.	

		 Cho	nên	nhiều	người	không	biết	tại	sao,	nhưng	bây	giờ	Thiền	Trang	thấy	rõ	
rồi,	thời	gian	qua	Thiện	Trang	thực	hành	rất	nhiều	rồi,	Thiện	Trang	thấy	rõ	ràng.	
Cho	nên	ráng	tu	Thiền	chỉ.	Và	Thiền	chỉ	thì	có	nhiều	đề	mục,	đừng	có	ôm	một	đề	
mục	mà	tu.	Hãy	tu	rộng	lên,	để	coi.	Ví	dụ	như	Thiện	Trang	thấy	có	lúc	Thiện	Trang	
dùng	đề	mục	đơn	giản	là	hơi	thở,	là	dễ	dàng	nhất,	lúc	nào	cũng	tu	được.	Thì	quý	
vị	thấy	hơi	thở	mạnh	lắm,	khỏe	khoắn	lắm.	Rồi	lúc	nào	mình	thấy	nóng	quá	thì	
mình	tu	đề	mục	Biến	xứ	nước,	mở	ti	vi	lên	coi	nước.	Rồi	khi	nào	trời	lạnh	thì	tu	
đề	mục	lửa,	hoặc	muốn	mát	thì	tu	đề	mục	gió,	v.v...	các	đề	mục	đều	tốt	hết.	Ráng	
tu	nha!	[Chúng	ta]	học	hết	những	đề	mục	căn	bản	rồi.	Còn	những	đề	mục	cao	siêu	
hơn	thì	chúng	ta	từ	từ	học.	Còn	vài	đề	mục	nữa.	

		 [Quý	vị]	học,	tu	uyển	chuyển	đi,	rồi	quý	vị	thấy.	Cho	nên	đức	Phật	không	có	
dạy	kiểu	‘nhất	môn	thâm	nhập’	như	người	ta	đâu.	Hay	lắm!	Quý	vị	thực	hành	đi	
thì	mới	so	sánh	được.	Còn	không	thực	hành	mà	nói	trên	lý	thuyết,	thì	chẳng	có	
tác	dụng	gì	đâu.	

6.	Siêng	năng:	[Làm	điều]	gì	cũng	phải	siêng	năng.	

7.	Thuần	niệm	(niệm	mạnh):	Thuần	niệm	ở	đây	là	niệm	mạnh	đó.	Điều	này	



 
 

31 

thì	phải	luyện	qua	tu	đó	quý	vị.	Như	Thiện	Trang	nói	đó,	phải	có	ba	điều:	Nghe	
pháp,	Thiền	chỉ	và	Thiền	quán.	Thiền	quán	thì	quý	vị	nhớ	là,	quý	vị	phải	có	thời	
gian	để	quan	sát	mọi	việc	trong	đời	sống.	Ví	dụ	như	Thiện	Trang,	hồi	xưa	thì	cứ	
nghe	pháp	suốt	thôi,	nhưng	sau	này	phát	hiện	ra	thì	không	có	nghe	[như	vậy]	
nữa.	Ví	dụ	như	có	lúc	tắt	hết,	không	nghe	pháp	gì	hết,	để	làm	gì?	Để	khi	làm	việc,	
mình	chỉ	quán	sát	việc	làm	của	mình	thôi.	Ví	dụ	như	nấu	cơm	hay	làm	việc	gì	đó,	
như	xắt	đồ	ăn	thế	nào...	quan	sát	từng	chút,	từng	công	việc	đó,	thì	tâm	của	mình	
mạnh	hơn	hẳn.	Còn	không,	quý	vị	cứ	nghe,	nghe	suốt	từ	ngày	này	qua	ngày	nọ,	
rồi	không	có	thời	gian	để	[tu]	Thiền	quán.	Đó	là	Thiền	quán	đó,	không	bắt	được	
cảnh	thì	tâm	mình	yếu.	Cho	nên	là	phải	biết	tu.	

		 8.	Quán	uẩn	(suy	xét	uẩn	sanh,	diệt).	

		 Như	vậy	đó	là	hết	40	nhân	[trợ]	sanh	trí.	

		 Có	người	hỏi:	“Cho	con	hỏi	A	Mi	Đà	Phật	là	sao	ạ?”	Theo	Nam	truyền	thì	
không	có	A	Mi	Đà	Phật.	Theo	Bắc	truyền	thì	có	A	Mi	Đà	Phật.	Người	ta	[thì	niệm]	
là	A	Di	Đà	Phật.	Chữ	‘Di’	là	do	chữ	Hán	phiên	dịch	ra	thành	‘Mi’.	Đáng	lẽ	là	Mi,	
nhưng	do	Việt	Nam	mình	sợ	phạm	uý,	nên	sửa	thành	chữ	Di.	Và	bây	giờ	thì	người	
ta	thấy	chữ	Di	khó	đọc	hơn	chữ	Mi,	nên	sửa	lại	thành	Mi.	Cho	nên	bây	giờ	song	
song,	vừa	A	Di,	vừa	A	Mi.	Ai	muốn	A	Mi	thì	A	Mi,	ai	muốn	A	Di	thì	A	Di,	không	sao	
cả.	Đó	là	tên	của	một	đức	giáo	chủ	ở	Thế	giới	Tây	Phương	Cực	Lạc,	theo	trong	
kinh	Tịnh	Độ.	Hoặc	là	quý	vị	Nam	Mô	Bổn	Sư	Thích	Ca	Mâu	Ni	Phật	thì	cũng	được.	
Quan	trọng	là	quý	vị	niệm,	nhớ,	còn	đọc	danh	hiệu	thì	tùy	mỗi	người.	

		 Bây	giờ	sẵn	chúng	ta	nói	về	Ngũ	uẩn,	thì	Thiện	Trang	nhớ	về	Ngũ	uẩn	này,	
bữa	nay	sẽ	làm	rõ	hơn	về	Ngũ	uẩn.	

		 Ngũ	uẩn	theo	Vi	Diệu	Pháp	gồm:	

		 1.	Sắc	uẩn:	là	vật	chất,	là	thân	thể.	Là	thân	thể	vật	chất	đó.	

		 2.	Thọ	uẩn:	cảm	thọ	(lạc,	khổ,	xả).	Tức	là	thọ	lạc,	thọ	khổ,	thọ	xả,	rồi	thọ	
hỷ,	thọ	ưu	v.v...	

		 3.	Tưởng	uẩn:	tri	giác,	nhận	biết	hình	tướng,	danh	hiệu	

		 4.	Hành	uẩn:	là	các	Tâm	sở	khác	(ngoài	Thọ	và	Tưởng),	tạo	tác,	tư	tác.	

		 5.	Thức	uẩn:	tâm	biết	cảnh,	chính	là	Tâm.	

		 Bữa	nay	chúng	ta	nói	về	kiến	thức	[theo]	một	cách	nói	khác.	Thọ	uẩn,	thực	



 
 

32 

tế	là	Tâm	sở	Thọ.	Còn	Tưởng	uẩn	là	Tâm	sở	Tưởng.	Hành	uẩn	là	các	Tâm	sở	khác,	
ngoài	Tâm	sở	Thọ	và	Tâm	sở	Tưởng.	Còn	Thức	uẩn	là	tâm	biết	cảnh,	chính	là	Tâm	
luôn.	

		 Trong	Vi	Diệu	Pháp,	chúng	ta	đã	học	về	Tâm	và	Tâm	sở	rồi,	thì	chia	ra	thế	
này.	Cho	nên	liên	hệ	Ngũ	uẩn	với	Tâm	và	Tâm	sở	thì	tạm	chia	như	sau:	

Liên	hệ	Ngũ	uẩn	với	Tâm	và	Tâm	sở	

TT	 Loại	uẩn	 Loại	 Liên	hệ	với	Tâm	và	Tâm	sở	
1	 Sắc	uẩn	 Vật	chất	 Không	phải	Tâm/Tâm	sở,	thuộc	sắc	pháp	
2	 Thọ	uẩn	 Tâm	sở	 Là	một	tâm	sở	đặc	biệt:	Thọ	(vedanā)	
3	 Tưởng	uẩn	 Tâm	sở	 Là	một	tâm	sở:	Tưởng	(saññā)	
4	 Hành	uẩn	 Tâm	sở	 Bao	gồm	50	tâm	sở	còn	lại	(trừ	Thọ	và	

Tưởng)	
5	 Thức	uẩn	 Tâm	 Chính	là	Tâm	(citta)	

			 1.	Sắc	uẩn:	là	vật	chất,	không	phải	Tâm,	cũng	không	phải	Tâm	sở,	mà	thuộc	
về	Sắc	pháp,	gồm	có:	Bốn	đại	và	28	Y	đại	sinh.	Nói	28	hay	24	thứ	cũng	được.	

		 2.	Thọ	uẩn:	là	Tâm	sở.	Đây	là	một	Tâm	sở	đặc	biệt,	là	Tâm	sở	Thọ.	Tâm	sở	
Thọ	là	Tâm	sở	Tợ	tha	Biến	hành.	

		 3.	Tưởng	uẩn:	cũng	là	Tâm	sở.	Là	Tâm	sở	Tưởng,	cũng	là	Tâm	sở	Biến	hành	
luôn. 

		 4.	Hành	uẩn:	cũng	là	Tâm	sở,	nhưng	không	phải	là	một	Tâm	sở,	mà	là	50	
Tâm	sở	còn	lại.	Tại	vì	chúng	ta	học	tới	52	Tâm	sở,	trừ	Tâm	sở	Thọ	và	Tâm	sở	
Tưởng	ra	thì	còn	50	Tâm	sở	còn	lại	nằm	ở	Hành	uẩn.	Cho	nên	tạo	nghiệp	là	toàn	
ở	đây,	quý	vị	thấy	tạo	nghiệp	toàn	là	ở	Hành	uẩn.	

		 5.	Thức	uẩn:	[gồm	6	thức]	chính	là	Tâm.	Chúng	ta	đang	học	về	Tâm	đó,	để	
chúng	ta	hiểu	được.	

		 Bữa	nay	chúng	ta	biết	rõ	ràng	hơn	về	Ngũ	uẩn	rồi	nha.	Đó	là	phân	tích	theo	
Vi	Diệu	Pháp,	để	bữa	sau	quý	vị	không	nhầm	lẫn	nữa.	Học	tới	đâu	thì	rõ	tới	đó.	
Phải	học	từ	từ,	chứ	có	nhiều	kiến	thức	mình	chưa	học,	thì	Thiện	Trang	không	thể	
giới	thiệu	cho	quý	vị	được.	

		 	



 
 

33 

Hôm	nay	chúng	ta	học	thêm	về	phần	C2	là	Tâm	đại	quả.	Tâm	này	còn	gọi	
là	Tâm	đại	quả	Dục	giới	Hữu	nhân. 

C2.Tâm	đại	quả	(Tâm	đại	quả	Dục	giới	Hữu	nhân	(Mahāvipāka	citta)) 

		 Lúc	nãy	Thiện	Trang	đếm	là	38	tâm	rồi.	Hôm	nay	chúng	ta	học	về	Tâm	đại	
quả	hay	còn	gọi	là	Tâm	đại	quả	Dục	giới	Hữu	nhân.	Tại	sao	có	chữ	rõ	ràng	như	
vậy?	Thứ	nhất,	tại	sao	gọi	tâm	này	là	đại	quả?	Thực	ra	Tâm	đại	quả	là	Tâm	quả,	
chứ	không	phải	là	tâm	nhân.	Vì	nó	được	tạo	ra	bởi	8	Tâm	đại	thiện	hay	là	8	Tâm	
đại	thiện	của	Dục	giới.	Chúng	ta	thấy	có	8	tâm	mà	chúng	ta	mới	học	đó.	8	tâm	đó	
cho	quả	tương	ứng	là	8	Tâm	đại	quả	này.	Cho	nên	gọi	là	8	Tâm	đại	quả.	[Chữ]	
‘đại’	này	là	đi	theo	thằng	kia,	thằng	kia	là	đại	thiện	thì	thằng	này	đại	quả.	Và	[8	
Tâm	đại	quả]	này	thuộc	về	Dục	giới. 

		 Tiếp	theo	[tâm	này]	là	Hữu	nhân,	để	đối	với	18	Tâm	vô	nhân.	Quý	vị	nhớ	18	
Tâm	vô	nhân	không?	Khác	nhau	nha!	Không	có	giống	nhau.	Đây	 là	Hữu	nhân.	
Hữu	nhân	tức	là	nó	liên	quan	đến	tham,	sân,	si.	Còn	[Vô	nhân]	là	không	có	liên	
quan	đến	tham,	sân,	si	gì	hết.	Ví	dụ	nó	tiếp	xúc	cảnh,	rồi	nó	quan	sát	cảnh,	rồi	thôi	
v.v...	Mình	học	điều	đó	rồi	đúng	không	quý	vị?	Quý	vị	có	nhớ	nhớ	điều	đó	không?	
Lúc	nãy	Thiện	Trang	có	ôn	lại	đó.	Ví	dụ	như	mình	nhìn	thấy	một	bông	hoa,	[hình	
ảnh]	bông	hoa	đó	chạy	vô	trong	mắt	mình.	Lúc	đó	mình	mình	tiếp	xúc,	mình	thấy,	
rồi	quan	sát,	rồi	xét	đoán	v.v...	Lúc	đó	do	[quả]	xấu	thì	mình	thấy	toàn	cảnh	xấu.	
Tâm	tiếp	xúc,	không	thấy	bông	hoa	đẹp,	mà	thấy	toàn	bông	hoa	xấu	không	[thôi].	
Do	quả	đó	bất	thiện,	thì	đó	là	Tâm	quả	Bất	thiện	Vô	nhân.	Còn	hôm	nay	chúng	ta	
học	là	[Tâm	quả]	Hữu	nhân.	Tâm	này	là	Tâm	đại	quả	Hữu	nhân. 

		 C2.1.Định	nghĩa:	‘Tâm	đại	quả’	đều	là	quả	do	Tâm	sở	tư	(cetanā)	hợp	
với	 Tâm	 đại	 thiện	 để	 lại	 thành	 Dị	 thời	 ‘nghiệp	 duyên’	
(nānakkhanikakammapaccayo)	tạo	Tâm	tái	tục	(Tâm	đầu	thai),	Tâm	hữu	
phần	(Tâm	hộ	kiếp),	Tâm	tử	và	Tâm	na	cảnh	trong	phần	Dục	giới.	

		 Tức	là	tâm	này	từ	đâu	ra?	Là	do	Tâm	sở	Tư	(chúng	ta	học	Tâm	sở	Tư	rồi)	
hợp	với	Tâm	đại	thiện	(chúng	ta	mới	học	8	Tâm	đại	thiện	đó)	tạo	thành	Dị	thời	
‘nghiệp	duyên’,	thì	tạo	thành	Tâm	đầu	thai.	Rồi	Tâm	đầu	thai	đó	trở	thành	Tâm	
hữu	phần	(Tâm	hộ	kiếp),	rồi	Tâm	tử	(Tâm	chết),	và	Tâm	na	cảnh	trong	phần	Dục	
giới.	Tâm	này	có	vai	trò	như	vậy. 

		 Chúng	ta	nhớ	là	8	Tâm	[quả]	thiện	Dục	giới	Vô	nhân	và	7	Tâm	[quả]	Bất	
thiện	Dục	giới	Vô	nhân	rồi	đúng	không?	Bữa	nay	chúng	ta	học	thêm	một	loại	Tâm	
quả	nữa,	nhưng	tâm	này	là	có	nhân	đó.	



 
 

34 

		 C2.2.Vị	trí	của	Tâm	đại	quả:	

		 -	Tâm	đại	quả	là	quả	của	Tâm	đại	thiện:	8	Tâm	đại	thiện	[mà]	chúng	ta	
mới	học	đó,	thì	tạo	ra	8	Tâm	đại	quả.	

		 -	Tâm	đại	quả	chỉ	sinh	ra	trong	cõi	Dục	giới	(kāmāvacara)	(ở	cõi	Dục	
giới	thôi	nha),	không	phải	tâm	thiền	(jhāna)	hay	tâm	siêu	thế	(Tâm	thiền	hay	
Tâm	siêu	thế	là	khác	nữa).	Thường	xuất	hiện	khi	một	người	gặt	quả	thiện	do	
nghiệp	thiện	đã	làm	trước	đây,	chẳng	hạn:	

		 +	Sinh	ra	trong	hoàn	cảnh	tốt	đẹp,	trí	tuệ	đầy	đủ.	

		 +	Gặp	điều	may	mắn	do	nhân	thiện	quá	khứ.	

		 [Tâm	này]	xuất	hiện	trong	trường	hợp	này.	Tức	 là	nhiều	khi	mình	được	
hoàn	cảnh	rất	là	tốt	đẹp,	trí	tuệ	đầy	đủ	hoặc	là	mình	gặp	điều	may	mắn,	thật	ra	là	
do	Tâm	quả	này	xuất	hiện.	[Tâm	này]	chỉ	là	đón	nhận	kết	quả	thôi,	không	có	tạo	
nghiệp	nữa.	Có	khi	là	vậy.	Nhưng	có	khi	nó	cũng	có	thể	tạo	nghiệp	đó	nha.	Nhưng	
ở	đây	là	đón	nhận	kết	quả,	tâm	này	là	tâm	đang	đón	nhận	kết	quả.	Đơn	giản	như	
vậy!	Chúng	ta	hiểu	đó	là	Tâm	đại	quả,	quả	này	là	quả	thiện	nha,	còn	quả	bất	thiện	
thì	rớt	vào	tâm	hôm	bữa	 là	đón	cảnh	rồi.	Và	 tâm	cũng	đón	cảnh	thiện	nhưng	
không	có	nhân,	tức	là	không	liên	quan	đến:	tham,	sân,	si,	không	tham,	không	sân,	
không	si,	thì	là	8	Tâm	quả	thiện	Vô	nhân.	Còn	tâm	này	là	Hữu	nhân,	tức	là	có	liên	
quan	đến	tham,	sân,	si,	không	tham,	không	sân,	không	si. 

C2.3.	Phân	loại	Tâm	đại	quả:	Tâm	đại	quả	khi	nói	theo	thọ	(hỷ/xả),	
phối	hợp	(hợp/ly	trí),	trợ	dẫn	(có/vô	trợ)	thì	cũng	gần	giống	với	những	
phần	của	Tâm	đại	thiện. 

TT	 Thọ	 Trí	 Trợ	
1	 Hỷ	 Hợp	trí	 Không	trợ	
2	 Hỷ	 Hợp	trí	 Có	trợ	
3	 Hỷ	 Ly	trí	 Không	trợ	
4	 Hỷ	 Ly	trí	 Có	trợ	
5	 Xả	 Hợp	trí	 Không	trợ	
6	 Xả	 Hợp	trí	 Có	trợ	
7	 Xả	 Ly	trí	 Không	trợ	



 
 

35 

8	 Xả	 Ly	trí	 Có	trí 

	 [8	Tâm	đại	quả]	cũng	gần	giống	với	những	phần	của	Tâm	đại	thiện,	cho	nên	
y	chang	như	vậy.	Tức	là	gồm	có	Tâm	thọ	hỷ,	hợp	trí,	không	trợ;	Tâm	thọ	hỷ,	hợp	
trí,	có	trợ;	[Tâm]	thọ	hỷ,	ly	trí,	không	trợ;	[Tâm]	thọ	hỷ,	ly	trí,	có	trợ;	[Tâm]	thọ	
xả,	hợp	trí,	không	trợ;	[Tâm]	thọ	xả,	hợp	trí,	có	trợ;	[Tâm]	thọ	xả,	ly	trí,	không	
trợ;	và	[Tâm]	thọ	xả,	ly	trí,	có	trợ.	Chúng	ta	thấy	giống	y	như	[Tâm	đại	thiện],	tâm	
này	tương	tự	vậy	đó.	Cho	nên	8	Tâm	đại	quả	gần	với	8	Tâm	đại	thiện,	chỉ	khác	
nhau	ở	chỗ	khác	nhau	thôi.	Đây	là	Tâm	quả	thôi,	còn	tâm	kia	bắt	đầu	tạo	việc	làm,	
cho	nên	gọi	là	tâm	nhân.	Còn	tâm	này	là	Tâm	quả,	tức	là	tâm	đón	nhận	cảnh.	 

	 [Ví	dụ]	quý	vị	nghe	bài	hát	hay,	thì	lúc	đó	nếu	quý	vị	nghe	thấy	hay,	mà	nghe	
chỉ	để	nghe	thôi,	 thì	đó	 là	mình	đón	nhận	bằng	Tâm	đại	quả	này.	Quý	vị	hiểu	
không	ạ?	Còn	Tâm	[đại	thiện]	là	đang	suy	nghĩ,	làm.	Ví	dụ	như	tôi	phải	tạo	ra	việc	
gì	đó	tốt	đẹp	cho	người	này,	cho	người	kia,	thì	đó	là	Tâm	thiện.	Còn	nếu	như	tâm	
mình	khó	chịu	với	người	ta	thì	là	Tâm	bất	thiện.	Như	vậy	thì	rõ	ràng.	8	tâm	này	
cũng	tương	tự	như	vậy,	cho	nên	không	cần	nói	nhiều. 

		 Bây	giờ	chúng	ta	để	cho	rõ	ràng	hơn	thì	chúng	ta	vào	mục: 

C2.4.Phân	biệt	Tâm	đại	quả	(Tâm	đại	quả	Dục	giới	Hữu	nhân)	và	Tâm	
quả	thiện	Dục	giới	Vô	nhân.	

Tiêu	chí	 Tâm	đại	quả	 Tâm	quả	thiện	Dục	giới	Vô	
nhân 

Hữu	nhân	/	Vô	
nhân 

Hữu	nhân:	có	2	hoặc	3	căn	
(không	tham,	không	sân,	có	

hoặc	không	si) 

Vô	nhân:	không	có	căn	nào 

Căn	(hetu)	 Tam	nhân	hoặc	Nhị	nhân	 Không	tham,	không	sân,	không	si	
Do	nghiệp	nào	

sinh	
Nghiệp	thiện	dục	giới	mạnh,	
đủ	duyên	căn,	từ	8	Tâm	đại	

thiện	

Nghiệp	thiện	dục	giới	yếu,	thiếu	
duyên	căn,	từ	Tâm	đại	thiện	

không	hợp	trí.	
Trường	 hợp	
đặc	biệt	
		

	

-Nếu	hợp	trí	→	Tam	nhân	
-Nếu	không	hợp	trí	→	Nhị	

nhân	

-	Là	Lạc	vô	nhân	(cõi	người	hoặc	
trời	dục	giới	thấp)	



 
 

36 

		 Xét	về	tiêu	chí,	về	Tâm	đại	quả	và	Tâm	quả	thiện	Dục	giới	Vô	nhân.	Hôm	
bữa	mình	học	Tâm	quả	thiện	Dục	giới	Vô	nhân	có	8	tâm,	bữa	nay	cũng	có	8	tâm.	 

Nói	về	Hữu	nhân/Vô	nhân,	thì	Hữu	nhân	là	gì?	Tâm	đại	quả	là	Hữu	nhân.	
Hữu	nhân	là	có	2	hoặc	3	căn,	tức	là	không	tham,	không	sân,	không	si,	thì	là	3.	Còn	
nếu	không	tham,	không	sân	mà	có	si	thì	được	2	nhân	thôi.	Đó	gọi	là	Hữu	nhân. 

Còn	Tâm	quả	thiện	Dục	giới	Vô	nhân	là	không	có	căn	nào	hết,	không	liên	
quan	đến	tham,	sân,	si,	không	tham,	không	sân,	không	si.	Nó	không	có,	vì	nó	đón	
nhận	cảnh	một	cách	bình	thường	thôi.	Còn	Tâm	đại	quả	là	đón	nhận	cảnh	mà	có	
liên	quan	đến	tham,	sân,	si	trong	đó. 

Về	căn,	thì	[Tâm	đại	quả]	là	Tam	nhân	hoặc	Nhị	nhân.	Còn	[Tâm	quả	thiện	
Dục	giới	Vô	nhân]	là	không	tham,	không	sân,	không	si.	 

Do	nghiệp	nào	sinh?	[Tâm	đại	quả]	là	nghiệp	thiện	dục	giới	mạnh,	đủ	duyên	
căn,	thì	từ	8	Tâm	đại	thiện	đó	mà	sanh	ra	Tâm	đại	quả	này.	Còn	Tâm	quả	thiện	
Dục	giới	Vô	nhân	hôm	bữa	[mình	học],	là	nghiệp	thiện	dục	giới	yếu,	thiếu	duyên	
căn,	rồi	cũng	từ	Tâm	đại	thiện	nhưng	không	hợp	trí.	Không	hợp	trí	mà	nó	yếu,	
nên	bay	qua	thành	Tâm	dục	giới	Vô	nhân.	Còn	Tâm	[đại	quả]	này	có	Hữu	nhân.	 

Trường	hợp	đặc	biệt	[của]	Tâm	đại	quả:	Nếu	hợp	trí	là	Tam	nhân,	còn	không	
hợp	trí	là	Nhị	nhân. 

		 Còn	trường	hợp	đặc	biệt	của	[Tâm	quả	thiện	Dục	giới	Vô	nhân]:	là	người	
Lạc	vô	nhân,	là	cõi	Người	hoặc	[cõi]	Trời	Dục	giới	thấp.	Do	khi	làm	nghiệp	thiện	
mà	từ	Tâm	đại	thiện	không	hợp	trí,	rồi	thiện	dục	giới	này	yếu	quá,	cho	nên	tạo	ra	
tâm	đầu	thai	là	Lạc	vô	nhân. 

Người	Lạc	vô	nhân	cũng	là	người,	thật	ra	có	nhiều	[trường	hợp]	nhưng	ở	
đây	mình	nói	tạm	thôi.	[Chẳng	hạn]	có	một	trường	hợp	là	người	cũng	hưởng	thụ	
đầy	đủ	phước	báo,	nhưng	nhiều	khi	kém	một	chút,	ví	dụ	như	khuyết	căn,	hoặc	bị	
bệnh	(bẩm	sinh),	bị	vấn	đề	gì	đó.	Chư	Thiên	cũng	vậy,	chư	Thiên	Dục	giới	cũng	
có	trường	hợp	này.	Cũng	là	chư	Thiên,	cũng	vui,	nhưng	không	vui	bao	nhiêu,	ăn	
uống	không	đầy	đủ,	phải	giành	giật	của	người	ta	mới	có,	rồi	phải	chờ	người	ta	
cho	mới	ăn	được.	Chư	Thiên	có	những	hàng	[chư]	Thiên	như	thế,	gọi	là	người	
Lạc	vô	nhân.	Hoặc	là	ở	cõi	Người,	quý	vị	thấy	có	những	người	được	chăm	sóc,	đồ	
ăn	đầy	đủ	nhưng	bị	bệnh	bẩm	sinh,	sinh	ra	không	được	đầy	đủ	các	căn,	hoặc	trí	
tuệ	thấp	kém,	ví	dụ	như	có	những	bệnh	giống	như	bệnh	down	bẩm	sinh	v.v…	Quý	
vị	thấy	có	những	trường	hợp	như	vậy. 



 
 

37 

Ở	đây	chúng	ta	quan	trọng	ở	mục:	

C2.5.Tâm	đại	quả	trong	lộ	trình	tâm	

Trong	lộ	trình	tâm	(citta-vīthi),	Tâm	đại	quả	thường	xuất	hiện	ở:	

Đoạn	Tâm	quả	của	lộ	ngũ	môn	hoặc	ý	môn,	đặc	biệt	là	các	tâm	tốc	
hành	quả	(javana-vipāka)	trong	trường	hợp	quả	trổ	thay	vì	tốc	hành	thiện.	 

Tức	là	nó	có	thể	thay	vào,	chỗ	thứ	nhất	là	lộ	trình	Ngũ	môn,	Ý	môn.	Tức	là	
hồi	bữa	mình	lấy	[ví	dụ]	mấy	Tâm	bất	thiện	hoặc	là	Tâm	thiện,	Tâm	quả,	đón	
nhận	cảnh	không	vui,	hoặc	là	đón	nhận	cảnh	vui	đằng	trước,	thì	bây	giờ	nó	có	thể	
chạy	thành	Tâm	đại	quả	này	bay	vô.	Hoặc	sau	đó	mình	suy	nghĩ	này	kia,	thì	[trong	
bài	học]	bữa	đó	là	Tâm	tốc	hành	(hoặc	là	Tâm	đốc	hành,	hay	là	tâm	tạo	nghiệp	
chính)	thì	bữa	nay	có	thể	đưa	Tâm	đại	quả	thay	vào	chỗ	đó.	Có	trường	hợp	thay	
vô	chỗ	đó. 

Trong	Tâm	na	cảnh	(đăng	ký:	tadārammaṇa)	nếu	là	quả	tâm	theo	sau	
tốc	hành.	Trong	Tâm	na	cảnh	(có	nơi	ghi	là	đăng	ký),	tâm	này	là	dư	âm	cảnh.	Ví	
dụ	như	mình	thấy	cảnh	đó,	mình	tức	giận,	sau	đó	cảnh	đó	vẫn	còn	thì	đó	gọi	là	
dư	âm.	Cũng	vậy,	thấy	cảnh	đó	đẹp	quá,	đang	thích,	vui	quá,	và	cảnh	đó	còn	dư	
âm	lại,	thì	đó	là	Tâm	na	cảnh.	Tâm	này	là	quả	tâm	hay	là	Tâm	quả	đi	sau	Tâm	tốc	
hành. 

Trong	Hữu	phần	(Hộ	kiếp:	bhavaṅga)	nếu	đó	là	quả	của	nghiệp	quá	
khứ	duy	trì	đời	sống.	

Trong	Tâm	quả	ngũ	song	(pañcadvārāvajjana	khi	là	quả),	cụ	thể	là	
các	ngũ	song	quả	đại	(đối	với	sắc,	thinh,	hương,	vị,	xúc).	Đây	là	toàn	cảnh	tốt	
thôi.	Tức	là	mình	thấy	cảnh	đẹp,	mình	nghe	âm	thanh	hay,	ngửi	mùi	hương	tốt,	
nếm	vị	vừa	ý,	rồi	tiếp	xúc	với	gì	đó	[hài	lòng]...	 

Để	rõ	hơn	thì	Thiện	Trang	cho	ví	dụ	này. 

Ví	dụ	1:	Một	người	Phật	tử	thường	xuyên	tu	tập	Thiền	chỉ,	khi	nghe	một	bài	
nhạc	hay	của	nhà	hàng	xóm	mở	thì	tâm	cảm	thấy	bình	thường.	Hãy	lập	lộ	trình	
tâm	theo	từng	sát-na	tâm	của	người	ấy.	

	Cho	ví	dụ	thì	[này]	rõ	ràng	hơn,	nãy	giờ	toàn	nói	lý	thuyết	thôi	thì	khó	hiểu.	
Bây	giờ	chúng	ta	nhìn	vào	lộ	trình	tâm	là	chúng	ta	biết.	Một	người	có	tu	tập,	nghe	
bài	nhạc	hay	của	hàng	xóm	phát,	tất	nhiên	nhạc	hay	thì	mình	biết	nhạc	hay	chứ,	
không	thể	nói	không	biết	nhạc	hay.	Nhưng	hàng	xóm	mở,	mình	cảm	thấy	tâm	



 
 

38 

bình	thường,	mình	cũng	không	chạy	theo,	cũng	không	yêu	thích	gì	hết,	không	suy	
nghĩ	gì,	biết	nhạc	hay	vậy	thôi.	Lúc	đó	là	rơi	vào	trường	hợp	Tâm	đại	quả.	Vì	quả	
đời	 trước	 của	mình	 tạo	Tâm	 thiện,	 cho	nên	bây	giờ	nhân	đó	đón	 cảnh	 thiện.	
Nhưng	cảnh	này	mình	không	quan	tâm,	không	có	gì	để	suy	xét	gì	ghê	gớm,	chỉ	là	
đón	cảnh	thôi,	thì	đó	trở	thành	Tâm	đại	quả. 

Trường	hợp	này	chúng	ta	lập	lộ	trình	tâm	như	sau: 

STT	 Sát-na	tâm	 Loại	
tâm	 Tâm	cụ	thể	 Ghi	chú	

1	 Hữu	 phần	
(Bhavaṅga)	 Quả	 Hữu	phần	quả	 Duy	 trì	 dòng	 tâm	 trước	

khi	có	cảnh	

2	 Hữu	 phần	 dao	
động	 Quả	 Hữu	phần	quả	 Bị	âm	thanh	tác	động	

3	 Hữu	phần	dứt	 Quả	 Hữu	phần	quả	 Hữu	phần	chấm	dứt	

4	
Nhĩ	 môn	 hướng	
tâm	
(Sotadvārāvajjana)	

Duy	tác	 Tâm	 hướng	 nhĩ	môn	
Mở	 cửa	 cho	 cảnh	 âm	
thanh	vào	

5	 Nhĩ	 thức	
(Sotaviññāṇa)	 Quả	 Nhĩ	thức	quả	đại	

thiện	
Ngũ	song	quả,	hỷ/xả	thọ	
tùy	nghiệp	quá	khứ	

6	 Tiếp	 thọ	
(Sampaticchana)	 Quả	 Tâm	đại	quả	 Tiếp	nhận	cảnh	âm	thanh	

7	 Suy	 đạc	
(Santīraṇa)	 Quả	 Tâm	đại	quả	 Xem	 xét	 cảnh,	 không	

khởi	thích/ghét	

8	 Xác	 định	
(Votthapana)	 Duy	tác	 Tâm	xác	định	 Chuyển	 cảnh	 sang	 tốc	

hành	

9	 Tâm	đại	quả	 Quả	 Tâm	đại	quả	 Chỉ	thọ	nhận	quả	

10	 Tâm	đại	quả	 Quả	 Tâm	đại	quả	 		

11	 Tâm	đại	quả	 Quả	 Tâm	đại	quả	 		

12	 Tâm	đại	quả	 Quả	 Tâm	đại	quả	 		

13	 Tâm	đại	quả	 Quả	 Tâm	đại	quả	 		



 
 

39 

14	 Tâm	đại	quả	 Quả	 Tâm	đại	quả	 		

15	 Tâm	đại	quả	 Quả	 Tâm	đại	quả	 		

16	 Na	 cảnh	 1	
(Tadārammaṇa)	 Quả	 Tâm	đại	quả	 Ghi	lại	cảnh	âm	thanh	

17	 Na	 cảnh	 2	
(Tadārammaṇa)	 Quả	 Tâm	đại	quả	 Tiếp	tục	ghi	lại	cảnh	

		 Hữu	phần	trở	lại	 Quả	 Hữu	phần	quả	 Quay	 về	 trạng	 thái	 bình	
thường	

Tâm	đại	quả	thọ	xả,	hợp	trí/ly	trí,	vô	trợ.	

	Quý	vị	nhớ	lộ	trình	tâm	không?	Bữa	nay	chúng	ta	lập	thêm	một	trường	
hợp	nữa	để	quý	vị	nhớ	hơn.	Đầu	tiên	cột	thứ	nhất	là	thứ	tự,	thứ	hai	là	Sát-na	tâm,	
[cột]	thứ	ba	là	loại	tâm	để	phân	biệt,	[cột	thứ	tư]	là	tâm	cụ	thể,	và	[cột	thứ	năm]	
là	ghi	chú. 

	[Sát-na	1]:	Thông	thường	Sát-na	đầu	tiên	là	Tâm	hữu	phần	(hay	là	Tâm	hộ	
kiếp).	Tâm	này	duy	trì	sự	sống	cho	nên	gọi	là	Tâm	hộ	kiếp	hay	Hữu	phần.	Ai	mà	
càng	nhiều	tâm	này	là	suy	nghĩ	của	mình	chậm	hơn	người	khác.	Cho	nên	có	người	
suy	nghĩ	nhanh,	có	người	suy	nghĩ	chậm.	Vấn	đề	giải	quyết	là	do	tâm	này	nhiều	
quá.	Cho	nên	người	suy	nghĩ	nhanh	được	là	họ	bớt	Tâm	hộ	kiếp	(Tâm	hữu	phần)	
này.	 

Loại	tâm:	[Tâm]	này	cũng	thuộc	Tâm	quả,	vì	nó	là	quả	rồi.	Tâm	cụ	thể:	là	
Hữu	phần	quả.	Ghi	chú:	Duy	trì	dòng	tâm	thức	trước	khi	có	cảnh,	tức	 là	đang	
chưa	có	cảnh. 

[Sát-na	2]:	Tiếp	theo	người	này	đang	nghe	bài	hát	cho	nên	Hữu	phần	dao	
động,	tức	là	Tâm	hộ	kiếp	bắt	đầu	dao	động.	Thật	ra	tâm	này	cũng	là	Tâm	quả	thôi.	
Hữu	phần	quả	cũng	là	Tâm	quả	nhưng	chưa	phải	là	Tâm	đại	quả,	Tâm	đại	quả	
chưa	tới.	Ghi	chú	là:	bị	âm	thanh	tác	động. 

[Sát-na	3]:	[Tâm]	hữu	phần	dứt.	Tâm	này	cũng	là	Tâm	quả	thôi.	Ba	[sát-na]	
tâm	đầu	tiên	đều	là	Tâm	hữu	phần	quả	hay	là	Tâm	hộ	kiếp.	Ghi	chú:	Hữu	phần	
chấm	dứt. 

[Sát-na	4]:	Hướng	tâm	đến	khai	Ngũ	môn,	ở	đây	cụ	thể	là	khai	Nhĩ	môn.	Bởi	



 
 

40 

vì	tai	nghe	cho	nên	hướng	tâm	về	cửa	tai.	Loại	tâm:	là	Tâm	duy	tác	(Duy	tác	tức	
là	chỉ	làm	việc	thôi),	mai	mốt	là	mình	sẽ	học	loại	tâm	này.	Tâm	hướng	Nhĩ	môn	
(tâm	này	mình	chưa	học),	mở	cửa	cho	cảnh	âm	thanh	vào. 

[Sát-na	5]:	Nhĩ	thức.	Loại	tâm:	là	Tâm	quả.	Nhĩ	thức	quả	đại	thiện.	Trường	
hợp	này	có	thể	là	quả	đại	thiện,	hoặc	trường	hợp	này	đôi	khi	mình	có	thể	lấy	tâm	
hôm	bữa	đó	là	Nhĩ	thức	chỉ	là	Tâm	quả	thiện	Vô	nhân.	Nhưng	bữa	nay	mình	lấy	
[Tâm]	quả	đại	thiện	để	cho	khác.	[Tâm]	này	là	thọ	hỷ,	thọ	xả	v.v…	thì	tùy. 

[Sát-na	6]:	Tiếp	thọ.	Loại	tâm	là	Tâm	quả.	Và	cũng	là	Tâm	đại	quả.	Hôm	nay	
quý	vị	thấy	nó	thay	vô.	Hôm	bữa	mình	chưa	học	[tâm]	này,	thì	mình	thấy	có	mỗi	
trường	hợp	kia,	nhưng	hôm	nay	mình	học	có	trường	hợp	này	nữa	thì	nó	có	thể	
tiếp	cho	cảnh	tốt	bằng	Tâm	đại	quả.	Tiếp	nhận	cảnh	âm	thanh. 

[Sát-na	7]:	[Tâm]	suy	đạc.	Suy	đạc	tức	là	suy	xét,	coi	thử	coi	cảnh	thế	nào.	
Đây	cũng	là	Tâm	đại	quả,	suy	xét	cảnh,	không	khởi	thích/ghét.	Nhớ	là	không	khởi	
thích	ghét	gì	hết. 

[Sát-na	8]:	[Tâm]	xác	định.	Tâm	này	thực	ra	là	Tâm	duy	tác,	tâm	làm	việc	
thôi,	không	phải	Tâm	quả. 

[Sát-na	9	-	15]:	Hôm	bữa	7	sát-na	tâm	tiếp	theo	là	Tốc	hành	từ	1	đến	7,	là	
Javana,	thì	mình	sẽ	có	Tâm	thiện	[Tâm]	bất	thiện	gì	đó.	Nhưng	hôm	nay	mình	lấy	
Tâm	đại	quả	hết,	đẩy	vô	đây,	là	toàn	bộ	7	sát-na	tâm	là	Tâm	đại	quả	hết.	Tức	là	
nó	chỉ	đón	nhận	cảnh	thôi,	chứ	không	có	suy	nghĩ	gì	hết,	chỉ	thọ	nhận	quả	thôi,	
không	khởi	ưa	thích	ghét	gì	hết.	Chứ	như	ở	trên	là	khởi	ưa	thích,	ghét	là	bắt	đầu	
chạy	vô	Tâm	bất	thiện.	Thích	là	Tâm	tham,	ghét	là	Tâm	sân,	vô	đây	là	bất	thiện.	
Còn	đây	là	chỉ	đón	nhận	cảnh	thôi,	không	có	gì	hết,	cho	nên	mới	là	Tâm	đại	quả. 

[Sát-na	16	-	17]:	Na	cảnh	1	&	Na	cảnh	2:	tức	là	giữ	cảnh	đó	lại,	giữ	cảnh	đó	
thêm	dư	âm	nữa.	Hai	tâm	này	vẫn	là	hai	Tâm	đại	quả.	Cho	nên	Tâm	đại	quả	có	
thể	chạy	trong	trường	hợp	này	và	lúc	này	là	ghi	nhận	lại	cảnh	âm	thanh,	tiếp	tục	
ghi	lại	cảnh. 

Ở	đây	mình	cũng	phân	tích	thêm	chút,	Tâm	đại	quả	trong	trường	hợp	này	
là	thọ	gì?	Ở	đây	không	nói	đúng	không?	‘Một	người	Phật	tử	thường	xuyên	tu	tập	
Thiền	chỉ,	khi	nghe	một	bài	nhạc	hay	của	[nhà]	hàng	xóm	mở	thì	tâm	cảm	thấy	
bình	thường’.	Bình	thường	là	thọ	xả	rồi,	nên	họ	không	thấy	vui.	Vui	thì	sẽ	là	thọ	
hỷ.	Như	vậy	Tâm	đại	quả	lúc	này	là	Tâm	đại	quả	thọ	xả.	 

Bây	giờ	là	hợp	trí	hay	ly	trí?	Ở	đây	là	do	người	ta	cảm	thấy	bình	thường	



 
 

41 

thôi,	không	nói	[hợp]	trí	hay	ly	trí,	nên	mình	cũng	không	biết,	có	thể	là	hợp	trí	
hoặc	ly	trí.	Ở	đây	không	nói	đầy	đủ	thì	mình	cứ	để	chung	vậy,	hợp	trí	hoặc	ly	trí	
đều	được	(vì	dữ	kiện	không	đủ).	Sau	đó	có	trợ	hay	vô	trợ?	[Trường	hợp]	này	
cũng	chẳng	có	gì	hết	nên	là	vô	trợ.	 

[Cho	nên]	trong	trường	hợp	này	là	Tâm	[đại	quả	thọ	xả,	hợp	trí/ly	trí,	vô	
trợ].	Đơn	giản	như	vậy!	Những	Tâm	đại	quả	này	là	như	vậy	thôi. 

Cho	nên	tu	là	tu	chỗ	này,	tức	là	đối	với	cảnh,	tại	sao	quý	vị	đừng	khởi	tâm	
động	niệm,	tu	là	như	vậy	đó.	Nhiều	người	kêu	không	khởi	tâm,	không	động	niệm	
làm	sao?	Thì	mình	cứ	đón	nhận	thôi,	toàn	bộ	cảnh	xấu,	[hay]	cảnh	tốt	thì	mình	
cứ	trơ	trơ	ra.	Còn	nếu	lúc	đó	không	trơ	trơ,	mà	sân	hay	tham	khởi	rồi,	thì	mình	
phải	quán	chiếu	để	mình	thấy,	mình	dừng	tâm	đó.	Người	tu	Thiền,	người	ta	mới	
chịu	đựng	được	dễ.	Còn	không	có	định	lực	thì	khó,	thường	những	tâm	này	không	
chạy	lên,	mà	lại	chạy	qua	Tâm	bất	thiện.	Tâm	bất	thiện	là	mình	thấy	không	ưa,	
nghe	nhạc	mà	không	thích	là	bất	thiện	rồi. 

Ở	đây	là	không	khởi	ưa	thích/ghét.	Thích	hay	ghét	thì	cũng	là	bất	thiện	hết,	
thích	là	tham	đúng	không?	Quý	vị	có	quyền	vui	mừng,	hỷ	cũng	được,	thấy	cảnh	
hay,	cảnh	tốt	cảnh	đẹp,	[thì]	thọ	hỷ	cũng	được,	miễn	là	quý	vị	vào	thiện	là	được,	
đó	là	Tâm	đại	quả,	không	để	khởi	tham,	sân,	si	là	ok.	Bữa	nay	chúng	ta	rõ	hơn	
tâm	này	tu	tập	là	như	thế	nào	đúng	không?	Càng	học	mới	càng	rõ,	chứ	không	học	
là	mình	không	biết	đâu,	mình	cứ	tưởng	mình	tu	đó,	nhưng	thực	tế	có	tu	chưa?	Tu	
là	tu	tâm	nhưng	tu	không	được	đúng	không?	

Hy	vọng	quý	vị	hiểu	được	trường	hợp	này	rồi,	thì	bây	giờ	chúng	ta	sẽ	cho	
một	lộ	trình	này	rõ	hơn,	

Ví	dụ	2:	Lộ	trình	tâm	so	sánh	với	trường	hợp	ba	người	nữ	nhìn	thấy	một	
bông	hoa	đẹp.	Nhưng	ba	người	khởi	tâm	khác	nhau.	Người	A	ganh	tỵ	với	chủ	nhân	
bông	hoa.	Người	B	hoan	hỷ	và	khởi	tâm	tán	thán,	muốn	tặng	thêm	hoa	cho	người	
khác.	Người	C	chỉ	thấy	và	ghi	nhận	vẻ	đẹp,	không	khởi	thích,	ghét”. 

		 Đưa	ra	[những	trường	hợp]	này	để	quý	vị	thấy,	nếu	quý	vị	làm	được	trường	
hợp	này	thì	sẽ	thấy	rất	rõ	sự	khác	biệt	của	Tâm	thiện,	Tâm	bất	thiện	và	Tâm	đại	
quả	[là]	thế	nào.	Chúng	ta	lấy	vị	dụ	này	là	rõ	nhất. 

Cùng	một	cảnh,	ba	người	nữ	cùng	nhìn	thấy	một	bông	hoa	đẹp,	một	người	
thì	ganh	tỵ	với	chủ	nhân	của	bông	hoa.	Người	thứ	hai	thì	hoan	hỷ	và	khởi	tâm	tán	
thán,	muốn	tặng	thêm	bông	hoa	cho	người	khác.	Còn	người	C	chỉ	thấy	và	ghi	nhận	



 
 

42 

vẻ	đẹp,	không	khởi	thích,	ghét	gì	hết.	Đó,	ba	cảnh	giới.	Quý	vị	thử	xác	định	tâm	
của	ba	người	này	trong	trường	hợp	đó.	Thiện	Trang	sẽ	làm	bảng	lộ	trình	tâm,	
còn	nếu	quý	vị	giỏi	thì	quý	vị	làm	luôn	bảng	lộ	trình	tâm,	làm	chung	ba	người	vô	
một	bảng	cho	khoẻ. 

Quý	vị	coi	người	A	là	tâm	gì,	người	B	là	tâm	gì,	người	C	là	tâm	gì?	Mình	xác	
định	được	thì	mình	sẽ	làm	được.	Quý	vị	cho	đáp	án,	người	A	là	tâm	gì?	Người	ta	
ganh	tỵ	là	tâm	gì?	Người	B	là	tâm	gì?	Qúy	vị	cho	luôn	tâm	hợp	gì,	ly	gì,	v.v…	thì	
càng	tốt.	Quý	vị	trả	lời	A,	B,	C,	ba	người	đó.	Nhớ	người	A	là	ganh	tỵ	với	chủ	nhân	
của	bông	hoa.	Người	B	thì	hoan	hỷ	và	khởi	tâm	tán	thán,	muốn	tặng	thêm	hoa	
cho	người	khác.	Người	C	chỉ	thấy	và	ghi	nhận	vẻ	đẹp	của	bông	hoa	thôi,	không	
khởi	thích,	ghét	gì	hết.	Quý	vị	coi	thử	[tâm]	của	người	A,	người	B,	người	C	như	
thế	nào? 

Có	người	đưa	ra	đáp	án	rồi,	rất	tuyệt	vời.	Quý	vị	cứ	đưa	ra	đáp	án,	rồi	chúng	
ta	tính	tiếp.	Nếu	không	ai	đưa	đáp	án	nữa	thì	Thiện	Trang	xin	phép	làm	luôn.	
Chúng	ta	lập	bảng	lộ	trình	tâm.	

STT	 Sát-na	 A	
Bất	thiện	
(Ganh	tỵ)	

B	
thiện	

(Hoan	hỷ,	thiện	
ý)	

C	
Quả	thuần	túy	
(Chỉ	ghi	nhận)	

1	 Hữu	phần	 Quả	(hữu	phần)	 Quả	(hữu	phần)	 Quả	(hữu	phần)	

2	 Hữu	phần	
dao	động	

Quả	 Quả	 Quả	

3	 Hữu	phần	
dứt	

Quả	 Quả	 Quả	

4	 Ngũ	môn	
hướng	tâm	

Duy	tác	 Duy	tác	 Duy	tác	

5	 Nhãn	thức	 Quả	(có	thể	là	quả	
bất	thiện	vô	nhân)	

Quả	(có	thể	là	
đại	quả)	

Quả	(có	thể	là	
đại	quả)	

6	 Tiếp	thọ	 Quả	 Quả	 Quả	

7	 Suy	đạc	 Quả	 Quả	 Quả	
8	 Xác	định	 Duy	tác	 Duy	tác	 Duy	tác	



 
 

43 

9	 Tốc	hành	1	 Tâm	bất	thiện	
(tham	hoặc	sân)	

Tâm	đại	thiện	
(hoan	hỷ,	ly	trí	
hoặc	hợp	trí)	

Tâm	đại	quả	

10	 Tốc	hành	2	 Tâm	bất	thiện	 Tâm	đại	thiện	 Tâm	đại	quả	

11	 Tốc	hành	3	 Tâm	bất	thiện	 Tâm	đại	thiện	 Tâm	đại	quả	

12	 Tốc	hành	4	 Tâm	bất	thiện	 Tâm	đại	thiện	 Tâm	đại	quả	

13	 Tốc	hành	5	 Tâm	bất	thiện	 Tâm	đại	thiện	 Tâm	đại	quả	

14	 Tốc	hành	6	 Tâm	bất	thiện	 Tâm	đại	thiện	 Tâm	đại	quả	

15	 Tốc	hành	7	 Tâm	bất	thiện	 Tâm	đại	thiện	 Tâm	đại	quả	

16	 Na	cảnh	1	 Quả	(tương	ứng	
tốc	hành	trước)	

Quả	(tương	ứng	
tốc	hành	thiện)	

Quả	

17	 Na	cảnh	2	 Quả	 Quả	 Quả	

→	 Hữu	phần	trở	
lại	

Quả	 Quả	 Quả	

	Bây	giờ	là	[xét	ba]	trường	hợp:	Người	A,	người	B,	người	C.	Người	A	ganh	tị,	
người	B	thì	hoan	hỷ,	còn	người	C	thì	chỉ	ghi	nhận. 

[Sát-na	1]:	Hữu	phần.	Quả	(hữu	phần).	Ba	trường	hợp]	A,	B,	C	đều	giống	
nhau.	 

[Sát-na	2]:	Hữu	phần	dao	động	(hay	Tâm	hộ	kiếp	dao	động).	Cũng	vẫn	là	
Tâm	quả	thôi. 

[Sát-na	3]:	Hữu	phần	dứt.	[Vẫn	là	Tâm]	quả. 

[Sát-na	4]:	Ngũ	môn	hướng	tâm.	Tâm	này	chủ	yếu	hướng	về	Nhãn	thức	(mắt	
thấy	mà).	Tâm	này	cũng	là	Tâm	duy	tác	(tâm	chỉ	làm	việc	thôi). 

[Sát-na	5]:	Nhãn	thức.	Là	Tâm	quả,	nhưng	quả	Vô	nhân	hay	Hữu	nhân	thôi.	
Người	[A]	là	ganh	tỵ,	thì	Tâm	quả	(có	thể	là	quả	Bất	thiện	Vô	nhân).	[Người	B]	
cũng	có	thể	nói	là	Tâm	quả	thiện	(Tâm	đại	quả)	cũng	được.	[Còn	người	C]	cũng	
vậy,	là	Tâm	quả	thiện	(có	thể	là	Tâm	đại	quả). 

[Sát-na	6]:	Tiếp	thọ	(Tiếp	thâu).	[Ba	người]	đều	là	Tâm	quả. 



 
 

44 

[Sát-na	7]:	Suy	đạc	(Suy	sét).	[Ba	người]	cũng	là	Tâm	quả. 

[Sát-na	8]:	Xác	định:	[Ba	người]	đều	là	Tâm	duy	tác. 

[Sát-na	9	-	15]:	Tốc	hành.	Quý	vị	xác	định	đúng	bắt	đầu	là	từ	Tốc	hành.	Thiện	
Trang	đã	xác	định	rồi.	[Người	A]	là	Tâm	bất	thiện	chắc	chắn	luôn,	vì	ganh	tỵ	mà.	
Ở	đây	là	tham	hoặc	sân,	tức	là	ganh	tỵ	với	chủ	nhân	bông	hoa,	thì	ganh	tỵ	có	thể	
là	tham	(tham	vì	thấy	sao	người	ta	có	bông	hoa	đẹp	hơn	mình,	cho	nên	ganh	tỵ,	
thì	đó	là	tham).	Còn	sân	là	thấy	khó	chịu.	Vì	ở	đây	cũng	không	nói	khó	chịu	kiểu	
gì,	cho	nên	có	thể	là	tham	hoặc	sân	nha.	Quý	vị	đưa	ra	tham	hoặc	sân	đều	được.	 

Chúng	ta	coi,	nếu	là	Tâm	tham,	thì	tham	ở	đây	phải	thọ	xả	thôi,	tại	vì	không	
thấy	có	gì	hết,	[nên]	không	thể	thọ	hỷ	được.	Nếu	tham	thì	thọ	xả,	và	lúc	này	là	ly	
Tà	kiến.	Tâm	tham,	ly	tà,	vô	trợ.	Còn	Tâm	sân	thì	tất	nhiên	là	thọ	ưu,	hợp	phẫn	
nộ,	vô	trợ. 

Còn	người	B	thì	hoan	hỷ,	khởi	tâm	tán	thán,	muốn	tặng	thêm	hoa,	thì	tất	
nhiên	là	Tâm	thiện	rồi.	Tâm	này	là	Tâm	đại	thiện.	Người	ta	hoan	hỷ	là	thọ	hỷ.	Rồi	
hợp	trí	hay	ly	trí?	Ở	đây	chi	tiết	không	rõ,	nên	có	thể	là	hợp	trí	hoặc	ly	trí,	thì	tùy	
quý	vị	xác	định	như	thế	nào	cũng	được.	Rồi	vô	trợ	đúng	không? 

Còn	[người	C]	là	Tâm	đại	quả	thôi.	Vì	người	chỉ	ghi	nhận	thôi,	thì	họ	chỉ	đón	
nhận	bằng	Tâm	đại	quả.	 

Và	từ	đó	trở	đi	cứ	vậy,	người	A	thì	bất	thiện	cứ	tăng	thêm,	tăng	thêm	rồi	
cuối	cùng	giảm	bớt	và	hết.	Còn	người	B	tu	tốt	thì	là	Tâm	đại	thiện.	Còn	người	
bình	bình	thì	Tâm	đại	quả.	 

Đó!	Sự	khác	nhau	của	tu	tập	với	không	tu	tập	nằm	ở	[sát-na	9	–	15].	Người	
bất	thiện	thì	họ	tạo	tâm	bất	thiện	ở	[7	sát-na	tâm	này],	họ	không	biết	tu.	Còn	
người	biết	tu	thì	chuyển	sang	Tâm	đại	thiện.	Còn	không,	ít	nhất	thì	cũng	vô	Tâm	
đại	quả	là	cũng	khá	rồi,	thì	cũng	tốt.	Cho	nên	tu	khác	nhau	ở	chỗ	này	nha! 

[Sát-na	16	-	17]:	Na	cảnh	1	&	Na	cảnh	2.	Cũng	tương	tự	như	vậy,	chỉ	tiếp	tục	
như	vậy	thôi,	rồi	cuối	cùng	trở	lại	là	Hữu	phần.	  

	Như	vậy	chúng	ta	thấy	rất	rõ	ràng	cho	trường	hợp	này	rồi,	cho	nên	không	
khó	khăn	gì	để	mình	hiểu	được	ví	dụ	này.	Qua	ví	dụ	thì	mình	mới	hiểu	rõ	được	
thế	nào	là	tâm	này,	tâm	kia,	đúng	không	ạ?	Chúng	ta	hiểu	được	vậy	thì	chúng	ta	
tu	tập	được.	Hôm	bữa	mình	mới	học	có	mấy	[tâm],	mình	thấy	không	thiện	thì	là	
bất	thiện,	nhưng	thực	tế	còn	Tâm	đại	quả	ở	giữa	nữa.	Ai	khéo	thì	đẩy	qua	Tâm	



 
 

45 

đại	quả	hoặc	Tâm	đại	thiện.	Nhưng	Tâm	đại	quả	này	chỉ	cảnh	tốt	thôi	nha,	còn	
nếu	cảnh	không	tốt	 là	chạy	vô	[mấy	tâm	kia],	 thì	mình	phải	dùng	quán	sát	để	
mình	xả	đi,	cho	nên	vẫn	phải	khéo	tác	ý. 

Thiện	Trang	chia	sẻ	tạm,	coi	như	hết	bài	hôm	nay,	quý	vị	học	thêm	được	8	
tâm	nữa	rồi,	bây	giờ	mình	sẽ	cho	một	ví	dụ	bài	tập	để	quý	vị	thấy	tình	huống.	

BTVN:	Một	người	Phật	tử	khi	ngủ	mơ	thấy	một	cảnh	đẹp	là	mình	đã	
chứng	quả	vị	Thánh,	sau	khi	thức	dậy	tiếc	nuối	vì	cảnh	giấc	mơ	ấy	đã	hết.	
(1)	Vậy	tâm	lúc	đó	của	vị	đó	là	tâm	gì?	(2)	Sau	đó	vị	ấy	nghĩ	lại,	đó	chỉ	là	giấc	
mơ	thôi,	mình	phải	cố	gắng	tu	hành	thì	mới	đạt	được	quả	vị	ấy.	Đó	là	tâm	
gì?(3)	 Rồi	 người	 ấy	 thấy	 cảnh	một	 vị	 xuất	 gia	 khất	 thực	 trên	 đường	 đi	
ngang	qua	nhà	mình,	vị	ấy	thấy	hoan	hỉ.	Tâm	ấy	là	Tâm	gì?	

Hôm	nay	chúng	ta	học	tới	đây,	hẹn	quý	vị	hôm	khác.	Thiện	Trang	xin	thông	
báo	lại,	 thứ	Bảy	tuần	này	quý	vị	nghỉ	một	bữa	để	tu	tập.	Ai	tu	thì	vẫn	tu	bình	
thường.	Thiện	Trang	cũng	mong	nghỉ	nhiều	hơn	để	tu	tập.	Hai	tuần	thì	chúng	ta	
học	ba	buổi,	tại	vì	còn	có	buổi	Học	Phật	Vấn	Đáp	nữa	là	thành	bốn	buổi	rồi.	Thậm	
chí	có	buổi	lớp	học	pháp	thứ	hai	để	ôn	lại	và	trả	lời	các	câu	hỏi	nữa,	cũng	rất	
nhiều	câu	hỏi	hay.	Cho	nên	quý	vị	nghe	như	thế	là	đủ	rồi,	chứ	nghe	nhiều	quá	
cũng	không	tốt,	nghe	vừa	vừa	phải	phải,	rồi	còn	hành	nữa,	đặc	biệt	hành	Thiền	
chỉ,	Thiền	quán.	 

Quý	vị	hành	trì	lâu	ngày	thì	phát	huy	tác	dụng,	trí	của	quý	vị	lên,	quý	vị	vững	
tâm	tu	hành.	Chứ	còn	mình	chỉ	học	không	[thôi],	thì	thành	tri	thức	kiến	giải,	rồi	
sau	này	mình	nói	thì	rất	hay,	nhưng	thực	tế	không	sống	được	với	nó.	Và	khi	không	
sống	được	với	nó	thì	lúc	đó	mình	tạo	Tâm	bất	thiện	rất	nhiều.	Mặc	dù	mình	lừa	
thiên	hạ	được,	chứ	không	lừa	được	chính	mình,	tâm	mình	rất	rõ,	tâm	nào	là	tâm	
thiện,	tâm	bất	thiện,	là	trong	tâm	mình.	Cho	nên	nhiều	người	không	biết	tu,	suốt	
ngày	dùng	tâm	bất	thiện.	Chúng	ta	biết	rồi	thì	cố	gắng	hành. 

Thời	gian	hôm	nay	hết	rồi.	Mời	quý	vị	chúng	ta	cùng	hồi	hướng.	

Nguyện	đem	công	đức	này	

Hướng	về	khắp	tất	cả	

Đệ	tử	cùng	chúng	sanh	

Đều	trọn	thành	Phật	đạo”. 



 
 

46 

A	Mi	Đà	Phật!	

		

		

		

		

		

		

		

		

	

		

		

		

		

		

		

		

	

		

		

		
 


