
 
 

1 

caCâu	Xá	Luận	Và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận	

Bài	55	

Giảng	giải	:	Thầy	Thích	Thiện	Trang	
Giảng	ngày:	27.8.2025 

Phát	trực	tiếp	trên	Kênh	YouTube	Thích	Thiện	Trang	
https://www.youtube.com/watch?v=FTdd7J_PhME	
mạng	xã	hội	Facebook,	Fanpage	Thích	Thiện	Trang:	
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang 

		

Nam	Mô	Bổn	Sư	Thích	Ca	Mâu	Ni	Phật!	

Nam	Mô	A	Mi	Đà	Phật!	

Kính	chào	quý	vị	đồng	tu!	Hôm	nay,	chúng	ta	học	Câu	Xá	Luận	và	Tinh	Hoa	
Kinh	Luận	bài	thứ	55.	54	bài	trước	cung	cấp	cho	chúng	ta	rất	nhiều	kiến	thức	để	
chúng	ta	thực	hành.	Thiện	Trang	tin	là	quý	vị	đồng	tu	đã	có	một	nền	tảng	tương	
đối	vững	chắc	để	thực	hành.	Chúng	ta	y	theo	lời	Phật	dạy. 

Thực	ra	[nếu]	quý	vị	đọc	Kinh	A	Hàm	hoặc	Kinh	Nikaya,	thì	điều	mà	quý	vị	
được	đức	Phật	khai	thị	nhiều	nhất	chính	là	Vô	thường.	Gần	như	phần	đầu	của	
Kinh	Tạp	A	Hàm,	nếu	quý	vị	coi	Kinh	Tạp	A	Hàm	thì	bốn	mươi	mấy	bài	kinh	đầu	
hầu	như	nói	về	vấn	đề	Vô	thường	thôi.	Và	đó	là	một	pháp	đưa	đến	giải	thoát,	giác	
ngộ.	Cho	nên	nếu	học	thì	mình	hiểu	được.	Và	những	ví	dụ	của	đức	Phật	đưa	ra	rất	
dễ	hiểu.	Đức	Phật	lấy	ví	dụ	bài	kinh	nói	về	bọt	nước	của	trời	mưa.	Chúng	ta	có	
thấy	mưa	không?	Mưa	thì	ai	cũng	thấy	đúng	không	ạ?	Những	giọt	nước	cứ	tan	ra	
thành	bọt	như	vậy,	đó	là	sự	Vô	thường.	Đức	Phật	cũng	đưa	ra	những	hình	ảnh	
như	vậy	để	quán	về	Sắc	(là	thân	thể	vật	chất	này);	về	Thọ	(	sự	cảm	thọ,	cảm	nhận);	
về	Tưởng;	Hành;	Thức.	Nếu	mình	thấy	được	sự	Vô	thường	đó	thì	sẽ	sớm	nhàm	
chán,	đắc	đạo	giải	thoát.	Cho	nên	tu	hành,	đối	với	những	ví	dụ	như	vậy	thì	rất	gần	
gũi.	 

https://www.facebook.com/suthaythichthientrang


 
 

2 

Hôm	nay,	chúng	ta	vào	phần	căn	bản	về	Kinh	luận	trước	khi	chúng	ta	vào	
phần	Vi	Diệu	Pháp.	Phần	đầu	tiên	Thiện	Trang	giới	thiệu	là: 

3	Hạng	Người	Làm	Nhiều	Lợi	Ích	Cho	Người	Khác	

(Theo	Kinh	Tăng	Chi	Bộ)	

-	Có	ba	hạng	người	này,	này	các	Tỷ-kheo,	làm	nhiều	lợi	ích	cho	người	
khác.	Thế	nào	là	ba?		

Do	người	nào,	này	các	Tỷ-kheo,	có	người	được	quy	y	Phật,	quy	y	Pháp,	
quy	y	Tăng,	người	ấy	là	hạng	người	làm	lợi	ích	nhiều	cho	người	kia.	Ðây	là	
hạng	người	làm	lợi	ích	nhiều	cho	người	khác.	

Như	vậy,	chúng	ta	có	rơi	vào	hạng	người	thứ	nhất	hay	không?	Rất	dễ	đúng	
không	quý	vị?	Đức	Phật	nói	là	ai	mà	được	quy	y	Phật,	quy	y	Pháp,	quy	y	Tăng	thì	
người	ấy	làm	lợi	ích	cho	nhiều	người.	Quý	vị	thấy	không?	Chỉ	cần	quy	y	Phật,	quy	
y	Pháp,	quy	y	Tăng	là	đã	làm	lợi	ích	cho	nhiều	người. 

Nhưng	ngày	nay	chưa	chắc	mình	đã	quy	y	đúng.	Quy	y	Phật	là	gì?	Phật	là	
đức	Như	Lai,	Ứng	Cúng,	Chánh	Đẳng	Giác,	Minh	Hạnh	Túc,	Thiện	Thệ,	Thế	Gian	
Giải,	Vô	Thượng	Sĩ,	Điều	Ngự	Trượng	Phu,	Thiên	Nhân	Sư,	Phật,	Thế	Tôn.	Phật	là	
bậc	giác	ngộ	như	thế.	Pháp	là	gì?	Pháp	là	những	gì	được	đức	Phật	thuyết,	có	những	
tính	chất	như	đến	để	mà	thấy,	nhớ	là	phải	thực	hành,	thiết	thực	trong	hiện	tại	và	
được	người	trí	tự	mình	giác	hiểu.	Còn	Tăng	là	gì?	Tăng	là	bốn	đôi	tám	bậc,	là	bậc	
Thánh	Đệ	tử	của	đức	Thế	Tôn,	từ	Tu-đà-hoàn	hướng	cho	đến	A-la-hán.	Nhớ	là	
quy	y	đúng	được	như	vậy	thì	đó	là	một	hạng	người	mà	làm	lợi	ích	nhiều	cho	người	
khác. 

Lại	nữa,	này	các	Tỷ-kheo,	do	người	nào,	người	khác	rõ	biết:	"Ðây	là	
khổ",	rõ	biết:	"Ðây	là	khổ	tập",	rõ	biết:	"Ðây	là	khổ	diệt",	rõ	biết:	"Ðây	là	con	
đường	đưa	đến	khổ	diệt",	người	ấy	 là	hạng	người	 làm	lợi	 ích	nhiều	cho	
người	kia.	Ðây	là	hạng	người	làm	lợi	ích	nhiều	cho	người	khác.	

Như	vậy,	thứ	hai	là	hạng	người	biết	về	Tứ	đế,	gồm:	Khổ,	là	sự	thật	về	khổ.	
Ở	đời	có	8	sự	khổ,	đức	Phật	hay	nói	8	sự	khổ	là:	Sanh	khổ,	là	khổ	do	sanh;	khổ	do	
già;	khổ	do	bệnh;	khổ	do	chết;	khổ	do	cầu	mà	không	được;	khổ	do	yêu	thương	mà	



 
 

3 

phải	chia	lìa;	khổ	do	oán	ghét	mà	phải	gặp	gỡ;	khổ	vì	thân	thể	Ngũ	ấm	không	bình	
thường.	Đó	là	8	nỗi	khổ. 

Khổ	tập	là	nguyên	nhân	của	khổ,	do	Phiền	não	Tham,	Sân,	Si.	Nếu	nói	đơn	
giản	là	3	[Kiết	sử]	Tham,	Sân,	Si.	Nếu	nói	phức	tạp	thì	chia	ra	10	Kiết	sử:	Thân	
kiến,	Giới	cấm	thủ,	Nghi,	Tham,	Sân;	đằng	sau	là	thêm	5	Kiết	sử	nữa	là	10	Kiết	sử.	 

Rõ	biết	khổ	diệt,	tức	là	niềm	vui	Niết-Bàn	thế	nào.	Và	con	đường	để	diệt	
khổ,	là	phải	tu	37	Phẩm	trợ	đạo,	nói	đơn	giản	là	Bát	chánh	đạo.	 

Chúng	ta	phải	tu	như	thế!	Nếu	ai	biết	như	vậy	thì	đó	là	làm	lợi	ích	cho	nhiều	
người	khác.	Như	vậy	nếu	quý	vị	quy	y	Phật,	Pháp,	Tăng	rồi	mà	lại	rõ	biết	được	
điều	này	nữa	thì	làm	lợi	ích	cho	nhiều	người	khác. 

Lại	nữa,	này	các	Tỷ-kheo,	do	người	nào,	người	khác	đoạn	trừ	các	Lậu	
hoặc	ngay	trong	hiện	tại,	với	thắng	trí	tự	mình	chứng	ngộ,	chứng	đạt	và	an	
trú	Vô	lậu	Tâm	giải	thoát,	Tuệ	giải	thoát.	Ðây	là	hạng	người	làm	lợi	ích	nhiều	
cho	người	khác.	

Hạng	người	thứ	ba	là	phải	chứng.	Ở	trên	là	mới	quy	y	Phật,	thì	cũng	được	
rồi,	[đã]	làm	lợi	ích	cho	nhiều	người.	Như	vậy	tu	là	làm	lợi	ích	cho	nhiều	người	
rồi	nha.	Rồi	nếu	học	được	Tứ	thánh	đế	mà	hiểu	được	rõ,	thì	cũng	đạt	lợi	ích	cho	
nhiều	người	khác.	Còn	nếu	chứng	được	Tâm	giải	thoát,	Tuệ	giải	thoát	thì	làm	lợi	
ích	cho	nhiều	người	khác	nữa.	Cho	nên	không	phải	tu	là	không	làm	được	gì,	[cho	
rằng]	không	làm	lợi	ích	cho	ai	là	không	đúng. 

Ba	hạng	người	này,	này	các	Tỷ-kheo,	làm	lợi	ích	nhiều	cho	người	khác.	
Ta	nói	rằng	không	có	một	người	nào	khác	làm	lợi	ích	nhiều	hơn	cho	người	
bằng	ba	hạng	người	này.	Ta	nói	rằng	người	này	không	thể	khéo	trả	ơn	cho	
ba	hạng	người	kia,	như	đảnh	lễ,	đứng	dậy,	chắp	tay,	hành	động	thân	thiện,	
bố	thí	các	vật	dụng	như	y,	đồ	ăn	khất	thực,	sàng	tọa,	thuốc	trị	bệnh	...		

Như	vậy,	ở	đây	đức	Phật	nói	là	ba	hạng	người	này	làm	lợi	ích	nhiều	[cho	
người	khác],	không	ai	bằng	hết.	Quý	vị	thấy	không	ạ?	Đâu	phải	là	ta	[không]	làm	
lợi	ích	nhiều,	nếu	như	mình	tu	đúng.	Và	cuối	cùng	là	nếu	người	ta	trả	ơn	thì	cũng	
không	trả	ơn	nổi	luôn.	Quý	vị	thấy	không?	Trả	ơn	như	đảnh	lễ,	chắp	tay,	hành	



 
 

4 

động	thân	thiện,	bố	thí	các	vật	dụng	như:	y,	đồ	ăn	khất	thực,	sàng	tọa,	thuốc	trị	
bệnh	v.v…	cũng	không	trả	ơn	được	đâu.	Cho	nên	là	ráng	tu	đi	để	rơi	vào	ba	hạng	
người	đó. 

((3.24)	Nhiều	Lợi	Ích:	Bahukāra	–	Kinh	Tăng	Chi	Bộ). 

Đó	là	phần	thứ	nhất,	rất	dễ,	[chúng	ta]	ráng	học	nha.	Ráng	nghe	kinh	điển,	
ráng	tu	để	mình	rơi	vào	một	trong	ba	hạng	người	đó	là	được.	Ráng	làm	sao	đó	
vào	[hạng]	Tâm	giải	thoát,	Tuệ	giải	thoát. 

	

Phần	thứ	hai,	Thiện	Trang	xin	nói	để	điều	chỉnh	tri	kiến.	Trước	đây	đã	dẫn	
bên	Kinh	A	Hàm	rồi,	tức	là	chứng	A-la-hán	có	thể	không	chứng	Thần	thông,	chứng	
các	quả	giải	thoát	[như]	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	rồi	thì	cũng	không	có	Thần	thông.	Lúc	
trước	đã	dẫn	bên	Kinh	A	Hàm	rồi,	hôm	nay	[dẫn]	luôn	nguyên	bài	kinh	trong	Kinh	
Tương	Ưng	Bộ.	Tiếp	theo	đây	Thiện	Trang	xin	giới	thiệu: 

Bài	Kinh	Nói	Rõ	Chứng	A-La-Hán	Có	Thể	Không	Chứng	Thần	Thông	

(Theo	Kinh	Tương	Ưng	Bộ)	

Bài	kinh	này	nói	rõ	là	chứng	A-la-hán	có	thể	không	chứng	Thần	thông,	có	
thể	không	có	Thần	thông.	Thứ	hai	nữa	là	qua	bài	kinh	này,	chúng	ta	có	thể	biết	
được	[sự]	khác	nhau	giữa	Tâm	giải	thoát	và	Tuệ	giải	thoát.	Quý	vị	biết	có	9	địa	vị	
A-la-hán,	thì	trong	đó	có	địa	vị	là	Tâm	giải	thoát,	Tuệ	giải	thoát;	có	người	chứng	
cả	hai,	gọi	là	Câu	giải	thoát.	Còn	có	các	mức	khác,	thực	ra	cũng	từ	đó	mà	ra,	chia	
từ	3	thành	9	đó.	Có	thể	tương	tự	như	vậy,	nhưng	thực	tế	là	9	bậc	giải	thoát	A-la-
hán,	chứ	không	phải	chỉ	có	một	bậc.	 

Bây	giờ	chúng	ta	vào	bài	kinh	này,	[bài]	kinh	cũng	hơi	dài,	nhưng	có	nhiều	
kiến	thức	cần	học. 

Như	vậy	tôi	nghe.	Một	thời	Thế	Tôn	ở	Rājagaha	(Vương	Xá),	Veḷuvana	
(Trúc	Lâm),	tại	chỗ	nuôi	dưỡng	con	sóc.	

I	



 
 

5 

Lúc	bấy	giờ	Thế	Tôn	được	cung	kính,	được	tôn	trọng,	được	kính	lễ,	
được	 cúng	dường,	được	 tôn	 sùng	và	Ngài	nhận	được	 các	vật	dụng	 cúng	
dường	như	y	áo,	ẩm	thực,	sàng	tọa	và	dược	phẩm	trị	bệnh.	

Chúng	Tỷ-kheo	cũng	được	cung	kính,	được	tôn	trọng,	được	kính	lễ,	
được	cúng	dường,	được	tôn	sùng	và	cũng	nhận	được	các	vật	cúng	dường	
như	y	áo,	ẩm	 thực,	 sàng	 tọa	và	dược	phẩm	trị	bệnh.	 (Đây	 là	bốn	 sự	 cúng	
dường	[mà]	đức	Phật	và	những	vị	Tỳ-kheo	thời	đức	Phật	nhận	được). 

Nhưng	các	du	sĩ	ngoại	đạo	không	được	cung	kính,	không	được	tôn	
trọng,	không	được	kính	lễ,	không	được	cúng	dường,	không	được	tôn	sùng	
và	cũng	không	nhận	được	các	vật	dụng	cúng	dường	như	y	áo,	ẩm	thực,	sàng	
tọa	và	dược	phẩm	trị	bệnh.	(Tức	là	lúc	đó	đạo	Phật	đang	nổi,	các	du	sĩ	ngoại	
đạo	khác	không	được	như	vậy,	nên	mới	xuất	hiện	hiện	tượng	là	[trộm	giáo	pháp	
của	Phật]). 

II	

Lúc	bấy	giờ	du	sĩ	Susīma	trú	ở	Rājagaha	cùng	với	đại	chúng	du	sĩ.	

Rồi	hội	chúng	du	sĩ	của	Susīma	nói	với	du	sĩ	Susīma:	

-	Thưa	Hiền	giả	Susīma,	ngài	hãy	đi	đến	và	sống	Phạm	hạnh	dưới	sự	
chỉ	dẫn	của	Sa-môn	Gotama.	Sau	khi	ngài	học	Chánh	pháp	xong	hãy	nói	lại	
cho	chúng	tôi.	Sau	khi	chúng	tôi	học	pháp	ấy	chúng	tôi	sẽ	nói	lại	với	các	gia	
chủ.	Như	vậy	chúng	tôi	sẽ	được	cung	kính,	được	tôn	trọng,	được	kính	lễ,	
được	cúng	dường,	được	tôn	sùng	và	chúng	tôi	sẽ	nhận	được	các	vật	dụng	
cúng	dường	như	y	áo,	ẩm	thực,	sàng	tọa	và	dược	phẩm	trị	bệnh.	

-	Thưa	vâng,	các	Hiền	giả.	

Có	nghĩa	là	lúc	đó	các	du	sĩ	ngoại	đạo	thấy	họ	bị	thất	thu	quá,	nên	bây	giờ	
sai	vị	du	sĩ	tên	là	Susima	đi	vô	trong	giáo	pháp	của	đức	Phật,	vô	trong	Tăng	đoàn	
[của]	Phật	mà	xuất	gia,	tu	trong	đó,	để	học	giáo	pháp,	trộm	các	giáo	pháp	đó.	Rồi	
về	truyền	lại	cho	những	người	này,	để	những	người	này	cũng	đi	thuyết	cho	Cư	sĩ,	
những	người	gia	chủ	ngoài	đời,	để	họ	cũng	được	nhận	[cúng	dường].	Điều	này	
gọi	là	trộm	đạo	đó	quý	vị,	thời	xưa	cũng	đã	có	rồi,	chứ	không	phải	là	bây	giờ.	Cho	



 
 

6 

nên	có	những	người	mang	danh	của	Phật	giáo,	nhưng	thực	ra	họ	không	phải	là	
theo	Phật	giáo,	[mà	là]	để	được	những	điều	này.	Thật	ra	cũng	không	có	gì	lạ. 

Du	 sĩ	 Susīma	 nghe	 theo	 hội	 chúng	 của	 mình,	 liền	 đi	 đến	 Tôn	 giả	
Ānanda;	 sau	 khi	 đến	 nói	 lên	 những	 lời	 chào	 đón	 hỏi	 thăm	 với	 Tôn	 giả	
Ānanda;	sau	khi	nói	lên	những	lời	chào	đón	hỏi	thăm	thân	hữu,	liền	ngồi	
xuống	một	bên.	

III	

Ngồi	xuống	một	bên,	du	sĩ	Susīma	nói	với	Tôn	giả	Ānanda:	

-	Này	Hiền	giả	Ānanda,	tôi	muốn	sống	Phạm	hạnh	trong	Pháp	và	Luật	
này.	

Rồi	Tôn	giả	Ānanda	đưa	du	sĩ	Susīma	đi	đến	Thế	Tôn;	sau	khi	đến,	
đảnh	lễ	Thế	Tôn	rồi	ngồi	xuống	một	bên.	

Ngồi	xuống	một	bên,	Tôn	giả	Ānanda	bạch	Thế	Tôn:	

-	Bạch	Thế	Tôn,	du	sĩ	Susīma	này	nói	như	sau:	"Này	Hiền	giả	Ānanda,	
tôi	muốn	sống	Phạm	hạnh	trong	Pháp	và	Luật	này".	

Theo	quý	vị,	ông	này	đi	với	 tâm	như	vậy,	 tới	để	 trộm	Pháp,	vô	xuất	gia	
nhưng	học	Pháp	để	về	nói	lại	với	những	người	kia.	Tâm	đó	không	chánh,	vậy	đức	
Phật	có	cho	xuất	gia	hay	không?	Thời	nay	chúng	ta	hỏi:	“Có	phải	là	tặc	trụ	không?”	
Kiểu	như	vậy	thì	không	cho,	nhưng	có	Phật	ở	đây	thì	Phật	vẫn	cho	thôi. 

-	Vậy	Ānanda,	hãy	cho	Susīma	xuất	gia.	(Có	nghĩa	là	cho	vô	học,	không	
có	vấn	đề	gì	hết).	

Và	du	sĩ	Susīma	được	xuất	gia	dưới	sự	chỉ	đạo	của	Thế	Tôn	và	được	
thọ	đại	giới.	(Vẫn	được	thọ	đại	giới	nha!	Chứ	thời	nay	mà	nói	vậy	thì	không	được,	
tâm	mà	không	chân	chánh	thì	không	được	xuất	gia). 

Lúc	bấy	giờ	nhiều	vị	Tỷ-kheo	ở	trước	mặt	Thế	Tôn	đã	tuyên	bố	chánh	
trí	như	sau:	 "Chúng	 tôi	biết	 rõ	 rằng:	 'Sanh	đã	 tận,	Phạm	hạnh	đã	 thành,	
những	việc	nên	làm	đã	làm,	không	còn	trở	lui	trạng	thái	này	nữa’".	 



 
 

7 

Có	nghĩa	là	trong	hội	chúng	đó,	có	nhiều	vị	Tỳ-kheo	đã	chứng	được	A-la-
hán	nên	mới	tuyên	bố	chánh	trí	như	vậy.	Họ	tuyên	bố:	“Chúng	tôi	đã	biết	rõ	rằng:	
‘Sanh	đã	tận,	Phạm	hạnh	đã	thành,	những	việc	nên	làm	đã	làm	xong,	không	còn	
trở	lui	trạng	thái	này	nữa’”.	Tức	là	các	ngài	đã	chứng	A-la-hán	rồi	nên	mới	tuyên	
bố	như	thế. 

IV	

Tôn	 giả	 Susīma	 được	 nghe:	 Nhiều	Tỷ-kheo	 trước	mặt	 Thế	Tôn	 đã	
tuyên	bố	chánh	 trí	như	sau:	 "Chúng	 tôi	biết	rõ	rằng:	 'Sanh	đã	 tận,	Phạm	
hạnh	đã	thành,	những	việc	nên	làm	đã	làm,	không	còn	trở	lui	trạng	thái	này	
nữa'".	

Rồi	Tôn	giả	Susīma	đi	đến	các	Tỷ-kheo;	sau	khi	đến	nói	lên	với	những	
Tỷ-kheo	ấy	những	lời	chào	đón	hỏi	thăm;	sau	khi	nói	lên	những	lời	chào	
đón	hỏi	thăm	thân	hữu,	liền	ngồi	xuống	một	bên.	

Ngồi	xuống	một	bên,	Tôn	giả	Susīma	nói	với	các	Tỷ-kheo	ấy:	

-	Có	đúng	sự	thật	chăng,	chư	Tôn	giả	ở	trước	mặt	Thế	Tôn	đã	tuyên	
bố	chánh	trí	như	sau:	"Chúng	con	biết	rõ	rằng:	'Sanh	đã	tận,	Phạm	hạnh	đã	
thành,	những	việc	nên	làm	đã	làm,	không	còn	trở	lui	trạng	thái	này	nữa'"?	

Có	nghĩa	là	ổng	thấy	các	vị	Tỳ-kheo	tuyên	bố	như	vậy,	thì	ổng	tò	mò	là	có	
phải	các	vị	Tỳ-kheo	đó	chứng	A-la-hán	rồi	không?	Ngôn	ngữ	ngày	xưa	gọi	là	‘sanh	
đã	tận,	Phạm	hạnh	đã	thành,	những	việc	nên	làm	đã	làm	xong,	không	còn	trở	lui	
trạng	thái	này	nữa’.	Ổng	vô	với	tâm	trộm	pháp	mà,	nghe	người	ta	tuyên	bố	như	
vậy	nên	tò	mò,	mới	hỏi	xem	có	phải	như	vậy	không?	Thì	các	ngài	nói	là: 

-	Thưa	có	vậy,	này	Hiền	giả.	[*Chứng	A-la-hán].	

-	Nhưng,	chư	Tôn	giả	biết	như	vậy,	 thấy	như	vậy	chắc	chứng	được	
nhiều	loại	Thần	thông	khác	nhau:	Một	thân	hiện	ra	nhiều	thân,	nhiều	thân	
hiện	ra	một	thân;	hiện	hình	biến	hình	đi	ngang	qua	vách,	qua	tường,	qua	
núi	như	đi	ngang	hư	không;	độn	thổ	trồi	lên	ngang	qua	đất	liền	như	ở	trong	
nước;	đi	trên	nước	không	chìm	như	đi	trên	đất	liền;	ngồi	kiết-già	đi	trên	hư	
không	như	con	chim;	với	bàn	tay	chạm	và	rờ	vào	mặt	trăng	và	mặt	trời,	



 
 

8 

những	vật	có	oai	lực,	đại	oai	thần	như	vậy.	Có	thể	sử	dụng	thân	một	cách	tự	
tại	cho	đến	cõi	Phạm	thiên?	

Tức	là	ổng	hỏi	các	vị	Tỳ-kheo	có	Thần	túc	thông	không?	Các	vị	Tỳ-kheo	
tuyên	bố	chứng	A-la-hán	rồi,	thì	ổng	hỏi	là	các	vị	Tỳ-kheo	có	Thần	thông	không?	
Có	một	thân	hiện	ra	nhiều	thân	được	không?	Rồi	thân	biến	hình	đi	ngang	qua	
vách	qua	tường	được	không?	Rồi	các	ngài	có	đi	ngang	qua	hư	không	được	không?	
Độn	thổ	rồi	trồi	lên	mặt	đất	như	đi	trên	nước	được	không?	Đi	trên	nước	không	
chìm	như	đi	trên	đất	được	không?	Rồi	có	kiết	già	ngồi	trên	hư	không	như	con	
chim	được	không?	Rồi	bàn	tay	có	chạm	và	rờ	vào	mặt	trăng,	mặt	trời	được	không?	
Những	oai	 thần	 lực	vậy	đó.	Rồi	 có	 thể	dùng	 thần	 lực	bay	qua	 cõi	Phạm	 thiên	
không?	 

Những	[Thần	thông]	này,	nếu	nghe	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya	nhiều	thì	quý	
vị	biết	rồi.	Những	điều	này	thể	hiện	điều	gì?	Tức	là	trong	kinh	nói	đó	là	Thần	túc	
thông.	Các	vị	này	đã	xác	nhận	mình	chứng	A-la-hán	ở	trên	rồi,	vậy	có	[Thần	túc	
thông]	hay	không?	Các	vị	này	trả	lời: 

-	Thưa	không	phải	vậy,	này	Hiền	giả.	[*Không	chứng	Thần	túc	thông].	
(Các	ngài	trả	lời	là	các	ngài	không	chứng	Thần	túc	thông.	Ổng	mới	quay	qua	hỏi	
tiếp,	hỏi	[về]	Thần	thông	thứ	hai:) 

-	Vậy	có	phải	chư	Tôn	giả	biết	như	vậy,	 thấy	như	vậy,	chứng	được	
Thiên	nhĩ	thông	thanh	tịnh	siêu	nhân,	có	thể	nghe	hai	loại	tiếng:	chư	Thiên	
và	loài	Người,	xa	và	gần	không?	(Tức	là	ổng	hỏi	có	chứng	được	Thiên	nhĩ	thông	
hay	không?	Quý	vị	nghe,	ở	đây	Thiên	nhĩ	thông	[được]	mô	tả	là	nghe	được	hai	
loại	tiếng	thôi:	chư	Thiên	và	loài	Người,	ở	xa	và	gần.	Chứ	không	phải	là	nghe	được	
nhiều	lắm	đâu). 

Các	vị	[Tỳ-kheo]	đáp: 

-	Thưa	không	phải	vậy,	này	Hiền	giả.	[*Không	chứng	Thiên	nhãn	thông].	
(Ở	trên	là	không	chứng	Thần	túc	thông,	ở	dưới	là	không	chứng	Thiên	nhãn	thông.	
Mặc	dù	chứng	A-la-hán	rồi	đó,	Phạm	hạnh	đã	thành,	việc	cần	làm	đã	làm	xong,	
nhưng	không	có	Thần	túc	thông,	không	có	Thiên	nhãn	thông	luôn). 



 
 

9 

-	Vậy	có	phải	chư	Tôn	giả	biết	như	vậy,	 thấy	như	vậy,	với	 tâm	của	
mình	biết	được	tâm	của	các	chúng	sanh	khác,	các	loài	Người	khác:	Tâm	có	
tham	biết	là	tâm	có	tham;	tâm	không	tham	biết	là	tâm	không	tham;	tâm	có	
sân	biết	là	tâm	có	sân;	tâm	không	sân	biết	là	tâm	không	sân;	tâm	có	si	biết	
là	tâm	có	si;	tâm	không	si	biết	là	tâm	không	si;	tâm	chuyên	chú	biết	là	tâm	
chuyên	chú;	tâm	tán	loạn	biết	là	tâm	tán	loạn.	Ðại	hành	tâm	biết	là	đại	hành	
tâm;	không	phải	đại	hành	tâm	biết	không	phải	là	đại	hành	tâm.	Tâm	chưa	
vô	 thượng	 biết	 là	 tâm	 chưa	 vô	 thượng;	 tâm	 vô	 thượng	 biết	 là	 tâm	 vô	
thượng.	Tâm	Thiền	định	biết	là	tâm	Thiền	định;	tâm	không	Thiền	định	biết	
là	tâm	không	Thiền	định.	Tâm	giải	thoát	biết	là	tâm	giải	thoát;	tâm	không	
giải	thoát	biết	là	tâm	không	giải	thoát?	

Đoạn	này	chính	là	mô	tả	về	Tha	tâm	thông.	Tức	là	biết	được	tâm	của	chúng	
sanh	khác;	rồi	biết	[tâm]	của	loài	khác;	[tâm]	của	người	khác	cũng	biết	luôn;	biết	
về	Tâm	tham,	là	biết	tâm	họ	tham;	cũng	biết	tâm	họ	sân.	Điều	này	gọi	là	chứng	
Tha	tâm	thông.	Các	ngài	này	chứng	A-la-hán	rồi,	ông	ấy	hỏi	các	ngài	này	có	năng	
lực	Tha	tâm	thông	không?	Các	ngài	trả	lời: 

Thưa	không	phải	vậy,	này	Hiền	giả.	(Tức	là	không	chứng	Tha	tâm	thông.	
Như	vậy	là	không	có	3	Thần	thông:	Thần	túc	thông,	Thiên	nhãn	thông,	Tha	tâm	
thông). 

Vậy	có	phải	chư	Tôn	giả	biết	như	vậy,	thấy	như	vậy,	nhớ	được	nhiều	
đời	quá	khứ.	Như	một	đời,	hai	đời,	ba	đời,	bốn	đời,	năm	đời,	mười	đời,	hai	
mươi	đời,	ba	mươi	đời,	bốn	mươi	đời,	năm	mươi	đời,	một	trăm	đời,	hai	
trăm	đời,	một	ngàn	đời,	một	trăm	ngàn	đời,	nhiều	hoại	kiếp,	nhiều	thành	
kiếp,	nhiều	hoại	và	thành	kiếp.	Vị	ấy	nhớ	rằng:	"Tại	chỗ	kia	ta	có	tên	như	
thế	này,	dòng	họ	như	thế	này,	giai	cấp	như	thế	này,	thọ	khổ	lạc	như	thế	này,	
tuổi	thọ	đến	mức	như	thế	này.	Sau	khi	chết	tại	chỗ	kia,	ta	được	sanh	ra	tại	
chỗ	nọ.	Tại	chỗ	ấy,	ta	có	tên	như	thế	này,	dòng	họ	như	thế	này,	tuổi	thọ	đến	
mức	như	thế	này.	Sau	khi	chết	tại	chỗ	nọ,	ta	được	sanh	ra	ở	đây".	Như	vậy,	
chư	Tôn	giả	nhớ	đến	nhiều	đời	sống	quá	khứ	cùng	với	các	nét	đại	cương	và	
các	chi	tiết	chăng?	

Điều	thứ	tư	[ổng]	hỏi	là	hỏi	về	Túc	mạng	thông.	Ở	đây,	chúng	ta	học	luôn	



 
 

10 

kiến	thức	về	Túc	mạng	thông.	Ai	có	Túc	mạng	thông	thì	biết	được	một	đời,	hai	
đời,	ba	đời,	bốn	đời	đến	100	đời,	ngàn	đời,	nhiều	kiếp,	[nhiều]	thành	kiếp.	Tùy	
mỗi	người,	tùy	Thiền	định	sâu	cỡ	nào	thì	có	được	[Thần	thông]	như	thế.	Trong	
nhiều	bộ	kinh	mô	tả	điều	này	là	Túc	mạng	thông.	Ai	mà	chứng	Tứ	thiền,	họ	hướng	
tâm	về	Túc	mạng	thông	thì	họ	đạt	được	[Thần	thông]	này.	Ở	đây,	các	ngài	này	đắc	
A-la-hán	rồi,	nên	ổng	mới	hỏi	là	các	ngài	có	Túc	mạng	thông	đó	không?	Các	ngài	
cũng	trả	lời	là	không	có	luôn. 

Thưa	không	phải	vậy,	này	Hiền	giả.	(Tức	là	không	chứng	Túc	mạng	thông.	
Chứ	không	phải	A-la-hán	rồi	thì	ghê	gớm	[như]	mình	tưởng	tượng,	tùy	mức	độ	
A-la-hán). 

-	Vậy	có	phải	chư	Tôn	giả	biết	như	vậy,	thấy	như	vậy,	với	Thiên	nhãn	
thanh	tịnh	siêu	nhân,	thấy	sự	sống	và	chết	của	chúng	sanh.	Chư	Tôn	giả	biết	
rõ	rằng	chúng	sanh,	người	hạ	 liệt	kẻ	cao	sang,	người	đẹp	đẽ	kẻ	thô	xấu,	
người	may	mắn	kẻ	bất	hạnh	đều	do	hạnh	nghiệp	của	họ. 

Nếu	quý	vị	có	 loại	Thần	thông	này,	gọi	 là	Thiên	nhãn	minh.	Thiên	nhãn	
minh	là	thấy	được	sanh	tử	nghiệp	của	chúng	sanh,	thì	sẽ	thấy	được	người	đó	cao	
sang,	giàu,	kém,	v.v…	đều	do	nghiệp	của	họ.	Cho	nên	quý	vị	sẽ	không	trách	móc	
tại	sao	quý	vị	nghèo,	nếu	quý	vị	chứng	loại	Thần	thông	này.	Tại	sao	con	khổ?	Tại	
sao	gì	đó...	là	do	đời	trước	làm	gì	đó	v.v…	Quý	vị	thấy	được	Thần	thông	này	thì	
quý	vị	yên	tâm,	không	trách	móc	nữa.	Do	người	ta	không	thấy,	do	không	học	pháp	
nên	trách	móc	tùm	lum. 

Những	 chúng	 sanh	này	 làm	những	ác	hạnh	về	 thân,	 làm	những	ác	
hạnh	về	lời	nói,	những	ác	hạnh	về	ý,	phỉ	báng	các	bậc	Thánh,	theo	tà	kiến,	
tạo	các	nghiệp	theo	tà	kiến.	Những	người	này	sau	khi	thân	hoại	mạng	chung	
phải	sanh	vào	cõi	dữ,	ác	thú,	đọa	xứ,	địa	ngục.	Còn	những	chúng	sanh	này	
làm	những	thiện	hạnh	về	thân,	làm	những	thiện	hạnh	về	lời	nói,	làm	những	
thiện	hạnh	về	ý,	không	phỉ	báng	các	bậc	Thánh,	theo	chánh	kiến,	tạo	các	
nghiệp	 theo	chánh	kiến.	Những	người	ấy	 sau	khi	 thân	hoại	mạng	chung	
được	sanh	lên	các	thiện	thú,	cõi	trời,	trên	đời	này.	Như	vậy,	với	thiên	nhãn	
thanh	tịnh	siêu	nhân,	các	vị	thấy	sự	sống	chết	của	chúng	sanh.	Các	vị	biết	rõ	
rằng	chúng	sanh	người	hạ	liệt	kẻ	cao	sang,	người	đẹp	đẽ	kẻ	thô	xấu,	người	



 
 

11 

may	mắn	kẻ	bất	hạnh,	đều	do	hạnh	nghiệp	của	họ	không?	

-	Thưa	không	phải	vậy,	này	Hiền	giả.	[*Không	chứng	Thiên	nhãn	minh]. 

Những	điều	này	là	thuộc	về	tu.	Chúng	ta	học	nhiều	thì	chúng	ta	biết	rồi,	
bữa	nay	[ôn	lại]	cho	chắc	thôi.	Ai	mà	chứng	Tứ	thiền,	muốn	có	[Thần	thông]	nào,	
hướng	tâm	về	đó	thì	sẽ	có.	Ở	đây,	do	các	vị	Tôn	giả	này	không	tu	[Thần	thông]	đó,	
các	ngài	chỉ	tu	để	diệt	trừ	Phiền	não	thôi,	nên	các	ngài	đắc	A-la-hán	rồi	nhưng	các	
ngài	không	có	mấy	Thần	thông	này. 

-	Vậy	có	phải	chư	Tôn	giả	biết	như	vậy,	thấy	như	vậy,	sau	khi	vượt	
khỏi	Sắc	giới,	thân	cảm	xúc	Vô	sắc	giới,	an	trú	vào	tịch	tịnh	giải	thoát?	

-	Thưa	không	phải	vậy,	này	Hiền	giả.	[*Không	chứng	Bát	giải	thoát].	

-	Hay	ở	đây,	có	phải	chư	Tôn	giả	vừa	trả	lời	như	vậy,	vừa	không	chứng	
được	các	pháp	này?	

-Này	Hiền	giả,	không	có	chứng	được	gì.	

	Tức	 là	không	chứng	được	pháp	nào	trong	mấy	pháp	đó	hết,	chứ	không	
phải	chứng	A-la-hán	rồi	thì	chứng	hết	những	pháp	đó.	Cho	nên	ai	không	học	hết	
giáo	lý,	cứ	phân	ra	nào	là	A-la-hán	chứng	được	mấy	Thần	thông,	Sơ	quả	Tu-đà-
hoàn	chứng	được	mấy	Thần	thông.	Toàn	là	những	người	không	biết,	do	không	
học	đúng	giáo	lý.	Thần	thông	không	thuộc	về	phần	chứng	giải	thoát	này,	mà	là	
một	mảng	khác.	Chúng	ta	học	rồi	chúng	ta	phân	tích	tiếp. 

Này	Hiền	giả,	không	có	chứng	được	gì	(tức	là	không	chứng	được	điều	
nào). 

-	Như	thế	nào?	

-	Thưa	Hiền	giả	Susīma,	chúng	tôi	chứng	được	Tuệ	giải	thoát.	

Nếu	chứng	được	điều	này	thì	thuộc	Tâm	giải	thoát,	nhưng	Thiện	Trang	ghi	
là	Bát	giải	thoát	cho	rõ.	Nếu	mình	ghi	Tâm	giải	thoát	thì	không	đúng	lắm,	tại	vì	ở	
đây	mô	tả	không	chính	xác,	chỉ	chứng	được	Tuệ	giải	thoát	thôi.	Tới	đây,	chúng	ta	
có	thể	kết	luận	được	người	chứng	Tuệ	giải	thoát	mà	không	[chứng]	Câu	giải	thoát,	



 
 

12 

thì	không	có	Thần	thông.	Mà	Tuệ	giải	thoát	này	là	tu	[pháp]	gì,	quý	vị	biết	không?	
Có	nhiều	người	không	biết	chứng	A-la-hán	Tuệ	giải	 thoát	 tu	pháp	gì.	A-la-hán	
Tâm	giải	thoát	có	thể	thoái	chuyển,	nhưng	Tuệ	giải	thoát	không	thoái	chuyển.	Quý	
vị	học	có	phải	vậy	không?	Khi	nào	Thiện	Trang	dẫn	lại	Luận	Đại	Tỳ	Bà	Sa,	còn	
mình	phải	học	trong	Vi	Diệu	Pháp	nữa	để	đối	chiếu. 

Chúng	ta	biết,	đây	là	chứng	A-la-hán	Tuệ	giải	thoát.	A-la-hán	Tuệ	giải	thoát	
có	thể	không	có	Thần	thông.	Nếu	quý	vị	tu	thì	vẫn	có	Thần	thông,	nhưng	ở	đây	
các	ngài	này	không	có. 

-	Tôi	không	biết	được	ý	nghĩa	một	cách	rộng	rãi	lời	nói	vắn	tắt	này	
của	chư	Tôn	giả.	Lành	thay	nếu	được	chư	Tôn	giả	nói	lên	cho	tôi,	để	tôi	có	
thể	hiểu	ý	nghĩa	một	cách	rộng	rãi	lời	nói	vắn	tắt	này	của	chư	Tôn	giả!	

-	Này	Hiền	giả	Susīma,	dù	cho	ông	có	biết	hay	ông	không	biết,	chúng	
tôi	chứng	được	Tuệ	giải	thoát.	(Nhớ!	Chứng	A-la-hán	Tuệ	giải	thoát	không	có	
Thần	thông).	

V	

Rồi	Tôn	giả	Susīma	từ	chỗ	ngồi	đứng	dậy	và	đi	đến	Thế	Tôn;	sau	khi	
đến,	đảnh	lễ	Thế	Tôn	và	ngồi	xuống	một	bên.	

Ngồi	xuống	một	bên,	Tôn	giả	Susīma	trình	bày	lên	Thế	Tôn	tất	cả	câu	
chuyện	với	các	Tỷ-kheo	ấy.	

-	Này	Susīma,	trước	hết	là	trí	về	pháp	trú,	sau	là	trí	về	Niết-Bàn.	(Tức	
là	đức	Phật	giải	thích	cho	chúng	ta	tại	sao	như	vậy). 

-	Bạch	Thế	Tôn,	con	không	hiểu	được	ý	nghĩa	một	cách	rộng	rãi	lời	
nói	vắn	tắt	này	của	Thế	Tôn.	Bạch	Thế	Tôn,	lành	thay	nếu	Thế	Tôn	nói	lên	
cho	con	để	con	có	thể	hiểu	ý	nghĩa	một	cách	rộng	rãi,	lời	nói	vắn	tắt	này	của	
Thế	Tôn!	

-	Này	Susīma,	dù	cho	ông	có	biết	hay	ông	không	có	biết,	trước	hết	là	
trí	về	pháp	trú,	sau	là	trí	về	Niết-Bàn.	Này	Susīma,	ông	nghĩ	thế	nào?	Sắc	là	
thường	hay	vô	thường? 



 
 

13 

Bây	giờ	quý	vị	muốn	chứng	giải	thoát,	ai	cũng	muốn	thành	A-la-hán,	ai	cũng	
muốn	chứng	Tu-đà-hoàn,	thì	nghe	giùm	đoạn	này.	Đoạn	này	là	đức	Phật	khai	thị	
làm	sao	để	đắc	quả,	tại	sao	các	ngài	ấy	đắc	Tuệ	giải	thoát	là	do	đoạn	này.	 

-	Là	vô	thường,	bạch	Thế	Tôn?	

-	Cái	gì	vô	thường	là	khổ	hay	lạc?	

-	Là	khổ,	bạch	Thế	Tôn.	

-	Cái	gì	vô	thường,	khổ,	chịu	sự	biến	hoại,	có	hợp	lý	chăng	khi	chúng	
ta	quán	vật	ấy	là:	"Cái	này	là	của	tôi,	cái	này	là	tôi,	cái	này	là	tự	ngã	của	tôi"?	

-	Thưa	không,	bạch	Thế	Tôn.	

Đầu	tiên	phải	quán	được	Sắc	là	gì,	[thì]	quý	vị	phải	quán	Vô	thường	giùm.	
Sau	vô	thường	là	khổ.	Đã	khổ	rồi,	[thì]	không	phải	là	ta,	không	phải	là	của	ta. 

-	Thọ	là	thường	hay	vô	thường?	

-	Vô	thường,	bạch	Thế	Tôn.	

-	Tưởng	là	thường	hay	vô	thường?	

-	Vô	thường,	bạch	Thế	Tôn.	

-	Các	Hành	là	thường	hay	vô	thường?	

-	Vô	thường,	bạch	Thế	Tôn.	

-	Thức	là	thường	hay	vô	thường?	

-	Vô	thường,	bạch	Thế	Tôn.	

-	Cái	gì	vô	thường	là	khổ	hay	lạc?	

-	Là	khổ,	bạch	Thế	Tôn.	

-	Cái	gì	vô	thường,	khổ,	chịu	sự	biến	hoại,	có	hợp	lý	chăng	nếu	chúng	
ta	quán	vật	ấy	là:	"Cái	này	là	của	tôi,	cái	này	là	tôi,	cái	này	là	tự	ngã	của	tôi"?	

-	Thưa	không,	bạch	Thế	Tôn.		



 
 

14 

Tóm	lại	vẫn	là	tu	các	pháp	rất	căn	bản:	Sắc,	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức,	quán	
giùm	là	vô	thường.	Vô	thường	thì	biến	đổi,	không	đứng	yên	nên	khổ.	Khổ	thì	sao?	
Khổ	thì	biến	hoại,	cho	nên	Vô	ngã,	không	phải	là	ta.	Thực	ra	‘Ngũ	uẩn	giai	không,	
độ	nhất	thiết	khổ	ách’	(tức	là	vượt	qua	tất	cả	khổ	ách).	Chính	là	Bát	Nhã	Tâm	
Kinh,	học	hoài	nhưng	không	hiểu.	Tóm	lại	có	năm	thứ	thôi.	 

Bây	giờ	mình	hiểu	theo	Vi	Diệu	Pháp,	Hành	là	vô	thường,	Hành	là	50	Tâm	
sở.	Thọ	cũng	là	một	Tâm	sở,	Tưởng	cũng	là	một	Tâm	[sở],	Thức	cũng	là	Tâm	[sở].	
Vậy	chúng	ta	hiểu	rõ	rồi	thì	chúng	ta	cứ	nhớ	là	Vô	thường,	Khổ	-	Không,	Vô	ngã.	
Ở	đây	không	có	chữ	‘Không’,	chỉ	có	Vô	thường,	Khổ,	Vô	ngã	là	xong,	là	chứng	quả	
giải	thoát.	Chỉ	có	bao	nhiêu	đó	thôi.	Đó	là	pháp	tu. 

	 Bây	giờ	đức	Phật	đang	giải	thích	cho	ổng	hiểu. 

-	Thưa	không,	bạch	Thế	Tôn.	

-	Do	vậy,	này	Susīma,	cái	gì	thuộc	sắc	pháp	quá	khứ,	vị	lai	hay	hiện	tại,	
nội	hay	ngoại,	thô	hay	tế,	liệt	hay	thắng,	xa	hay	gần,	tất	cả	sắc	pháp	cần	phải	
được	quán	như	chơn	như	sau:	"Cái	này	không	phải	của	tôi,	cái	này	không	
phải	là	tôi,	cái	này	không	phải	tự	ngã	của	tôi". 

Quán	Sắc	pháp	tức	là	tất	cả	những	gì,	nói	chung	hồi	nãy	quán	ở	trong	rồi,	
bây	giờ	quán	luôn	hết	thuộc	về	ba	đời:	Quá	khứ,	hiện	tại,	vị	lại.	Thân	quá	khứ	cũng	
không	được,	thân	hiện	tại	cũng	không	được,	thân	vị	lai	cũng	không	được.	Kinh	
Kim	Cang	nói:	“Quá	khứ	bất	khả	đắc,	vị	lai	bất	khả	đắc,	hiện	tại	bất	khả	đắc”.	
Rồi	thô	hay	tế	(tức	là	thô	hay	vi	tế),	liệt	hay	thắng	(là	dù	có	kém	hay	thù	thắng),	
xa	hay	gần,	tất	cả	Sắc	pháp	bên	ngoài	cũng	quán	như	vậy.	Nên	nhớ	không	có	cái	
gì	là	của	tôi	hết,	đừng	có	[cho	là]	điện	thoại	này	của	tôi,	con	này	của	tôi,	chồng	này	
của	tôi,	là	mấy	người	mê	quá	rồi.	Quý	vị	thoát	ra	được	là	thành	công.	 

Tiếp	theo	Sắc	rồi	thì	đến	Thọ: 

Cái	gì	thuộc	thọ	quá	khứ,	vị	lai	hay	hiện	tại...	(như	trên)	...	(tức	là	cũng	
vậy,	quý	vị	quán	hết).	

Cái	gì	thuộc	tưởng	quá	khứ,	vị	lai	hay	hiện	tại...	(như	trên)	...	



 
 

15 

Cái	gì	thuộc	hành	quá	khứ,	vị	lai	hay	hiện	tại...	(như	trên)	... 

Cái	gì	thuộc	thức	quá	khứ,	vị	lai	hay	hiện	tại,	nội	hay	ngoại	(tức	là	bên	
trong	hay	bên	ngoài),	thô	hay	tế,	liệt	hay	thắng,	xa	hay	gần,	tất	cả	thức	cần	
phải	quán	như	chơn	với	chánh	trí	tuệ	như	sau:	"Cái	này	không	phải	của	tôi,	
cái	này	không	phải	là	tôi,	cái	này	không	phải	tự	ngã	của	tôi".	(Chỉ	có	bấy	nhiêu	
đó	thôi,	mà	ôm	ấp	vô	là	khổ	rồi.	Cho	nên	nhiều	người	cứ	suốt	ngày	‘con	tôi,	tài	sản	
tôi’...	Đức	Phật	nói	là	‘người	ngu	nghĩ	như	thế’). 

Này	Susīma,	thấy	như	vậy,	vị	Ða	văn	Thánh	đệ	tử	nhàm	chán	đối	với	
sắc,	nhàm	chán	đối	với	thọ,	nhàm	chán	đối	với	tưởng,	nhàm	chán	đối	với	
các	hành,	nhàm	chán	đối	với	thức.	Do	nhàm	chán,	vị	ấy	ly	tham.	Do	ly	tham,	
vị	ấy	giải	thoát.	(Chỉ	cần	bấy	nhiêu	đấy	thôi,	không	cần	nhiều	gì	hết.	Chỉ	cần	đối	
với	Sắc,	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức,	quán	được	như	vậy,	rồi	nhàm	chán,	cuối	cùng	
họ	rời	được	tham.	Do	ly	tham,	vị	ấy	giải	thoát).	Trong	sự	giải	thoát,	trí	khởi	lên	
biết	 rằng:	 "Ta	 đã	 giải	 thoát".	 Vị	 ấy	 biết	 rõ:	 "Sanh	đã	 tận,	 Phạm	hạnh	đã	
thành,	những	việc	nên	làm	đã	làm,	không	còn	trở	lui	trạng	thái	này	nữa"	
(tức	là	đức	Phật	giải	thích	lại	chứng	A-la-hán	chỉ	vậy	thôi	đó,	đi	con	đường	rất	
đơn	giản).	Này	Susīma,	ông	có	 thấy	chăng:	"Do	duyên	sanh,	già	chết	sanh	
khởi"? 

Đoạn	này	thì	nói	một	cách	khác	nữa,	nhưng	tạm	thời	Thiện	Trang	dừng	ở	
đó	để	 quý	 vị	 thấy.	 Tức	 là	 chứng	A-la-hán	như	 vậy	 đó,	 ai	 nhìn	 được	 Sắc,	 Thọ,	
Tưởng,	Hành,	Thức,	là	khổ,	là	vô	thường,	vô	ngã,	thì	khi	đó	mình	sẽ	tách	ra.	Khi	
tách	ra	được	rồi	thì	không	tham	nữa,	khi	đó	mình	sẽ	giải	thoát.	Khi	giải	thoát	rồi	
thì	không	dính	 trong	đó	nữa.	Nói	 tóm	 lại	mình	nhảy	ra	khỏi	Sắc,	Thọ,	Tưởng,	
Hành,	Thức	giùm.	Quý	vị	đừng	cho	mấy	điều	đó	là	của	mình.	Bây	giờ	Sắc	là	thân	
thể	này,	mình	bỏ	được	chưa?	Thân	thể	là	Sắc,	là	dễ	nhất	đó.	Rồi	Thọ	là	những	cảm	
nhận,	cảm	thọ	của	mình.	Những	cảm	thọ	vui,	buồn,	đau	khổ,	tức	là	năm	thọ	đó,	
mình	bỏ	đi.	Rồi	Tưởng,	Hành,	Thức.	Quý	vị	tách	ra	khỏi	được	là	quý	vị	chán	rồi,	
ly	tham,	giải	thoát	vậy	thôi.	Giải	thoát	là	sanh	tử	hết. 

Cho	nên	nói	rất	là	đơn	giản,	nhưng	bao	nhiêu	người	làm	không	được.	Tại	
vì	chấp	quá	đi,	chấp	vào	rồi	không	thoát	ra	được.	Vì	sao	chấp?	Vì	chưa	thấy	được	
như	vậy,	tức	là	chưa	thấy	[những	điều	đó]	là	vô	thường,	chưa	thấy	là	khổ,	chưa	



 
 

16 

thấy	là	vô	ngã,	mà	thấy	toàn	là	của	mình	không	thôi.	Suy	nghĩ	này	của	tôi,	cái	này	
của	tôi,	cái	gì	cũng	của	tôi,	cho	nên	ôm	ấp	trong	đó	thì	khổ. 

Đó	 là	đoạn	thứ	nhất.	Đoạn	thứ	hai,	đức	Phật	nói	về	12	Nhân	duyên.	Do	
duyên	sanh	mà	già	chết	sanh	khởi,	tức	là	nói	tắt	về	12	nhân	duyên. 

-	Thưa	vâng,	bạch	Thế	Tôn.	

…	(Tức	là	nói	về	từng	điều	trong	12	nhân	duyên.	Ở	đây	ngài	Minh	Châu	
chấm	chấm	(...)	cho	bớt). 

-	"Do	duyên	thủ,	hữu	sanh	khởi?"	(có	thủ	thì	có	hữu)	Này	Susīma,	ông	
có	thấy	chăng?	

-	Thưa	có,	bạch	Thế	Tôn.	

-	Này	Susīma,	ông	có	thấy	chăng:	"Do	duyên	ái,	thủ	sanh	khởi"?	(Vòng	
12	nhân	duyên). 

-	Thưa	có,	bạch	Thế	Tôn.	

-	"Do	duyên	thọ,	ái	sanh	khởi.	Do	duyên	xúc,	thọ	sanh	khởi.	Do	duyên	
sáu	xứ,	thọ	sanh	khởi.	Do	duyên	danh	sắc,	sáu	xứ	sanh	khởi.	Do	duyên	thức,	
danh	sắc	sanh	khởi.	Do	duyên	hành,	 thức	sanh	khởi.	Do	duyên	vô	minh,	
hành	sanh	khởi".	Này	Susīma,	ông	có	thấy	chăng?	(Tức	là	nói	12	nhân	duyên	
luôn.	Cho	nên	người	chứng	được	A-la-hán	thì	người	ta	cũng	thấy	được	12	nhân	
duyên). 

-	Thưa	có,	bạch	Thế	Tôn.	

-	"Do	sanh	diệt,	già	chết	diệt",	này	Susīma,	ông	có	thấy	chăng?	(Nói	
ngược	của	vòng	12	nhân	duyên). 

-	Thưa	có,	bạch	Thế	Tôn.	

-	"Do	hữu	diệt,	nên	sanh	diệt",	này	Susīma,	ông	có	thấy	chăng?	

-	Thưa	có,	bạch	Thế	Tôn.	

Nói	chung,	đoạn	này	nói	12	nhân	duyên,	mình	cứ	diệt	hết	đó. 



 
 

17 

	-	"Do	thủ	diệt,	nên	hữu	diệt.	Do	ái	diệt	nên	thủ	diệt.	Do	thọ	diệt	nên	
ái	diệt.	Do	xúc	diệt	nên	thọ	diệt.	Do	sáu	xứ	diệt	nên	xúc	diệt.	Do	danh	sắc	
diệt,	nên	sáu	xứ	diệt	(đoạn	này	quý	vị	quen	rồi	nên	Thiện	Trang	đọc	nhanh).	Do	
thức	diệt,	nên	danh	sắc	diệt.	Do	hành	diệt	nên	thức	diệt.	Do	vô	minh	diệt,	
nên	hành	diệt!".	Này	Susīma,	ông	có	thấy	chăng?	

-	Thưa	có,	bạch	Thế	Tôn.	

Tức	là	bây	giờ	đức	Phật	nói	đây	là	giải	thoát.	Tóm	lại	giải	thoát	được	như	
vậy	rồi	thì	có	được	những	gì?	Đức	Phật	giải	thích	không	có	Thần	thông	là	ở	chỗ	
này. 

-	Nhưng	này,	biết	như	vậy,	thấy	như	vậy,	ông	có	chứng	được	các	Thần	
thông	nhiều	loại	sai	khác:	Một	thân	hiện	ra	nhiều	thân;	nhiều	thân	hiện	ra	
một	thân;	hiện	hình,	biến	hình	đi	ngang	qua	vách,	qua	tường,	qua	núi	như	
đi	ngang	hư	không;	độn	thổ,	trồi	lên	ngang	qua	đất	liền	như	ở	trong	nước;	
đi	trên	nước	không	chìm	như	đi	trên	đất	liền;	ngồi	kiết-già	đi	trên	hư	không	
như	con	chim;	với	bàn	tay	chạm	và	rờ	mặt	trăng	và	mặt	trời,	những	vật	có	
đại	oai	lực,	đại	oai	thần	như	vậy.	Có	thể	sử	dụng	thân	một	cách	tự	tại	cho	
đến	cõi	Phạm	thiên?	

-	Thưa	không,	bạch	Thế	Tôn.	

-	Này	Susīma,	có	phải	biết	như	vậy,	thấy	như	vậy,	với	Thiên	nhĩ	thanh	
tịnh	siêu	nhân,	ông	có	thể	nghe	hai	loại	tiếng,	tiếng	chư	Thiên	và	tiếng	loài	
Người,	tiếng	xa	và	tiếng	gần?	

-	Thưa	không,	bạch	Thế	Tôn.	

Đoạn	này	đức	Phật	lặp	lại,	giải	thích	về	các	loại	Thần	thông,	và	nói	rằng	
thật	ra	mấy	người	chứng	12	nhân	duyên,	hay	cuối	cùng	chứng	giải	thoát	A-la-hán	
như	ở	trên	thì	có	liên	quan	gì	đến	Thần	thông	đâu.	Tức	là	đức	Phật	nói	đoạn	này	
không	liên	quan	gì	đoạn	trên	hết,	đoạn	này	tu	[pháp]	khác.	Tu	Thiền	chỉ	thì	mới	
có	Thần	thông	thôi,	tu	đến	Tứ	thiền	rồi	hướng	về	Thần	thông	thì	có	Thần	thông.	
Còn	các	ngài	ở	đây	là	tu	Tuệ	giải	thoát	mà.	Tuệ	giải	thoát	là	quán	được	Sắc,	Thọ,	
Tưởng,	Hành,	Thức	đều	là	vô	thường,	là	khổ,	là	không	phải	ta	(là	vô	ngã	đó).	Cứ	



 
 

18 

như	thế	mà	chứng	quả	giải	thoát.	Hoặc	quán	12	nhân	duyên	thì	có	liên	quan	gì	
đến	Thiền	chỉ	đâu	mà	đắc	các	Thần	thông.	 

Do	ông	này	tu	theo	ngoại	đạo	nên	ổng	không	hiểu,	mấy	giải	thoát	này	đâu	
có	liên	quan	gì	đến	Tứ	thiền	đâu,	cho	nên	không	có	[Thần	thông].	Các	vị	A-la-hán	
dùng	trí	tuệ	giải	thoát	mà,	không	tu	đến	Tứ	thiền	cho	nên	không	có	Thần	thông.	
Đoạn	này	đức	Phật	nhắc	lại	mấy	loại	Thần	thông,	Thiện	Trang	xin	lướt	qua	đoạn	
này,	cũng	giống	như	vậy. 

-	Này	Susīma,	có	phải	biết	như	vậy,	thấy	như	vậy,	với	tâm	của	mình	
biết	được	tâm	của	chúng	sanh	sai	khác,	của	loài	Người	sai	khác.	Với	tâm	có	
tham,	ông	biết	được	tâm	có	tham...	với	tâm	không	giải	thoát,	ông	biết	được	
là	tâm	không	giải	thoát;	với	tâm	giải	thoát,	ông	biết	được	là	tâm	giải	thoát?	

-	Thưa	không,	bạch	Thế	Tôn.	

-	Này	Susīma,	có	phải	biết	như	vậy,	thấy	như	vậy,	ông	có	thể	nhớ	được	
nhiều	đời	quá	khứ	sai	khác.	Như	một	đời...	 (như	trên)...	Ông	có	 thể	nhớ	
được	nhiều	đời	quá	khứ	sai	khác	cùng	với	các	nét	đại	cương	và	các	chi	tiết?	

-	Thưa	không,	bạch	Thế	Tôn.	

-	 Này	 Susīma,	 nhưng	 biết	 như	 vậy,	 thấy	 như	 vậy,	 với	 Thiên	 nhãn	
thanh	tịnh	siêu	nhân,	ông	có	thể	thấy	các	chúng	sanh	chết	đi	sanh	lại...	Ông	
có	thể	biết	các	chúng	sanh	tùy	theo	hạnh	nghiệp	của	họ?	

-	Thưa	không,	bạch	Thế	Tôn.	

-	Này	Susīma,	nhưng	biết	như	vậy,	thấy	như	vậy,	có	phải	sau	khi	vượt	
khỏi	các	sắc	pháp,	với	thân	cảm	thọ	vô	sắc	pháp	ông	an	trú	với	tịch	tịnh	giải	
thoát?	

-	Thưa	không,	bạch	Thế	Tôn.	

-	Nay	ở	đây,	này	Susīma,	với	câu	trả	lời	như	vậy,	với	những	pháp	này	
không	chứng	được,	này	Susīma,	có	phải	ông	không	làm	được	điều	này?	

VI	



 
 

19 

Rồi	Tôn	giả	Susīma	cúi	đầu	đảnh	lễ	chân	Thế	Tôn	và	bạch	Thế	Tôn:	

-	Một	tội	lỗi	con	đã	vi	phạm,	bạch	Thế	Tôn,	vì	ngu	đần,	vì	si	mê,	vì	bất	
thiện.	Con	đã	xuất	gia	như	một	người	ăn	trộm	pháp	trong	Pháp	và	Luật	khéo	
giảng	này.	Bạch	Thế	Tôn,	mong	Thế	Tôn	chấp	nhận	con	tội	lỗi	này	là	một	tội	
lỗi	để	con	ngăn	ngừa	trong	tương	lai!	(Tức	là	ổng	cũng	biết	rồi,	ổng	vô	xuất	gia	
để	ăn	trộm	pháp,	vô	đó	không	phải	để	tu,	vô	đó	để	học	rồi	ăn	trộm.	Bây	giờ	ổng	
xin	sám	hối	với	đức	Phật). 

-	Này	Susīma,	thật	sự	ông	đã	phạm	tội,	vì	ngu	đần,	vì	si	mê,	vì	bất	thiện,	
ông	đã	xuất	gia	như	người	ăn	trộm	pháp	trong	Pháp	và	Luật	khéo	giảng	này.	

Ví	như,	này	Susīma,	người	ta	bắt	được	một	người	ăn	trộm,	một	người	
phạm	tội,	dắt	đến	cho	vua	và	thưa:	"Thưa	Ðại	vương,	đây	là	người	ăn	trộm,	
người	phạm	tội.	Ðại	vương	hãy	gia	phạt	người	ấy	theo	hình	phạt	nào	như	
Ðại	vương	muốn".	Vua	ấy	nói	như	sau:	"Các	ông	hãy	đem	người	này,	lấy	dây	
thật	chắc	trói	cánh	tay	người	này	thật	chặt	về	phía	sau,	cạo	đầu	người	ấy	đi,	
dắt	người	ấy	đi	xung	quanh	trên	một	xe	nhỏ	với	một	cái	trống,	đi	từ	đường	
này	tới	đường	khác,	từ	ngã	ba	này	đến	ngã	ba	khác,	dắt	người	ấy	ra	khỏi	
cửa	thành	phía	Nam,	và	hãy	chặt	đầu	người	ấy	tại	thành	phía	Nam".	

Đây	là	luật	hồi	xưa,	xử	tử	người	ta,	trói	chặt	tay	ra	đằng	sau,	rồi	cạo	trọc	
đầu,	cho	lên	chiếc	xe,	rồi	có	trống	đánh	‘tùng,	tùng	tùng’,	đi	hết	đoạn	đường	này	
đến	đoạn	đường	kia,	giống	như	thị	uy	cho	người	ta	sợ,	người	ta	đừng	phạm	tội.	
Rồi	cuối	cùng	ra	chặt	đầu.	Xử	án	bây	giờ	thì	chắc	hết	[kiểu	này]	rồi,	Thiện	Trang	
nhớ	hồi	xưa	có	vụ	án	nào	tử	hình	nổi	tiếng,	thì	đưa	đến	vùng	dân	nào	mà	hung	
dữ	để	xử	án	tử	hình,	tuyên	bố	ở	đó	cho	dân	đi	coi	rồi	sợ	không	làm	nữa.	Đó	là	
cách	vua	hồi	xưa	làm	như	vậy. 

Những	người	kia	vâng	theo	lời	vua	dạy,	lấy	dây	thật	chắc	trói	cánh	
tay	người	ấy	thật	chặt	về	phía	sau,	cạo	trọc	đầu,	dắt	người	ấy	đi	xung	quanh	
trên	một	xe	nhỏ	với	một	cái	trống,	đi	từ	đường	này	tới	đường	khác,	từ	ngã	
ba	này	tới	ngã	ba	khác,	dắt	người	ấy	ra	khỏi	cửa	thành	phía	Nam,	và	chặt	
đầu	người	ấy	tại	thành	phía	Nam.	

Này	Susīma,	ông	nghĩ	thế	nào?	Người	ấy	do	nhân	duyên	như	vậy	có	



 
 

20 

cảm	thọ	khổ	ưu	hay	không?	

-	Thưa	có,	bạch	Thế	Tôn.	

-	Này	Susīma,	dù	cho	người	ấy	do	nhân	duyên	như	vậy	cảm	thọ	khổ	
ưu,	hay	không	cảm	thọ	khổ	ưu,	thời	sự	xuất	gia	với	tư	cách	ăn	trộm	pháp	
trong	Pháp	và	Luật	khéo	thuyết	này,	do	nhân	duyên	ấy	phải	rơi	vào	và	chịu	
đựng	khổ	báo	còn	kịch	liệt	hơn	và	quả	báo	còn	đau	đớn	hơn.	(Tức	là	nếu	ăn	
trộm	pháp	thì	tội	này	nặng). 

Này	Susīma,	ông	thấy	phạm	tội	là	phạm	tội	và	như	pháp	phát	lộ	(biết	
phạm	tội	rồi,	như	pháp	phát	lộ),	nên	Ta	chấp	nhận	tội	ấy	cho	ông.	Này	Susīma,	
như	vậy	Luật	của	bậc	Thánh	được	tăng	trưởng,	khi	thấy	được	phạm	tội	là	
phạm	tội	và	như	pháp	phát	lộ	để	ngăn	giữ	trong	tương	lai.	(Tức	là	đức	Phật	
nói	phạm	tội	như	thế	này	thì	cứ	sám	hối	là	hết). 

((12.70)	Susīma	(SA	347)	–	Chương	12	Tương	Ưng	Nhân	Duyên	–	Kinh	
Tương	Ưng	Bộ). 

Đoạn	này,	chúng	ta	thấy	rõ	ràng	đúng	không	ạ?	Tóm	lại	bữa	nay	giải	thích	tại	sao	
A-la-hán	Tuệ	giải	thoát	thì	không	có	Thần	thông.	Tuệ	giải	thoát	đâu	có	tu	Thiền	
chỉ	đâu,	nói	tóm	lại	tu	Thiền	chỉ	không	đủ	đến	mức	Tứ	thiền.	Nhưng	thật	ra	có	
người	thắc	mắc	là	tại	sao	các	ngài	không	tu	để	có	Thần	thông?	Chắc	có	người	sẽ	
hỏi	vậy.	Trả	lời	luôn	nha!	Tại	vì	các	ngài	chứng	Tuệ	giải	thoát	rồi	nên	thấy	không	
cần	thiết,	đằng	nào	cũng	nhập	Niết-Bàn	rồi,	bây	giờ	tu	Thần	thông	làm	chi.	Bây	
giờ	tu	dễ	lắm,	tại	vì	tâm	thanh	tịnh	rồi,	chứng	A-la-hán	rồi	mà,	muốn	tu	đến	Tứ	
thiền	thì	tu	đến	Tứ	thiền	thôi,	có	ai	dạy	là	tu	thôi.	Nhưng	tu	để	làm	gì?	Đủ	nhập	
Niết-Bàn	rồi	thì	tu	làm	gì	nữa.	Nhưng	lúc	đó	mà	tu	Thần	thông	thì	cũng	tu	được,	
không	có	khó	gì.	Ở	đây	mình	phải	hiểu	như	vậy. 

Bài	kinh	này	rõ	ràng	rồi	nha!	Rõ	ràng	như	ban	ngày	rồi	đó,	cho	nên	những	
ai	bị	kiến	thức	cũ	sai	rồi	thì	sửa	lại,	nên	nhớ	A-la-hán	chưa	hẳn	có	Thần	thông.	Có	
nhiều	người	không	học	kinh	rồi	nói	A-la-hán	có	Thần	thông	ghê	gớm	lắm,	[không	
phải	nha],	còn	tùy	bậc.	

		 	



 
 

21 

Đó	là	nội	dung	thứ	hai.	Nội	dung	thứ	ba,	Thiện	Trang	xin	giới	thiệu	một	
pháp	hành,	pháp	này	cũng	quan	trọng.	Đây	là	mọi	người	cũng	hay	vi	phạm. 

Nói	Pháp	Phải	Hợp	Người	

(Theo	Kinh	Tăng	Chi	Bộ)	

Thế	nào	là	hợp?	Đức	Phật	có	đưa	ra	luôn.	Thiện	Trang	thấy	trong	kinh	đức	
Phật	nói	hết	rồi,	chỉ	cần	học	trong	kinh	là	đủ	rồi.	

-	Lời	nói	của	năm	hạng	người,	này	các	Tỷ-kheo,	là	ác	thuyết,	khi	có	sự	
đối	chứng	giữa	người	và	người.	Thế	nào	là	năm?	(Tức	là	có	năm	lời	nói,	mà	
nói	đó	là	ác	thuyết	chứ	không	phải	thiện	thuyết	đâu.	Cẩn	thận!) 

(1)	Nói	về	tín	với	người	không	tin,	này	các	Tỷ-kheo,	là	ác	thuyết	(thứ	
nhất	là	nói	về	niềm	tin	cho	người	không	tin,	đó	là	ác	thuyết	rồi	đó.	Nên	nhớ!	Các	
cô	ở	nhà	hay	nói	với	chồng	mình,	nói	với	con	mình,	nói	với	người...	Người	ta	có	
tin	đâu	mà	cứ	đem	Phật	pháp	ra	nói	với	họ.	Đức	Phật	nói	 là	nói	như	vậy	là	ác	
thuyết	rồi	đó.	Tại	sao	là	ác	thuyết	thì	lát	nữa	rồi	nghe	nhé);	(2)	nói	về	giới	với	
người	ác	giới	là	ác	thuyết	(người	ta	không	có	giữ	giới,	người	ta	đã	phạm	tùm	
lum	giới	rồi,	mà	mình	nói	về	giới	với	họ,	đó	là	ác	thuyết.	Cho	nên	nói	cũng	phải	
biết	nói	nữa,	không	học	 rồi	nói	 tùm	 lum	 tùm	 la);	 (3)	nói	về	nghe	nhiều	với	
người	nghe	ít	là	ác	thuyết	(người	ta	không	có	đa	văn,	người	ta	nghe	ít	lắm,	người	
ta	không	thèm	nghe,	mà	mình	bảo	người	ta	nghe	nhiều	thì	cũng	là	ác	thuyết	luôn);	
(4)	nói	về	bố	thí	với	người	xan	tham	là	ác	thuyết	(người	ta	xan	tham	mà	quý	
vị	đi	nói	về	bố	thí	với	họ,	đó	là	ác	thuyết	rồi.	Cho	nên	đức	Phật	rất	là	trí	tuệ,	quý	
vị	thấy	không	ạ?);	(5)	nói	về	trí	tuệ	với	người	ác	tuệ	là	ác	thuyết	(người	ta	Tà	
kiến	rồi	mà	quý	vị	nói.	Không	hợp,	thôi	từ	từ). 

Và	này	các	Tỷ-kheo,	tại	sao	nói	về	tín	với	người	không	tin	là	ác	thuyết?	
(Bây	giờ	đức	Phật	giải	thích	tại	sao	như	thế?	Chắc	quý	vị	thắc	mắc	tại	sao	như	thế,	
đức	Phật	có	giải	thích	luôn).	Người	không	tin,	này	các	Tỷ-kheo,	khi	được	nói	
về	lòng	tin	liền	tức	tối,	phẫn	nộ,	hiềm	khích,	mất	bình	tĩnh,	biểu	lộ	phẫn	nộ,	
sân	hận,	phiền	muộn.	(Quý	vị	nói	với	ông	chồng,	ổng	tức	mình	lên	ổng	chửi	là	
đúng	rồi.	Đức	Phật	nói	rồi.	Họ	đâu	có	tin	đâu	[mà	mình	nói].	Đức	Phật	giải	thích:)	
Vì	sao?	Vì	rằng	vị	ấy	không	thấy	tự	mình	có	đầy	đủ	lòng	tin,	do	nhân	duyên	



 
 

22 

ấy,	không	có	hỷ	và	hân	hoan.	Do	vậy,	nói	về	tín	với	người	không	có	lòng	tin	
là	ác	thuyết. 

Thứ	nhất,	là	nói	với	người	không	tin.	Họ	không	tin	rồi	thì	nói	nữa	làm	chi.	
Cho	nên	không	tin	thì	né	đi	cho	rồi.	Nói	với	người	ta,	mà	người	ta	đâu	có	lòng	tin	
đâu,	nên	tức	tối,	phẫn	nộ,	hiềm	khích.	Rồi	người	ta	mất	bình	tĩnh,	biểu	lộ	ra	sân	
hận,	phiền	muộn,	phẫn	nộ.	Cho	nên	nói	làm	chi,	đức	Phật	nói	đừng	nên	nói.	Còn	
bây	giờ	nói	với	người	ác	giới	nè. 

Và	này	các	Tỷ-kheo,	tại	sao	nói	về	giới	với	người	ác	giới	là	ác	thuyết?	
Người	ác	giới,	này	các	Tỷ-kheo,	khi	được	nói	về	giới	liền	tức	tối,	phẫn	nộ…	
(giống	như	trên)	Vì	sao?	Vì	rằng	vị	ấy	không	thấy	tự	mình	có	đầy	đủ	giới,	do	
nhân	duyên	ấy,	không	có	hỷ	và	hân	hoan.	Do	vậy,	nói	về	giới	với	người	ác	
giới	là	ác	thuyết.	

Đúng	không	quý	vị?	Đúng	rồi!	Người	 ta	phạm	giới,	nhất	 là	mấy	bà,	ông	
chồng	mình	thì	tà	dâm,	mà	quý	vị	cứ	đem	tà	dâm	ra	hù	ổng,	nói	này	nói	kia,	nói	
theo	Kinh	Địa	Tạng	là	mai	mốt	đọa	làm	bồ	câu,	uyên	ương,	se	sẻ.	Rồi	ổng	nghe	
thấy	mình	làm	không	được	cho	nên	tức,	nên	ổng	chửi.	Đó	là	không	khéo	thuyết,	
không	thiện	thuyết. 

Cho	nên	quý	vị	thấy	đức	Phật	dạy	hết	rồi,	mình	không	có	học,	mình	không	
có	làm	theo,	mình	toàn	đem	ra	nói.	Càng	nói	thì	càng	sai,	càng	nói	thì	càng	đẩy	
người	ta	ra	xa	mình	thôi.	Cho	nên	cố	gắng,	học	hôm	nay	là	biết	rồi	đó. 

Và	này	các	Tỷ-kheo,	tại	sao	nói	về	nghe	nhiều	với	người	nghe	ít	là	ác	
thuyết?	Người	nghe	ít,	này	các	Tỷ-kheo,	khi	được	nói	đến	nghe	nhiều	liền	
tức	tối,	phẫn	nộ...	Vì	sao?	Vì	rằng	vị	ấy	không	thấy	tự	mình	có	đầy	đủ	nghe	
nhiều,	do	nhân	duyên	ấy,	không	có	hỷ	và	hân	hoan.	Do	vậy,	nói	về	nghe	
nhiều	với	người	nghe	ít	là	ác	thuyết.	

Quý	vị	thấy	có	nhiều	người	tu	Tịnh	Độ	chẳng	hạn,	họ	không	thích	nghe	gì	
hết,	họ	kêu	‘một	câu	Phật	hiệu	đủ	rồi,	một	bộ	kinh	đủ	rồi’.	Bây	giờ	mà	quý	vị	nói	
đa	văn	gì	đó,	họ	nghe	thì	họ	tức	tối,	họ	thấy	họ	đâu	có	đa	văn	gì	đâu,	nghe	như	thế	
họ	chửi	là	đúng	rồi.	Cho	nên	nói	phải	đúng	thời. 



 
 

23 

Và	này	các	Tỷ-kheo,	 tại	sao	nói	về	bố	thí	với	người	xan	tham	là	ác	
thuyết?	(Ở	đây	chúng	ta	nên	thêm	chữ	‘vì’	vào)	Vì	người	xan	tham,	này	các	Tỷ-
kheo,	khi	được	nói	 về	bố	 thí	 liền	 tức	 tối,	 phẫn	nộ...Vì	 sao?	Vì	 rằng	vị	 ấy	
không	thấy	tự	mình	có	đầy	đủ	bố	thí,	do	nhân	duyên	ấy,	không	có	hỷ	và	hân	
hoan.	Do	vậy,	nói	về	bố	thí	với	người	xan	tham	là	ác	thuyết.	

Rõ	ràng	bây	giờ	quý	vị	cứ	chê	người	ta	keo	kiệt	quá,	thế	này	thế	kia,	người	
ta	đâu	có	bố	thí	rộng	rãi	đâu.	Hoặc	là	khen	ngợi	người	bố	thí	thì	người	ta	không	
thích,	vì	người	ta	đâu	có	bố	thí	đâu,	nên	người	ta	tức	tối,	phẫn	nộ.	Nên	phải	khéo	
nha!	Thuyết	pháp	phải	kế	cơ	là	như	vậy. 

Và	này	các	Tỷ-kheo,	tại	sao	nói	về	tuệ	với	người	ác	tuệ	là	ác	thuyết?	
Người	ác	tuệ,	này	các	Tỷ-kheo,	khi	được	nói	đến	trí	tuệ	liền	tức	tối,	phẫn	
nộ...Vì	 sao?	Vì	 rằng	vị	 ấy	không	 thấy	 tự	mình	có	đầy	đủ	 trí	 tuệ,	do	nhân	
duyên	ấy,	không	có	hỷ	và	hân	hoan.	Do	vậy,	nói	về	trí	tuệ	với	người	ác	tuệ	
là	ác	thuyết.	

Điều	này	cũng	nói	rất	rõ,	ác	tuệ	là	trí	tuệ	sai	đó.	Ví	dụ	như	hôm	nay	chúng	
ta	học	bài	nói	về	Thần	thông,	bây	giờ	quý	vị	qua	nói	với	mấy	người	tu	Tịnh	Độ	là	
họ	học	sai	rồi.	Họ	biết	là	họ	học	sai	rồi,	nhưng	mình	phải	khéo	dẫn	dụ	cho	họ	học.	
Chứ	còn	mình	nói	ông	thầy	đó	nói	sai	rồi,	là	tà	ma	gì	đó,	tùm	lum,	thì	họ	đâu	có	
chịu,	họ	tức	tối	liền.	Cho	nên	phải	dẫn	cho	họ	đọc	kinh,	họ	tự	đọc	là	họ	hiểu	thì	họ	
tin.	Còn	mình	không	dẫn	cho	họ	đọc	kinh,	hay	không	trích	kinh	cho	họ	mà	nói	
không	không,	thì	họ	chửi.	Đó	là	ác	thuyết. 

Còn	ở	đây	Thiện	Trang	nói	chung	chung,	ai	có	duyên	thì	nghe	thôi.	Người	
ta	không	nghe.	người	ta	thấy	không	phù	hợp	với	họ	là	họ	chạy	mất	tiêu	rồi.	Đó	là	
bình	 thường	nha!	Mà	Chánh	pháp	 thì	 cần	phải	nói,	 chứ	không	 thể	không	nói.	
Nhưng	khi	mình	nói	thì	phải	lựa	lời,	chứ	không	là	họ	chửi.	Đó	là	ác	thuyết	mà,	cho	
nên	là	phải	biết. 

Lời	nói	của	năm	hạng	người	này	là	ác	thuyết,	khi	có	sự	đối	chứng	giữa	
người	và	người.	(Bây	giờ	thế	nào	là	thiện	thuyết?	Ở	đây	đức	Phật	nói:) 

Lời	nói	của	năm	hạng	người	này	là	thiện	thuyết,	khi	có	sự	đối	chứng	
giữa	người	và	người.	Thế	nào	là	năm? 



 
 

24 

Thuyết	về	tín	cho	người	có	lòng	tin,	này	các	Tỷ-kheo,	là	thiện	thuyết;	
thuyết	về	giới	cho	người	giữ	giới	là	thiện	thuyết;	thuyết	về	nghe	nhiều	cho	
người	nghe	nhiều	là	thiện	thuyết;	thuyết	về	bố	thí	cho	người	bố	thí	là	thiện	
thuyết;	thuyết	về	trí	tuệ	cho	người	trí	tuệ	là	thiện	thuyết.		

Và	này	các	Tỷ-kheo,	tại	sao	thuyết	về	lòng	tin	cho	người	có	lòng	tin	là	
thiện	thuyết?	 

Điều	này	tương	tự	như	trên,	mình	đảo	lại	thôi.	Bây	giờ	người	có	trí	tuệ	thì	
nói	cho	họ	có	trí	tuệ.	Ví	dụ	họ	có	niềm	tin	rồi	thì	mình	nói	‘bạn	tin	rất	là	tốt	rồi’,	
thế	này	thế	kia	v.v…	nói	để	tăng	thêm	niềm	tin	cho	họ	nữa.	Bạn	đã	tin	rồi,	bây	giờ	
tin	nữa,	nghe	điều	này	điều	kia	rồi	thực	hành.	Hay	bạn	giữ	giới	tốt	rồi,	bây	giờ	giữ	
thêm	giới	Bát	quan	trai	này	tốt	hơn,	có	phước	hơn,	v.v….	Tức	là	người	ta	đã	làm	
được	rồi	thì	mình	nói.	Còn	chưa	gì	hết	mà	mình	quất	ầm	một	phát,	thì	họ	không	
thấy	có	gì	hết	là	không	được. 

Tức	là	mình	thuyết	điều	gì	mà	họ	làm	được	rồi	thì	mình	nâng	lên,	rồi	từ	từ	
mình	dẫn	vô.	Chứ	còn	như	nông	dân	vùng	biển,	họ	toàn	là	sát	sanh,	vô	đó	mà	mình	
nói	giữ	giới	sát	sanh	đầu	tiên,	thì	mình	nói	vậy	là	bay	luôn,	đúng	không?	Có	vị	Sư	
đó	kể,	đi	thuyết	pháp	ở	vùng	miền	Tây	[tỉnh]	nào	đó,	đang	thuyết	về	giới	uống	
rượu,	thì	có	ông	đó	uống	rượu	say,	ổng	chạy	lên	giựt	luôn	cái	micro	của	vị	Sư	đó,	
không	cho	nói	nữa.	Vị	Sư	đó	cũng	khỏi	nói	luôn,	quý	vị	thấy	cỡ	đó	đó.	Tức	là	họ	
nghe	điều	[không	vừa	ý],	vị	Sư	đó	tất	nhiên	không	phải	thuyết	cho	ổng,	mà	thuyết	
cho	đại	chúng.	Nhưng	ổng	nghe	vậy,	ổng	bực	mình	quá	vì	nói	như	thế,	nên	ổng	
lên	giựt	micro	luôn,	không	cho	nói	nữa.	 

Quý	vị	thấy	rõ	ràng!	Phải	thiện	thuyết,	thuyết	về	thế	mạnh	của	họ,	rồi	từ	
đó	mình	nâng	lên.	Đó	là	cách	mà	quý	vị	độ	sanh.	Phải	khen,	thấy	người	ta	làm	
được	điều	gì	thì	nói,	rồi	nói	lên,	nói	lên.	Còn	ở	đây	chúng	ta	thuyết	pháp	online,	
nên	không	cần	biết	ai	với	ai,	ai	vô	xui	trúng	cái	nào	thì	trúng	thôi,	mình	cứ	nói	
đúng	sự	thật. 

Đoạn	sau	này	chúng	ta	thấy	cũng	giống	như	trên	thôi.	Tức	là	thuyết	cho	
người	có	lòng	tin	tại	sao	là	thiện	thuyết,	vì:	Người	có	lòng	tin,	này	các	Tỷ-kheo,	
khi	được	nói	đến	 lòng	tin	thì	không	tức	tối,	không	phẫn	nộ,	không	hiềm	



 
 

25 

khích,	không	mất	bình	tĩnh,	không	biểu	lộ	phẫn	nộ,	sân	hận,	phiền	muộn.	Vì	
sao?	Vì	rằng	vị	ấy	thấy	tự	mình	có	đầy	đủ	lòng	tin,	do	nhân	duyên	ấy,	có	hỷ	
và	hân	hoan.		

Tương	tự	như	thế	với	giới	và	các	điều	khác,	cũng	y	chang	như	vậy.	

Do	vậy,	nói	về	tín	với	người	có	lòng	tin	là	thiện	thuyết.	Và	này	các	Tỷ-
kheo,	tại	sao	nói	về	giới	cho	người	giữ	giới	là	thiện	thuyết?	Người	giữ	giới,	
này	các	Tỷ-kheo,	khi	được	nói	đến	về	giới	thì	không	tức	tối,	không	phẫn	nộ,	
không	hiềm	khích,	không	mất	bình	tĩnh,	không	biểu	lộ	phẫn	nộ,	không	sân	
hận,	không	phiền	muộn.	Vì	sao?	Vì	rằng	vị	ấy	thấy	tự	mình	có	đầy	đủ	giới,	
do	nhân	duyên	ấy,	có	hỷ	và	hân	hoan.	Do	vậy,	nói	về	giới	với	người	có	giữ	
giới	là	thiện	thuyết.		

Và	này	các	Tỷ-kheo,	tại	sao	nói	về	nghe	nhiều	cho	người	nghe	nhiều	
là	thiện	thuyết?	Người	nghe	nhiều,	này	các	Tỷ-kheo,	khi	được	nói	đến	nghe	
nhiều	thì	không	tức	tối,	không	phẫn	nộ,	không	hiềm	khích...không	phiền	
muộn.	Vì	sao?	Vì	rằng	vị	ấy	thấy	tự	mình	có	nghe	nhiều,	do	nhân	duyên	ấy,	
có	hỷ	và	hân	hoan.	Do	vậy,	nói	về	nghe	nhiều	với	người	có	nghe	nhiều	là	
thiện	thuyết.		

Và	này	các	Tỷ-kheo,	 tại	sao	nói	về	bố	 thí	cho	người	bố	 thí	 là	 thiện	
thuyết?	Người	bố	thí,	này	các	Tỷ-kheo,	khi	được	nói	đến	bố	thí	thì	không	
tức	tối,	không	phẫn	nộ,	không	hiềm	khích...không	phiền	muộn.	Vì	sao?	Vì	
rằng	vị	ấy	thấy	tự	mình	có	bố	thí,	do	nhân	duyên	ấy,	có	hỷ	và	hân	hoan.	Do	
vậy,	nói	về	bố	thí	với	người	có	bố	thí	là	thiện	thuyết.		

Và	này	các	Tỷ-kheo,	tại	sao	nói	về	trí	tuệ	cho	người	có	trí	tuệ	là	thiện	
thuyết?	Người	trí	tuệ,	này	các	Tỷ-kheo,	khi	được	nói	đến	trí	tuệ	thì	không	
tức	tối...không	phiền	muộn.	Vì	sao?	Vì	rằng	vị	ấy	thấy	tự	mình	có	trí	tuệ,	do	
nhân	duyên	ấy,	có	hỷ	và	hân	hoan.	Do	vậy,	nói	về	trí	tuệ	với	người	có	trí	tuệ	
là	thiện	thuyết.	

	Đối	với	người	giữ	giới	thì	mình	thuyết	giới	là	thiện	thuyết.	Đối	với	người	
nghe	nhiều	thì	mình	thuyết	nghe	nhiều	là	hợp	với	họ	luôn	rồi	cứ	thế	mà	dẫn	lên.	
Rồi	cuối	cùng	là	đối	với	người	bố	thí	mình	thuyết	về	bố	thì	là	thiện	thuyết,	phải	



 
 

26 

hợp	như	vậy.	Họ	có	cái	gì	thì	mình	nói	cái	đó.	Phật	dạy	đầy	đủ	hết	rồi.	Cuối	cùng	
là	người	có	trí	tuệ	mình	thuyết	cho	họ	có	trí	tuệ	là	thiện	thuyết.	

Lời	thuyết	của	năm	hạng	người	này,	này	các	Tỷ-kheo,	là	thiện	thuyết	
khi	có	sự	đối	chứng	giữa	người	và	người.	(Nhớ	là	đối	chứng	giữa	người	với	
người	là	mình	nói	như	thế). 

	 ((5.157)	Ác	Thuyết:	Dukkathā	–	Kinh	Tăng	Chi	Bộ). 

		 Bữa	nay	[học]	hết	rồi	nha!	Học	điều	gì	cũng	rất	rõ	ràng.	Quý	vị	thấy	đức	Phật	
dạy	đầy	đủ	hết.	Thiện	Trang	 thấy	Tam	 tạng	Kinh	điển	Nguyên	 thuỷ	không	có	
nhiều	đâu,	thật	ra	bỏ	ra	chừng	hai	năm	siêng	học,	là	hết.	Ai	mà	học	chậm	thì	học	
ba,	bốn	năm	là	học	hết.	Có	hết	tất	cả	pháp	hành	đầy	đủ	chính	xác	do	đức	Phật	
cung	cấp,	rất	dễ	làm.	Còn	quý	vị	mà	học	Tam	tạng	Kinh	điển	Đại	thừa,	thì	quý	vị	
rất	mất	thời	gian,	học	mất	cả	đời,	nhiều	khi	cũng	không	học	hết,	mà	sa	vào	 lý	
thuyết	nhiều	hơn.	Tại	vì	nói	những	điều	rất	dài	dòng,	không	có	nói	câu	chuyện	cụ	
thể,	chỉ	nói	chung	chung	thôi. 

		 	

Hôm	nay	chúng	ta	sẽ	ôn	lại	một	kiến	thức	căn	bản	đó	là:	Ngũ	căn	là	gì?	Bởi	
vì	Ngũ	căn	cũng	là	một	pháp	tu	để	đắc	quả	vị	Thánh.	

Ngũ	Căn	Gồm	Những	Gì? 

(Theo	Kinh	Tạp	A	Hàm) 

		 Tôi	nghe	như	vầy:	Một	thời,	đức	Phật	ở	trong	vườn	Cấp	Cô	Độc,	rừng	
cây	Kỳ	Đà,	nước	Xá-vệ.	Bấy	giờ	đức	Thế	Tôn	bảo	các	Tỳ-kheo: 

“Có	năm	căn.	Những	gì	gọi	là	năm?	Căn	tín,	Căn	tinh	tấn,	Căn	niệm,	Căn	
định,	Căn	tuệ.	(Tức	là	Tín	căn,	Tinh	tấn	căn,	Niệm	căn,	Định	căn	và	Tuệ	căn,	đúng	
không?	Ai	cũng	biết	điều	này,	đọc	vanh	vách,	nhưng	hỏi	từng	căn	là	gì	thì	không	
biết.	Hôm	nay	chúng	ta	sẽ	ôn	lại	để	quý	vị	nhớ). 

		 Căn	tín,	nên	biết,	đó	là	bốn	bất	hoại	tịnh.	(Bốn	bất	hoại	tịnh	là	gì	quý	vị?	
Là	niềm	tin	bất	hoại	đối	với	Phật,	niềm	tin	bất	hoại	đối	với	Pháp,	niềm	tin	bất	hoại	
đối	với	Tăng,	và	niềm	tin	bất	hoại	đối	với	Thánh	giới.	Vậy	nên	nhiều	người	nói:	



 
 

27 

Ủa!	Sao	con	tu	Năm	căn	mà	con	không	đắc	quả	vị	gì?	Thì	đó!	Căn	tín	quý	vị	chưa	
làm	được,	bốn	bất	hoại	tịnh	đã	làm	được	đâu.	Cho	nên	không	làm	được	chút	nào	
thì	làm	sao	được.	Làm	được	một	phần	thì	[vào]	Tu-đà-hoàn	hướng	được	chứ.	

		 Căn	tinh	tấn,	nên	biết,	đó	là	bốn	chánh	đoạn.	(Bốn	chánh	đoạn	là	gì	quý	
vị?	Bốn	chánh	đoạn	chính	là	Bốn	chánh	cần	(Tứ	chánh	cần).	Là	hai	điều	đối	với	
thiện,	hai	điều	đối	với	ác.	Hai	điều	đối	với	thiện	là	gì?	Là	những	việc	thiện	chưa	
làm	thì	ráng	làm,	bắt	đầu	làm.	Những	điều	thiện	đã	làm	thì	hãy	làm	thêm	nữa,	là	
làm	tăng	thêm	đó.	Còn	đối	với	ác,	là	những	điều	ác	đã	làm	thì	dừng	đi,	những	điều	
ác	chưa	làm	thì	đừng	làm.	Có	làm	được	không?	Đó	là	tinh	tấn.	Thực	hành	nhiều	
như	vậy	là	tinh	tấn	thôi). 

		 Căn	niệm,	nên	biết,	đó	là	bốn	niệm	xứ	(Tứ	niệm	xứ).	(Quý	vị	có	tu	Tứ	
niệm	xứ	không?	Có	đâu!	Không	có	tu	Tứ	niệm	xứ	cho	nên	Căn	niệm	có	không?	
Không	có!	Nhiều	người	tu	Tịnh	Độ	đâu	có	tu	Tứ	niệm	xứ,	nên	không	có.	Cho	nên	
không	tu	tới	Tứ	niệm	xứ	thì	không	có	[căn	niệm]). 

		 Căn	định,	nên	biết,	đó	là	bốn	thiền.	(Bốn	thiền	tức	là	tứ	Thiền,	gồm:	Sơ	
thiền,	Nhị	thiền,	Tam	thiền,	Tứ	thiền.	Có	tu	Thiền	không?	Không	có	luôn.	Tu	Tịnh	
Độ	là	không	có.	Thấy	chưa	ạ!	Lấy	gì	đâu	để	vô	Sơ	quả,	có	tu	đâu	mà	có.	Cho	nên	
không	có	[vào]	quả	vị	Thánh). 

		 Căn	tuệ,	nên	biết,	đó	là	bốn	Thánh	đế”.	(Trí	tuệ	là	Tứ	Thánh	đế:	Khổ,	Tập,	
Diệt,	Đạo.	Điều	này	mình	học	hơi	nhiều,	đúng	không?	Ở	đây	chúng	ta	mới	được	
học,	chứ	bên	kia	nhiều	khi	mình	không	được	học	luôn).	 

	 Cho	nên	quý	vị	thấy	không?	Nhiều	người	tu	trật	lất,	tu	trật	lất	mà	đòi	chứng	
Thánh	quả	thì	lấy	đâu	ra.	Tín,	Tấn,	Niệm,	Định,	Huệ,	năm	căn	này	là	tu	được.	Ở	
bài	kinh	khác,	chúng	ta	biết,	tu	được	một	phần	này	là	vào	được	Sơ	quả	hướng,	
mạnh	thêm	chút	nữa	 là	Tu-đà-hoàn,	mạnh	hơn	chút	nữa	 là	Tư-đà-hàm	hướng	
(tức	là	Nhị	quả	hướng),	mạnh	thêm	chút	nữa	là	Nhị	quả.	Cứ	[tu]	mạnh	mạnh	lên,	
đến	cuối	cùng	làm	trọn	vẹn	thì	là	A-la-hán.	 

	 Có	năm	căn	đó	thôi:	Tín,	Tấn,	Niệm,	Định,	Tuệ.	Mà	Tín	là	gì?	Là	bốn	niềm	tin	
bất	hoại.	Tấn	là	gì?	Là	Tứ	chánh	cần.	Niệm	là	gì?	Là	bốn	niệm	xứ	hay	Tứ	niệm	xứ	
(Thân,	Thọ,	Tâm,	Pháp).	Định	là	gì?	Là	Sơ	thiền,	Nhị	thiền,	Tam	thiền,	Tứ	thiền.	



 
 

28 

Tuệ	là	gì?	Là	Tứ	thánh	đế.	Thấy	chưa	ạ?	Mình	có	cần	tu	vô	trong	đó	không?	Đặc	
biệt	nhiều	người	không	chịu	tu	định	luôn,	không	chịu	tu	Thiền	chỉ	thì	lấy	đâu	ra	
định	đây. 

		 Từ	bài	này	rất	rõ	ràng	nha!	Cho	nên	 là	không	có	chối	cãi	được	 luôn.	 [Có	
người	hỏi]:	“Không	tu	định	được	không?”	Thì	đây,	là	những	điều	này.	Kết	hợp	với	
bài	hôm	trước	là	muốn	đắc	quả	thì	hãy	tu	năm	căn	này.	Năm	căn	này	làm	cho	trọn	
vẹn	thì	thành	A-la-hán,	giảm	xuống	một	bậc	là	A-la-hán	hướng,	giảm	xuống	một	
bậc	nữa	là	A-na-hàm,	giảm	xuống	bậc	nữa	là	A-na-hàm	hướng,	giảm	xuống	chút	
nữa	là	Tư-đà-hàm,	giảm	xuống	được	nữa	là	Tư-đà-hàm	hướng,	giảm	xuống	nữa	
là	Tu-đà-hoàn,	giảm	xuống	nữa	là	Tu-đà-hoàn	hướng	(tức	là	Tùy	tín	hành,	Tùy	
pháp	hành).	Nếu	giảm	nữa	là	phàm	phu.	Thấy	chưa	ạ?	Có	bài	kinh	như	vậy	đó. 

Phật	nói	kinh	này	xong.	Các	Tỳ-kheo	sau	khi	nghe	những	gì	Phật	dạy,	
hoan	hỷ	phụng	hành. 

(Kinh	614.	Đương	Tri	-	Kinh	Tạp	A	Hàm). 

Thiện	Trang	xin	tóm	tắt	như	sau,	tóm	tắt	theo	Kinh	Tạp	A	Hàm	này	thì: 

Tóm	tắt	Ngũ	căn	theo	Kinh	614	thuộc	Kinh	Tạp	A	Hàm	 

Tên	căn	 Nội	dung	

1.Tín	căn	 4	niềm	tin	bất	hoại	đối	với	Phật,	Pháp,	Tăng,	Thánh	
giới.	

2.Tấn	căn	 Tứ	chánh	cần	

3.Niệm	căn	 Tứ	niệm	xứ	

4.Định	căn	 4	tầng	thiền	(Sơ	thiền,	Nhị	thiền,	Tam	thiền,	Tứ	
thiền)	

5.Tuệ	căn	 Tứ	thánh	đế	(Khổ,	Tập,	Diệt,	Đạo)	



 
 

29 

1.	Tín	căn	chính	là	bốn	niềm	tin	bất	hoại	đối	với	Phật,	Pháp,	Tăng	và	Thánh	
giới. 

2.	Tấn	căn	chính	là	Tứ	chánh	cần.	

3.	Niệm	căn	tức	là	Tứ	niệm	xứ.	

4.	Định	căn	tức	là	bốn	tầng	Thiền	(Sơ	thiền,	Nhị	thiền,	Tam	thiền,	Tứ	thiền).	
Đức	Phật	chỉ	cần	yêu	cầu	tu	(bốn)	tứ	Thiền	thôi,	khỏi	cần	thiền	Sắc	giới	và	Vô	sắc	
giới	cũng	được. 

5.	Tuệ	căn	là	Tứ	thánh	đế:	Khổ,	Tập,	Diệt,	Đạo. 

Thấy	chưa	ạ?	Vậy	tu	có	đúng	chưa?	Ai	tu	đúng	Chánh	pháp	Như	Lai	thì	càng	
về	sau	càng	rõ	đúng	không	ạ?		

	

Thiện	Trang	coi	trong	bảng	Mục	lục	mà	quý	vị	đánh,	không	thấy	Ngũ	lực.	Có	
Ngũ	căn	rồi	mà	không	thấy	Ngũ	lực,	thì	hôm	nay	nói	luôn	Ngũ	lực.	Cũng	giống	
như	Ngũ	căn	thôi,	ở	đây	cũng	vậy. 

Ngũ	Lực	Gồm	Những	Gì?	

(Theo	Kinh	Tạp	A	Hàm)	

		 Tôi	nghe	như	vầy:	Một	thời,	đức	Phật	ở	trong	vườn	Cấp	Cô	Độc,	rừng	
cây	Kỳ-đà,	nước	Xá-vệ.	Bấy	giờ	đức	Thế	Tôn	bảo	các	Tỳ-kheo:	

“Có	năm	lực.	Những	gì	là	năm?	Đó	là	Tín	lực,	Tinh	tấn	lực,	Niệm	lực,	
Định	lực,	Tuệ	lực.	

Tín	lực	kia,	nên	biết,	đó	là	bốn	bất	hoại	tín:	(Vẫn	là	bốn	điều	đó	thôi.	Vẫn	
giống	như	trên	nhưng	mạnh	hơn,	nên	gọi	là	lực). 

Tinh	tấn	lực,	đó	là	bốn	chánh	đoạn.	(Đó	là	Tứ	chánh	cần). 

Niệm	lực	là	bốn	niệm	xứ	(Tứ	niệm	xứ).	(Vậy	có	tu	Tứ	niệm	xứ	không	ạ?) 

Định	lực	là	bốn	thiền. 



 
 

30 

Tuệ	lực	là	bốn	Thánh	đế”. 

Phật	nói	kinh	này	xong.	Các	Tỳ-kheo	sau	khi	nghe	những	gì	Phật	dạy,	
hoan	hỷ	phụng	hành	

(Kinh	643.	Đương	Tri	Ngũ	Lực	-	Kinh	Tạp	A	Hàm). 

		 Vậy	thì	ai	xưa	nay	tu	Tịnh	Độ,	thì	mình	coi	căn	cứ	vào	Ngũ	căn	này,	mình	tu	
được	bao	nhiêu?	Nội	mà	Thiện	Trang	thấy	bất	hoại	tịnh	đối	với	Phật,	bất	hoại	tịnh	
đối	với	Pháp,	bất	hoại	tịnh	đối	với	Tăng,	bất	hoại	tịnh	đối	với	Thánh	giới	là	rớt	
rồi	đó.	Tín	căn	là	rớt	rồi	đó,	Tín	căn	rớt	thì	Tín	lực	cũng	không	có.	Tới	Tinh	tấn	
thì	được,	rồi	Niệm	lực	là	không	có	tu	Bốn	niệm	xứ	(Tứ	niệm	xứ)	không	có.	Rồi	
Định	lực	cũng	không	có	luôn,	bốn	Thiền	cũng	không	có,	Tứ	thánh	đế	thì	cho	là	có	
đi.	Như	vậy,	năm	điều	mà	bay	hết	ba	điều	rưỡi	rồi,	còn	gì	mà	tu	nữa.	Thôi,	ưu	ái	
cho	tu	được	một	nửa	đi,	[thì	cũng]	không	đắc	được	quả	gì.	Tu	cả	đời	cũng	vậy,	
đúng	không	ạ? 

	

Đó	là	phần	nền	tảng	Kinh	tạng,	bây	giờ	chúng	ta	vào	phần	Vi	Diệu	Pháp.	Mời	
quý	vị	vào	phần	Vi	Diệu	Pháp.	Sẵn	đây,	trước	khi	vào	Vi	Diệu	Pháp	thì	Thiện	Trang	
cũng	xin	nói	thêm	một	chút.	Càng	về	sau	này,	có	những	người	nói	tùm	lum	nhiều.	
Ví	dụ	như	có	câu	nói	thế	này,	quý	vị	thử	xét	coi	câu	nói	này	đúng	hay	sai.	“Người	
chánh	mà	tu	Pháp	tà	cũng	thành	chánh,	mà	người	tà	tu	Pháp	chánh	cũng	thành	
tà”.	Câu	nói	này	có	đúng	theo	giáo	lý	của	Phật	hay	không? 

		 Tại	vì	 rất	nhiều	người	 thích	nói	điều	này,	Thiện	Trang	 thấy	nhiều	người	
thích	nói	kiểu	đó	lắm.	Tức	là	người	chánh	thì	tu	pháp	nào	cũng	thành	chánh	hết.	
Tu	Pháp	tà,	Pháp	chánh	gì	cũng	thành	chánh	hết.	Cho	nên	họ	nói	người	chánh	tu	
Pháp	tà	cũng	thành	chánh,	rồi	họ	nói	người	tà	thì	tu	Pháp	chánh	cũng	thành	tà,	
điều	đó	đúng	hay	không,	theo	giáo	lý	của	Phật?	Tại	vì	có	nhiều	người	mang	danh	
của	Phật	ra	để	nói,	nhưng	câu	đó	có	đúng	theo	giáo	lý	của	Phật	hay	không? 

		 Thứ	nhất,	câu	đó	không	có	trong	kinh	điển,	đó	là	điều	chắc	chắn.	Nhưng	bây	
giờ,	mình	thấy	có	đúng	theo	giáo	lý	của	Phật	hay	không?	Bây	giờ	theo	quý	vị	có	
thấy	đúng	không?	Chúng	ta	xét	câu	thứ	nhất:	“Người	chánh	tu	Pháp	tà	thì	thành	



 
 

31 

chánh”.	Điều	đó	có	đúng	không?	 

	 Không!	Tại	sao	không?	Quý	vị	tưởng	tượng	đi,	đơn	giản	thôi,	bây	giờ	quý	vị	
muốn	một	đi	con	đường	từ	Hà	Nội	vô	Thành	phố	Hồ	Chí	Minh.	Đó	là	con	đường	
chánh,	đúng	không?	Bây	giờ	quý	vị	đi	con	đường	tà,	mặc	dù	quý	vị	rất	giỏi	đi,	
nhưng	quý	vị	đi	con	đường	tà,	tức	là	quý	vị	đi	ngược	lên	Cao	Bằng,	Bắc	Cạn	gì	đó,	
thì	quý	vị	càng	đi	càng	xa	thôi,	đúng	không?	Càng	đi	là	càng	xa	thêm	thôi,	[thậm	
chí	là]	lạc	luôn,	làm	sao	mà	đúng	được.	Cho	nên	dù	người	chánh,	người	biết	điều	
khiển	xe	cộ	đi	rất	tốt,	nhưng	do	họ	đi	sai	đường.	Tại	vì	con	đường	đó	là	con	đường	
sai,	thì	càng	ngày	càng	sai	thôi,	đúng	không?	[Nên	là]	không	thể.	Đó	là	Tà	tinh	tấn,	
càng	đi	thì	càng	sai.	Cho	nên	[câu	này]	sai	nha!	Điều	đó	không	có	đúng. 

		 Điển	hình	như	thế	này,	chúng	ta	cử	ví	dụ	luôn.	Trong	giáo	pháp	của	đức	Phật	
là	giáo	pháp	chánh,	có	rất	nhiều	người	chánh	nhưng	không	gặp	được	giáo	pháp	
của	Phật,	cho	nên	không	đạt	được	quả	giải	thoát.	Điển	hình	như	ông	Uất	Đầu	Lam	
Phất,	ông	tiên	A	Tư	Đà,	đó	là	toàn	người	chánh	đấy	chứ?	Nhưng	tu	cuối	cùng	thì	
sao?	Tại	vì	không	tu	được	Pháp	chánh,	mà	họ	đi	vào	Pháp	tà.	Nên	cuối	cùng	ông	
Uất	Đầu	Lam	Phất	lên	trời,	rồi	mai	mốt	ổng	rớt	xuống,	ổng	làm	chồn	bay	thôi.	
Trong	một	bộ	Chú	Giải	nói,	ông	tiên	A	Tư	Đà	sau	một	đời	nữa	cũng	thành	con	giòi	
thôi.	Còn	ông	A	La	Lam,	mai	mốt	cũng	đọa	Địa	ngục.	Sau	này	ổng	vào	[làm]	Quốc	
vương,	[nhưng]	cũng	đọa	vào	Địa	ngục.	Cho	nên	pháp	đó	là	Pháp	tà	thì	không	thể	
nào	thành	chánh	được.	Điều	đó	là	chính	xác! 

		 Câu	thứ	hai	“người	tà	tu	Pháp	chánh	thì	cũng	thành	tà”,	đúng	không?	Bây	
giờ	Chánh	pháp	của	Phật	là	Pháp	chánh	đúng	không?	Người	tà	vô	tu	pháp	đó	có	
thành	tà	không?	Nếu	quý	vị	nói	công	nhận	câu	đó,	là	quý	vị	phủ	nhận	lời	nói	của	
đức	Phật.	Đức	Phật	nói	trong	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya,	Kinh	Đại	Bảo	Tích:	“Giống	
như	nước	trăm	con	sông	đổ	vào	một	dòng	biển,	dù	nước	trăm	con	sông	có	trăm	
ngàn	vị,	nhưng	khi	đổ	vào	biển	thì	chỉ	có	một	vị,	đó	là	vị	[mặn].	Cũng	vậy,	giáo	pháp	
của	Ta,	cho	dù	là	người	tà,	người	này	người	kia	v.v…	đủ	các	loại	người,	vào	giáo	
pháp	của	Ta,	cuối	cùng	chỉ	có	một	vị,	đó	là	vị	giải	thoát”. 

Có	dẫn	chứng	hay	không?	Có!	Dẫn	chứng	thứ	nhất,	nổi	tiếng	là	ông	Đề	Bà	
Đạt	Đa.	Quý	vị	thấy	ông	Đề	Bà	Đạt	Đa	là	tà	hay	chánh?	Là	tà!	Ổng	vào	tu,	một	hồi	
cuối	cùng	ổng	đọa.	Nhưng	cuối	cùng	ổng	có	giải	thoát	không	quý	vị?	Có	giải	thoát!	



 
 

32 

Trong	kinh	nói	ông	Đề	Bà	Đạt	Đa	đọa	rồi	đó,	cuối	cùng	thì	60	kiếp	sau,	ổng	chứng	
quả	giải	thoát	nha.	Sau	khi	ổng	thoát	khỏi	Địa	ngục,	ổng	lên	cõi	Trời,	cõi	Người,	
quần	quần	60	kiếp	sau	sẽ	giải	thoát. 

		 Cho	nên	đức	Phật	nói	ai	vào	giáo	pháp	của	Ngài	cũng	giải	thoát	hết,	chỉ	sớm	
hay	muộn	mà	thôi.	Có	nghĩa	là	người	tà	vào	trong	Chánh	pháp	của	đức	Thế	Tôn	
vẫn	được	giải	thoát,	chỉ	có	giải	thoát	[sớm	hay]	muộn	mà	thôi.	Đó	ví	dụ	thứ	nhất.	

		 Ví	dụ	thứ	hai	là	ai?	Có	ví	dụ	thứ	hai	không?	Có	mà,	có	nhiều	ví	dụ	lắm.	Người	
tà	vào	giáo	pháp	của	đức	Thế	Tôn,	thật	ra	trong	nhiều	bộ	kinh,	[cụ	thể]	Kinh	Đại	
Tập	nói	là:	“Giả	sử	hủy	cấm	chế,	tất	trụ	bất	thoái	địa”.	Có	nghĩa	là	người	đó	vô	
tu	[mà]	phá	giới,	làm	lung	tung	hết,	nhưng	sau	này	đều	giải	thoát.	Đó	là	ví	dụ	thứ	
hai,	dẫn	chứng	thứ	hai. 

		 Còn	trong	Kinh	A	Hàm	nữa,	Kinh	Nikaya	thì	Thiện	Trang	chưa	thấy	đoạn	đó.	
Có	ông	đó	là	Thị	giả	của	đức	Phật,	lúc	đó	chưa	có	ngài	A	Nan.	Ổng	làm	Thị	giả	một	
hồi,	thấy	đức	Phật	vào	ban	đêm,	trời	mưa	mà	chưa	đi	ngủ,	đức	Phật	đi	kinh	hành	
suốt.	Ổng	buồn	ngủ	quá	nên	nghĩ	cách	hù	dọa	đức	Phật,	bằng	cách	giả	ma	nhát	
Phật.	Quý	vị	nghĩ,	đức	Phật	làm	gì	có	giật	mình	mà	nhát	được.	Phật	biết	rồi,	nói:	
“Ông	thật	ngu	si,	ông	ở	đâu	ra	giả	ma	mà	nhát	được	Ta?”	Lúc	đó	ban	đêm,	có	chư	
Thiên	nói:	“Bạch	đức	Thế	Tôn,	giáo	pháp	của	Ngài	mà	có	người	tệ	như	vậy	hay	
sao?”	Tức	là	người	quá	tệ	đi.	Đức	Phật	nói:	“Ông	chớ	khinh	thường,	những	người	
tệ	như	vậy	đó,	nhưng	tương	lai	trong	giáo	pháp	của	Ta	đều	giải	thoát”.	 

	 Cho	nên	là	Pháp	chánh	rồi,	thì	ai	vô	cũng	giải	thoát	hết.	Đó	là	câu	nói	‘như	
nước	trăm	dòng	sông	đủ	các	vị,	nhưng	khi	đổ	vào	biển	lớn	thì	chỉ	có	một	vị,	đó	là	
vị	mặn.	Cũng	vậy,	đủ	các	hạng	người,	nhưng	vào	Chánh	pháp	Như	Lai	chỉ	có	một	
vị,	đó	là	vị	giải	thoát’.	Cho	nên	hai	câu	nói	trên	đều	sai.	Người	ta	thích	nói	hay	hay	
vậy	thôi,	chứ	người	ta	nói	đâu	có	đúng	giáo	pháp	của	đức	Thế	Tôn	đâu,	phải	không	
ạ? 

		 Cho	nên	quý	vị	cẩn	thận!	Những	người	hay	phát	kiến,	họ	không	có	trí	tuệ	
như	đức	Thế	Tôn,	họ	nói	cho	vui	vậy	thôi.	Đó	là	chúng	ta	nói	để	phân	tích,	phải	
hiểu	như	vậy	thì	mới	được.	Cho	nên	muốn	biết	ai	nói	đúng	hay	không,	thì	hãy	so	
sánh	với	kinh	của	Phật.	Nhớ!	Hãy	so	sánh	với	kinh	của	Phật	nha! 



 
 

33 

		 	

Bây	giờ	chúng	ta	vào	phần	bài	tập	hôm	bữa,	phần	A	Tỳ	Đàm	(Vi	Diệu	Pháp).	
Để	giải	bài	này,	chúng	ta	sẽ	giải	nhiều	thì	chúng	ta	sẽ	nhớ.	Không	biết	quý	vị	có	
thấy	bài	tập	về	nhà	hôm	bữa	không,	Thiện	Trang	có	đăng	bình	luận	trên	đó. 

BTVN:	Một	người	không	hiểu	đạo,	muốn	chứng	tỏ	mình	đúng	nên	đến	
chất	vấn	một	vị	A-la-hán	(trong	hình	tướng	vị	Tỳ-kheo)	(Tức	là	vị	A-la-hán	
này	là	một	vị	Tỳ-kheo	thôi,	vị	kia	chẳng	biết	đó	là	A-la-hán)	vì	không	tin	đạo	
Phật.	(1)Tâm	người	đó	khi	ấy	là	tâm	gì? 

Để	cho	đỡ	rối,	chúng	ta	[làm	ví	dụ]	nào	cho	xong	[ví	dụ]	đó	nha!	Bây	giờ	tâm	
người	ấy	là	tâm	gì?	Mình	đánh	số	như	vậy	cho	rõ.	Vị	đó	muốn	chứng	tỏ	mình	đúng,	
nên	đến	chất	vấn	một	vị	A-la-hán	trong	hình	tướng	của	một	vị	Tỳ-kheo,	vì	không	
tin	đạo	Phật.	Vậy	tâm	đó	là	tâm	gì?	Tức	là	tâm	của	người	chất	vấn	là	tâm	gì? 

Quý	vị	[bình	luận]	nhanh	nhanh	chút	nha.	Chúng	ta	đã	học	bao	nhiêu	tâm	
rồi?	Đầu	tiên,	để	xác	định	tâm	gì	thì	quý	vị	nhớ	có	8	Tâm	đại	thiện.	Không	phải	A-
la-hán	thì	bỏ	8	Tâm	đại	tố	ra.	Một	người	bình	thường	thôi	thì	có	8	Tâm	đại	thiện,	
hoặc	là	8	Tâm	đại	quả,	rồi	có	12	Tâm	bất	thiện.	Ở	đây	không	có	tu	Thiền	cho	nên	
không	cần	nói	Tâm	thiền.	Bây	giờ	chúng	ta	coi	tâm	thế	nào? 

Ở	đây,	người	ta	đưa	ra	rất	nhiều	[câu	trả	lời].	Có	đồng	tu	nói	là	Tâm	si	hợp	
hoài	nghi.	Chúng	ta	đọc	cho	kỹ,	‘muốn	chứng	tỏ	mình	đúng’,	câu	này	[để]	xác	định	
[tâm	gì]	này.	Muốn	chứng	tỏ	mình	đúng	thì	người	ta	có	tâm	gì	đây?	Tình	huống	
này	không	rõ	lắm,	nếu	như	lúc	đó	họ	vì	muốn	chứng	tỏ	mình	đúng	nên	họ	chất	
vấn.	Ở	đây	Thiện	Trang	chỉ	nói	là	muốn	chứng	tỏ	mình	đúng,	nên	đến	chất	vấn	vị	
A-la-hán	vì	không	tin	đạo	Phật.	Tức	là	động	lực	của	việc	chất	vấn	là	muốn	chứng	
tỏ	mình	đúng.	Muốn	này	là	Tâm	tham	rồi,	muốn	mà	có	dính	mắc	là	Tâm	tham.	 

Chứ	còn	lúc	mà	chất	vấn	thì	có	thể	là	Tâm	si.	Nhưng	ở	đây	là	động	lực	để	đi	
đến	[chất	vấn],	mình	chỉ	xét	lúc	này	thôi.	Cho	nên	đây	là	Tâm	bất	thiện,	Tâm	tham	
thọ	xả.	Không	thấy	hỷ,	ở	đây	chỉ	có	thọ	xả	thôi.	Hợp	tà	hay	ly	tà?	Ở	đây	là	hợp	tà	
chắc	chắn	luôn,	khỏi	cần	nói.	Còn	một	điều	nữa,	là	[hữu]	trợ	hay	vô	trợ?	Vô	trợ	
đúng	chưa?	Quý	vị	nhớ	không	vậy?	Học	mà	không	có	ôn	lại	mấy	tâm	này	là	thua	
nha! 



 
 

34 

Trong	12	Tâm	bất	thiện	thì	có	8	Tâm	tham,	thì	chỉ	xét	trên	3	điều	thôi:	xét	
về	thọ,	có	thọ	hỷ	hay	thọ	xả.	Xét	về	Tà	kiến,	là	hợp	tà	kiến	hay	không	hợp	tà	kiến.	
Ở	đây	chúng	ta	thêm	chữ	‘kiến’	vô.	Rồi	vô	trợ	hay	hữu	trợ.	Chứ	bây	giờ	mà	không	
xác	định	được	như	vậy	nữa	thì	chắc	bữa	giờ	học	mơ	mơ,	cho	nên	cố	gắng	nhớ	
giùm	đi.	 

Đáp	án:	Tâm	tham	thọ	xả,	hợp	tà	kiến,	vô	trợ. 

Chúng	ta	đọc	tiếp:	Vị	A-la-hán	đó	an	nhiên	đón	nhận	câu	hỏi	của	người	
ấy	rằng:	‘Ông	hãy	chứng	minh	có	Phật	đi’!	Câu	hỏi	thứ	(2):	Tâm	vị	A-la-hán	
khi	đó	là	tâm	gì? 

Tâm	A-la-hán	là	dễ	nhất.	Chúng	ta	nên	nhớ	tâm	của	A-la-hán	thì	sử	dụng	
Tâm	đại	tố.	8	Tâm	đại	tố	giống	như	Tâm	đại	thiện.	8	Tâm	đại	thiện	thì	[cấu	tạo]	
giống	8	Tâm	tham,	là	thọ	hỷ	hoặc	thọ	xả.	Thay	vì	hợp	Tà	kiến	hay	không	hợp	Tà	
kiến	thì	trở	thành	hợp	trí	hay	ly	trí.	Và	vô	trợ	hay	hữu	trợ.	Dễ	[mà]!	Có	khó	gì	đâu!	
Tức	là	mình	học	cách	nhớ	như	vậy	rất	là	dễ,	chứ	không	cần	phải	đọc	bảng	dài	kia	
đâu,	mình	chỉ	nhớ	vậy	là	được. 

		 Tâm	vị	A-la-hán	lúc	nào	cũng	là	Tâm	đại	tố.	Thọ	gì	đây?	Vì	A-la-hán	an	nhiên	
đón	nhận	câu	hỏi	của	người	ấy.	An	nhiên	là	thọ	xả.	Hợp	trí	hay	ly	trí?	Ở	đây	không	
thấy	nói	gì	hết,	có	thể	là	 ly	trí	đúng	không?	An	nhiên	đón	nhận	một	cách	bình	
thản,	như	vậy	có	thể	là	ly	trí.	Vì	A-la-hán	có	thể	là	ly	trí	mà.	Và	vô	trợ,	vì	chẳng	có	
suy	xét	gì	cả.	Có	người	nói	hữu	trợ,	có	người	nói	vô	trợ.	Nói	chung	xếp	vào	hữu	
trợ	cũng	được,	nhưng	chỗ	này	thấy	bình	thường	cho	nên	là	vô	trợ.	 

	 Đáp	án:	Tâm	đại	tố,	thọ	xả,	ly	trí,	vô	trợ.	 

	 Tình	huống	thứ	ba:	Sau	câu	hỏi	ấy,	vị	A-la-hán	im	lặng	không	đáp	(3).	Đó	
là	tâm	gì?	 

		 A-la-hán	thì	khỏi	cần	suy	nghĩ	cũng	biết	là	Tâm	đại	tố,	cho	quý	vị	viết	luôn	
là	Tâm	đại	tố.	Bây	giờ	thọ	gì?	A-la-hán	im	lặng	không	đáp,	không	có	biểu	hiện	gì	
hết,	thì	chắc	là	thọ	xả	thôi.	Hợp	trí	hay	ly	trí?	Chắc	chắn	đó	phải	là	hợp	trí,	vì	nếu	
ly	trí	thì	khó	mà	im	lặng	được,	đúng	không?	Quý	vị	cho	ly	trí	cũng	được.	Ở	đây	
Thiện	Trang	cho	là	hợp	trí,	chứ	thật	ra	là	không	có	rõ	ràng.	[Tình	huống]	này	quý	



 
 

35 

vị	cho	sao	cũng	được,	hợp	trí	hay	ly	trí	gì	cũng	được,	quý	vị	cho	ly	trí	vẫn	đúng.	
Tại	vì	tình	huống	không	rõ	ràng,	[nên]	là	hợp	trí	hay	ly	trí	[cũng	được].	Ở	đây	là	
vô	trợ	hay	hữu	trợ?	Tình	huống	này	không	có	nói	rõ	ràng,	nhưng	nếu	vị	A-la-hán	
bình	thường	liền,	không	có	gì,	thì	là	vô	trợ	thôi.	 

	 Đáp	án:	Tâm	đại	tố	thọ	xả,	hợp/ly	trí,	vô	trợ. 

		 Sau	khi	người	kia	hỏi	ba	lần	với	thái	độ	khó	chịu	(4)	Tâm	của	vị	ấy	khi	
đó	là	tâm	gì?	 

		 Câu	này	thì	dễ	hơn.	Nếu	với	vị	A-la-hán,	thì	[tâm]	lúc	này	cũng	giống	tâm	
trên,	nhưng	đây	là	thành	hữu	trợ	rồi,	đúng	không?	Vì	hỏi	đi	hỏi	lại	ba	lần,	ba	lần	
mà	tâm	của	A-la-hán	vẫn	như	vậy,	thì	tâm	của	A-la-hán	[là]	hữu	trợ.	Nhưng	ở	đây	
mình	không	hỏi	A-la-hán,	mà	mình	hỏi	tâm	của	người	kia.	Người	kia	hỏi	ba	lần	
với	thái	độ	khó	chịu.	Khó	chịu	thì	chúng	ta	biết	là	tâm	gì	rồi?	Tâm	thứ	tư	này	là	
Tâm	sân.	Khó	chịu	là	Tâm	sân	rồi,	không	chạy	đi	đâu	hết,	quý	vị	bắt	giùm	mấy	từ	
khoá	là	được.	Tâm	sân	thì	tất	nhiên	là	thọ	ưu	rồi,	chẳng	có	thọ	gì	nữa	hết.	Tâm	
sân	có	hai	loại	Tâm	sân:	Một	là	Tâm	sân	thọ	ưu,	hợp	phẫn	nộ	(lúc	nào	mà	cũng	
hợp	phẫn	nộ),	hữu	trợ.	[Hai	là]	Tâm	sân	thọ	ưu,	hợp	phẫn	nộ,	vô	trợ. 

		 Bây	giờ	quý	vị	xác	định	là	hữu	trợ	hay	vô	trợ?	Quý	vị	xác	định	đúng	là	khá.	
Tâm	sân	thì	lúc	nào	cũng	thọ	ưu,	hợp	phẫn	nộ	rồi.	Còn	khác	nhau	ở	đằng	sau	là	
hữu	trợ	hay	vô	trợ	thôi.	[Điều]	này	rõ	ràng!	Người	này	hỏi	tới	ba	lần,	tức	là	lần	
một	thì	ổng	chưa	khó	chịu,	nhưng	hỏi	tới	ba	lần	thì	thái	độ	của	ổng	khó	chịu.	Như	
vậy	là	hữu	trợ.	Tại	vì	tình	huống	này	giằng	nhiều	nên	là	hữu	trợ.	Vậy	thôi,	chứ	có	
gì	đâu.	 

	 Đáp	án:	Tâm	sân	thọ	ưu,	hợp	phẫn	nộ,	hữu	trợ.	 

	 Vậy	là	chính	xác,	không	có	khó	gì	hết.	Những	đáp	án	này	không	có	gì	khó	
khăn	gì	cho	chúng	ta,	chúng	ta	in	đậm	đáp	án	lên	cho	quý	vị	nào	vô	kiểm	tra.	Ai	
chưa	làm	thì	tự	làm	rồi	đối	chiếu	nha.	Tự	giải	đi,	xong	rồi	đối	chiếu	với	Thiện	
Trang	cũng	được,	để	cho	nhớ.	Tự	làm	thì	sẽ	nhớ	nhanh	và	lâu	hơn. 

		 Vị	A-la-hán	đáp	nhẹ	nhàng	rằng:	‘Chân	lý	chỉ	người	trí	mới	hiểu,	nếu	
ông	muốn	nghe	thì	hãy	trả	lời	xem	mặt	trời	và	bóng	tối	có	gặp	nhau	không?’	



 
 

36 

Câu	hỏi	thứ	(5)	Tâm	của	vị	A-la-hán	khi	nói	đó	là	tâm	gì?	 

		 [Tâm	của]	A-la-hán	thì	dễ	lắm,	chỉ	có	8	tâm	thôi,	A-la-hán	lúc	nào	cũng	là	
Tâm	đại	tố.	Bây	giờ	là	thọ?	Nhớ	nha!	Tâm	của	A-la-hán	thì	chỉ	có	[Tâm	đại	tố]	thôi.	
Quý	vị	nhớ	8	Tâm	đại	thiện,	8	Tâm	đại	tố	hay	là	8	Tâm	đại	quả	thì	cũng	giống	như	
Tâm	tham	thôi.	Còn	2	Tâm	sân	và	2	Tâm	si	thì	khác	nhau.	Cho	nên	là	dễ	nhớ	lắm!	
Mấy	tâm	đó	nhân	cho	4	là	đủ	hết	rồi,	là	32	tâm	đó.	Thật	tế	thì	chỉ	có	8	trường	hợp	
đó	thôi.	Chỉ	xét	trên	thọ	xả	hay	thọ	hỉ,	hợp	trí	hay	ly	trí,	rồi	vô	trợ	hay	hữu	trợ	
thôi. 

		 ‘Vị	A-la-hán	nhẹ	nhàng	đáp	rằng’,	nhẹ	nhàng	tức	là	không	có	sân	(A-la-hán	
thì	làm	gì	có	sân),	nhưng	nhẹ	nhàng	đáp	thì	chắc	chắn	là	thọ	xả.	Tại	vì	đâu	có	vui,	
A-la-hán	đâu	có	[vui]	được	trong	tình	huống	này.	Nếu	A-la-hán	hoan	hỉ	đáp	thì	
mới	được,	còn	ở	đây	là	hoan	hỉ	không	nổi,	[nên]	thọ	xả	thôi,	chứ	không	phải	thọ	
hỷ.	Có	hợp	trí	không?	Chắc	chắn	là	phải	hợp	trí.	Tại	vì	câu	nói	này	 ‘Chân	lý	chỉ	
người	trí	mới	hiểu,	nếu	ông	muốn	nghe	thì	hãy	trả	lời	xem	mặt	trời	và	bóng	tối	có	
gặp	nhau	không?’	thể	hiện	người	ta	có	trí	tuệ	thì	người	ta	mới	nói	được.	Đang	lúc	
nói	chân	lý,	[nên]	là	hợp	trí.	Hợp	trí	mới	nói	được	chứ.	Có	trợ	hay	vô	trợ?	Điều	
này	dễ	mà!	Tình	huống	này	người	ta	hỏi	tới	ba	lần	luôn	mà,	ba	lần	là	phải	có	trợ	
rồi	đúng	không?	Chứ	nếu	mà	một	lần	đáp	nhanh	thì	là	vô	trợ.	Ở	đây	hỏi	tới	hỏi	lui	
ba	lần,	cho	nên	là	hữu	trợ	nha.	 

	 Đáp	án:	Tâm	đại	tố	thọ	xả,	hợp	trí,	hữu	trợ. 

	 Dễ	dàng	chưa?	Nếu	quý	vị	làm	đúng	hết	là	quý	vị	nắm	được	rồi.	Thiện	Trang	
thấy	hình	như	có	bữa	có	người	làm	đúng	hết,	nên	mấy	[tình	huống]	này	dễ	mà. 

		 Vị	kia	suy	nghĩ	rồi	đáp:	mặt	trời	và	bóng	tối	không	bao	giờ	gặp	nhau.	
(6)	Tâm	vị	ấy	khi	đó	là	tâm	gì?	 

		 Bây	giờ	khó	hơn,	đây	là	tâm	của	vị	trả	lời	câu	hỏi	trên.	Vị	A-la-hán	hỏi:	“Chân	
lý	chỉ	có	người	trí	mới	hiểu,	nếu	ông	muốn	nghe	thì	hãy	trả	lời	xem	mặt	trời	và	
bóng	tối	có	gặp	nhau	hay	không?”	Vị	A-la-hán	này	khéo,	đẩy	qua	tình	huống	để	
ổng	hết	sân.	Vì	ổng	lo	suy	nghĩ	nên	ổng	quên	sân,	suy	nghĩ	lặn	xuống	rồi	thì	ổng	
mới	trả	lời	tiếp	chứ.	Đó	là	cách	mà	mình	điều	tiết	tình	huống.	Nhiều	người	không	
biết	cách	này,	nếu	họ	đang	sân,	đang	làm	dữ	quá	thì	mình	đánh	qua	hướng	khác	



 
 

37 

để	họ	suy	nghĩ.	Vị	này	phải	suy	nghĩ	rồi	đáp	mà. 

	‘Mặt	trời	và	bóng	tối	không	bao	giờ	gặp	nhau’.	Đây	là	Tâm	gì?	Tâm	thiện	
hay	Tâm	bất	thiện?	Đầu	tiên	là	[mình	xét]	thọ,	mà	cũng	chẳng	biết	thọ	gì	luôn.	Là	
thọ	xả	rồi	đó,	tại	vì	đâu	có	thấy	vui	đâu,	không	thấy	sân	gì	hết,	vì	ông	suy	nghĩ	
[rồi]	đáp	là	ổng	hết	sân	rồi,	[nên	là]	thọ	xả.	Quý	vị	xác	định	thọ	xả	được	là	đúng.	
Bây	giờ	tâm	gì?	Có	nhiều	người	kêu	là	ổng	đang	si	nên	đưa	Tâm	si	vô,	đúng	không?	
Nhưng	thực	tế	không	phải!	Quý	vị	thấy	ổng	trả	lời	đúng	không?	Ông	trả	lời	rằng	
‘mặt	trời	và	bóng	tối	không	bao	giờ	gặp	nhau’,	câu	này	chứng	tỏ	là	phải	dùng	Tâm	
đại	thiện.	Tâm	thiện	thì	mới	trả	lời	đúng	được,	tâm	bắt	cảnh	chính	xác	đó.	Cho	
nên	tâm	này	là	Tâm	đại	thiện	rồi,	chứ	không	thể	Tâm	bất	thiện	được.	Lúc	này	là	
đã	trở	thành	Tâm	đại	thiện	rồi	và	thọ	xả. 

		 Rồi	hợp	trí	hay	ly	trí?	Có	hợp	trí,	vì	ổng	trả	lời	đúng	mà.	Thậm	chí	là	hợp	trí	
luôn,	đừng	có	nghĩ	là	không	hợp	trí.	Lúc	này	là	vô	trợ	hay	hữu	trợ?	[Tình	huống]	
này	rõ	ràng,	có	câu	‘vị	kia	suy	nghĩ	rồi	đáp’.	Phải	suy	nghĩ	nữa,	suy	nghĩ	thì	hữu	
trợ.	Còn	nếu	mà	ông	trả	lời	ào	một	cái,	không	có	suy	nghĩ	gì	hết,	thì	không	có	trợ	
(vô	trợ).	 

	 Đáp	án:	Tâm	đại	thiện	thọ	xả,	hợp	trí,	hữu	trợ.	 

	 Nhớ	nha!	Cho	nên	đừng	có	tưởng	là	người	ta	không	có	Tâm	thiện.	Có!	Và	
đây	chính	là	trí	tuệ	của	bậc	A-la-hán	đúng	không?	Đẩy	người	ta	từ	Tâm	sân,	là	
tâm	bất	thiện	ở	trên	sang	Tâm	đại	thiện.	Từ	Tâm	thiện	này	rồi	mới	thuyết	pháp	
cho	họ	đó	chứ.	Quý	vị	thấy	hay	không?	Hữu	trợ	là	suy	nghĩ,	mất	thời	gian	suy	
nghĩ,	chứ	đáp	liền	là	không	cần	trợ.	Bây	giờ	A-la-hán	mới	thuyết	pháp: 

		 Vị	A-la-hán	nói	tiếp:	‘Cũng	vậy	chân	lý	Phật	pháp	như	mặt	trời,	còn	tâm	
người	đang	vô	minh	thì	không	thể	hiểu	được’.	(Vị	A-la-hán	không	hỏi,	câu	này	
thì	không	cần	hỏi	vì	giống	như	trên).	Vị	ấy	vì	muốn	nghe	nên	suy	nghĩ	rồi	nói:	
‘Vậy	tôi	lắng	nghe,	ông	hãy	trình	bày	cho	tôi’.	(7)	Đó	là	tâm	gì?	 

	 [Tình	huống]	này	thì	dễ	rồi,	tại	vì	tương	tự	như	trên.	Ví	dụ	này	khó,	ngày	
càng	khó	mới	hấp	dẫn	chứ.	Cuối	cùng	tâm	của	ông	ấy	là	tâm	gì?	Ổng	muốn	nghe	
nên	suy	nghĩ	rồi	nói:	“Vậy	tôi	lắng	nghe,	ông	hãy	trình	bày	cho	tôi”.	Quý	vị	thấy	
tình	huống	này	là	Tâm	đại	thiện	chắc	rồi.	Vì	sao?	Vì	đây	là	bắt	cảnh,	một	trường	



 
 

38 

hợp	bắt	cảnh	tốt.	Và	thọ	xả,	vì	ổng	không	có	hoan	hỉ	gì	hết.	Lúc	này	cũng	hợp	trí,	
vì	trả	lời	đúng	câu	đấy.	Có	thể	nói	là	ly	trí	được	không?	Cũng	được!	Nhưng	ở	đây	
ổng	muốn	nghe	là	ổng	cũng	có	lý	trí	lắm	đó,	[nên	là]	hợp	trí.	Và	ông	có	suy	nghĩ	
nữa	cho	nên	là	hữu	trợ.	Còn	nếu	ông	trả	lời	vèo	một	cái	luôn	thì	có	thể	là	khác.	
Như	vậy	là	xong.	 

	 Đáp	án:	Tâm	đại	thiện	thọ	xả,	hợp	trí,	hữu	trợ. 

Như	vậy	là	bài	hôm	trước	chúng	ta	đã	làm	bài	tập	xong,	quý	vị	chưa	làm	
được	thì	chúng	ta	làm	vài	lần	nữa.	Ai	chưa	làm	được	thì	có	thể	mình	chưa	nắm	
được	nhiều,	nên	từ	từ	rồi	mình	học.	Chịu	khó	làm	trước	nha,	bữa	sau	làm	trước,	
tới	bài	giảng	là	copy	ra	dán	lên	liền,	thì	coi	nhanh.	 

	

Hôm	nay	chúng	ta	học	phần	Tâm	vô	Sắc	Giới	cho	biết	luôn,	Tâm	vô	Sắc	giới	
là	Tâm	thiền	Sắc	giới. 

3.Tâm	Vô	Sắc	Giới	(Arūpāvacara	citta) 

*Định	nghĩa:	Gọi	là	Tâm	vô	Sắc	giới	bởi	vì	12	tâm	này	phần	lớn	du	hành	
sanh	trong	cõi	vật	Vô	sắc	và	phiền	não	Vô	sắc	(giống	như	bên	kia	nên	cũng	
tương	tự	thôi,	không	khó	lắm,	chúng	ta	học	nhanh).	Vật	vô	sắc	đó	là	12	Tâm	vô	
Sắc	giới,	30	Tâm	sở	(trên	này	thì	dùng	30	Tâm	sở.	Để	đỡ	rắc	rối	thì	nói	vậy	thôi,	
khi	nào	chúng	ta	học	phần	Tâm	sở	đi	cùng	với	các	Tâm,	thì	chúng	ta	sẽ	học	kỹ	
hơn).	Phiền	não	Vô	sắc	đó	là	Vô	sắc	ái	(Vô	sắc	Ái	kiết	là	niềm	ưa	thích,	niềm	
ham	muốn	về	Vô	sắc),	tức	vừa	lòng	trong	Thiền	vô	sắc	và	cõi	Vô	sắc.	(Tức	là	
người	ta	vừa	lòng	trong	Thiền	vô	sắc	và	đó	là	sắc	ái.	Giống	như	mình	nhập	được	
Thiền,	mà	mình	ưng	ở	trong	đó,	mình	muốn	ở	trong	đó,	gọi	là	Vô	sắc	Ái	kiết.	Hoặc	
là	mình	sống	trên	cõi	Vô	sắc,	mình	có	tâm	ham	muốn	sống	ở	cõi	Vô	sắc,	hoặc	là	
bây	giờ	mình	muốn	sanh	lên	cõi	Vô	sắc,	thì	đó	gọi	là	Vô	sắc	Ái	kiết.	[Điều]	này	thì	
A-la-hán	mới	hết	được. 

*Phân	loại:	Có	12	Tâm	vô	Sắc	giới	(arūpāvacara	citta)	được	chia	đều	
thành	3	nhóm:	Thiện,	quả,	và	tố	(kusala,	vipāka	và	kiriya).	 

Cũng	giống	như	Tâm	thiện	ở	bài	trước,	ai	chưa	học	thì	nhớ	ôn	lại.	Tâm	thiện	



 
 

39 

là	dành	cho	người	tu,	ví	dụ	như	tu	chúng	ta	nhập	Thiền	thì	được	gọi	là	Tâm	thiện.	
Còn	Tâm	quả	là	đã	tái	sanh	lên	cõi	Vô	sắc.	Tâm	tố	là	tâm	của	bậc	A-la-hán	để	tu	
Thiền.	Tu	Thiền	thì	các	ngài	không	dùng	Tâm	thiện	Vô	sắc	mà	các	ngài	dùng	Tâm	
tố	Vô	sắc	để	tu. 

		 Ở	đây,	hôm	nay	sẵn	học	luôn	cách	tu	Thiền	vô	sắc.	Đáng	lẽ	là	dạy	ở	bài	kia,	
[nhưng]	bài	này	cũng	nói	 luôn,	nói	ngắn	qua	để	quý	vị	biết	bốn	cách	mà	tầng	
Thiền	vô	sắc	tu	như	thế	nào? 

*Cách	tu	Thiền	vô	sắc	(Arūpa	Jhāna)	

+B1:	Người	từng	tu	tiến	đến	Ngũ	thiền	Sắc	giới	có	thể	đi	lên	bậc	thang	
của	thiền	đến	Thiền	vô	sắc.	Để	đạt	được	điều	đó,	vị	ấy	dùng	định	của	Ngũ	
thiền	Sắc	giới	làm	nền	tảng.	Có	nghĩa	là	quý	vị	muốn	tu	Thiền	vô	sắc	thì	quý	vị	
phải	tu	đến	Ngũ	thiền	của	Sắc	giới,	đó	là	đang	nói	theo	A	Tỳ	Đàm.	Còn	nếu	nói	
theo	Kinh	tạng	thì	quý	vị	phải	tu	đến	Tứ	thiền	Sắc	giới,	rồi	sau	đó	quý	vị	đưa	lên,	
quý	vị	mới	tu	tiếp	đến	Thiền	vô	sắc.	Phải	dùng	định	đó,	không	có	định	đó	là	không	
được. 

+B2:	Vị	ấy	cũng	phải	hiểu	đúng	về	sự	bất	toại	nguyện	của	việc	có	Thân	
hữu	sắc	và	những	trở	ngại	phát	sanh	do	quí	tiết	(nóng	và	lạnh),	côn	trùng	
cắn,	đói	và	khát,	bệnh	tật,	già	và	tử.	Nghĩa	là	[bước]	thứ	hai,	sau	khi	đắc	Thiền	
đó	thì	mình	phải	có	nền	tảng	[là]	chán	thân	này.	Thôi	ngại	lắm,	vì	thân	này	phải	
chịu	nóng	lạnh,	phải	chịu	côn	trùng	cắn	như	muỗi	cắn,	đói	khát,	rồi	bệnh	tật...	
chán	lắm!	Cho	nên	không	muốn	sanh	nữa.	Phải	có	ý	đó	để	tu	tới	đề	mục	Thiền	vô	
sắc. 

+B3:	Khi	vị	ấy	cảm	thấy	đã	tách	ra	khỏi	Thân	hữu	sắc	và	sắc	(rūpa),	
trước	nhất	vị	ấy	nhập	Ngũ	thiền	Sắc	giới	bằng	cách	định	trụ	trên	‘Tợ	tướng’	
(paṭibhāganimitta)	của	đề	mục	đất	(pathavī).	Tức	là	để	nhập	được	Thiền	vô	
sắc	thì	quý	vị	phải	tu	trên	Ngũ	thiền	[theo	Vi	Diệu	Pháp]	hay	chúng	ta	nói	Tứ	thiền	
theo	Kinh	tạng,	đề	mục	Đất,	nhưng	trụ	trên	Tợ	tướng	thôi. 

+B4:	Kế	đến	vị	ấy	xuất	khỏi	Ngũ	thiền	và	dù	‘Tợ	tướng’	của	đề	mục	đất	
vẫn	hiện	hữu	trong	tầm	nhìn	của	vị	ấy	(tức	là	Tợ	tướng	xuất	hiện	rồi,	nhưng	
xuất	ra,	không	có	nhập	Thiền),	vị	ấy	không	chú	ý	đến	nó	và	tinh	tấn	chú	tâm	



 
 

40 

vào	không	gian	vô	tận	và	chú	tâm	niệm	trong	ý	(niệm	trong	ý,	chứ	là	không	
phải	 là	đọc	ra	nha)	 lặp	đi	 lặp	lại	“không	vô	biên,	không	vô	biên…”.	 (Tức	 là	
không	vô	cùng,	không	vô	cùng,	không	vô	cùng	tận).	 

Tức	là	tu	trên	đề	mục	đất	nha,	và	lúc	đó	là	Tợ	tướng	thôi.	Mà	Tợ	tướng	vẫn	
còn	đất,	đất,	đất	đang	hiện.	Nói	chung	là	Tợ	tướng	còn.	Thì	lúc	đó	họ	bắt	đầu	chú	
tâm	vào	không	gian	vô	tận,	tức	là	không	vô	biên,	không	vô	biên,	hay	là	không	vô	
tận,	tức	là	thấy	toàn	bộ	là	không,	không,	không	hết,	vô	tận	vô	cùng	luôn.	Trong	
đầu	nghĩ	như	vậy	đó,	chứ	không	phải	là	đọc	ra	(niệm	tức	là	nghĩ	như	vậy),	thì	khi	
đó	sẽ	xuất	hiện	Tợ	tướng. 

+B5:	 Khi	 sự	 khắn	 khít	 vào	 ‘tợ	 tướng’	 (tợ	 tướng	 đó	 đó)	
(paṭibhāganimitta)	của	vị	ấy	nhẹ	nhàng	biến	mất,	ấn	tướng	(nimitta)	cũng	
đột	ngột	biến	mất,	mở	ra	một	không	gian	vô	tận	(phải	tu	như	vậy).	Chú	tâm	
niệm	trên	không	gian	vô	tận	này,	vị	ấy	tiếp	tục	niệm	trong	ý	lặp	đi	lặp	lại	
“không	vô	biên,	không	vô	biên”	(hay	là	không	vô	tận,	không	vô	tận,	hay	là	không	
vô	cùng),	cho	đến	khi	vị	ấy	đạt	được	Thiền	vô	sắc	thứ	nhất.	(Cứ	như	vậy,	cho	
đến	bao	giờ	mình	mở	ra	được	không	gian	vô	tận).	 

Cho	nên	 là	 tu	bao	giờ	mới	 tới	đó.	Đề	mục	đất	 thì	mình	phải	 làm	cục	đất,	
Thiện	Trang	chưa	tu	được	đề	mục	này,	vì	chưa	làm	được	cục	đất.	Hôm	bữa	có	chú	
tặng	cho	đất	sét	rồi,	để	bữa	nào	làm	đất	sét,	lấy	cái	bóng	đèn	hay	cái	gì	tròn	tròn,	
mình	đắp	bên	ngoài	thêm	nữa	[là]	thành	đất	thôi.	Rồi	để	đằng	trước	mặt,	rồi	tu.	
Tu	[đề	mục]	đất	rồi	mới	chuyển	qua	[Thiền]	này	được.	Hồi	xưa	người	ta	tu	bằng	
đất	sét,	người	ta	còn	tu	được	mà.	Bây	giờ	hiện	đại	thì	mình	mua	cục	đất	nặn	[của]	
mấy	đứa	nhỏ	về,	đắp	cho	tròn	tròn	lên	là	đẹp,	dùng	màu	hồng	là	được.	Thiền	này	
đạt	được	rồi	thì	mới	đắc	được	Thiền	vô	sắc. 

Chúng	ta	cứ	học	cho	biết	thôi,	chứ	thật	ra	chúng	ta	không	cần	tu	tới	Thiền	
này.	Quý	vị	[muốn	có]	Túc	mạng	thông	thì	tu	tới	Tứ	thiền	Sắc	giới	là	đủ	rồi. 

	 *Thiền	này	Jhāna	–	thiền	được	gọi	là	Tâm	thiền	thiện	Không	vô	Biên	xứ	
(ākāsānañcāyatana	kusala	citta)	bởi	vì	nó	tập	trung	vào	không	gian	vô	tận	
(ākāsa).	 

	 Đắc	được	Thiền	này	rồi,	gọi	là	Thiền	Không	vô	Biên	xứ,	lúc	đó	tâm	hiện	ra	



 
 

41 

là	Tâm	thiền	thiện	Không	vô	Biên	xứ.	Bởi	vì	‘nó	tập	trung	vào	không	gian	vô	tận’,	
tức	là	không	gian	không	có	giới	hạn	luôn,	nên	là	đắc	được	Thiền	đó	rồi.	Còn	mình	
có	đề	mục	Hư	không	Hữu	hạn.	Các	đề	mục:	Đất,	Nước,	Lửa,	Gió,	Xanh,	Vàng,	Đỏ,	
Trắng,	Ánh	sánh	rồi	Hư	không.	Còn	đây	là	Không	vô	Biên	xứ	[thì]	rộng	hơn	nữa. 

+B6:	Kế	đó	vị	ấy	tiếp	tục	thiền	bằng	cách	tập	trung	ý	của	vị	ấy	trên	Tâm	
thiền	thiện	Không	vô	Biên	xứ	(ākāsānañcāyatana	kusala	citta)	(tức	là	phải	
dựa	vào	[Tâm	thiền	thiện]	Không	vô	Biên	xứ	này	để	tu	tiếp),	chú	tâm	niệm	trong	
ý	lặp	đi	lặp	lại	“thức	vô	biên,	thức	vô	biên…”	(tức	là	nghĩ	rằng	thức	lúc	nào	cũng	
vô	biên,	vô	biên	v.v…	nhiều	lắm,	lặp	đi	lặp	lại	hoài),	cho	đến	khi	vị	ấy	đạt	được	
Thiền	vô	sắc	thứ	hai.	(Tức	là	từ	hình	tướng	bên	ngoài	là	không	gian	vô	biên,	bây	
giờ	chuyển	thành	thức.	Mình	cứ	nghĩ	vô	biên,	vô	biên…	tu	như	thế	đến	khi	đắc	
được	thiền	thứ	hai). 

	 *Thiền	 này	 được	 gọi	 là	 Tâm	 thiền	 thiện	 Thức	 vô	 Biên	 xứ	
(viññāṇañcāyatana	kusala	citta).	

Mình	giới	thiệu	thôi	nha,	ai	tu	được	thì	tu,	không	tu	được	thì	thôi.	Chúng	ta	
cứ	giới	thiệu	cho	biết,	mai	mốt	quý	vị	cần	thì	tu,	biết	đâu	quý	vị	tu	đạt	tới	đó	rồi	
quý	vị	thử	luôn. 

+B7:	Để	đạt	đến	Thiền	vô	sắc	 thứ	ba,	vị	ấy	không	chú	tâm	vào	Tâm	
thiền	thiện	Không	vô	Biên	xứ	(ākāsānañcāyatanakusala	citta),	mà	chú	tâm	
vào	 ‘không	có	cái	gì	 cả’,	 chú	 tâm	niệm	trong	ý	 lặp	đi	 lặp	 lại	 “natthikiñci”	
(không	có	cái	gì	cả)	cho	đến	khi	vị	ấy	đạt	được	jhāna	-	thiền.	

*Tâm	 thiền	 này	 được	 gọi	 là	 “ākiñcaññāyatana	 kusala	 citta”	 -	
‘ākiñcañña’	cũng	có	nghĩa	là	‘Vô	sở	hữu	hay	không	có	gì	cả’.	

Đầu	tiên	là	không	gian	vô	tận	(vô	biên),	sau	đó	tới	thức	vô	tận,	thứ	ba	là	
không	có	gì	hết.	Khi	đạt	[được	thiền]	đó	là	tầng	thiền	thứ	ba	của	Vô	sắc	giới. 

+B8:	Bằng	cách	dùng	Tâm	thiền	Vô	sắc	thứ	ba	làm	đề	mục	thiền.	Vị	ấy	
có	thể	phát	triển	xa	hơn	đến	Thiền	vô	sắc	thứ	tư.	Thiền	này	được	gọi	là	Tâm	
thiền	thiện	Phi	tưởng	Phi	phi	Tưởng	xứ	(neva-saññānāsaññāyatanakusala	
citta).	



 
 

42 

‘Neva-saññānāsaññā-yatanakusala	citta’	 theo	nghĩa	của	từ	 là	 ‘không	
có	sự	hiện	hữu	hay	chẳng	phải	không	có	sự	hiện	hữu	của	tưởng’	(tức	là	có	
tưởng	cũng	không	phải,	không	có	tưởng	cũng	không	phải.	Hôm	bữa	Thiện	Trang	
đã	nói	ví	dụ	rồi.	Đơn	giản	nhất,	giống	như	quý	vị	nấu	bát	canh,	rồi	có	dầu	có	mỡ	
gì	đó…	ăn	xong	rồi,	cuối	cùng	đi	rửa.	Thực	tế	mình	thấy	sạch	hết	rồi,	đâu	còn	dầu	
dính	gì	đâu,	nhưng	nó	[vẫn]	còn	dính	chút	chút	trong	đó,	còn	tí	như	vậy	đó.	Thì	
tưởng	của	người	ở	trời	Phi	Tưởng	Phi	Phi	Tưởng	xứ	hay	là	nhập	được	Thiền	đó	
cũng	vậy,	còn	một	chút	tưởng	thôi,	không	thể	gọi	là	tưởng	được.	Không	thể	nói	là	
còn	dầu	ở	trong	đó,	[vì]	đâu	ăn	được	nữa	đâu,	không	còn	đồ	ăn	gì	nữa,	hết	rồi.	
Nhưng	nó	vẫn	còn	chút	chút	vậy	đó,	gọi	là	Phi	tưởng	Phi	phi	tưởng	xứ,	tưởng	vẫn	
còn	một	chút.	Chứ	[nếu]	họ	hết	tưởng	luôn	thì	họ	tới	tầng	thiền	tiếp	theo,	gọi	là	
Diệt	thọ	Tưởng	định.	[Là]	diệt	thọ,	diệt	tưởng,	nhập	được	Diệt	thọ	Tưởng	định	là	
thành	A-la-hán	rồi.	Đắc	được	Thiền	đó	là	A-la-hán	Tâm	giải	thoát),	ý	nói	Tâm	
thiền	Vô	sắc	thứ	tư	là	thiền	rất	vi	tế,	tinh	tế,	tế	nhị,	không	nhất	định	nói	là	
có	hay	không	có	tâm.	(Tức	là	nó	có,	nhưng	cũng	không	thể	nói	có.	Có	nhưng	yếu	
quá). 

*Ở	tầng	thiền	này,	tâm	không	còn	dễ	nhận	ra.	(Tức	là	vẫn	còn	tâm,	nhưng	
không	còn	dễ	nhận	ra).	

*Tất	cả	bốn	Thiền	vô	sắc	thuộc	về	nhóm	thiền	thứ	năm,	bởi	vì	chúng	
dựa	trên	Ngũ	thiền	Sắc	giới	làm	nền	tảng.	Tất	cả	bốn	thiền	vô	sắc	chỉ	có	2	
chi	thiền:	xả	(upekkhā),	định	(ekaggatā).	 

Tức	là	còn	lại	2	chi	thiền:	xả	và	định	thôi.	Cho	nên	hỏi	‘Thiền	vô	sắc	thọ	gì?’	
Thì	quý	vị	hay	nói	thọ	xả.	Còn	quý	vị	hỏi	Tứ	thiền	Sắc	giới	theo	Kinh	tạng	thọ	gì,	
hoặc	Ngũ	thiền	Sắc	giới	theo	Vi	Diệu	Pháp	là	thọ	gì?	Thì	quý	vị	cũng	phải	trả	lời	
được	đó	là	thọ	xả.	Còn	quý	vị	không	biết	là	thọ	gì	luôn,	[nói]	thọ	lạc,	thọ	hỷ	gì	đó	
là	còn	ở	dưới	nha.	‘Một	trạng	thái	hỷ	lạc	do	ly	dục	sanh,	có	tầm	có	tứ’	đó	là	Sơ	
thiền.	Mình	phải	biết	được	thọ,	tại	vì	thọ	là	thông	tất	cả	ba	cõi.	Thọ	là	đi	khắp,	
trong	các	cõi	đều	có	thọ	hết.	‘Năm	thọ	thông	ba	cõi’,	nhưng	thật	ra	các	cõi	trên	là	
bớt	thọ	rồi.	Mình	phải	hiểu	như	vậy. 

		 Về	định,	tất	nhiên	phải	có	định	thì	mới	có	Thiền	được	chứ.	



 
 

43 

		 *Nên	lưu	ý	rằng	5	Thiền	sắc	giới	khác	nhau	về	số	lượng	chi	thiền,	trong	
khi	4	Thiền	vô	sắc	khác	nhau	về	đề	mục	thiền.	

		 Tức	là	5	Thiền	sắc	giới	(5	tầng	Thiền	trước	đó)	thì	khác	nhau	về	chi	thiền.	
Chi	 thiền	mới	đầu	thì	nhiều,	có	5	chi	 thiền,	nhưng	dần	dần	xuống	bớt.	Nhưng	
trong	4	Thiền	mà	chúng	ta	học	hôm	nay,	4	Thiền	vô	sắc	này	đều	[có]	chi	thiền	
giống	nhau	hết,	chỉ	có	xả	và	định,	chỉ	khác	nhau	về	đề	mục	thiền	thôi.	Tu	Thiền	
đề	mục	khác	nhau.	Mới	đầu	người	ta	tu	đề	mục	đất,	rồi	chuyển	sang	Không	vô	
biên,	từ	đó	chuyển	sang	Thức	vô	biên,	cho	là	không	có	gì	hết,	rồi	cuối	cùng	là	Phi	
tưởng	Phi	phi	tưởng.	Tới	đó	là	hết.	Chỉ	khác	nhau	đề	mục	thôi.	Như	vậy	đó	là	mình	
có	thể	hiểu	được	sơ	sơ. 

3A.Tâm	thiện	Vô	sắc	giới	(Arūpāvacara	kusala	citta)	

		 Thật	ra	tâm	này	là	Tâm	thiền	đúng	không?	Nhưng	mình	ghi	Tâm	thiện	thôi.	
Mình	gọi	Tâm	thiện	cho	quen,	vì	nó	thuộc	về	thiện	mà.	

		 3A.1.Định	nghĩa:	Tâm	thiện	Không	vô	Biên	xứ,	Tâm	thiện	Thức	vô	Biên	
xứ,	Tâm	thiện	Vô	sở	Hữu	xứ,	Tâm	thiện	Phi	phi	Tưởng	xứ.	Đó	là	bốn	Tâm	
thiện	Vô	sắc	giới.	

		 *Đây	là	sự	nhận	định	để	làm	đề	mục	quán	tưởng	mà	đặt	tên	tâm	thiền,	
chớ	chẳng	phải	tâm	như	thế,	vì	bậc	thiền	này	phải	bắt	cảnh	rất	vi	tế.	Hoặc	
có	người	vịn	đề	mục	này	mà	biện	lý	thuyết	không	có,	không	không	v.v…	

		 Cho	nên	có	nhiều	người	[nói]	lý	thuyết	‘không	có,	không	không’,	là	quất	vô	
đây	nè.	Thật	ra	[nói]	‘không	có,	không	không’	là	người	ta	rớt	vào	học	giả.	Học	giả	
là	người	ta	bay	vào	đây.	Cho	nên	nói	‘không	không’	nghe	ghê	lắm.	Quý	vị	thấy	có	
bộ	phim,	ông	đó	lúc	nào	cũng	nói	không	có	cái	này,	không	có	cái	kia,	‘Sắc	tức	thị	
Không,	Không	tức	thị	Sắc’.	Vị	Tổ	sư	gõ	đầu	cái	cốc,	hỏi:	“Có	đau	không?”	Kêu:	
“Đau!”	Đau	mà	sao	nói	không? 

		 Cho	nên	đó	là	học	giả.	Còn	hành	giả	có	phải	như	vậy	không	quý	vị?	Hành	giả	
không	phải	như	vậy.	Không	đó	không	phải	 là	không	có,	 làm	sao	không	có	đau	
được.	A-la-hán	cũng	thấy	đau	chứ,	sao	không	thấy	đau,	mà	nghĩ	không	đau.	Phật	
còn	thấy	đau	kìa.	Tại	vì	quý	vị	học	không	hiểu,	nên	quý	vị	nói	không	có	đau.	Chứ	



 
 

44 

không	phải	là	không	đau,	nhưng	sự	đau	đó,	ta	tách	ta	được,	ta	thấy	rằng	là	gì?	Thọ	
đó,	đau	là	thọ	đúng	không?	Thọ	đó	không	phải	là	ta,	cho	nên	gọi	là	Không.	Thọ,	
Tưởng,	Hành,	Thức	đều	là	Không.	Cho	nên	ta	thấy	nó	chỉ	là	diễn	biến	của	tâm	thôi.	
Tâm	và	Tâm	sở	chạy	chạy	thôi,	lúc	thọ	này,	lúc	thọ	kia.	Thọ	là	một	Tâm	sở	mà	
đúng	không?	Tưởng	cũng	là	Tâm	sở	mà.	Còn	Hành	là	50	Tâm	sở.	Thức	là	tâm.	Khi	
người	ta	chứng	quả,	người	ta	tách	mình	ra	khỏi	dòng	tâm	đó	rồi.	Tức	là	tâm	cũng	
không	phải	là	ta,	mà	thân	thể	này	cũng	không	phải	là	ta.	Đau	là	thân	thể	nó	đau,	
tâm	cảm	nhận	đau,	gọi	là	thọ.	

		 Chính	vì	vậy,	nên	họ	không	có	nhận	định	là	không.	Còn	mình	không	có	tu	
chứng,	vô	đó	mình	cứ	suốt	ngày	nói	‘không	có	này,	không	có	kia’.	Cho	nên	giữa	
hành	giả	và	học	giả	khác	nhau,	người	ngộ	với	người	không	ngộ	khác	nhau,	lộn	
tùng	phèo	trong	đó.	Rồi	dẫn	chúng	sanh	đi	một	con	đường	khác	và	càng	đi	thì	
càng	vọng.	Bởi	vì	học	giả	thì	dùng	ngôn	ngữ	để	nói.	Còn	người	hành	giả,	thật	ra	
người	 ta	nói	không	được.	Nói	như	vậy,	vẫn	không	 thể	nói	được.	Khi	người	 ta	
chứng,	người	ta	chỉ	nói	‘duy	chứng	phương	tri’.	Còn	các	ngôn	ngữ	chỉ	là	phương	
tiện.	Đó!	Khi	nào	quý	vị	chứng	thì	quý	vị	biết,	chứ	còn	bây	giờ	không	chứng	thì	
sao	biết	được,	đúng	không	ạ?	

		 *4	Tâm	thiện	Vô	sắc	này	có	thể	đạt	được	bởi	những	người	chưa	phải	
là	Thánh	A-la-hán	(Araham).	(Chữ	A-la-hán	bên	tiếng	Pali	viết	là	Araham).	

	 3A.2.Phân	loại: 

TT	 Tên	gọi	
1	 Tâm	thiện	Không	vô	Biên	xứ	đồng	sanh	với	xả	và	định.	

2	 Tâm	thiện	Thức	vô	Biên	xứ	đồng	sanh	với	xả	và	định.	
3	 Tâm	thiện	Vô	sở	Hữu	xứ	đồng	sanh	với	xả	và	định.	
4	 Tâm	thiện	Phi	tưởng	Phi	phi	Tưởng	xứ	đồng	sanh	với	xả	và	định.	

		 Thật	ra	có	4	Tâm	thiện	Vô	sắc	giới	thôi:	

		 1.	Tâm	thiện	Không	vô	Biên	xứ	đồng	sanh	với	xả	và	định.	(Nói	chung	mình	
có	thể	gọi	là	Tâm	thiện	Không	vô	Biên	xứ).	

2.	Tâm	thiện	Thức	vô	Biên	xứ	đồng	sanh	với	xả	và	định.	(Tức	là	nó	sanh	với	



 
 

45 

xả	và	định.	Xả	và	định	ở	đây	là	hai	món	Tâm	sở	đó	quý	vị.	[Định	là]	Nhất	hành	đó.	
Cho	nên	là	gọi	là	đồng	sanh).	

3.	Tâm	thiện	Vô	sở	Hữu	xứ	đồng	sanh	với	xả	và	định.	

4.	Tâm	thiện	Phi	tưởng	Phi	phi	Tưởng	xứ	đồng	sanh	với	xả	và	định.	

		 Lúc	nào	cũng	đồng	sanh	với	Xả	và	Định	hết,	hai	chi	thiền	này	thôi.	Hai	chi	
thiền	này	cũng	chính	là	hai	Tâm	sở	đó.	[Định	là]	Nhất	hành;	còn	Tâm	sở	Xả	thì	
quý	vị	coi	lại	bảng	Tâm	sở	đi.	Cho	nên	quý	vị	nên	chép	lại	hoặc	đánh	lại	bảng	đó,	
gồm	bao	nhiêu	Tâm	sở,	kể	hết	ra,	rồi	bao	nhiêu	tâm.	Mình	không	cần	nhớ	hết	các	
chi	tiết	ở	trong	đâu.	Mình	chỉ	cần	nhớ:	12	Tâm	bất	thiện	thì	có	8	Tâm	tham	đi	với	
thọ	gì,	hợp	Tà	kiến	hay	không	hợp	Tà	kiến,	có	trợ	hay	không	trợ.	Rồi	2	Tâm	sân	
thì	lúc	nào	cũng	thọ	ưu,	hợp	phẫn	nộ,	hữu	trợ	hay	vô	trợ.	Rồi	2	Tâm	si	thì	thọ	xả,	
vì	đâu	biết	cảnh	đâu	nên	phải	xả,	hợp	hoài	nghi	hay	hợp	phóng	dật. 

3B.Tâm	quả	Vô	sắc	giới	(Arūpāvacara	vipāka	citta) 

3B.1.Định	nghĩa:	Là	Tâm	quả	Không	vô	Biên	xứ,	Tâm	quả	Thức	vô	Biên	
xứ,	Tâm	quả	Vô	sở	Hữu	xứ,	Tâm	quả	Phi	phi	Tưởng	xứ.	Đó	là	bốn	Tâm	quả	
Vô	sắc	giới.	

		 Tức	là	khi	sanh	về	đó	rồi	thì	được	Tâm	quả	đúng	không?	Tâm	quả	này	hiện	
tức	là	đã	hóa	sanh	về	đó.	Ở	trên	cõi	Thiền	là	hóa	sanh	nha,	không	có	đầu	thai.	Sắc	
giới	thì	làm	gì	có	đầu	thai.	

		 *Bốn	Tâm	quả	Vô	sắc	chỉ	thường	du	hành	ở	cõi	Vô	sắc.	Chúng	là	những	
nghiệp	quả	của	Tâm	thiện	Vô	sắc.	Một	người	đã	đạt	Thiền	vô	sắc	và	duy	trì	
thiền	ấy	cho	đến	lúc	tử	thì	sẽ	sanh	về	cõi	Vô	sắc. 

		 Như	vậy	thì	ráng	duy	trì.	Mà	chắc	chúng	ta	không	quan	tâm,	Thiện	Trang	thì	
nghĩ	là	không	cần	tới	mấy	tầng	Thiền	cỡ	này,	nhưng	học	cho	biết	vậy	thôi. 

		 3B.2.Phân	loại:	

TT	 Tên	gọi	
1	 Tâm	quả	Không	vô	Biên	xứ	đồng	sanh	với	xả	và	định.	



 
 

46 

2	 Tâm	quả	Thức	vô	Biên	xứ	đồng	sanh	với	xả	và	định.	
3	 Tâm	quả	Vô	sở	Hữu	xứ	đồng	sanh	với	xả	và	định.	
4	 Tâm	quả	Phi	tưởng	Phi	phi	Tưởng	xứ	đồng	sanh	với	xả	và	định.	

Cũng	giống	như	trên,	chỉ	đổi	chữ	‘thiện’	thành	chữ	chữ	‘quả’	là	xong.	

1.	Tâm	quả	Không	vô	Biên	xứ	đồng	sanh	với	xả	và	định.	

2.	Tâm	quả	Thức	vô	Biên	xứ	đồng	sanh	với	xả	và	định.	

3.	Tâm	quả	Vô	sở	Hữu	xứ	đồng	sanh	với	xả	và	định.	

4.	Tâm	quả	Phi	tưởng	Phi	phi	Tưởng	xứ	đồng	sanh	với	xả	và	định.	Cho	nên	
người	biết	học	thì	chỉ	đổi	chữ	thôi	là	xong. 

3C.Tâm	tố	Vô	sắc	giới	(Arūpāvacara	kiriya	citta) 

		 3C.1.Định	Nghĩa:	Là	Tâm	tố	Không	vô	Biên	xứ,	Tâm	tố	Thức	vô	Biên	xứ,	
Tâm	tố	Vô	sở	Hữu	xứ,	Tâm	tố	Phi	phi	Tưởng	xứ.	Đó	là	4	Tâm	tố	Vô	sắc	giới.	

		 *4	Tâm	tố	Vô	sắc	chỉ	có	thể	sinh	khởi	với	bậc	A-la-hán. 

	 Tức	 là	bậc	chứng	A-la-hán	rồi.	Giả	sử	như	quý	vị	đi,	quý	vị	 tu	mà	quý	vị	
chứng	được	A-la-hán	rồi.	Sau	khi	chứng	rồi,	quý	vị	kêu	tu	Thiền	vô	sắc.	Thì	khi	đó	
quý	vị	dùng	tâm	này	là	đắc	Thiền	vô	sắc.	Đó	gọi	là	Tâm	tố	của	Vô	sắc. 

		 Như	vậy	cũng	giống	như	Tâm	đại	thiện,	thì	có	Tâm	đại	tố	vậy	đó.	Rồi	có	Tâm	
thiện	của	Sắc	giới	thì	cũng	có	Tâm	tố	thiền,	tương	tự	như	vậy.	Cho	nên	không	khó!	
Mình	hiểu	đó	là	[tâm]	của	bậc	A-la-hán,	mà	mình	không	phải	là	A-la-hán	thì	khỏi	
cần,	học	cho	biết	vậy	thôi. 

3C.2.Phân	loại:	

TT	 Tên	gọi	

1	 Tâm	tố	Không	vô	Biên	xứ	đồng	sanh	với	xả	và	định.	
2	 Tâm	tố	Thức	vô	Biên	xứ	đồng	sanh	với	xả	và	định.	
3	 Tâm	tố	Vô	sở	Hữu	xứ	đồng	sanh	với	xả	và	định.	
4	 Tâm	tố	Phi	tưởng	Phi	phi	Tưởng	xứ	đồng	sanh	với	xả	và	định.	



 
 

47 

		 Phân	loại:	gồm	có	4	loại.	Cũng	giống	như	trên,	chỉ	đổi	chữ	‘quả’	thành	chữ	
‘tố’	thôi.	

1.	Tâm	tố	Không	vô	Biên	xứ	đồng	sanh	với	xả	và	định.	

2.	Tâm	tố	Thức	vô	Biên	xứ	đồng	sanh	với	xả	và	định.	

3.	Tâm	tố	Vô	sở	Hữu	xứ	đồng	sanh	với	xả	và	định.	

4.	Tâm	tố	Phi	tưởng	Phi	phi	Tưởng	xứ	đồng	sanh	với	xả	và	định.	

		 Thế	 là	 chúng	 ta	đã	học	được	hết	 [Tâm]	 thiền.	Còn	một	 loại	 tâm	nữa	mà	
chúng	 ta	 sẽ	phải	học,	đó	 là	Tâm	siêu	 thế.	Tâm	siêu	 thế	 tức	 là	 tâm	để	đắc	quả	
Thánh.	Tâm	đó	thì	cũng	học	thêm	một	bữa	nữa	là	hết.	Đó	là	kiểu	loại	thứ	nhất	là	
phân	loại	theo	cõi,	 là	hết	sạch,	còn	40	tâm	nữa	thôi.	Rồi	chúng	ta	học	bổ	sung	
thêm	phần	Tâm	đầu	thai,	Tâm	hộ	kiếp,	và	một	số	tâm	mà	mình	thấy	trong	dòng	
tâm	thì	có,	mà	trong	bảng	thì	không	thấy.	

		 Nói	121	tâm,	nhưng	tới	nay	là	mình	đã	học	được	81	tâm	rồi.	Bữa	nay	học	12	
tâm	nữa	rồi	là	81	tâm.	Như	vậy	còn	40	Tâm	siêu	thế	nữa	là	121	tâm.	Nhưng	mình	
học	như	vậy	thì	không	thấy	Tâm	hộ	kiếp	đâu	hết,	không	thấy	Tâm	đầu	thai,	Tâm	
tử	đâu	hết,	thì	lúc	đó	mình	phải	học	bổ	sung.	Những	[tâm]	này	không	có	trong	
mấy	tâm	phân	loại	theo	cõi,	vì	chúng	thuộc	Tâm	hành,	tức	là	tâm	làm	việc	thôi.	
Cho	nên	là	phải	chia	theo	dạng	khác.	Cho	nên	tại	sao	người	ta	nói	121	tâm,	đó	là	
nói	phân	theo	cõi.	Còn	nếu	mình	nói	phân	theo	kiểu	khác	thì	không	phải	121	tâm,	
mà	còn	mấy	tâm	nữa.	Hơn	121	tâm	nha. 

		 Bây	giờ	để	cho	nhẹ	nhàng	thì	chúng	ta	làm	bài	ví	dụ.	Bữa	nay	làm	hết	bài	ví	
dụ	này	là	ngon	luôn.	Rồi	sẽ	cho	quý	vị	làm	bài	tập	về	nhà	luôn.	Bài	ví	dụ	như	sau:	

		 Ví	dụ	1:	Hãy	cho	biết	tâm	của	người	sau	qua	các	giai	đoạn	được	đánh	
số	ở	tình	huống	được	miêu	tả	sau	đây:	Một	nữ	Phật	tử	vì	gia	đình	mà	quyết	
định	mua	một	con	cá	còn	sống	về	để	nấu	ăn	theo	yêu	cầu	món	canh	chua	của	
chồng	(1).	(Ví	dụ	này	rất	thực	tế.	Mình	có	thể	ăn	chay,	hoặc	là	mới	tu	chút	chút	
gì	đó.	Đây	là	tu	rồi,	là	Phật	tử	rồi	nha.	Nhưng	vì	chồng	muốn	ăn	canh	chua,	mà	
phải	ăn	cá	sống	thì	mới	thấy	ngon.	Kiểu	vậy	đó!	Bây	giờ	cô	này	quyết	định	mua	
một	con	cá	(cá	này	là	cá	còn	sống)	về	để	nấu	ăn	theo	yêu	cầu	món	canh	chua	của	



 
 

48 

chồng.	(1)	Tâm	đó	là	tâm	gì?	Đó	là	một	tình	huống,	chút	nữa	trả	lời). 

		 Khi	chuẩn	bị	làm	thịt	con	cá	thì	vị	ấy	niệm	thầm	Chú	vãng	sanh	cho	con	
cá	(2).	(Đây	là	tình	huống	thứ	hai.	Tâm	này	là	tâm	gì?	Tới	đây	là	thực	tế	đúng	
không?	Rõ	ràng	có	người	làm	vậy	mà.	Mua	về,	niệm	Chú	vãng	sanh	cho	con	cá	rồi	
mới	làm	thịt	chứ).	

Rồi	 tiếp	tục	nói	 thầm	 ‘mày	thông	cảm	cho	tao,	 tao	không	muốn	giết	
mày,	nhưng	hoàn	cảnh	không	cho	phép’	(3).	(Tức	là	lúc	đó	người	đó	cũng	nghĩ	
rằng	không	muốn	giết	đâu,	nhưng	mày	thông	cảm	đi.	Không	dám	nói	to,	sợ	chọc	
ông	chồng	chửi,	nên	nói	thầm	thôi	‘mày	thông	cảm	cho	tao,	tao	không	muốn	giết	
mày,	nhưng	hoàn	cảnh	không	cho	phép’.	Vậy	tâm	này	là	tâm	gì?). 

Rồi	tiếp	tục	xuống	tay	chặt	con	cá	cho	nó	chết	(4).	(Đó	là	tâm	gì?).	Sau	
đó	vị	ấy	cảm	thấy	hối	hận	vì	hôm	nay	mình	đã	phạm	nghiệp	sát	sanh	(5).	
(Làm	xong	rồi	thì	hối	hận.	Vậy	tâm	đó	là	tâm	gì?)	Trong	cả	lúc	nấu	ăn	và	ăn	cơm	
với	món	canh	chua	đó,	nữ	Phật	tử	ấy	cảm	thấy	áy	náy	trong	lòng	(6).	(Đó	là	
tâm	gì?)	Sau	bữa	ăn	vị	ấy	nghe	giảng	pháp	thì	cảm	thấy	hoan	hỉ	vì	một	chủ	
đề	thu	hút	trong	bài	pháp	ở	trên	điện	thoại	cô	ấy	mở	(7).	(Tức	là	sau	khi	nghe	
pháp	thì	quên	mất	rồi.	Cho	nên	nghe	pháp	thì	quên	mất	Phiền	não,	đỡ	ha!)	Rồi	từ	
từ	vị	ấy	chợt	buồn	ngủ	(ăn	no	rồi	buồn	ngủ)	nên	không	nghe	rõ	bài	pháp	(8).	
(Tâm	đó	là	tâm	gì?)	Dần	dần	vị	ấy	nửa	mơ	nửa	tỉnh	thấy	cảnh	chùa	rất	đẹp	
hiện	trong	bài	pháp	nhưng	không	suy	nghĩ	gì	(9).	(Bây	giờ	nằm	mơ,	nửa	mơ	
nửa	tỉnh,	thấy	cảnh	chùa	hiện	trong	bài	pháp.	Vậy	tâm	đó	là	tâm	gì?	Khó	hơn	đúng	
không?)	Rồi	vị	ấy	ngủ	luôn	mà	không	biết	gì	(10).	(Tâm	đó	là	tâm	gì?)	Sau	đó	
vì	ảnh	hưởng	của	âm	thanh	tiếng	thuyết	pháp	kia	nên	mơ	thấy	mình	đang	
được	đức	Phật	thuyết	pháp	và	mình	là	người	xuất	gia	(11).	(Tâm	đó	là	tâm	
gì?). 

		 Toàn	là	tình	huống	hấp	dẫn	không	đó.	Nếu	quý	vị	làm	được	thì	quý	vị	giỏi	
rồi.	Bây	giờ	quý	vị	từ	từ	làm	đi,	có	11	tâm.	Quý	vị	hãy	bình	luận	đáp	án,	một	là	
tâm	gì,	thọ	gì,	hợp	gì	v.v...	Tâm	này	cũng	dễ	mà	không	thấy	ai	trả	lời.	Tức	là	các	
đồng	tu	cảm	thấy	khó	quá	ha.	

		 Thiện	Trang	xin	đọc	lại:	‘Một	nữ	Phật	tử	vì	gia	đình	mà	quyết	định	mua	



 
 

49 

một	con	cá	còn	sống	để	về	nấu	ăn	theo	yêu	cầu	món	canh	chua	của	chồng’	
(1).	Tâm	này	là	tâm	gì?	

		 Có	người	trả	lời	là	Tâm	tham,	Tâm	tham	thì	phải	có	thọ	gì	chứ.	Phải	xác	định	
tâm,	thọ,	rồi	hợp	gì,	có	trợ	hay	không	trợ.	Tâm	tham	thì	mình	xét	trên	ba	phương	
diện	đó	thôi.	Như	vậy	ở	đây	có	một	người	xác	định	là	Tâm	tham,	có	ai	xác	định	
tâm	khác	không?	

		 Đầu	tiên	chúng	ta	xét	về	thọ	trước.	Người	ta	mua	thì	lúc	này	người	ta	cũng	
không	thấy	khó	chịu	gì,	cũng	không	thấy	vui	gì,	[cho	nên]	là	thọ	xả	rồi	đó.	Thọ	xả	
rồi	thì	không	có	Tâm	sân	rồi	đó.	Đâu	có	sân	đâu,	họ	chỉ	mua	con	cá	thôi,	quyết	
định	mua	con	cá.	Quý	vị	để	ý	là	để	nấu	ăn	theo	yêu	cầu	món	canh	chua	của	chồng.	
Việc	này	chỉ	có	khả	năng:	Một	là	tâm	bình	thường,	người	này	đâu	có	tu	Thiền	gì	
đâu.	Mình	xác	định	thọ	rồi,	bớt	được,	không	có	Tâm	sân	rồi,	bây	giờ	chỉ	còn	có	
Tâm	si,	Tâm	tham	và	Tâm	đại	thiện	thôi.	Có	3	loại	tâm	đó	thôi	đúng	không?	Thông	
thường	là	vậy.	Việc	quyết	định	mua	này	thì	không	thể	nào	là	Tâm	đại	quả	được,	
mà	chỉ	có	mấy	tình	huống	đó.	Đây	là	làm	việc	mà,	không	phải	đón	nhận	cảnh.	Làm	
mà,	tác	nghiệp	mà. 

		 Ở	đây	mình	thấy	tuy	tình	huống	này	không	có	nhiều	chi	tiết,	nhưng	vì	người	
ta	muốn	làm	theo	yêu	cầu	của	chồng.	Ở	đây	có	người	xác	định	là	Tâm	si,	có	người	
xác	định	Tâm	tham.	Bây	giờ	là	tham	hay	si?	Có	người	nói	si,	có	người	nói	tham.	
Giả	sử	chúng	ta	cho	Tam	tham	thử	coi	đúng	không?	Nếu	là	Tâm	tham	thọ	xả,	thì	
vì	sao	mà	tham,	phải	có	động	lực	chứ.	Si	thì	tại	sao	si?	Si	tức	là	không	nhận	rõ	
cảnh.	Họ	biết	không?	Biết	chứ!	Họ	đang	mua	con	cá	mà	không	biết	sao	được.	Rõ	
ràng	là	chọn	con	cá	này,	chọn	con	cá	kia	cho	tôi,	rồi	bao	nhiêu	tiền	đây.	Rõ	ràng!	
Cho	nên	không	thể	nào	là	Tâm	si	được.	Vậy	là	Tâm	tham	chắc	chắn	rồi.	Tại	sao	là	
Tâm	tham?	Vì	họ	đang	dính	mắc	vào	cái	tham	gia	đình,	mong	muốn	cho	gia	đình	
hạnh	phúc,	hoặc	tham	vì	sợ	chồng	chửi	v.v…	Nói	chung	dính	mắc	vào	điều	đó	cho	
nên	là	Tâm	tham,	thọ	xả.	 

	 Hợp	tà	hay	ly	tà?	Chắc	chắn	là	hợp	tà,	vì	biết	rõ	mình	là	Phật	tử	rồi	mà	mình	
còn	làm	việc	đó,	nên	là	hợp	Tà	kiến	chắc	chắn	rồi.	Lúc	đó	quyết	định	mua	là	hợp	
tà.	[Nếu]	quyết	định	mua	nhưng	áy	náy,	có	một	chút	gợn	gợn,	biết	mình	sai	rồi,	
thì	mới	ly	Tà	kiến	được,	còn	đây	là	hợp	Tà	kiến.	Và	[trường	hợp]	này	là	mua	liền,	



 
 

50 

đâu	có	suy	nghĩ	gì	đâu,	cho	nên	là	vô	trợ.	 

	 Như	vậy	là	một	tình	huống	đã	đưa	ra,	không	biết	có	ai	đúng	không?	[Trường	
hợp]	này	họ	không	suy	nghĩ	đi,	suy	nghĩ	lại,	tới	mua	luôn,	cho	nên	vô	trợ.	Còn	nếu	
họ	tới,	suy	đi	tính	lại	rồi	mới	mua,	thì	là	hữu	trợ.	Hoặc	tới	đó	cũng	không	định	
mua,	nhưng	cuối	cùng	có	người	bên	cạnh	bà	đó	nói	‘mua	đi,	nấu	ngon	[lắm]	gì	
đó’	…	thì	là	hữu	trợ.	 

	 Như	vậy	đáp	án	là	Tâm	tham	thọ	xả,	hợp	Tà	kiến,	vô	trợ.	Không	biết	có	ai	
đúng	không,	đa	số	đồng	tu	không	dám	bình	luận,	sợ	sai,	nhút	nhát	phải	không? 

Khi	chuẩn	bị	làm	thịt	con	cá	thì	vị	ấy	niệm	thầm	Chú	vãng	sanh	cho	con	
cá’	(2).	Đó	là	tâm	gì? 

Khó	ha!	Có	vẻ	hay,	niệm	thầm	Chú	vãng	sanh	cho	con	cá,	đó	là	tâm	gì?	Nhiều	
người	học	cho	đã,	học	nhiều	lắm	nhưng	[không	biết]	niệm	thầm	chú	[cho]	con	cá	
thì	là	tâm	gì?	Dễ	quá!	Đang	tu	hành	mà,	bây	giờ	đang	niệm	thầm	chú	thì	tâm	niệm	
thầm	chú	là	tâm	phải	nhớ	rất	rõ	ràng,	sáng	suốt	mới	đọc	được	chú.	Như	vậy	đó	là	
Tâm	đại	thiện	chắc	chắn	rồi,	đừng	nghĩ	là	Tâm	si.	Vì	người	ta	đọc	được	thần	chú	
rõ	ràng	là	đại	thiện	rồi.	Và	ở	đây	không	có	cảm	giác	gì	hết,	thì	là	thọ	xả.	Rồi	hợp	
trí	hay	không	hợp	trí?	Nếu	nói	theo	bên	Nam	truyền	thì	họ	quất	vô	là	ly	trí,	tại	vì	
không	có	thần	chú.	Còn	nếu	theo	Bắc	truyền	thì	là	hợp	trí.	Vì	ở	đây	người	ta	theo	
Bắc	 truyền,	 [niệm]	 thần	chú	 thì	mình	cứ	cho	 là	hợp	 trí	đi.	Còn	nếu	 theo	Nam	
truyền	có	thể	để	ly	trí,	tại	vì	người	ta	không	chịu	[niệm]	thần	chú,	thì	mình	cũng	
chấp	nhận	điều	đó.	Có	thể	hai	đáp	án	đều	được.	 

Và	cuối	cùng	là	có	trợ	hay	không	trợ?	Đây	là	vô	trợ	luôn,	làm	việc	dứt	khoát,	
làm	liền,	đâu	suy	nghĩ	tới,	[suy	nghĩ]	lui	đâu.	Nếu	nói	suy	nghĩ	tới,	[suy	nghĩ]	lui:	
À!	Mình	phải	niệm	thần	chú	cho	con	cá,	[thì	hữu	trợ].	Còn	việc	này	quen	lắm	rồi,	
ngày	nào	cũng	thường	làm,	cho	nên	về	là	đọc	thần	chú	luôn,	không	cần	suy	nghĩ	
nữa,	cho	nên	là	vô	trợ,	thế	thôi.	 

Đáp	án:	Tâm	đại	thiện	thọ	xả,	hợp	trí/ly	trí,	vô	trợ.	 

Không	khó	gì	đúng	không	ạ?	Nhiều	người	 cứ	nghĩ	đây	 là	Tâm	bất	 thiện,	
nhưng	thực	tế	là	Tâm	đại	thiện.	Cho	nên	tu	được	chút	nào	là	có	thiện	chút	đó	rồi,	



 
 

51 

đừng	tưởng	mình	lúc	nào	[cũng]	ác.	Cho	nên	đó	là	lý	do	Thiện	Trang	nói	là	tại	sao	
ngài	Na	Tiên	nói	rằng:	“Người	biết	mà	làm	sai	vẫn	tốt	hơn	người	không	biết	mà	
làm	sai”.	Đó	chính	là	vấn	đề.	Cho	nên	người	tà	tu	pháp	chánh	thì	vẫn	là	chánh,	
miễn	[pháp]	chánh	là	được. 

Rồi	tiếp	tục	nói	thầm	‘mày	thông	cảm	cho	tao,	tao	không	muốn	giết	
mày,	nhưng	hoàn	cảnh	không	cho	phép’	(3).	Đó	là	tâm	gì? 

	Hấp	dẫn!	Càng	ngày	càng	khó	hơn!	Tình	huống	này	khó,	nhưng	toàn	là	tình	
huống	thực	tế.	‘Mày	thông	cảm	cho	tao,	tao	không	muốn	giết	mày’,	muốn	giết	con	
các	nên	ráng	nói	như	vậy,	nói	như	vậy	được	không?	Chúng	ta	muốn	biết	tâm	đó	
là	tâm	gì	không?	Đầu	tiên	không	biết	là	tâm	gì	thì	vô	xét	thọ	trước	đi	cho	dễ,	cho	
đỡ	lúng	túng.	Người	ta	đâu	có	hăng	hái	đâu,	không	hăng	hái	là	không	có	hỷ	rồi.	Có	
khó	chịu	không?	Cũng	không	khó	chịu,	bình	thường.	Vậy	là	thọ	xả.	Mình	xác	định	
được	thọ	là	bớt	được	bao	nhiêu	rồi.	Không	có	Tâm	sân	rồi	đúng	không?	Thọ	xả	
thì	có	Tâm	si,	Tâm	tham,	Tâm	đại	thiện,	bây	giờ	có	ba	tâm	đó,	khó	hơn.	 

Bây	giờ	muốn	biết	Tâm	tham	hay	không	tham,	hay	Tâm	đại	thiện	thì	mình	
coi	thử	tình	huống	này	như	thế	nào?	Câu	nói	này	có	tốt	không?	Tốt	mà!	Tốt	thì	là	
Tâm	đại	thiện	rồi.	Vì	rõ	ràng	câu	nói	này	giống	như	sám	hối	với	con	cá	mà,	[nên	
là]	Tâm	đại	thiện	thọ	xả.	Rồi	có	hợp	trí	hay	ly	trí?	Hợp	trí	chứ!	Đang	sám	hối	mà,	
rõ	ràng	là	hợp	trí.	Có	người	[bình	luận]	là	Tâm	đại	thiện,	thọ	xả,	hợp	trí,	vô	trợ.	
Đúng	rồi!	Chính	xác	luôn!	[Phải]	nhanh	như	thế.	 

Đáp	án:	Tâm	đại	thiện	thọ	xả,	hợp	trí,	vô	trợ.	 

‘Rồi	tiếp	tục	xuống	tay	chặt	con	cá	cho	nó	chết’	(4).	Tâm	này	là	tâm	gì? 

Ai	học	[pháp]	của	Thiện	Trang	mà	bây	giờ	không	biết	tâm	[của]	tình	huống	
này	là	khó	nha.	Chắc	chắn	là	bất	thiện	rồi,	xuống	tay	chặt	con	cá	cho	nó	chết	thì	
không	thể	nào	là	thiện	được,	là	Tâm	bất	thiện.	[Trong]	12	Tâm	bất	thiện,	có:	8	
Tâm	tham,	2	Tâm	sân,	2	Tâm	si.	[Vậy	thì]	tâm	nào?	Ai	mà	học	từ	đầu	là	nhớ,	để	ra	
tay	giết	một	con	vật	gì,	xuống	tay	làm	một	hành	động	kiểu	này,	thì	không	thể	nào	
dùng	tâm	bình	thường	được,	mà	phải	dùng	Tâm	sân,	sân	mới	mạnh	như	thế	chứ.	
Nếu	quý	vị	cho	Tâm	si	hợp	hoài	nghi	hay	hợp	phóng	dật,	thì	cảnh	không	rõ,	mơ	
mơ	màng	màng,	mình	vô	tình	[giết]	thì	mới	si.	Còn	[ở	đây]	là	cố	tình	chém	con	cá	



 
 

52 

chết,	thì	chỉ	có	Tâm	sân	thôi.	Nếu	có	ham	muốn	gì	thì	là	trước	đó	tham,	nhưng	khi	
ra	tay	là	Tâm	sân.	 

Rồi	thọ	gì?	Cũng	thọ	ưu	thôi,	vì	có	căm	thù	hay	ghét	con	cá	đâu,	[nên	là]	
Tâm	sân	thọ	ưu,	hợp	phẫn	nộ.	Tuy	như	vậy	nhưng	cũng	phải	có	hợp	phẫn	nộ	
trong	đó,	mặc	dù	mình	không	thấy	rõ.	[Trường	hợp]	này	là	hữu	trợ.	Vì	đằng	trước	
đã	trì	Chú	vãng	sanh,	rồi	quay	qua	quay	lại,	suy	nghĩ	tới,	suy	nghĩ	lui	“Ta	không	
muốn	giết	mày”	nọ	kia,	nên	là	hữu	trợ.	Nhìn	thế	thôi	nhưng	là	hữu	trợ.	 

Đáp	án:	Tâm	sân	thọ	ưu,	hợp	phẫn	nộ,	hữu	trợ. 

‘Sau	đó	vị	ấy	cảm	thấy	hối	hận	vì	hôm	nay	mình	đã	phạm	nghiệp	sát	
sanh	(5)’.	Tâm	này	là	tâm	gì? 

Giết	xong	rồi	hối	hận,	 tất	nhiên	 là	người	Phật	 tử,	học	biết	giáo	 lý	mà.	Có	
nhiều	người	sẽ	không	xác	định	được	tâm	này.	[Trường	hợp]	thứ	(5)	là	tâm	gì?	
Bây	giờ	họ	cảm	thấy	hối	hận,	vì	hôm	nay	mình	đã	phạm	nghiệp	sát	sanh.	Giả	sử	
mình	không	thọ	giới	thì	cũng	sát	sanh	rồi.	Nếu	phạm	giới	nữa	thì	cũng	nghĩ	vậy,	
thì	tâm	đó	là	tâm	gì?	Nhiều	người	kêu	là	Tâm	sân	tiếp,	[vì]	khó	chịu	quá.	 

Ở	đây	đọc	cho	kỹ,	chỗ	này	“cảm	thấy	hối	hận”	chứ	không	phải	cảm	thấy	ray	
rứt.	Hối	hận	thì	phải	là	tâm	thiện	rồi.	[Nên]	ở	đây	là	Tâm	đại	thiện.	Thọ	gì?	Tâm	
đại	thiện	thì	chỉ	có	thọ	xả	với	thọ	hỷ.	Vậy	ở	đây	là	thọ	xả	thôi.	Hợp	trí	hay	[ly	trí]?	
Là	hợp	trí,	vì	họ	thấy	hối	hận	vì	mình	phạm	nghiệp	sát	sanh,	có	quan	niệm	về	
nghiệp,	nên	là	hợp	trí.	Và	có	trợ	hay	vô	trợ?	Trường	hợp	này	chắc	chắn	là	có	trợ	
đúng	không?	Thông	thường	là	có	trợ,	vì	nghĩ	tới	nghĩ	lui	mới	thấy	hối	hận,	cho	
nên	là	hữu	trợ.	 

Đáp	án:	Tâm	đại	thiện	thọ	xả,	hợp	trí,	hữu	trợ. 

‘Trong	cả	lúc	nấu	ăn	và	ăn	cơm	với	món	canh	chua	đó,	nữ	Phật	tử	ấy	
cảm	thấy	áy	náy	trong	lòng	(6)’.	Đó	là	tâm	gì? 

Trường	hợp	này,	ở	trên	là	cảm	thấy	hối	hận,	còn	ở	đây	là	áy	náy.	Áy	náy	là	
khó	chịu,	nên	là	Tâm	sân.	Thọ	gì?	Tất	niên	là	chỉ	có	thọ	ưu	thôi.	Tâm	sân	thì	chỉ	
có	một	thọ	là	thọ	ưu,	hợp	phẫn	nộ.	Mặc	dù	không	thấy	nhưng	hợp	phẫn	nộ,	nên	
dễ	sân	lắm	quý	vị,	quên	đi	thì	mới	được.	Đây	là	cách	tu	hành	nha,	đừng	suy	nghĩ	



 
 

53 

nữa,	đừng	áy	náy	nữa,	bỏ	đi.	Hối	hận	thì	hối	hận	rồi,	thôi	xong.	Và	là	hữu	trợ,	tại	
vì	nó	chạy	suốt	từ	lúc	nấu	ăn	cho	đến	lúc	ăn	món	canh	đó	mà,	kéo	dài	như	vậy,	
chạy	đi	chạy	lại	nên	là	hữu	trợ. 

Đáp	án:	Tâm	sân	thọ	ưu,	hợp	phẫn	nộ,	hữu	trợ.	 

Như	vậy	mình	thấy	cách	tu	như	thế	nào,	tốt	không?	Nãy	giờ	một	người	Phật	
tử	được	bao	nhiêu	tâm	tốt	rồi,	mình	coi	thử. 

‘Sau	bữa	ăn	vị	ấy	nghe	giảng	pháp	thì	cảm	thấy	hoan	hỉ	vì	một	chủ	đề	
thu	hút	trong	bài	pháp	ở	trên	điện	thoại	cô	ấy	mở	(7)’.	 

[Trường	hợp]	này	dễ	quá	rồi,	tâm	này	ai	cũng	xác	định	được,	chắc	chắn	là	
Tâm	đại	thiện	rồi.	Quá	dễ!	Bởi	vì	tâm	thiện	thì	ai	cũng	thấy.	Nghe	pháp	vui	vẻ	
hoan	hỉ	nên	là	thọ	hỷ.	Tâm	đại	thiện	thì	có	thọ	hỉ	hoặc	thọ	xả,	ở	đây	hoan	hỷ	cho	
nên	là	thọ	hỷ.	Hợp	trí	[hay	ly	trí]?	Là	hợp	trí,	vì	đang	nghe	pháp	mà,	làm	sao	ly	trí	
được,	nghe	pháp	cảm	thấy	hoan	hỷ.	Hữu	trợ	hay	vô	trợ?	Là	hữu	trợ,	tại	vì	nghe	
một	hồi	mới	cảm	thấy	vui	mà,	chứ	đâu	phải	nghe	một	cái	là	vô	liền	đâu.	Nghe	[chủ	
đề]	thu	hút	mà,	thu	hút	tức	là	nghe	một	hồi	mới	vô	đó,	cho	nên	là	hữu	trợ.	Dễ	
dàng!	Không	có	khó. 

Đáp	án:	Tâm	đại	thiện	thọ	hỷ,	hợp	trí,	hữu	trợ. 

‘Rồi	từ	từ	vị	ấy	chợt	buồn	ngủ	nên	không	nghe	rõ	bài	pháp	(8)’.	Tâm	
này	là	tâm	gì?	 

Buồn	ngủ,	trường	hợp	này	Thiện	Trang	nhớ	là	có	đưa	ra	ví	dụ	rồi.	Quý	vị	
nhớ	trả	lời	câu	nào	thì	đánh	số	câu	đó,	thì	mới	biết	mình	đang	trả	lời	câu	nào.	Bây	
giờ	là	đang	số	(8).	Quý	vị	coi	là	vị	ấy	đang	nghe	pháp,	mà	ăn	no	rồi	nên	vị	ấy	từ	từ	
chợt	buồn	ngủ,	nên	không	nghe	rõ	bài	pháp.	[Trường	hợp]	này	Thiện	Trang	đã	
đưa	ra	ví	dụ	rồi	đó,	quý	vị	không	nhớ	nữa	thì	hơi	tiếc.	[Trường	hợp]	này	nghe	
không	rõ	ràng,	tức	là	cảnh	bắt	không	rõ,	là	Tâm	si.	Tâm	si	thì	có	mấy	thọ?	Tâm	si	
thì	có	một	thọ	thôi,	[đó	là]	thọ	xả.	Có	hai	cái	hợp:	Một	là	hợp	phóng	dật,	hai	là	hợp	
hoài	nghi.	Ở	đây	là	hợp	phóng	dật,	tại	vì	buồn	ngủ,	mơ	mơ	màng	màng.	Ở	đây	
không	nghe	rõ	được	là	phóng	dật,	tâm	đang	chạy	vô	tâm	khác,	cho	nên	là	hợp	
phóng	dật.	Tâm	si	thì	không	xét	trợ	hay	vô	trợ. 



 
 

54 

Đáp	án:	Tâm	si	thọ	xả,	hợp	phóng	dật.	 

	 ‘Dần	dần	vị	ấy	nửa	mơ	nửa	tỉnh	thấy	cảnh	chùa	rất	đẹp	hiện	trong	bài	
pháp	nhưng	không	suy	nghĩ	gì	(9)’.	 

	 Đây	là	một	[tình	huống]	rất	thực	tế,	nếu	mình	nghe	pháp	mà	bắt	đầu	buồn	
ngủ,	mà	buồn	ngủ	thì	nghe	không	rõ	nữa,	nửa	mơ	nửa	tỉnh	thấy	cảnh	chùa	rất	
đẹp	hiện	trong	bài	pháp,	nhưng	không	suy	nghĩ	gì.	Cảnh	chùa	ở	trong	bài	pháp	
vẫn	còn,	tức	là	bây	giờ	quay	sang	chiếu	cảnh	chùa,	không	suy	nghĩ	gì	hết.	Đó	là	
tâm	gì?	Cho	quý	vị	chút	thời	gian	để	quý	vị	cho	đáp	án.	Có	người	xác	định	tâm	số	
(9)	là	Tâm	si	thọ	xả,	hợp	phóng	dật.	Có	người	đưa	Tâm	tham	thọ	hỷ,	ly	tà,	hữu	
trợ.	 

	 Thấy	cảnh	chùa	rất	đẹp	hiện	trong	bài	pháp,	nhưng	không	suy	nghĩ	gì.	Hết	
nghĩ	rồi,	không	nghĩ	gì	nữa,	đang	buồn	ngủ	nên	tới	đó	là	dừng.	Không	[có]	ai	nhớ	
tâm	này.	Thấy	cảnh	đẹp	thì	là	tâm	thiện	hay	tâm	bất	thiện?	Đẹp	thì	có	dính	mắc	
hay	không?	Tâm	này	thấy	cảnh	chùa	rất	đẹp	hiện	trong	bài	pháp,	không	có	dính	
mắc	thì	không	phải	Tâm	tham	rồi	đúng	không?	Vậy	thì	là	tâm	gì?	Đúng	rồi!	Là	
Tâm	đại	quả.	Nửa	mơ	nửa	tỉnh	không	suy	nghĩ	gì,	thì	là	thọ	xả.	Hợp	[trí]	hay	ly	
[trí]?	Nhớ	Tâm	đại	quả	này	giống	Tâm	đại	thiện	thôi,	nó	kết	quả	dừng	ở	đó	thôi.	
[Trường	hợp]	này	là	nửa	mơ	nửa	tỉnh,	thấy	cảnh	đẹp	nhưng	không	rõ	ràng,	[nên]	
là	ly	trí.	Rồi	vô	trợ	hay	hữu	trợ?	[Trường	hợp]	này	một	hồi	mới	thấy	vậy,	cho	nên	
có	thể	nói	là	hữu	trợ.	Còn	quý	vị	cho	là	vô	trợ	thì	cũng	được.	Nhưng	theo	Thiện	
Trang	nghĩ	nên	chọn	hữu	trợ	thì	chính	xác	hơn.	 

	 Đáp	án:	Tâm	đại	quả	thọ	xả,	ly	trí,	hữu	trợ.	 

	 Tới	đó	là	hết	rồi,	không	suy	nghĩ	gì,	đón	nhận	cảnh	thiện	cho	nên	gọi	là	Tâm	
đại	quả.	Không	phải	Tâm	đại	thiện	mà	là	Tâm	đại	quả	nha.	Lâu	lâu	chen	vô	tâm	
này,	khó,	là	quý	vị	rớt	ra	ngoài,	trật	liền. 

‘Rồi	vị	ấy	ngủ	luôn	mà	không	biết	gì	(10)’.	 

Ngủ	thì	là	tâm	gì	đây?	‘Ngủ	luôn	không	biết	gì’,	mà	không	biết	là	tâm	gì	nữa	
[thì]	thôi	đó.	Hằng	ngày	chúng	ta	ngủ	bằng	tâm	gì?	Quý	vị	trả	lời	thử	coi,	ngủ	luôn	
không	biết	gì	thì	là	tâm	gì?	[Tâm]	này	Thiện	Trang	nói	rồi,	ai	nghe	qua	là	nhớ,	còn	



 
 

55 

ai	không	nghe,	không	nhớ	thì	thôi.	Không	có	ai	trả	lời	hết,	tâm	ngủ	rồi	thì	tất	cả	
các	căn	dừng	hết,	ngủ	không	biết	gì	hết	thì	các	căn,	các	tâm	kia	dừng	lại,	chỉ	có	
một	tâm	hoạt	động	đó	là	tâm	gì?	Không	có	Tâm	si	đâu.	Lúc	đó	là	Tâm	hộ	kiếp	
(Tâm	hữu	phần).	Học	chưa?	Học	rồi	mà,	ngủ	là	Tâm	hộ	kiếp	(Hữu	phần)	này	
hoạt	động	để	duy	trì	sự	sống,	nếu	tâm	này	không	hoạt	động	là	chết	lâu	rồi.	Tâm	
hộ	kiếp	tâm	này	không	có	thiện	ác	gì	hết,	ngủ	thôi,	không	có	thiện	ác.	Mình	học	
qua,	mình	biết	rồi,	nên	bài	này	cho	đủ	tình	huống	hết. 

‘Sau	đó	vì	ảnh	hưởng	của	âm	thanh	tiếng	thuyết	pháp	kia	nên	mơ	thấy	
mình	đang	được	đức	Phật	thuyết	pháp	và	mình	là	người	xuất	gia	(11)’.	Đó	
là	tâm	gì?	 

Bây	giờ	ngủ	nằm	mơ,	trong	mơ	đó	là	tâm	gì?	[Trường	hợp]	trên	kia	là	ngủ	
không	mơ,	ngủ	không	biết	gì,	nhưng	một	hồi	ngủ	là	mơ.	Mơ	vì	nửa	thức	nửa	tỉnh,	
mơ	thấy	cảnh,	thay	vì	vị	thầy	thuyết	pháp	mà	mình	nghe	tiếng	như	vậy,	nên	thấy	
là	Phật	thuyết	pháp	cho	mình.	Và	mình	là	người	xuất	gia	nghe	pháp.	Đó	là	tâm	gì?	 

Hấp	dẫn	đó!	Nếu	quý	vị	trả	lời	11	câu	mà	đúng	hết	luôn	là	giỏi,	siêu	đẳng	đó.	
Chắc	đến	[câu]	thứ	(10)	trả	lời	được,	đến	[câu]	thứ	(11)	thì	hơi	khó,	ngủ	mơ	là	
tâm	gì?	Có	người	nói	câu	(11)	là	Tâm	tham	thọ	hỷ,	hợp	tà,	hữu	trợ.	Có	ai	có	đáp	
án	khác	không?	Khó	quá!	Để	quý	vị	suy	nghĩ	một	chút,	quý	vị	nghĩ	thử	coi	là	tâm	
nào. 

[Trường	hợp]	này	quý	vị	nghĩ	một	cách	đơn	giản	thôi,	không	có	gì.	Thực	ra	
ngủ	thì	chỉ	có	một	loại	tâm	thôi,	đó	là	Tâm	hộ	kiếp.	Vẫn	là	Tâm	hộ	kiếp,	nằm	mơ	
trong	đó	cũng	là	[Tâm]	hộ	kiếp	thôi,	có	gì	đâu	mà	suy	nghĩ	nhiều	thế.	Nếu	quý	vị	
thấy	Tâm	hộ	kiếp	chưa	rõ,	thì	sẽ	 là	tâm	gì,	quý	vị	biết	không?	Vì	ngủ	thì	sẽ	có	
nhiều	trường	hợp,	ngủ	mà	nằm	mơ	thì	thực	ra	không	phải	[Tâm]	hộ	kiếp.	Quý	vị	
để	[Tâm]	hộ	kiếp	cũng	được.	Nhưng	có	thể	là	Tâm	đại	quả,	[vì]	cảnh	này	cảnh	
đẹp,	cảnh	tốt	nên	là	Tâm	đại	quả.	Có	thể	cho	Tâm	đại	quả,	vì	thực	ra	là	ngủ	nên	
vừa	là	[Tâm]	hộ	kiếp	vừa	là	[Tâm]	đại	quả	chạy	xen	kẽ	nhau.	Mình	có	thể	nói	như	
vậy,	còn	không	thì	nói	Tâm	đại	quả	thôi	cũng	được.	 

Xét	trong	sát-na,	thực	ra	thấy	cảnh	này	dài	lắm,	nên	phải	coi	là	Tâm	hộ	kiếp	
và	Tâm	đại	quả	thì	sẽ	đầy	đủ	hơn.	Tại	vì	lúc	mơ,	lúc	thì	sát-na	này,	lúc	sát-na	kia,	



 
 

56 

chứ	không	phải	là	[1	loại	tâm]	đâu,	mà	là	hai	tâm	này	phải	chạy	qua	chạy	lại	đó.	
Ở	đây	là	cảnh	tốt,	cho	nên	[là]	Tâm	đại	quả.	 

[Tâm]	đại	quả	thì	thọ	gì?	Ở	đây	không	thấy	người	ta	vui	hay	không	vui	thì	là	
thọ	xả.	Rồi	hợp	trí,	vì	lúc	đó	nghe	thuyết	pháp	mà.	Và	hữu	trợ	vì	có	cảnh	là	pháp.	
Nên	tâm	này	mà	quý	vị	 trả	 lời	được	 là	quý	vị	giỏi,	không	trả	 lời	được	 là	bình	
thường.	Tức	là	có	sát-na	trước	thì	là	Tâm	hộ	kiếp,	sát-na	sau	là	Tâm	đại	quả	chạy	
lên.	Nó	chạy	như	thế	nên	tạo	ra	cảnh	mơ.	Mới	học	sơ	sơ	như	vậy,	quý	vị	thấy	[lộ	
trình	tâm]	rất	phúc	tạp	chứ	không	đơn	giản.	 

Đáp	án:	Tâm	hộ	kiếp	và	Tâm	đại	quả	thọ	xả,	hợp	trí,	hữu	trợ.	 

Và	người	ta	không	có	tác	ý	gì	nữa,	nếu	người	ta	tác	ý	nữa	thì	có	thể	tạo	thành	
Tâm	đại	thiện.	Nếu	sau	đó	người	ta	lại	hoan	hỷ	với	bài	pháp	đó,	mặc	dù	trong	mơ,	
[thì]	vẫn	là	Tâm	đại	thiện.	 

	

Tới	đây	là	hết	giờ	rồi,	bây	giờ	sẽ	cho	quý	vị	bài	tập	về	nhà.	Giống	như	[ví	dụ]	
lúc	nãy,	Thiện	Trang	để	tiêu	đề:	‘Một	ngày	sinh	hoạt	của	một	vị	nam	Phật	tử’	cho	
hấp	dẫn.	Quý	vị	làm	được	hết	là	quý	vị	giỏi	rồi.	Giống	như	mới	đầu	học	môn	gì	đó,	
đi	thi	làm	gì	được	10	điểm	đâu	đúng	không?	Làm	được	chút,	được	vài	điểm,	5;	6;	
7	điểm	tùy	trình	độ.	Học	không	vững	thì	làm	không	được,	còn	học	vững	thì	làm	
được	hết.	Cũng	chưa	chắc	làm	được	hết,	làm	được	8;	9	điểm,	điểm	10	khó	mà.	
Bây	giờ	coi	tình	huống	này,	quý	vị	đọc	qua	nha. 

	Bài	Tập	Về	Nhà	3:	Hãy	cho	biết	tâm	của	người	sau	qua	các	giai	đoạn	
được	đánh	số	ở	tình	huống	được	miêu	tả	sau	đây: 

Một	ngày	sinh	hoạt	của	một	vị	nam	Phật	tử.	

.	 (1)	Anh	đi	 chợ	 (anh	Phật	 tử),	 thấy	món	 thịt	quay	ngon	miệng,	nổi	
thèm	muốn	định	mua	để	ăn.	(Đó	là	tâm	gì?)	(2)	Khi	vừa	định	mua,	anh	nhớ	
tới	giới	không	sát	sanh	và	thấy	không	nên,	nên	đổi	ý,	không	mua	nữa.	(Đó	
là	tâm	gì?	Quý	vị	về	nhà	làm	nhiều	đi	thì	quý	vị	sẽ	nhớ	được	hết).	(3)	Trên	đường	
về,	có	người	vô	tình	va	chạm	quẹt	xe	với	người	anh	mạnh	khiến	anh	đau	
nhưng	anh	chỉ	thầm	nghĩ	“không	sao”	rồi	bỏ	qua.	(Đó	là	tâm	gì?	Những	tình	



 
 

57 

huống	rất	thực	tế).	(4)	Về	đến	nhà,	thấy	con	mình	biếng	học,	nên	anh	mắng	
con	nặng	lời.	(Câu	này	dễ,	chắc	chắn	ai	cũng	làm	được	đúng	không?	Cho	nên	có	
những	tình	huống	rất	dễ).	(5)	Sau	khi	mắng,	anh	hối	hận	vì	lỡ	lời	nói	nặng	nề	
với	con	mình	vì	nó	còn	nhỏ,	chưa	nên	nói	nặng	như	thế.	(Tức	là	con	nhỏ	quá,	
anh	này	nói	nặng	nên	cảm	thấy	hối	hận,	dễ	không?)	(6)	Anh	ngồi	xuống,	mở	
điện	thoại	nghe	một	bài	Pháp	thoại,	cảm	thấy	hỷ	lạc,	phát	tâm	muốn	hành	
thiền.	(Cũng	dễ	đúng	không?)	(7)	Anh	bắt	đầu	tu	thiền	đề	mục	Hơi	thở	(tức	
là	ở	nhà	tu	Hơi	thở	thôi),	tâm	dần	an	trú,	chứng	Sơ	thiền	Sắc	giới.	(Tâm	đó	
tâm	gì?)	(8)	Anh	ta	tiếp	tục	tinh	tấn,	bỏ	tầm	tứ,	an	trú	sâu,	chứng	Nhị	thiền	
Sắc	giới	rồi	Tam,	Tứ,	Ngũ	thiền	của	Sắc	giới.	(Tâm	đó	tâm	gì?	Dễ	ợt!)	(9)	Sau	
một	thời	gian	hành	thiền,	anh	tu	tập	thiền	Vô	sắc,	nhập	định	Không	vô	Biên	
xứ.	(Bữa	nay	ôn	luôn	tâm	này	đó.	Đó	là	tâm	gì?)	(10)	Sau	khi	xuất	định,	nhờ	
công	đức	thiền,	tâm	an	lạc,	hỷ	lạc	nội	tâm	phát	sanh.	 (Đó	là	tâm	gì?).	(11)	
Trong	sinh	hoạt	thời	gian	còn	lại	trong	ngày,	khi	nhớ	lại	công	phu	thiền,	anh	
khởi	tâm	hoan	hỷ,	mong	người	khác	cũng	được	tu	học	như	mình.	(Tâm	mình	
cũng	hay	có	đúng	không?	Tâm	đó	là	tâm	gì?)	(12)	Tối	đến	vợ	anh	đi	làm	về,	do	
phiền	não	công	việc	của	cơ	quan	nên	khi	thấy	chồng	và	nhà	chưa	được	sạch	
sẽ	(vì	ông	chồng	lo	tu	nên	không	dọn	nhà)	liền	mắng	chồng	lười	biếng	(tức	là	
bà	vợ	mắng	ông	chồng	liền),	do	sức	thiền	định	còn	an	lạc	nên	anh	chỉ	nghe	lời	
chửi	mà	không	phản	ứng	lại.	(Tâm	đó	là	tâm	gì?)	(*13)	Hỏi	thêm:	Tâm	của	
người	vợ	(lúc	chửi)	lúc	đó	là	tâm	gì?	(Cho	câu	an	ủi	đó). 

Quý	vị	xác	định	các	tâm	giống	như	bài	trên,	quý	vị	có	đủ	13	đáp	án	là	được.	
Quý	vị	chuẩn	bị	sẵn	đi,	làm	cho	nhuần	nhuyễn,	rồi	tới	hôm	đó	copy	dán	vô	phần	
bình	luận.	 

Như	vậy	rõ	ràng	rồi,	chúng	ta	đã	học	được	nhiều	[tâm]	rồi	đó.	Nếu	mình	học	
như	vậy,	những	[trường	hợp]	này	không	phải	lý	thuyết	đâu,	từ	những	tình	huống	
thực	tế	trong	đời	sống	mình	thì	mình	mới	biết	tâm	mình	thế	nào.	Mình	biết	tâm	
mình	thế	nào	thì	mình	mới	tu	Tứ	niệm	xứ	được	chứ.	Tâm	tham	thì	biết	tâm	tham,	
tâm	sân	thì	biết	tâm	sân,	tâm	chưa	vô	thượng	thì	biết	tâm	chưa	vô	thượng	chứ.	
Còn	bây	giờ	mình	không	biết	tâm	đó	là	tâm	gì,	thì	tu	Tứ	niệm	xứ	kiểu	gì.	Cho	nên	
tu	Tứ	niệm	xứ	thì	ít	nhất	phải	học	tới	đây,	học	sơ	sơ	như	vậy.	Bây	giờ	mình	biết	



 
 

58 

rồi	thì	mình	tu,	mình	an	trú,	dần	dần	tâm	mình	hoan	hỷ,	an	lạc.	Thì	[mình	biết]	
lúc	nào	mình	sống	với	tâm	nào	là	nhiều	nhất,	lúc	nào	cũng	quan	sát	thấy	rõ	được	
tâm	ta	thế	nào,	thì	lúc	đó	mình	mới	tu	được.	Hôm	nay	[học]	là	[thấy]	dễ	dàng	rồi	
ha,	cố	gắng	về	làm	bài	này,	tuần	tới	chúng	ta	sẽ	giải	đáp,	cố	gắng	học	như	vậy. 

Hôm	nay	hết	giờ	rồi.	Mời	quý	vị	chúng	ta	cùng	hồi	hướng: 

Nguyện	đem	công	đức	này	

Hướng	về	khắp	tất	cả	

Đệ	tử	cùng	chúng	sanh	

Đều	trọn	thành	Phật	đạo”. 

	

		

		

		

	

		 	

		

	

		

		

		

		

		
 


