
 
 

1 

Câu	Xá	Luận	Và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận	

Bài	56	

Giảng	giải:	Thầy	Thích	Thiện	Trang	
Giảng	ngày:	04.09.2025	

Phát	trực	tiếp	trên	Kênh	YouTube	Thích	Thiện	Trang	
https://www.youtube.com/watch?v=BVAwle7NaE4	
mạng	xã	hội	Facebook,	Fanpage	Thích	Thiện	Trang:	
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang	

		

Nam	Mô	Bổn	Sư	Thích	Ca	Mâu	Ni	Phật!	

Nam	Mô	A	Mi	Đà	Phật!	

			 Kính	chào	toàn	thể	quý	vị	đồng	tu!	Hôm	nay	là	bài	thứ	56	trong	loạt	bài	chia	
sẻ	về	chủ	đề	Câu	Xá	Luận	và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận.	Hôm	nay	sẽ	vào	phần	tiếp	theo,	
chúng	ta	đang	học	về	phần	Tâm.	Nhưng	đầu	tiên	chúng	ta	sẽ	học	phần	nền	tảng.	
Mở	đầu	hôm	nay,	xin	chia	sẻ	với	quý	vị	một	câu	chuyện	để	quý	vị	nghe.	Phần	này	
cũng	liên	quan	đến	hành	trì. 

	

Phước	Đức	Hành	Trì	Trai	Giới	Và	Chuyện	Quả	Báo	Của	Nghiệp	Lẫn	Đen	
Trắng,	Phước	Báo	Hộ	Trì	Người	Khác	Giữ	Bát	Quan	Trai	

(Theo	Kinh	Tiểu	Bộ)	

Câu	chuyện	này	trích	từ	Kinh	Tiểu	Bộ	của	tạng	Nikaya.	Mời	quý	vị	xem,	câu	
chuyện	này	có	bài	kệ	là: 

Vì	cớ	sao	ngài	ở	bến	sông...,	

Câu	chuyện	này	bậc	Ðạo	Sư	kể	trong	lúc	trú	tại	Jetavana	(Kỳ	Viên	hay	
Thắng	Lâm)	(rừng	cây	Kỳ	Đà)	về	việc	hành	trì	ngày	trai	giới	(uposatha:	Bố-tát	

https://www.facebook.com/suthaythichthientrang


 
 

2 

giới	hay	bát	quan	trai	giới) 

Một	ngày	nọ,	một	số	nam	nữ	cư	sĩ	đang	hành	trì	ngày	trai	giới,	đến	
nghe	Pháp	và	ngồi	tại	Chánh	pháp	đường.	Bậc	Ðạo	Sư	hỏi	xem	hội	chúng	có	
hành	trì	ngày	trai	giới	không,	và	khi	họ	đáp	là	có,	Ngài	nói	thêm:	

-	Các	ông	hành	trì	ngày	trai	giới	thật	tốt	lành	thay;	ngày	xưa,	có	những	
người	chỉ	nhờ	hành	trì	nửa	ngày	trai	giới	mà	đạt	được	vinh	quang	tột	bực.	

Ở	đây	bậc	Đạo	Sư	là	đức	Phật	Thích	Ca.	Thời	đức	Phật,	khi	các	vị	Cư	sĩ	đến,	
đức	Phật	thường	hay	hỏi	là:	“Có	thực	hành	ngày	trai	giới	hay	không?”	Tức	là	một	
tháng	sáu	ngày	[trai]	có	thực	hành	hay	không?	Rồi	trong	ba	tháng	Thần	túc:	Tháng	
Giêng,	tháng	Năm	và	tháng	Chín,	có	hành	trì	trai	giới	hay	không?	Lần	này	thì	mọi	
người	nói	là	có.	Có	lần	thì	nói	là	không,	có	người	nói	có,	có	người	nói	không	(lần	
trước	chúng	ta	thấy	rồi).	Đức	Phật	mới	nói	là	‘hành	trì	ngày	trai	giới	thật	tốt	lành	
thay,	ngày	xưa,	có	những	người	chỉ	nhờ	hành	trì	nửa	ngày	trai	giới	mà	đạt	được	
vinh	quang	tột	bực’.	Quý	vị	nhớ	hành	trì	có	nửa	ngày	thôi	mà	được	vinh	quang	tột	
bực. 

Hôm	bữa,	chúng	ta	cũng	có	một	câu	chuyện	khác,	đó	là	trong	thời	hiện	tại.	
Cũng	giống	câu	chuyện	này,	ông	đó	cũng	hành	trì	nửa	ngày	hôm	đó	thôi	rồi	ổng	
chết	luôn.	Còn	câu	chuyện	này	là	khác,	nửa	ngày	đây	là	nửa	ngày	xuyên	suốt	rất	
lâu.	Tức	là	đợt	nào	cũng	nửa	ngày	thôi.	Câu	chuyện	này	là	như	vậy.	Và	bây	giờ	là	
chuyện	quá	khứ	nha. 

	Rồi	 theo	 lời	 thỉnh	 cầu	 của	 hội	 chúng,	Ngài	 kể	 câu	 chuyện	 quá	 khứ.	
(Chúng	ta	nghe	câu	[xem]	chuyện	này	như	thế	nào?)	

*	

Một	thuở	nọ	tại	thành	Ba-la-nại,	vua	Brahmadatta	cai	trị	quốc	độ	rất	
đúng	pháp	và	là	một	người	sùng	đạo,	ngài	nhiệt	tình	hành	trì	mọi	thiện	sự	
trong	ngày	trai	giới,	giữ	đúng	giới	luật	và	bố	thí.	Ngài	cũng	khuyên	các	cận	
thần	cùng	nhiều	người	khác	giữ	hạnh	nguyện	bố	thí,	làm	phước	đức,	nhưng	
vị	quốc	sư	của	ngài	là	một	kẻ	xấu	miệng,	ưa	gièm	pha,	tham	của	hối	lộ,	nên	



 
 

3 

xử	án	bất	công.	

Tức	là	vào	thời	xưa,	có	một	ông	vua	cai	trị	một	đất	nước,	ông	rất	là	sùng	
đạo.	Cho	nên	các	ngày	trai	giới	(ngày	Bát	quan	trai),	ông	giữ	giới	rất	tốt,	và	thực	
hành	hạnh	bố	thí	nữa.	Không	những	thế,	ông	còn	khuyên	các	cận	thần	(các	quan	
của	mình)	cũng	thực	hành	như	vậy.	Có	một	vị	Quốc	sư	thì	lại	không	tốt,	xấu	miệng,	
ưa	gièm	pha,	tham	của	hối	lộ,	xử	án	bất	công.	Tức	là	ông	này	không	có	tu. 

Vào	một	ngày	trai	giới	kia,	vua	triệu	các	quân	sư	lại	và	bảo	họ	giữ	giới.	
Vị	quốc	sư	này	không	thi	hành	phận	sự	của	ngày	trai	giới.	Vì	vậy	trong	ngày	
ấy,	lão	nhận	hối	lộ	và	xử	án	bất	công	rồi	sau	đó	đến	chầu	vua.	Sau	khi	hỏi	
mỗi	vị	cận	thần	xem	có	giữ	giới	không,	vua	hỏi	vị	quốc	sư:	

-	Này	Tôn	giả,	người	có	giữ	giới	không?	

Tức	là	vua	thì	hỏi	như	vậy,	nhưng	ông	này	ngày	đó	chẳng	thực	hành	trai	giới	
gì	cả,	rồi	còn	nhận	hối	lộ	và	xử	án	bất	công.	Rồi	ổng	đến	chầu	vua,	và	vua	lại	hỏi	là	
ổng	có	giữ	giới	hay	không?	Bây	giờ	vua	hỏi	thì	chắc	ổng	phải	nói	dối	rồi. 

Lão	nói	dối	là	có,	rồi	rời	cung	vua.	(Tức	là	ổng	nói	dối	vì	trước	mặt	vua,	
sợ,	không	dám	nói	[thật],	phải	nói	dối). 

Lúc	ấy	một	vị	cận	thần	khác	quở	trách	lão:	

-	Chắc	chắn	ngài	chẳng	giữ	giới.	(Tức	là	vị	quan	khác	nói	như	vậy).	

Lão	đáp:	

-	Ta	đã	ăn	từ	sáng	sớm,	nhưng	khi	ta	về	nhà	sẽ	súc	miệng	và	giữ	giới	
luật,	ta	sẽ	không	ăn	gì	buổi	chiều	và	suốt	đêm	ta	sẽ	giữ	giới	luật,	như	thế	ta	
cũng	giữ	được	nửa	ngày	trai	giới.	

Tức	là	bây	giờ	ổng	chống	cháy,	nói	là	ta	có	giữ	[giới].	Từ	sáng	tới	giờ	ổng	
không	có	giữ,	mà	từ	bây	giờ	ổng	[sẽ]	ráng	giữ,	ổng	nói	vậy.	Tức	là	từ	sáng	tới	giờ	
thì	ăn	rồi,	nhưng	bây	giờ	về	nhà,	ổng	súc	miệng,	không	ăn	buổi	chiều	và	ban	đêm,	
giữ	giới	thôi.	Như	vậy	là	cũng	thọ	được	nửa	ngày	trai	giới.	Đây	là	lần	thứ	hai	có	
tích	thọ	nửa	ngày	trai	giới.	Quý	vị	thấy	rõ	ràng,	trong	kinh	Nguyên	thủy	thì	chúng	



 
 

4 

ta	tin	được	thọ	nửa	ngày	trai	giới. 

Họ	đáp:	

-	Thưa	Tôn	giả,	thế	thì	tốt	lắm.	(Ông	kia	ông	nói	như	vậy	cũng	tốt	lắm).	

Lão	đi	về	nhà	và	làm	đúng	như	vậy.	(Ổng	đi	về	nhà	và	làm	đúng	như	vậy.	
Tất	nhiên	ổng	làm	nhiều	lần	như	vậy	chứ	không	phải	là	một	lần). 

Một	ngày	kia,	khi	lão	đang	ngồi	xử	kiện	(tức	là	sự	việc	này	nhiều	lần	rồi),	
một	người	đàn	bà	vốn	là	kẻ	giữ	đúng	giới	luật,	đang	gặp	chuyện	thưa	kiện,	
và	vì	không	thể	về	nhà	được,	bà	ấy	nghĩ	thầm:	"Ta	không	thể	vi	phạm	hành	
trì	ngày	trai	giới". 

Nên	lúc	đến	gần	giờ	trì	giới,	bà	ấy	bắt	đầu	súc	miệng	(có	nghĩa	là	không	
ăn	nữa).	 

Quý	vị	thấy	bà	này	ghê	hơn	đúng	không	ạ?	Hôm	bữa	không	có	câu	chuyện	
này.	Câu	chuyện	này	là	câu	chuyện	quá	khứ,	nên	phiên	bản	này	khác	nha.	Là	có	bà	
này	giữ	đúng	Giới	luật	và	xui	là	bữa	đó	bả	gặp	chuyện	đi	thưa	kiện,	nên	không	về	
nhà	[để]	ăn	đúng	giờ	được,	[sẽ]	vi	phạm	ngày	trai	giới	nếu	về	mà	ăn.	Cho	nên	thôi,	
bả	súc	miệng	để	không	ăn	nữa.	Lúc	đó	coi	như	là	nhịn	luôn,	quyết	tâm	để	giữ	ngày	
trai	đó.	Quý	vị	thấy	không?	Người	ta	dũng	mãnh	vậy	đó. 

Và	lúc	ấy	có	người	mang	vào	một	mâm	xoài	chín	biếu	Tế	sư	Bà-la-môn.	
(Tức	là	lúc	đó	có	người	mang	nguyên	mâm	xoài	chín	vô	cho	ông	quan	xử	kiện	đó.	
Bà	kia	thì	đang	đói,	mà	ông	này	đang	xử	kiện	thì	lại	được	nguyên	mâm	xoài	chín.	
Quý	vị	thấy,	[thử	thách]	ác	liệt	nha). 

	Lão	thấy	bà	ta	đang	giữ	giới	liền	bảo:	

-	Bà	ăn	đi	rồi	giữ	giới.	(Quý	vị	thấy	ổng	cũng	tốt	đó	chứ,	ổng	cho	bà	ăn	đi	
rồi	giữ	giới). 

Bà	ấy	vâng	theo.	Hạnh	nghiệp	của	vị	Bà-la-môn	kia	đã	tạo	được	nhiều	
phước	lớn.	

[Quý	vị]	nhớ	câu	này	nha!	‘Hạnh	nghiệp	của	Bà-la-môn	kia	tạo	được	nhiều	



 
 

5 

phước	lớn’	tức	là	hộ	trì	cho	người	giữ	giới	ngày	Bát	quan	trai	thôi	[mà	được	nhiều	
phước	lớn].	Còn	bây	giờ	mình	toàn	chơi	ngược,	ngày	nào	người	ta	giữ	thì	mình	
toàn	bảo	 là	 ‘thôi	ăn	đi,	ăn	đi’	đúng	không?	Cho	nên	 là	mình	có	phước	hay	mất	
phước?	[Muốn]	có	phước	thì	phải	giúp	người	ta	giữ	giới.	Ở	đây	mặc	dù	ổng	không	
giữ	được,	ổng	chỉ	giữ	được	có	nửa	ngày	thôi,	nhưng	ổng	biết	bà	kia	giữ	giới,	bây	
giờ	sắp	đến	giờ	bả	nhịn	ăn,	bả	bắt	đầu	súc	miệng.	Ổng	nói	là	ổng	có	mâm	xoài	chín	
người	ta	biếu	cho,	bảo	bà	hãy	ăn	đi	rồi	hãy	giữ	giới,	tại	vì	vẫn	còn	giờ	ăn	mà. 

Từ	đây	cũng	nói	ra	thêm	một	điều	nữa,	có	sự	tranh	cãi	giữa	giới	Bát	quan	
trai	 là	ăn	được	một	 lần	hay	hai	 lần	 [trong	ngày].	Mặc	dù	trong	Kinh	Tăng	Chi,	
phẩm	Tám	Pháp	có	nói	là	nên	giữ	theo	ăn	một	bữa.	Nhưng	quý	vị	thấy	theo	tích	
này	thì	rõ	ràng	ăn	bữa	sáng	rồi,	giờ	có	thể	ăn	[thêm].	Nhưng	nói	chung,	nếu	trong	
ngày	trai	mà	quý	vị	ăn	được	một	bữa	là	tốt	nhất,	còn	không	thì	cứ	ăn	[hai	bữa].	Bà	
này	định	nhịn	ăn	nhưng	lại	được	ăn	rồi.	Đó	là	ổng	cũng	tạo	được	phước	đó	chứ,	
được	nhiều	phước	lớn	chỉ	vì	giúp	người	ta	giữ	được	giới	Bát	quan	trai	thôi	đó	nha.	
Nhớ	là	mình	đừng	có	xúi	dại	nha,	ngày	nào	người	ta	giữ	giới,	mình	[giúp]	người	
ta	giữ	thì	tốt	hơn. 

Về	sau	đó,	lão	chết	đi	và	tái	sinh	vào	vùng	núi	Tuyết	Sơn,	trong	một	
nơi	 phong	 cảnh	 tươi	 đẹp	bên	bờ	 sông	Kosiki,	 chi	 nhánh	 của	 sông	Hằng,	
trong	một	khu	rừng	xoài	rộng	ba	dặm	trên	một	vương	sàn	nguy	nga	của	một	
cung	điện	bằng	vàng.	Lão	 tái	sinh	như	thể	một	người	vừa	thức	giấc,	 liền	
được	phục	sức	xiêm	y,	điểm	trang	lộng	lẫy,	với	dung	mạo	tuyệt	vời,	lại	được	
mười	sáu	ngàn	 tiên	nữ	chầu	hầu	chung	quanh.	Suốt	đêm	trường	 lão	 thọ	
hưởng	vinh	quang	này	vì	đã	được	sinh	làm	vị	Thần	trong	Ma	cung,	phước	
lộc	của	lão	cũng	tương	xứng	với	hạnh	nghiệp	xưa	của	lão.	

Quý	vị	thấy	phước	báu,	ở	đây	chúng	ta	phân	tích	một	chút.	Tức	là	sau	khi	
ổng	chết	thì	được	tái	sinh	liền,	giống	như	người	mới	ngủ	xong	rồi	thức	dậy	thôi.	
Và	được	vào	một	vườn	xoài	rộng	đến	ba	dặm.	Tại	sao?	Do	cúng	cho	người	giữ	Bát	
quan	trai	đó,	hộ	trì	cho	người	giữ	giới	Bát	quan	trai	một	bữa	ăn	thôi,	mà	được	quả	
báo	vườn	xoài	rộng	lớn	như	vậy.	Quý	vị	thấy,	đó	là	phước	giúp	người	ta	giữ	giới,	
hộ	trì	người	ta	giữ	giới.	Ngoài	ra,	ổng	cũng	tu	nửa	ngày	Bát	quan	Trai	giới	nên	ông	



 
 

6 

cũng	có	phước,	được	mười	sáu	ngàn	tiên	nữ	chầu	hầu	ở	xung	quanh.	Còn	chuyện	
kia,	có	ông	đó	cũng	làm	quỷ,	nhưng	được	có	500	tiên	nữ	thôi.	Còn	[ông	này]	được	
mười	sáu	ngàn	tiên	nữ,	nhiều	hơn,	vì	ổng	giữ	lâu	hơn	mà.	Và	ổng	[được]	trường	
lão	thọ	hưởng	như	vậy,	tức	là	sống	lâu	đó.	Nhưng	chưa	hết,	đoạn	sau	này	nghiệt	
ngã	hơn,	quý	vị	nghe	kỹ	nha. 

Vì	thế	khi	bình	minh	đến,	lão	vào	rừng	xoài,	ngay	lúc	vừa	bước	chân	
vào,	thân	thể	thần	tiên	của	lão	biến	mất,	lão	hóa	hình	thù	to	lớn	như	một	cây	
thốt	nốt	cao	tám	mươi	cubit	(cubit	là	45cm),	toàn	thân	rực	sáng	như	một	cây	
phượng	vĩ	đang	trổ	hoa	đỏ	thắm.	Lão	chỉ	có	một	ngón	tay	trên	mỗi	bàn	tay,	
nhưng	móng	lại	to	như	bàn	cuốc,	với	các	móng	tay	này,	lão	móc	thịt	sau	lưng,	
xé	thịt	mình	ra	mà	ăn,	rồi	đau	đớn	điên	cuồng	lên,	lão	cứ	khóc	rống	thật	to.	
Mãi	vào	lúc	mặt	trời	lặn,	thân	hình	này	biến	mất	và	phong	cách	thần	tiên	của	
lão	hiện	 ra.	Bầy	 tiên	nữ	nhảy	múa,	 cầm	nhiều	nhạc	 cụ	 trong	 tay,	hầu	hạ	
quanh	lão,	trong	lúc	hưởng	đại	vinh	hiển	như	vậy,	lão	bước	lên	tiên	cung	
trong	khu	rừng	xoài	diễm	lệ.	

Quý	vị	thấy	ngược	đời	không?	Đây	là	chuyện	hi	hữu,	ban	đêm	thì	hưởng	
phước	báu	rất	là	đã,	đầy	đủ	hết.	Nhưng	ban	ngày,	cũng	vườn	xoài	đó,	thì	ổng	trở	
lại	bị	hành	hình	giống	như	Địa	ngục.	Mỗi	bàn	tay	có	một	ngón,	mà	ngón	đó	dài	
móc	thịt	sau	lưng,	tự	xé	thịt	mình	ra	ăn,	đau	đớn	rên	la,	khóc	rống	lên.	Vì	sao	vậy?	
Vì	nghiệp	xưa,	 ‘gọi	 là	nghiệp	đen	trắng	cho	quả	lẫn	lộn	đen	trắng’.	Quý	vị	thấy	
không?	Ở	đây	cũng	nói	rõ	luôn	này,	không	phải	Thiện	Trang	nói. 

Như	vậy	là	do	kết	quả	việc	tặng	trái	xoài	cho	người	đàn	bà	đang	trì	
giới,	lão	được	hưởng	một	khu	rừng	xoài	rộng	ba	dặm	(tức	là	chỉ	tặng	một	trái	
xoài	cho	người	đàn	bà	trì	giới	Bát	quan	trai	thôi,	mà	được	[hưởng]	một	khu	rừng	
xoài	rộng	ba	dặm)	nhưng	vì	phải	thọ	lãnh	nghiệp	quả	về	việc	nhận	hối	lộ	và	
xử	án	sai	lầm,	lão	phải	xé	thịt	trên	lưng	ra	mà	ăn	(nhiều	người	cứ	nói	nghiệp	
quả	là	hối	lộ	gì	đó,	thì	sau	này	bị	người	ta	đòi	hối	lộ.	Không	phải!	Đoạn	này	nói	ổng	
là	Ngạ	quỷ,	phải	tự	xé	thịt	ra	mà	ăn	kìa),	đồng	thời	nhờ	việc	hành	trì	nửa	ngày	
trai	giới,	lão	tận	hưởng	vinh	quang	mỗi	đêm	cùng	với	mười	sáu	ngàn	tiên	
nữ	múa	hát	hầu	hạ	quanh	mình. 



 
 

7 

Quý	vị	thấy	câu	chuyện	này	hay	không?	Rõ	ràng	nghiệp	nào	cho	quả	đó.	
Nghiệp	ban	ngày	là	[ổng]	xử	án	mà	ăn	hối	lộ,	thì	ban	ngày	biến	thành	quỷ	và	tự	
hành	hình	mình	thôi,	móc	thịt	trên	lưng	mình	ăn,	rồi	rên	la	khóc	lên.	Nhưng	ban	
đêm,	do	nghiệp	ngày	xưa	thọ	trì	trai	giới	nửa	ngày,	thì	ban	đêm	cũng	có	mười	sáu	
ngàn	tiên	nữ	múa	hát,	hầu	hạ	đầy	đủ,	lâu	đài	đã	luôn.	Rồi	hồi	xưa	cúng	dường	cho	
bà	kia	có	một	trái	xoài	để	bà	giữ	giới	Bát	quan	trai	thôi,	mà	giờ	được	nguyên	rừng	
xoài	rộng	ba	dặm. 

Quý	vị	thấy	không?	Cho	nên	phước	giúp	người	ta	giữ	giới	thôi	cũng	lớn	lắm.	
Đừng	có	khinh	thường	giới	Bát	quan	trai.	Quý	vị	thấy	nghiệp	ở	đây	rất	rõ	ràng.	
Cho	nên	những	câu	chuyện	này	cực	kỳ	hay,	trong	kinh	mới	có	thôi,	chứ	người	đời	
tưởng	tượng	ra	không	nổi,	chỉ	đức	Phật	mới	thấy	đúng	không	ạ?	Người	đời	tưởng	
tượng	không	ra	đâu,	quả	báo	kì	lắm,	dị	thời	nghiệp	duyên	chín	ra	là	không	biết	
lúc	nào	kiểu	nào	đâu.	Cho	nên	là	chỉ	có	đức	Phật	mới	biết	được	thôi. 

Đây	là	kết	quả,	mình	cũng	nhận	được	rồi	đúng	không?	Như	vậy	ráng	tu	Bát	
quan	trai,	ráng	giúp	người	ta	giữ	giới,	rồi	thêm	nữa	là	đừng	có	làm	việc	xấu,	nghiệp	
nào	ra	nghiệp	đó.	Có	nhiều	người	hỏi	tu	làm	sao?	Hay	con	tu	ban	đêm	thôi,	ban	
ngày	con	đi	làm	việc	này	việc	kia?	Thì	mai	mốt	quý	vị	cũng	[coi]	chừng	có	quả	như	
vậy.	Nếu	quý	vị	chưa	giải	thoát,	nếu	chưa	chứng	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn,	chưa	vào	Tùy	
tín	hành,	Tùy	pháp	hành,	chưa	thoát	con	đường	ác,	thì	quý	vị	vẫn	có	thể	phải	chịu	
quả	[báo]	giống	như	vậy.	Tức	là	mình	tu	ban	ngày	thôi,	ban	đêm	không	tu;	hoặc	
tu	ban	đêm	thôi,	ban	ngày	mình	không	tu.	Cho	nên	là	đừng	có	tưởng	nha!	Cứ	làm	
nghiệp	nào	là	cho	ra	quả	đó,	không	bù	trừ	được	đâu,	nhân	quả	không	bù	trừ	được,	
giống	như	chỗ	này. 

Vào	thời	ấy,	vua	xứ	Ba-la-nại	hiểu	rõ	tội	lỗi	do	tham	dục	gây	ra,	nên	
xuất	gia	tu	hành,	ẩn	cư	trong	một	thảo	am	nọ	trên	một	vùng	phong	cảnh	xinh	
đẹp	miền	hạ	lưu	sông	Hằng,	sống	khổ	hạnh	với	những	vật	ngài	kiếm	được.	
(Tức	là	vua	xứ	Ba-la-nại,	vị	vua	hồi	nãy	đó,	bây	giờ	cuối	cùng	cũng	đi	xuất	gia	tu	
hành,	ẩn	cư	trong	một	ngôi	nhà	bằng	cỏ	trong	khu	đó). 

Một	ngày	kia,	có	quả	xoài	chín	trong	rừng	ấy	bằng	cái	bát,	rơi	xuống	
sông	Hằng	theo	dòng	sông	đến	nơi	đối	diện	với	chỗ	định	cư	của	vị	khổ	hạnh	



 
 

8 

này.	Trong	khi	ngài	đang	súc	miệng,	chợt	thấy	trái	xoài	trôi	giữa	dòng,	ngài	
liền	lội	qua	lấy	nó	mang	về	am,	cất	vào	nội	thất,	nơi	ngài	đốt	ngọn	lửa	thiêng.	
Sau	đó	khi	xẻ	xoài	ra,	ngài	chỉ	ăn	vừa	đủ	sống,	rồi	gói	phần	còn	lại	bằng	lá	
chuối.	Ngài	cứ	ăn	dần	dần	trái	xoài	như	vậy	cho	đến	hết.	

Tức	là	ông	quan	thì	đã	đầu	thai	làm	một	vị	nửa	thần	nửa	quỷ.	Ban	đêm	thì	
làm	thần,	ban	ngày	thì	làm	quỷ,	chịu	khổ	hình,	nên	gọi	là	tiên.	Cho	nên	là	cõi	đó	
cũng	không	thể	nói	là	ác,	cũng	không	thể	nói	là	thiện	rõ	ràng.	Con	đường	đó	phức	
tạp	như	vậy	đó.	Và	bây	giờ	ông	vua	thì	cũng	đi	tu	luôn	rồi.	Nhân	duyên	là	trái	xoài	
trong	vườn	kia	rơi	luôn	xuống	sông	Hằng,	nó	trôi	tới,	thì	ông	lượm	lên	cất	rồi	ăn	
[dần],	ăn	mấy	lần	thôi	là	hết	trái	xoài. 

Khi	đã	ăn	hết	xoài,	ngài	không	thể	ăn	loại	trái	cây	nào	khác	nữa,	nhưng	
bị	thói	tham	ăn	của	ngon	trói	buộc,	ngài	thốt	lời	thề	từ	nay	chỉ	ăn	xoài	chín	
mà	thôi,	liền	đến	bờ	sông	nhìn	xuống	dòng	nước,	quyết	không	bao	giờ	đứng	
dậy	cho	đến	khi	tìm	được	một	trái	xoài!	Thế	là	ngài	nhịn	ăn	sáu	ngày	liền,	
cứ	ngồi	đó	chờ	mong	tìm	xoài,	cho	đến	khi	ngài	khô	héo	vì	nắng	gió.	

Quý	vị	thấy	người	xuất	gia,	đáng	lẽ	phải	vượt	ra	được	tham	dục,	nhưng	bây	
giờ	vì	ăn	trái	xoài	ngon	quá,	đem	cất	rồi	ăn	dần	trong	mấy	ngày,	bây	giờ	hết	xoài	
rồi	thì	không	ăn	[được]	loại	trái	cây	nào	khác	nữa.	Trước	kia	ăn	loại	trái	cây	dại	
nào	cũng	ngon,	nhưng	giờ	ăn	trái	xoài	ngon	quá	rồi	thì	không	ăn	được	[trái	cây	
khác]	nữa.	Bây	giờ	chỉ	ra	dòng	sông,	mong	chờ	xoài	tới	thôi,	mà	xoài	đâu	có	tới.	
Còn	thề	quyết	không	bao	giờ	đứng	dậy	cho	đến	khi	tìm	được	một	[được]	trái	xoài	
nữa.	Thế	là	6	ngày	liền	vẫn	không	có	xoài	mà	ăn,	bây	giờ	khô	héo	vì	nắng	gió.	Cho	
nên	mình	tu	hành,	chưa	vượt	qua	được	mấy	món	ăn	[ngon].	Ở	đây	cũng	vậy,	quý	
vị	thấy	câu	chuyện	[của]	người	này	tu	hành	cũng	hấp	dẫn	đúng	không	ạ? 

Ðến	ngày	thứ	bảy,	một	vị	nữ	thần	xem	xét	sự	việc	ấy,	thấy	rõ	lý	do	
hành	động	của	ngài	và	suy	nghĩ:	"Vị	tu	khổ	hạnh	này	bị	thói	tham	ăn	câu	
thúc,	cứ	ngồi	đó	nhịn	đói	bảy	ngày	nhìn	xuống	sông	Hằng.	Việc	ta	chối	từ	
ngài	một	quả	xoài	là	điều	sai	lầm,	vì	nếu	không	có	xoài,	ngài	sẽ	chết,	vậy	ta	
sẽ	cho	ngài	một	trái".	



 
 

9 

Thế	là	nữ	thần	liền	hiện	lên	giữa	không	gian	trên	sông	Hằng	và	nói	
với	ngài	vần	kệ	đầu	tiên	

1.	Vì	cớ	sao	ngài	ở	bến	sông	
	Suốt	trong	mùa	hạ,	nắng	oi	nồng	
	Bà-la-môn	hỡi,	người	thầm	nguyện	
	Chủ	đích	gì	ngài	vẫn	ước	mong	

Có	một	vị	nữ	thần	ở	gần	đó	quan	sát,	biết	việc	đó,	thấy	ông	này	tu	như	vậy,	
vì	mỗi	trái	xoài	thôi	mà	để	ổng	chết	thì	không	được,	nên	nghĩ	cách	cho	ổng	một	
trái.	Nữ	thần,	là	A-tu-la	mà,	nên	có	thể	cho	được.	Thần	tiên	hay	địa	tiên	gì	đó,	nói	
chung	là	thần,	hiện	ra	hỏi. 

Nhà	tu	khổ	hạnh	nghe	thế	liền	đáp	lại	chín	vần	kệ:	

…….	

	 Đoạn	kệ	này	dài	quá,	quý	vị	tự	xem.	Thiện	Trang	xin	lược	qua.	Tóm	lại	cuối	
cùng	là	nữ	thần	quyết	định	cho	xoài. 

Vừa	ca	tụng	thắng	cảnh	kia	(tức	là	tiên	nữ	kể	lại	có	rừng	cây	xoài	nhiều	
trái),	tiên	nữ	vừa	mang	nhà	tu	hành	đến	đó	(tức	là	mang	vị	tu	hành	đến	vườn	
xoài	mà	ông	kia	ở),	và	mời	ngài	ăn	xoài	trong	rừng	này	cho	đến	khi	thỏa	thích,	
rồi	nàng	lại	ra	đi.	Nhà	ẩn	sĩ	ăn	xoài	mãi	đến	lúc	đã	hết	cơn	thèm,	xong	nghỉ	
ngơi	chốc	lát.	(Tức	là	người	tiên	nữ	hay	vị	thần	nữ	mang	luôn	nhà	tu	hành	đó	tới	
vườn	xoài	của	ông	kia,	cho	ăn	thoải	mái	luôn,	ăn	đã	rồi	thì	hết	thèm.	Đây	gọi	là	
‘thọ	dụng	đúng	cách’.	Trong	bảy	cách	để	đoạn	trừ	Phiền	não,	thì	chơi	chiêu	là	thọ	
dụng	đúng	cách.	Thèm	quá	thì	cho	ăn	luôn,	cho	ăn	thoải	mái	nên	hết	thèm).	Sau	
đó	loanh	quanh	thơ	thẩn	trong	rừng,	ngài	thấy	vị	Thần	kia	đang	lúc	chịu	khổ	
sở	đau	đớn,	ngài	không	còn	lòng	dạ	nào	thốt	ra	lời	hỏi	han	vị	ấy	(quý	vị	thấy	
chi	tiết	này,	rõ	ràng	là	vẫn	thấy	được	nha,	không	có	Thần	lực,	Thần	thông	gì	hết	
nhưng	có	duyên	thì	thấy	được	thôi.	Chứ	không	phải	là	không	có	sức	oai	thần	thì	
không	thấy	được.	Ở	đây	[vị	này]	vẫn	thấy	được	ông	kia	chịu	khổ	cảnh	móc	thịt	ra	
ăn),	nhưng	hoàng	hôn	đến,	ngài	thấy	vị	Thần	kia	được	bầy	tiên	nữ	hầu	hạ	và	
thọ	hưởng	vinh	quang	của	tiên	giới,	ngài	liền	ngâm	ba	vần	kệ: 



 
 

10 

28.	Suốt	đêm,	quán	đảnh	tiệc	liên	hoan	
	Vương	miện	trên	mày	lại	được	mang	

	Tô	điểm	cổ	tay,	đầy	ngọc	quí	
	Sáng	ngày	đau	khổ	thật	kinh	hoàng. 

(Nghĩa	là	thấy	ông	này	ban	đêm	với	ban	ngày	ngược	nhau	quá).	

29.	Hàng	ngàn	tiên	nữ	hộ	quanh	ngài	
	Thần	lực	ngài	kia	thật	đại	tài!	
	Kỳ	diệu	biết	bao	quyền	biến	đổi	
	Khổ	hình	lại	hóa	cảnh	bồng	lai!	

	
	30.	Ngài	đã	làm	sao	phải	đọa	đày?	
	Tội	gì	ngài	hối	tiếc	ngày	nay?	
	Sao	từ	lưng	nọ	nay	ngài	phải	
	Móc	thịt	mình	ăn	lại	mỗi	ngày?	

(Tức	là	ngâm	bài	kệ	để	hỏi	tại	sao	lại	có	chuyện	kì	lạ	như	vậy?) 

Vị	Thần	kia	nhận	ra	ngài,	liền	bảo:	

	 -	Ðại	vương	không	nhận	ra	tiểu	thần,	nhưng	ngày	xưa	tiểu	thần	là	Tế	
sư	của	Ðại	vương.	(Quý	vị	thấy	không	ạ?	Vào	trong	cõi	Thần	là	nhớ	đời	xưa,	nên	
biết	đó	là	ông	vua	của	mình.	Mình	làm	quan	chết	[thì]	làm	thần,	còn	vua	thì	đi	tu).	
Hạnh	phúc	này	thần	được	hưởng	hằng	đêm	là	nhờ	ơn	Ðại	vương,	đó	là	kết	
quả	hành	trì	nửa	ngày	trai	giới	của	thần.	(Ổng	cũng	biết	luôn	là	kết	quả	hành	
trì	nửa	ngày	trai	giới	được	quả	báo	như	vậy).	Còn	nỗi	thống	khổ	thần	phải	chịu	
ban	ngày	là	kết	quả	nghiệp	ác	mà	thần	đã	làm.	Vì	khi	thần	được	Ðại	vương	
cho	ngồi	ghế	phán	quan,	thần	đã	ăn	hối	lộ,	và	phán	xét	sai	trái,	thần	lại	là	kẻ	
xấu	miệng,	ưa	phỉ	báng	sau	lưng	người	khác,	nên	kết	quả	việc	ác	thần	đã	tạo	
những	ngày	đó,	nay	thần	phải	chịu	khổ	đau	này.	(Quý	vị	thấy	nghiệp	nào	ra	
nghiệp	đó). 

Nói	xong	vị	Thần	ngâm	hai	vần	kệ:	



 
 

11 

31.	Xưa	thân	thọ	hưởng	thánh	tam	kinh	
	Song	ác	nghiệp	giam	hãm	đắm	mình	

	Việc	ác	đã	làm	cho	bạn	hữu	
	Bao	năm	ròng,	cuộc	sống	trôi	nhanh	

	
	32.	Kẻ	nào	phỉ	báng	các	tha	nhân	
	Cứ	thích	rình	mò	phá	tiếng	thơm	
	Phải	móc	thịt	mình	ăn	lại	mãi	
	Như	ta	việc	ấy	hiện	đang	làm!	

(Nhớ	nha!	Hãy	cẩn	thận	những	việc	làm.)	 

Nói	xong	vị	thần	hỏi	nhà	tu	khổ	hạnh	tại	sao	đã	đến	đây.	Vị	này	liền	kể	
hết	đầu	đuôi	câu	chuyện	của	mình.	Vị	Thần	lại	hỏi:	

-	Vậy	xin	thưa	Thánh	giả,	ngài	định	ở	đấy	hay	lại	ra	đi?	

-	Ta	không	muốn	ở	lại,	ta	muốn	trở	về	am.	

Tức	là	nhà	vua	này	(nhà	tu	hành)	ăn	bấy	nhiêu,	thọ	dụng	đủ	rồi.	Cho	nên	ai	
thèm	các	món	ăn	không	đắt	tiền	thì	quý	vị	ăn	cho	đã	đi.	Giống	như	người	nào	đó	
nói	thèm	nước	uống	gì	đó,	mà	ngày	nào	cũng	thèm	không	chịu	nổi.	Thì	có	một	
cách	đó	là	thọ	dụng	để	đoạn	trừ	Phiền	não,	uống	cho	hết	thèm	rồi	thôi,	uống	mấy	
lần	là	ngán	rồi,	không	uống	nữa	là	xong.	Đó	là	một	trong	bảy	cách	đoạn	trừ	Lậu	
hoặc,	mình	sử	dụng	cách	đó.	Tại	vì	không	đáng	mà!	Bây	giờ	vị	đó	muốn	trở	về	am	
thôi,	chứ	không	có	muốn	ăn	xoài	nữa,	hết	thèm	rồi. 

Vị	Thần	đáp:	

-	Thưa	Thánh	giả,	 lành	 thay,	 thần	 sẽ	dâng	 cúng	ngài	 trái	 xoài	 chín	
thường	xuyên	đầy	đủ.	(Tuy	vậy	nhưng	vị	thần	cũng	nguyện	là	[được]	dâng	cúng	
trái	xoài	chín	thường	xuyên	đầy	đủ).	

Rồi	vị	ấy	dùng	thần	lực	đưa	vị	vua	ẩn	sĩ	trở	về	vùng	thảo	am,	khuyên	
ngài	sống	thiểu	dục	ở	đó,	yêu	cầu	ngài	phải	giữ	tròn	lời	nguyền,	rồi	ra	đi.	Từ	
đó	vị	Thần	kia	thường	xuyên	cung	cấp	xoài	cho	nhà	tu	khổ	hạnh.	Ngài	thọ	



 
 

12 

hưởng	thứ	trái	cây	ấy,	hành	trì	những	Pháp	môn	tu	tập	để	làm	phát	khởi	
Thiền	định	và	về	sau	được	thọ	sinh	vào	Phạm	thiên	giới.	

Quý	vị	thấy	không	ạ?	Cũng	có	quyền	ăn	xoài	rồi	tu	Thiền	định	(Thiền	chỉ	đó),	
cuối	cùng	được	sanh	lên	trời	Phạm	Thiên.	Phạm	Thiên	có	thể	nói	là	trời	Sơ	thiền	
hoặc	từ	[trời]	Sơ	Thiền	trở	lên.	Đó	là	xong	câu	chuyện	quá	khứ	rồi. 

*	

Bậc	Ðạo	Sư,	sau	khi	chấm	dứt	Pháp	thoại	với	các	Cư	sĩ,	liền	thuyết	các	
Thánh	Ðế	và	nhận	diện	Tiền	thân:	

-	Vào	đoạn	kết	thúc	các	Thánh	Ðế,	một	số	người	đạt	Sơ	quả	Dự	lưu,	một	
số	người	đạt	Nhị	quả	Nhất	lai,	lại	có	một	số	người	khác	đạt	Tam	quả	Bất	lai.	
(Quý	vị	thấy	không	ạ?	Đức	Phật	gặp	ai	mà	thuyết	pháp	là	đạt	quả	hết.	Sơ	quả,	Nhị	
quả,	Tam	quả.	Cư	sĩ	không	đó!) 

	 -	Vào	thời	ấy	nữ	thần	ấy	 là	Uppalavannà	(Liên	Hoa	Sắc)	và	ẩn	sĩ	khổ	
hạnh	chính	là	Ta	(ông	vua).	

(511.	Chuyện	Dục	Tham	Kỳ	Dị	(Tiền	Thân	Kimchanda)	–	Kinh	Tiểu	Bộ). 

Kinh	Tiểu	Bộ	có	hơn	500	câu	chuyện,	đây	là	câu	chuyện	gần	cuối	rồi.	Đức	
Phật	thời	xưa	tu	hành	cũng	có	lúc	khó	khăn	như	vậy,	có	mỗi	trái	xoài	thôi	mà	cũng	
khó.	Chúng	ta	tu,	Phiền	não	nhiều	thì	cũng	đừng	có	buồn.	Vì	thật	ra	ai	cũng	phải	
qua	rèn	luyện,	trải	qua	đời	này	đến	đời	khác,	lần	này	đến	lần	khác,	mỗi	lần	tu,	mỗi	
lần	cố	gắng,	rồi	dần	dần	đoạn	trừ	được	Phiền	não.	Như	tiền	thân	của	đức	Phật	
trong	câu	chuyện	này,	ngài	cũng	vì	trái	xoài	thôi	mà	khổ	như	vậy,	nhưng	rất	may	
là	ngài	cũng	được	thỏa	mãn	xoài.	Ngài	ăn	xoài,	cuối	cùng	cũng	đắc	được	Thiền,	
cũng	sanh	về	trời	Phạm	Thiên.	Đâu	có	cực	đoan	đâu.	 

Nhiều	đồng	tu	Tịnh	Độ	quá	cực	đoan.	Cực	đoan	là	kham	nhẫn,	kham	nhẫn	
đến	lúc	chịu	không	nổi	là	bung,	bung	là	còn	ghê	gớm	hơn	nữa.	Giống	như	nước,	
quý	vị	chặn,	chặn	hoài	không	cho	nước	chảy.	Đến	khi	quá	sức	chịu	đựng	thì	vỡ	bờ,	
gọi	là	 ‘tức	nước	vỡ	bờ’.	Cho	nên	tu	[pháp]	gì	cũng	phải	biết,	mình	chưa	phải	là	
Tam	quả	A-na-hàm	thì	tham	dục	vẫn	còn.	Tham	ở	đây	là	tham	về	ăn,	cho	nên	là	



 
 

13 

phải	vừa	vừa	thôi. 

Hôm	bữa	cũng	có	câu	chuyện	ở	bài	47,	có	60	vị	Tỳ-kheo	nhờ	bà	Cư	sĩ	hộ	trì	
cho	ăn	uống	đầy	đủ	mới	chứng	quả	đúng	không?	Cho	nên	tu	hành	phải	học	theo	
kinh	Phật.	Vì	mình	là	phàm	phu,	mình	tu	hay	bị	cực	đoan,	lệch	qua	bên	này	hoặc	
lệch	qua	bên	kia	thì	sẽ	không	thành	tựu.	Phải	tu	trung	đạo,	phải	hiểu	như	vậy,	chứ	
đừng	tu	cực	đoan. 

Đó	là	vấn	đề	thứ	nhất.	Như	vậy	chúng	ta	kết	luận	lại	việc	thọ	nửa	ngày	Bát	
quan	Trai	giới,	theo	hai	bộ	kinh	là	đều	được,	đều	có	dẫn	chứng	là	phước	báu	rất	
lớn.	Thứ	hai	nữa	là	hộ	trì	cho	người	giữ	giới	Bát	quan	trai	thì	phước	báu	cũng	rất	
lớn.	Và	nhớ	làm	ác	không	có	bù	trừ,	nghiệp	ác	[nghiệp	thiện]	đi	chung	với	nhau.	
Cho	nên	cố	gắng! 

	

Hôm	nay	cung	cấp	cho	quý	vị	một	kiến	thức	để	điều	chỉnh	tri	kiến	nữa,	cũng	
trích	từ	trong	kinh:	

Nghiệp	Đã	Tạo	Nếu	Không	Cảm	Thọ	Kết	Quả	Thì	Không	Có	Hết	

(Theo	Kinh	Tăng	Chi	Bộ)	

1.-	Ta	tuyên	bố	rằng,	này	các	Tỷ-kheo,	các	nghiệp	được	tư	niệm,	được	
làm,	được	tích	tập,	nếu	không	cảm	thọ	(kết	quả)	thời	không	có	chấm	dứt,	
dầu	quả	ấy	thuộc	trong	đời	hiện	tại,	hay	thuộc	trong	đời	sau.	

Quý	vị	nhớ	dòng	chữ	đỏ	này,	các	nghiệp	được	tư	niệm	(bài	kinh	này	có	một	
bài	kinh	trước	nữa,	có	nói	tư	niệm	tức	là	suy	nghĩ)	được	làm,	được	tích	tập,	nếu	
không	cảm	thọ	kết	quả	thời	không	có	chấm	dứt,	dầu	quả	ấy	thuộc	trong	đời	hiện	
tại,	hay	thuộc	trong	đời	sau.	 

Có	nghĩa	là	đức	Phật	khẳng	định	một	điều	rằng:	Nếu	mình	làm	một	nghiệp	
gì,	chỉ	khi	nào	mình	nhận	quả	đó	[thì]	mới	chấm	dứt.	Không	giống	như	người	đời	
nay	nói	sám	hối	thì	sẽ	hết	nghiệp.	Quý	vị	sám	hối	cũng	không	hết	nghiệp	đâu.	Sám	
hối	là	giải	trừ	tâm	của	mình	cho	nhẹ	nhàng,	an	lạc.	Còn	nghiệp	mình	tạo	không	



 
 

14 

hết	đâu.	Ở	đây	đức	Phật	nói	là	nếu	không	cảm	thọ	quả	thì	không	chấm	dứt.	Nhớ	
nha!	Đừng	sai	lầm	về	nhân	quả.	 

Còn	các	ngài	nói	[sám	hối	hết	nghiệp],	đó	là	phương	tiện	thôi.	Thời	nay	nói	
sám	hối,	lạy	Phật,	tụng	bao	nhiêu	kinh	thì	hết	tội.	Không	hết!	Tụng	bao	nhiêu	chú	
cũng	không	hết.	Đức	Phật	nói	trong	Kinh	Tăng	Chi	Bộ	rồi,	trừ	khi	quý	vị	ra	khỏi	
sanh	tử,	chứng	A-la-hán	trở	lên	nhập	Niết-Bàn	[mới	hết]	thôi.	Còn	nếu	vẫn	ở	trong	
này	thì	chưa	đâu,	quả	đó	vẫn	có	thể	trổ.	Cho	nên	không	có	chuyện	sám	hối	hết	
nghiệp	đâu.	Đọc	câu	này	cho	rõ	nha:	‘Nếu	không	cảm	thọ	(kết	quả)	thời	không	có	
chấm	dứt,	dầu	quả	ấy	thuộc	trong	đời	hiện	tại,	hay	thuộc	trong	đời	sau’.	Cho	nên	
hãy	cẩn	thận! 

Việc	sám	hối,	quý	vị	nhớ	là	nghiệp	phạm	giới	thì	hết,	vì	thật	ra	do	tâm	mình	
thôi.	Còn	nghiệp	tạo	ra	một	việc	làm	gì	đó,	ví	dụ	như	giết	một	con	vật	thì	nghiệp	
đó	không	hết,	trừ	khi	nhận	kết	quả.	Đức	Phật	nói	cảm	thọ,	tức	là	nhận	kết	quả	thì	
mới	chấm	dứt.	Cho	nên	đừng	sai	lầm.	Thời	nay	có	nhiều	điều	[sám	hối	hết	nghiệp],	
đó	là	nói	phương	tiện	cho	người	mới	tu.	Còn	chúng	ta	tu	lâu	rồi,	chúng	ta	hiểu	và	
cố	gắng	tránh	[tạo	nghiệp].	Đừng	làm	việc	gì	mà	mong	tránh	nghiệp,	không	thoát	
được	đâu,	trừ	khi	ra	khỏi	sanh	tử	luân	hồi	rồi. 

Ta	tuyên	bố	rằng,	này	các	Tỷ-kheo,	các	nghiệp	được	tư	niệm,	được	
làm,	được	tích	tập,	nếu	không	cảm	thọ	(kết	quả)	thời	không	có	chấm	dứt	
(đoạn	này	đức	Phật	nói	2	lần	luôn	đó).	Vị	Thánh	đệ	tử	ấy,	này	các	Tỷ-kheo,	như	
vậy	từ	bỏ	tham,	từ	bỏ	sân,	từ	bỏ	si,	tỉnh	giác,	chánh	niệm,	với	tâm	câu	hữu	
với	từ,	an	trú	biến	mãn	một	phương;	cũng	vậy	phương	thứ	hai,	cũng	vậy	
phương	thứ	ba,	cũng	vậy	phương	thứ	tư,	như	vậy	phía	trên,	phía	dưới,	bề	
ngang,	hết	thảy	phương	xứ,	cùng	khắp	vô	biên	giới,	vị	ấy	an	trú	biến	mãn	
với	tâm	câu	hữu	với	từ,	quảng	đại,	vô	biên,	không	hận,	không	sân.	Vị	ấy	biết	
rõ	như	sau:	"Trước	kia,	tâm	này	của	ta	là	nhỏ,	không	tu	tập.	Nhưng	nay,	tâm	
này	của	ta	là	vô	lượng,	khéo	tu	tập.	Lại	nữa,	phàm	nghiệp	gì	được	làm	có	
giới	hạn,	nay	nó	sẽ	không	sống	trong	giới	hạn	ấy	nữa,	nó	sẽ	không	đứng	
trong	giới	hạn	ấy	nữa".	(Đoạn	này	ý	nói	một	người	tu	Từ	vô	lượng	tâm.	Chúng	
ta	đã	học	đề	mục	Thiền	chỉ	này	rồi).	Các	Thầy	nghĩ	thế	nào,	này	các	Tỷ-kheo,	



 
 

15 

nếu	đứa	trẻ	này,	từ	tuổi	trẻ	trở	lên	tu	tập	từ	tâm	giải	thoát,	nó	có	thể	làm	
nghiệp	ác	không?	(Ở	đây	đức	Phật	nói	muốn	không	làm	nghiệp	ác	thì	phải	tu	Từ	
vô	lượng	tâm.	Đây	thật	ra	cũng	là	một	pháp	quán,	vừa	Thiền	chỉ	vừa	Thiền	quán). 

-	Thưa	không,	bạch	Thế	Tôn.	

-	Do	không	làm	điều	ác,	nó	có	cảm	giác	khổ	hay	không?		

-	Thưa	không,	bạch	Thế	Tôn.	Không	làm	điều	ác,	bạch	Thế	Tôn,	từ	đâu	
nó	sẽ	cảm	giác	khổ	được?	(Đức	Phật	nói	không	muốn	cảm	giác	khổ	thì	không	
làm	điều	ác). 

Đoạn	sau	này	cũng	tương	tự	như	vậy,	tâm	câu	hữu	với	Từ,	tâm	câu	hữu	với	
Bi,	rồi	Hỷ	và	Xả,	v.v…	đại	ý	cũng	tương	tự	như	vậy.	Quý	vị	ráng	tu	Tứ	vô	Lượng	
tâm	thì	tự	nhiên	mình	không	có	tạo	nghiệp,	thì	không	nhận	quả.	Còn	nếu	làm	rồi	
thì	nhận	quả	thôi.	Đại	ý	bài	kinh	này	nói	vậy. 

2.	Này	các	Tỷ-kheo,	từ	tâm	giải	thoát	này	cần	phải	tu	tập	bởi	nữ	nhân	
hay	nam	nhân.	Này	các	Tỷ-kheo,	thân	này	không	bị	nam	nhân	hay	nữ	nhân	
cầm	 lấy	 rồi	mang	 đi.	 Này	 các	 Tỷ-kheo,	 con	 đường	 phải	 chết	 này	 ở	 giữa	
những	tư	tưởng.	Vị	ấy	rõ	biết	như	sau:	"Phàm	ác	nghiệp	nào	do	ta	làm	từ	
trước	với	cái	thân	do	nghiệp	làm	ra	này,	tất	cả	cần	phải	cảm	thọ	ở	đây,	nó	
không	thể	theo	ta	và	được	hiện	hữu	về	sau".	Như	vậy,	này	các	Tỷ-kheo,	từ	
tâm	giải	thoát	được	tu	tập	đưa	đến	không	có	trở	lui,	đối	với	Tỷ-kheo	có	trí	
tuệ,	có	được	trong	đời	này,	nhưng	vị	ấy	chưa	thể	nhập	sự	giải	thoát	hơn	thế	
nữa.	

3.	Với	tâm	câu	hữu	với	bi...	với	tâm	hầu	hữu	với	hỷ...	với	tâm	câu	hữu	
với	xả,	vị	ấy	biến	mãn	một	phương	và	an	trú,	như	vậy	phương	thứ	hai,	như	
vậy	phương	thứ	ba,	như	vậy	phương	thứ	tư.	Như	vậy	phía	trên,	phía	dưới,	
bề	ngang,	hết	thảy	phương	xứ,	cùng	khắp	vô	biên	giới,	vị	ấy	an	trú	biến	mãn	
với	tâm	câu	hữu	với	xả,	quảng	đại,	vô	biên,	không	hận,	không	sân.	Vị	ấy	biết	
rõ	như	sau:	"Trước	kia,	tâm	này	của	ta	là	nhỏ,	không	tu	tập.	Nhưng	nay,	tâm	
này	của	ta	là	vô	lượng,	khéo	tu	tập.	Lại	nữa,	phàm	nghiệp	gì	được	làm	có	
giới	hạn,	nay	nó	sẽ	không	sống	trong	giới	hạn	ấy	nữa,	nó	không	đứng	trong	



 
 

16 

giới	hạn	ấy	nữa".	Các	Thầy	nghĩ	thế	nào,	này	các	Tỷ-kheo,	nếu	đứa	trẻ	này,	
từ	tuổi	trẻ	trở	lên	tu	tập	xả	tâm	giải	thoát,	nó	có	thể	làm	nghiệp	ác	không?		

-	Thưa	không,	bạch	Thế	Tôn.	

-	Do	không	làm	điều	ác,	nó	có	cảm	giác	khổ	hay	không?		

-	Thưa	không,	bạch	Thế	Tôn.	Không	làm	điều	ác,	bạch	Thế	Tôn,	từ	đâu	
nó	sẽ	cảm	giác	khổ	được?	

	 4.	Này	các	Tỷ-kheo,	xả	tâm	giải	thoát	này	cần	phải	tu	tập	bởi	nữ	nhân	
hay	nam	nhân.	Này	các	Tỷ-kheo,	thân	này	không	bị	nam	nhân	hay	nữ	nhân	
cầm	lấy	rồi	đem	đi.	Này	các	Tỷ-kheo,	con	người	phải	chết	này	ở	giữa	những	
tư	tưởng.	Vị	ấy	rõ	biết	như	sau:	"Phàm	ác	nghiệp	nào	do	ta	làm	từ	trước	với	
cái	thân	do	nghiệp	làm	ra	này,	tất	cả	cần	phải	cảm	thọ	ở	đây,	nó	không	thể	
theo	và	được	hiện	hữu	về	sau".	(Có	nghĩa	là	khi	tu	đến	Xả	vô	Lượng	tâm	thì	
người	ta	chấp	nhận,	cảm	nhận	quả	đó	cho	rồi,	chịu	luôn,	sau	này	nó	không	theo	
mình	nữa).	Như	vậy,	này	các	Tỷ-kheo,	xả	tâm	này	được	tu	tập,	đưa	đến	không	
có	trở	lui,	đối	với	Tỷ-kheo	có	trí	tuệ,	có	được	trong	đời	này,	nhưng	vị	ấy	
chưa	thể	nhập	sự	giải	thoát	hơn	thế	nữa. 

((10.219)	Thân	Bất	Tịnh:	Karajakāya	(MA	15*)	–	Kinh	Tăng	Chi	Bộ). 

		 Ở	đây	nói	lên	điều	gì?	Tức	là	người	ta	tu	Từ	vô	Lượng	tâm,	Bi	vô	Lượng	tâm,	
Hỷ	vô	lượng,	Xả	vô	lượng,	thì	cuối	cùng	Xả	[vô	lượng]	là	người	ta	chấp	nhận	trả	
để	cho	hết	nghiệp. 

Cho	nên	hôm	bữa	có	người	hỏi	Thiện	Trang	về	câu	chuyện	ngài	An	Thế	Cao,	
có	ký	sự	đó.	Thật	ra	chúng	ta	cũng	không	sống	vào	thời	ngài	An	Thế	Cao,	[nên]	
chúng	ta	không	biết.	Nhưng	chúng	ta	có	nghe	ngài	An	Thế	Cao	ba	lần	đến	Trung	
Hoa,	trong	đó	hai	lần	đến	để	trả	mạng.	Người	ta	hỏi	chuyện	đó	là	như	thế	nào?	
Theo	Thiện	Trang,	ngài	An	Thế	Cao	ở	hai	đời	trước	có	thể	là	đã	chứng	đến	Tu-đà-
hoàn.	Tại	vì	ngài	còn	trong	cõi	Dục,	mấy	lần	đó,	thì	chắc	chắn	là	ngài	chứng	đến	
Tu-đà-hoàn.	Nếu	chứng	quả	cao	hơn	thì	không	thể	nào	còn	trong	cõi	Dục	đến	hai	
lần.	Và	ngài	còn	chứng	thêm	Thần	thông,	trong	đó	có	thể	chứng	Túc	mạng	thông,	



 
 

17 

ngài	biết	nghiệp	của	ngài,	nên	thôi	để	cho	nhanh	thì	ngài	tới,	mỗi	lần	trả	là	một	
mạng.	Trả	được	một	mạng	là	qua	một	đời,	tối	đa	là	thất	lai	thôi,	thì	sẽ	nhanh	hơn.	
Cho	nên	xả	tâm,	chấp	nhận	tới,	vừa	độ	chúng	sanh	vừa	xả	một	mạng	để	cho	mình	
nhanh	hơn	nữa.	Bởi	vì	biết	đời	sau	mình	đi	về	đâu	rồi,	nên	đâu	có	sợ	nữa	đâu,	
chứng	quả	Tu-đà-hoàn,	Thất	lai	rồi.	Có	thể	là	như	vậy,	đó	là	theo	giải	thích	của	
Thiện	Trang. 

		 Như	vậy	nội	dung	thứ	hai	là	nhớ	rằng:	[Tạo]	nghiệp,	nếu	không	nhận	quả	thì	
vẫn	không	hết	được,	cho	nên	đừng	làm	gì	rồi	[hối	hận].	Còn	sám	hối	thì	ráng	sám	
hối	để	tâm	mình	thanh	tịnh	thôi,	để	ngăn	trừ	dòng	nghiệp	xấu	thôi,	chứ	còn	quả	
thì	không	hết	đâu.	Từ	đây	chúng	ta	thấy	rõ	ràng	những	ai	nói	trì	chú	hết	tội	thì	
chuyện	đó	trái	với	kinh	này,	trái	với	kinh	Nguyên	thủy.	Không	có	hết	đâu,	chỉ	giải	
được	tâm	cho	người	ta	an	lạc,	để	người	ta	tu	tập	thôi.	Vì	tâm	mà	không	an	lạc,	tâm	
ray	rứt	thì	thuộc	về	trạo	hối.	Mà	trạo	hối	thì	rớt	Thiền,	không	đắc	Thiền	và	cũng	
không	đắc	quả	luôn.	Tại	vì	không	đắc	Thiền	thì	không	đắc	quả,	phải	đắc	Thiền,	
bữa	nay	chúng	ta	học	đến	phần	đó. 

		 	

Tiếp	tục	mục	thứ	ba	là	cung	cấp	cho	quý	vị: 

Bị	Bệnh	Có	Cần	Trị	Bệnh	Hay	Không?	Ba	Hạng	Người	Bệnh	

(Theo	Kinh	Tăng	Chi	Bộ)	

Lần	trước	Thiện	Trang	đã	giới	thiệu	cho	quý	vị	bài	kinh,	hình	như	là	Kinh	
Tăng	Nhất	A	Hàm,	có	nói	nếu	bệnh	mà	trị	không	đúng	thuốc,	đúng	gì	đó,	v.v…	thì	
bệnh	nằm	liệt	giường	luôn,	không	thể	nào	hết	được.	Có	năm	điều	kiện	trị	bệnh.	
Đó	là	một	bài	kinh	nói	về	cần	phải	trị	bệnh.	Còn	hôm	nay	chúng	ta	sẽ	giải	thích	rõ	
hơn	với	ba	hạng	người	bệnh,	ở	trong	Kinh	Tăng	Chi	Bộ.	Quý	vị	xem	kinh	này	rất	
hấp	dẫn: 

-	Có	ba	hạng	người	bệnh	này,	này	các	Tỷ-kheo,	có	mặt,	xuất	hiện	ở	đời.	
Thế	nào	là	ba?	

Ở	đây,	này	các	Tỷ-kheo,	một	hạng	người	bệnh,	dầu	có	được	ăn	các	



 
 

18 

món	 thích	hợp,	hay	không	được	các	món	ăn	 thích	hợp,	dầu	có	được	các	
thuốc	men	thích	hợp	hay	không	được	các	thuốc	men	thích	hợp,	dầu	có	được	
sự	chăm	sóc	thích	đáng	hay	không	được	sự	chăm	sóc	thích	đáng,	[thì	cũng]	
(ở	đây	thêm	chữ	‘thì	cũng’	cho	rõ,	bản	dịch	của	ngài	Minh	Châu	không	có	để	vô)	
không	được	bình	phục	từ	chứng	bệnh	ấy.	[*Hạng	1:	trị	bệnh	hay	không	thì	
cũng	không	hết	bệnh]. 

Quý	vị	thấy	cho	dù	họ	được	ăn	những	món	ăn	thích	hợp,	hay	không	cho	ăn	
những	món	ăn	thích	hợp,	dù	có	được	các	thuốc	men	thích	hợp,	hay	không	có	thuốc	
men	thích	hợp,	dầu	có	được	sự	chăm	sóc	thích	đáng,	hay	không	được	sự	chăm	sóc	
thích	đáng,	thì	bệnh	cũng	không	có	bình	phục.	Có	nghĩa	là	cho	dù	ăn	có	ngon,	có	
thích	hợp	cỡ	nào,	cho	dù	có	uống	thuốc	thích	hợp	cỡ	nào,	cho	dù	có	chăm	sóc	thích	
đáng	cỡ	nào,	thì	cuối	cùng	cũng	chết	thôi,	cũng	không	hết	bệnh.	Có	nghĩa	đây	là	
bệnh	này	do	nghiệp	nặng	quá	rồi,	bệnh	nghiệp	tới	rồi	thì	chết	thôi.	Dù	có	đồ	ăn	
ngon,	thuốc	men	tốt,	rồi	chăm	sóc	thích	đáng	thì	bệnh	vẫn	không	hết.	Còn	nếu	dở	
thì	tất	nhiên	là	chết	rồi,	khỏi	nói,	nên	mình	chỉ	cần	để	ý	dòng	chữ	màu	đỏ	là	được	
rồi.	Có	nghĩa	là	người	này	có	trị	bệnh	hay	không,	thì	cũng	không	hết	bệnh.	Cho	
nên	có	những	bệnh	không	có	cách	nào	trị	là	vậy.	Rõ	ràng	hơn	rồi	đúng	không	ạ?	
[Đó	là]	hạng	thứ	nhất,	chúng	ta	sang	hạng	thứ	hai: 

Ở	đây,	này	các	Tỷ-kheo,	có	hạng	người	bệnh,	dầu	có	được	ăn	các	món	
thích	hợp,	hay	không	được	các	món	ăn	thích	hợp,	dầu	có	được	các	thuốc	
men	thích	hợp	hay	không	được	các	thuốc	men	thích	hợp,	dầu	có	được	sự	
chăm	sóc	thích	đáng	hay	không	được	sự	chăm	sóc	thích	đáng,	[thì	cũng]	(chỗ	
này	chúng	ta	thêm	chữ	‘thì	cũng’	vô	thì	rõ	hơn)	được	bình	phục	từ	chứng	bệnh	
ấy.	[*Hạng	2:	Không	trị	bệnh	cũng	hết	bệnh] 

Tức	là	hạng	người	này	không	trị	bệnh	[mà]	cũng	hết	bệnh,	có	nghĩa	là	trị	
bệnh	hay	không	trị	bệnh	thì	cũng	hết	bệnh.	Ở	đây	mình	lấy	chữ	‘không	trị	thì	cũng	
hết’	cho	rõ.	Tất	nhiên	trị	thì	hết	rồi,	còn	không	trị,	không	được	các	món	ăn	thích	
hợp,	không	được	các	thuốc	men	thích	hợp,	không	được	sự	chăm	sóc	thích	đáng,	
cũng	hết	bệnh.	Cho	nên	hạng	người	này	cho	dù	vô	rừng	vô	rú	cỡ	nào	thì	cũng	hết	
bệnh. 



 
 

19 

Cho	nên	ở	đây	chúng	ta	học	như	vậy	để	chúng	ta	hiểu	rõ,	tại	sao	có	một	số	
người	nói	là	‘tu	nhiệm	màu,	vô	niệm	Phật	là	hết	bệnh’	v.v…	Chẳng	qua	là	họ	thuộc	
hạng	người	này,	hạng	người	thứ	hai,	là	không	cần	trị	bệnh	thì	cũng	hết	bệnh.	Vì	
sao?	Vì	có	những	người	đó	do	có	Ba-la-mật	hay	phước	báo	gì	đời	trước,	những	
điều	đó	giúp	cho	họ	hết	bệnh,	cho	nên	khỏi	cần	chăm	sóc,	khỏi	trị	bệnh	cũng	hết	
bệnh.	Quý	vị	thấy	không	ạ?	Cho	nên	nhiều	người	rơi	vào	hạng	này,	tưởng	mình	
ngon,	rồi	mình	bắt	người	ta	cũng	vậy	‘tu	đi,	tu	đi	là	hết	bệnh’.	Nhưng	không	phải!	
Mình	với	người	ta	không	giống	nhau,	có	thể	người	ta	hết	bệnh,	còn	mình	thì	không	
hết	bệnh.	Hạng	người	này	là	không	trị	bệnh	mà	cũng	hết	bệnh. 

Ở	đây,	này	các	Tỷ-kheo,	có	hạng	người	bệnh,	có	được	ăn	các	món	thích	
hợp,	không	phải	không	được	(có	nghĩa	là	bắt	buộc	phải	ăn	những	món	ăn	thích	
hợp),	có	các	thuốc	men	thích	hợp,	không	phải	không	được	(có	nghĩa	là	thuốc	
men	phải	thích	hợp,	chứ	không	phải	không	được),	có	được	sự	chăm	sóc	thích	
đáng,	 không	 phải	 không	 được,	 [thì]	 được	 bình	 phục	 từ	 chứng	 bệnh	 ấy.	
[*Hạng	3:	Phải	trị	bệnh	đúng	cách	thì	mới	hết	bệnh]	

Có	nghĩa	là	người	này	muốn	được	bình	phục	thì	phải	được	các	món	ăn	thích	
hợp,	có	thuốc	men	thích	hợp,	và	phải	có	được	sự	chăm	sóc	thích	đáng.	Quý	vị	thấy	
không?	Người	này	là	phải	trị	đúng,	chứ	trị	sai	thì	cũng	không	được.	Cho	nên	phải	
trị	đúng	cách	thì	mới	hết	bệnh.	Đó	là	hạng	người	thứ	ba. 

Cho	nên	trong	ba	hạng	người	này,	chúng	ta	không	biết	mình	là	hạng	người	
nào.	Có	người	thì	thôi,	không	có	cách	nào,	trị	cỡ	nào	cũng	chết.	Hạng	người	thứ	
hai	là	trị	hay	không	trị	thì	cũng	hết	[bệnh].	Hạng	người	thứ	ba	là	phải	trị	đúng	thì	
mới	hết.	Cho	nên	vào	hạng	thứ	ba	này	thì	vẫn	cần	phải	chữa	bệnh.	Chứ	hạng	thứ	
nhất	thì	có	trị	cũng	vậy	thôi.	Hạng	thứ	hai	thì	không	trị	cũng	hết,	không	sao	hết,	
có	dụt	vô	rừng	vô	núi	gì	họ	cũng	sống	được,	không	cần	trị	họ	cũng	sống	được,	tại	
vì	là	phước	nghiệp	của	họ	rồi. 

Ở	đây,	này	các	Tỷ-kheo,	hạng	người	bệnh	này,	có	được	các	món	ăn	
thích	hợp,	không	phải	không	được,	có	được	các	thuốc	men	thích	hợp,	không	
phải	không	được,	có	được	sự	chăm	sóc	thích	đáng,	không	phải	không	được,	
[thì]	được	bình	phục	khỏi	chứng	bệnh	ấy	(thêm	chữ	‘thì’	vô	thì	rõ	ràng,	chứ	



 
 

20 

nhiều	người	không	biết.	Bản	của	ngài	Minh	Châu	thường	hay	thiếu	liên	từ	nên	khó	
hiểu	hơn	thôi).	Chính	do	duyên	với	hạng	người	bệnh	này,	này	các	Tỷ-kheo,	
các	món	ăn	thích	hợp	với	người	bệnh	đã	được	chấp	thuận,	các	thuốc	men	
thích	hợp	với	người	bệnh	đã	được	chấp	thuận,	sự	chăm	sóc	thích	đáng	với	
người	bệnh	đã	được	chấp	thuận.	Chính	do	duyên	với	hạng	người	bệnh	này,	
này	các	Tỷ-kheo,	các	người	bệnh	khác	cần	phải	được	chăm	sóc	như	vậy. 

Tức	là	đức	Phật	vì	hạng	người	thứ	ba,	hạng	người	thứ	ba	thì	phải	chăm	sóc	
cho	họ	đúng,	cho	thức	ăn	đúng,	và	thuốc	men	cũng	đúng	thì	họ	mới	khỏi	bệnh.	Đó	
là	hạng	người	cần	phải	chữa	bệnh.	Quý	vị	hiểu	chưa	ạ?	Cho	nên	tại	sao	cần	phải	
chữa	bệnh	hay	không	chữa	bệnh,	mình	cần	phải	giải	thích	hết	tất	cả	các	trường	
hợp. 

	Quý	vị	thấy	trong	kinh	Nguyên	thủy	luôn	có	tất	cả	những	tình	huống,	mình	
chỉ	cần	đọc	hết	là	có.	Cho	nên	đừng	cực	đoan	nha,	có	những	người	cực	đoan	quá,	
kêu:	“Mạng	không	hết	thì	không	chết	được	đâu”.	Cho	nên	không	trị	bệnh	cũng	hết,	
vì	họ	thấy	có	người	như	vậy	mà.	Lạy	Phật,	niệm	Phật	hay	tu	Thiền	gì	đó	rồi	hết	
bệnh.	Thì	đó	là	may,	rơi	vào	hạng	người	thứ	hai.	Còn	hạng	người	thứ	nhất	thì	quý	
vị	có	tu	kiểu	gì,	có	trị	bệnh	cỡ	nào	thì	cũng	chết.	Và	nếu	chúng	ta	ở	hạng	người	thứ	
ba	thì	phải	trị	bệnh	đúng	cách,	phải	có	người	chăm	sóc	đúng,	có	thuốc	men	đúng,	
có	thức	ăn	đúng	thì	mới	hết	bệnh.	Cho	nên	rõ	ràng	quá	quý	vị	ha! 

Cho	nên	Thiện	Trang	nói	tại	sao	không	chịu	học	kinh	Nguyên	thủy,	Kinh	
Nikaya,	Kinh	A	Hàm	rất	hay,	có	rất	đầy	đủ,	không	thiếu	gì	hết,	tất	cả	điều	gì	trong	
đời	sống	hay	tu	tập	đều	có	hết.	Còn	chạy	lên	học	kinh	Đại	thừa	không	[thôi],	thì	
chỉ	nói	miệng	thôi,	nói	hay	lắm,	[nhưng]	kinh	Đại	thừa	không	chỉ	cho	cách	tỉ	mỉ.	
Tại	vì	tốt	nghiệp	Tiểu	học	rồi,	lên	đó	không	có	dạy	cộng,	trừ,	nhân,	chia	nữa,	không	
có	dạy	1+1=2,	3x2=6	nữa	đâu,	 tự	mà	 làm	đi.	Cho	nên	nếu	không	học	nền	tảng	
[kinh]	Nguyên	thủy,	thì	nói	thật	là	tu	lạc	vào	tà	đạo	là	đúng.	Lý	do	vậy	đó,	tu	sai	
rồi	cuối	cùng	kết	quả	đời	này	không	giải	thoát	là	đúng.	Chúng	ta	đọc	tiếp	bài	kinh	
này: 

Ba	hạng	người	bệnh	này,	này	các	Tỷ-kheo,	có	mặt,	xuất	hiện	ở	đời.	



 
 

21 

Cũng	vậy,	này	các	Tỷ-kheo,	có	ba	hạng	người	này,	có	mặt,	xuất	hiện	ở	
đời,	có	thể	so	sánh	với	ba	hạng	người	bệnh	này.	Thế	nào	là	ba?	(Ở	đây	đức	
Phật	dẫn	ra	vấn	đề	khác,	bây	giờ	có	ba	hạng	người	khác,	ba	hạng	người	này	cũng	
quan	trọng,	liên	quan	đến	tu	tập).	

Ở	đây,	này	các	Tỷ-kheo,	có	hạng	người	được	thấy	Như	Lai	hay	không	
được	thấy	Như	Lai,	được	nghe	Pháp	và	Luật	do	Như	Lai	trình	bày,	hay	không	
được	nghe	Pháp	và	Luật	do	Như	Lai	trình	bày,	không	có	đi	vào	tánh	quyết	
định,	tánh	chơn	chánh	đối	với	các	Thiện	pháp.	[*Hạng	1:	Gặp	Phật	nghe	Pháp	
hay	không	cũng	không	chứng	đạo]	

Thiện	Trang	giải	thích	rõ	một	chút,	hạng	người	này	như	thế	nào?	Họ	gặp	
Phật	hay	không	gặp	Phật,	họ	được	nghe	Phật	thuyết	pháp	hay	không	được	nghe	
Phật	thuyết	pháp,	thì	cuối	cùng	họ	cũng	không	có	chứng	quả,	không	có	chứng	đạo	
gì	hết.	Hạng	đó	là	như	vậy	đó.	Gặp	Phật	hay	không	gặp	Phật	thì	cuối	cùng	cũng	
không	đi	vào	tánh	quyết	định	(là	Chánh	tánh	Ly	sanh,	là	giải	thoát),	rồi	tánh	chơn	
chánh	đối	với	Thiện	pháp	cũng	không	được.	Có	nghĩa	là	hạng	người	thứ	nhất	là	
gặp	Phật	hay	không,	nghe	pháp	hay	không,	cũng	không	có	chứng	đạo.	Hạng	người	
này	là	thua	rồi	đó,	chưa	có	đắc	đạo	được.	Hạng	người	thứ	hai: 

Ở	đây,	 này	 các	 Tỷ-kheo,	 có	 hạng	 người	 không	 được	 thấy	Như	 Lai,	
được	nghe	Pháp	và	Luật	do	Như	Lai	trình	bày,	hay	không	được	nghe	Pháp	
và	Luật	do	Như	Lai	trình	bày,	đi	vào	tánh	quyết	định,	tánh	chơn	chánh	đối	
với	các	Thiện	pháp.	[*Hạng	2:	Gặp	Phật	nghe	Pháp	hay	không	gặp	Phật	nghe	
pháp	thì	cũng	chứng	đạo]	

Hạng	người	thứ	hai	là	họ	không	thấy	được	Phật,	được	nghe	pháp	hay	không	
được	nghe	Pháp	của	Phật	trình	bày,	cũng	không	quan	trọng,	mà	họ	cũng	đi	vào	
Chánh	tánh	Quyết	định	tức	là	họ	cũng	được	giải	thoát,	cũng	chứng	đạo.	Tức	là	gặp	
Phật	nghe	pháp,	hay	không	gặp	Phật	nghe	pháp,	thì	cũng	chứng	đạo.	Hạng	người	
này	ngon	đó!	Đó	là	hạng	người	thứ	hai. 

Ở	đây,	này	các	Tỷ-kheo,	có	hạng	người	được	thấy	Như	Lai,	không	phải	
không	được	thấy,	được	nghe	Pháp	và	Luật	do	Như	Lai	trình	bày,	không	phải	



 
 

22 

không	được	nghe	Pháp	và	Luật	do	Như	Lai	trình	bày,	đi	vào	tánh	quyết	định,	
tánh	chơn	chánh	đối	với	các	Thiện	pháp.	[*Hạng	3:	Gặp	Phật,	nghe	Pháp	thì	
chứng	đạo]	

	Hạng	người	thứ	ba	này	bắt	buộc	phải	được	thấy	Phật,	phải	được	gặp	Phật	
và	phải	được	nghe	Pháp	và	Luật	do	Phật	trình	bày,	thì	người	đó	mới	chứng	quả,	
chứ	không	có	cách	nào	hết.	 

Cho	nên	là	có	ba	hạng	người.	Chúng	ta	thấy	ba	hạng	người	dễ	nhớ	đúng	
không?	Hạng	người	thứ	nhất	là	có	gặp	Phật	nghe	pháp	hay	không,	thì	cũng	không	
có	đắc	đạo.	Gần	3000	năm	trước,	đức	Phật	ra	đời,	gặp	Phật	hồi	đó,	nghe	Phật	
thuyết	Pháp	và	Luật	(Luật	tức	là	Giới)	thì	cũng	không	đắc	đạo.	Hạng	người	thứ	hai	
thì	khỏi	cần	gặp	Phật	luôn,	khỏi	cần	nghe	Pháp	và	Luật	luôn,	thì	họ	cũng	đắc	đạo.	
Tại	vì	sao?	Vì	chủng	tánh	của	họ	tới	rồi.	Còn	hạng	người	thứ	ba	là	hạng	người	giữa	
giữa,	là	phải	bắt	buộc	gặp	Phật,	nghe	Pháp,	hay	chúng	ta	nói	phải	gặp	Phật	nghe	
Pháp	thì	mới	chứng	đạo. 

Cho	nên	có	những	người	bây	giờ	nói:	“Tại	sao	con	không	chứng	đạo?”	Thì	
đó!	Quý	vị	không	gặp	Phật,	không	[ai]	điểm	nổi.	Căn	tánh,	căn	lành	mình	tích	lũy	
chưa	đủ,	cho	nên	bây	giờ	các	hàng	Thanh	văn,	bậc	Đệ	tử	phàm	phu	của	Phật	điểm	
cho	quý	vị	không	đủ,	quý	vị	không	đạt	được	thì	ráng	vun	bồi	lên	hạng	người	thứ	
hai,	còn	không	thì	hạng	người	thứ	ba.	Ráng	lên	hạng	người	thứ	ba	thì	sau	này	gặp	
Phật	Di	Lặc	[được]	đắc	đạo. 

Ở	đây,	này	các	Tỷ-kheo,	có	hạng	người	được	thấy	Như	Lai,	không	phải	
không	được	thấy,	được	nghe	Pháp	và	Luật	do	Như	Lai	thuyết	giảng,	không	
phải	không	được	nghe,	đi	vào	tánh	quyết	định,	tánh	chơn	chánh	đối	với	các	
Thiện	pháp.	Chính	do	duyên	hạng	người	này,	này	các	Tỷ-kheo,	thuyết	pháp	
được	chấp	nhận,	và	chính	do	duyên	hạng	người	này,	này	các	Tỷ-kheo,	pháp	
được	thuyết	giảng	cho	các	người	khác.	

Đức	Phật	nói	do	hạng	người	thứ	ba	này,	[nên]	mới	thuyết	pháp	cho	họ.	Còn	
hạng	người	thứ	nhất	thì	có	thuyết	pháp	cũng	vậy	thôi,	họ	cũng	không	chứng	đạo.	
Hạng	người	thứ	hai	thì	khỏi	thuyết,	họ	cũng	chứng	đạo	rồi.	Hạng	người	thứ	ba	là	



 
 

23 

phải	thuyết,	phải	có	nghe	pháp	mới	chứng	đạo.	Chúng	ta	đa	số	chắc	ở	hạng	người	
thứ	ba	này. 

Ba	hạng	người	này,	này	các	Tỷ-kheo,	có	mặt,	xuất	hiện	ở	đời	được	ví	
dụ	với	ba	hạng	người	bệnh.	

((3.22)	Người	Bệnh:	Gilāna	–	Kinh	Tăng	Chi	Bộ). 

Tức	là	Kinh	22	ở	Phẩm	Ba	Pháp,	của	Kinh	Tăng	Chi	Bộ.	Quý	vị	cứ	dò	Phẩm	
Ba	Pháp	ở	bài	Kinh	thứ	22.	Hoặc	là	có	Kinh	Tăng	Chi	Bộ,	quý	vị	vô	tập	nào	có	ba	
pháp,	đánh	vô	tìm	kiếm	3.22	là	ra	bài	kinh	này. 

		 	Quý	vị	thấy	hay	không	ạ?	Đó	là	những	bài	kinh	hay,	Thiện	Trang	vừa	đưa	ra	
cho	quý	vị	đó.	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya	còn	nhiều	điều	hay	 lắm,	mà	chúng	 ta	
không	học,	chúng	ta	bỏ	phí	đi	thì	uổng	lắm.	Cho	nên	ai	mà	‘nhất	môn	thâm	nhập,	
trường	kỳ	huân	tu’,	một	bộ	kinh	là	thôi	rồi	đó,	uổng	phí,	bỏ	hết	gia	tài	của	Như	Lai.	
Cho	nên	đó	là	những	người	rớt	vào	tà	thì	không	có	cách	nào.	Thực	tế	là	mình	phải	
học	từ	những	điều	này	thì	mình	mới	hiểu	được,	rồi	từ	đó	mình	hành.	Bất	cứ	quý	
vị	muốn	tu	Pháp	môn	nào	thì	quý	vị	tu,	Thiện	Trang	không	ép	quý	vị	tu	Thiền,	
không	ép	quý	vị	phải	tu	Tịnh	Độ	hay	tu	môn	gì.	Nhưng	có	một	điều	Thiện	Trang	
xin	nói,	là	quý	vị	phải	học	nền	tảng.	Bởi	vì	nền	tảng	căn	bản	mà	không	học	thì	chắc	
chắn	là	lạc	đường,	rồi	sau	này	quay	lại	không	được	nữa. 

		 Xin	nói	thêm	một	điều	nữa,	khi	có	được	nền	tảng,	quý	vị	tu	đến	mức	nào	đó	
thì	quý	vị	sẽ	biết	rằng	mình	cần	tu	như	thế	nào.	Còn	khi	mới	vô	mà	cứ	nghe	lời	
ngọt	êm	tai	và	tu	theo,	thì	khả	năng	lạc	đường	rất	cao.	Nên	nhớ	như	vậy!	Khả	năng	
thời	nay	lạc	đường	rất	cao. 

		 Đó	là	phần	nền	tảng,	bây	giờ	chúng	ta	vào	phần	Vi	Diệu	Pháp.	Như	vậy	quý	
vị	thấy	Kinh	tạng	Thiện	Trang	trích	ra	toàn	là	kinh	hay	không	đó	chứ,	đâu	có	thiếu	
gì	đâu,	toàn	lời	Phật	không	[thôi],	nhưng	nhiều	quá	nên	trích	ra	dần	dần.	Và	ai	tu	
Tịnh	Độ,	chúng	ta	thấy	những	gì	chúng	ta	học	bây	giờ	là	chống	trái	ngày	xưa	rất	
nhiều.	Chính	vì	vậy,	chúng	ta	biết	là	ngày	xưa	chúng	ta	đi	lạc	đường,	đó	là	nói	thật	
luôn.	Người	ta	không	tin	thì	cứ	coi	kinh.	Dần	dần,	mình	càng	coi	thì	thấy	càng	sai.	
Giống	như	sám	hối,	niệm	Phật	tiêu	nghiệp	v.v…	thế	này	thế	kia.	Đâu	có	đâu!	Khi	



 
 

24 

nghiệp	không	có	cảm	thọ	thì	không	hết	được.	Thấy	chưa	ạ?	Rõ	ràng	vậy	đó!	Rõ	
ràng	là	tất	cả	[pháp]	lạy	sám	hối	này	kia	nhiều	vô,	thì	chỉ	giải	được	tâm	thôi.	
 

		 Bây	giờ	vào	phần	Bài	tập	về	nhà	hôm	bữa.	Thiện	Trang	cho	bài	tập	rồi,	quý	
vị	có	sẵn	thì	bình	luận	lên	đáp	án,	còn	không	thì	tự	so	sánh. 

	 Bài	Tập	Về	Nhà	3:	Hãy	cho	biết	tâm	của	người	sau	qua	các	giai	đoạn	
được	đánh	số	ở	tình	huống	được	miêu	tả	sau	đây.	Lưu	ý:	Cần	chỉ	rõ	về	loại	
tâm	(tham,	sân,	si,	thiện,	quả,	duy	tác,	thiền,	siêu	thế);	Thọ	(hỷ,	ưu,	xả);	Có	
trí	hay	không,	hợp	tà	kiến	hay	không,	hữu	trợ	hay	vô	trợ.	Chúng	ta	sửa	luôn,	
bây	giờ	chúng	ta	đọc	bài	này:	

Một	ngày	sinh	hoạt	của	một	vị	nam	Phật	tử.	

	 (1)	Anh	đi	chợ,	thấy	món	thịt	quay	ngon	miệng,	nổi	thèm	muốn	định	
mua	để	ăn.	Tâm	này	là	tâm	gì? 

	 Quý	vị	[cho]	đáp	án	nhanh	đi	nha,	Thiện	Trang	ghi	luôn.	Tâm	này	quá	dễ!	
‘Nổi	thèm’	là	Tâm	tham,	thèm	là	tham	rồi,	chạy	đi	đâu	được	nữa.	Đáp	án	là	Tâm	
tham.	Thọ	gì	đây?	Lúc	đó	thấy	thích,	thấy	thèm,	thấy	ngon	miệng	là	sướng	rồi,	thì	
thường	là	thọ	hỷ.	Nếu	quý	vị	ghi	thọ	xả	thì	cũng	chấp	nhận.	Tâm	tham,	nên	nhớ	
đây	là	Tâm	bất	thiện.	Tâm	bất	thiện	thì	như	thế	nào?	Mình	phải	xét	trên	mấy	khía	
cạnh?	Khía	cạnh	thứ	nhất	là	xét	trên	thọ,	[thứ	hai	là]	hợp	Tà	kiến	hay	ly	Tà	kiến,	
thứ	ba	là	hữu	trợ	hay	vô	trợ.	 

	 Bây	giờ	là	thọ	hỷ,	có	hợp	Tà	kiến	hay	không?	Tất	nhiên	là	hợp	Tà	kiến	rồi.	
Chúng	ta	có	thể	thêm	dấu	phẩy	hoặc	là	viết	luôn	là:	Tâm	tham	thọ	hỷ	hợp	tà	kiến	
vô	trợ.	Lúc	đó	thấy	[cảnh]	là	nổi	Tâm	tham	liền,	đâu	có	suy	nghĩ	gì	đâu,	làm	gì	có	
tham	mà	suy	nghĩ	tới,	nghĩ	lui	mới	tham,	ít	lắm.	Trường	hợp	này	là	vô	trợ.	Chắc	là	
quý	vị	đúng	hết	đáp	án	thứ	nhất.	Có	người	cho	[đáp	án]	là	Tâm	tham	thọ	hỷ	ly	tà.	
Ở	đây	là	hợp	tà	vô	trợ. 

	 Đáp	án:	Tâm	tham	thọ	hỷ,	hợp	tà,	vô	trợ. 

(2)	Khi	vừa	định	mua,	anh	 liền	nhớ	tới	giới	không	sát	sanh	và	 thấy	



 
 

25 

không	nên,	nên	đổi	ý	không	mua	nữa.	Đó	là	Tâm	gì?	

Bây	giờ	mình	xác	định	ngay	tâm	này	là	tâm	tốt	rồi	đúng	không?	Chắc	chắn	là	
Tâm	thiện,	tức	là	Tâm	đại	thiện.	Quý	vị	dùng	Tâm	thiện	Dục	giới	cũng	được,	nhưng	
đó	là	Tâm	đại	thiện.	Tâm	đại	thiện	có	8	tâm.	Cũng	giống	như	Tâm	tham	vậy,	cũng	
xét	trên	ba	phương	diện:	Thọ	gì,	hợp	gì	(không	phải	là	Tà	kiến	mà	là	hợp	trí	hay	
không	hợp	trí)	và	có	trợ	hay	vô	trợ.	Bây	giờ	tâm	này	là	Tâm	đại	thiện,	thọ	gì?	Đại	
thiện	thì	có	hai	thọ	thôi,	là	thọ	hỷ	và	thọ	xả.	Ở	đây	không	thấy	vui	gì	hết,	nên	là	thọ	
xả.	Tâm	đại	thiện	thọ	xả,	và	chắc	chắn	là	có	trí	rồi.	Vì	lúc	này	ảnh	nhớ	tới	không	
nên	sát	sanh,	nên	là	hợp	trí.	Và	lúc	này	có	trợ	hay	vô	trợ?	Quyết	định	này	không	
có	suy	nghĩ	tới,	suy	nghĩ	lui,	nên	là	vô	trợ.	Còn	nếu	có	suy	nghĩ	tới,	suy	nghĩ	lui	thì	
mới	là	hữu	trợ,	cho	nên	là	vô	trợ.	Thiện	Trang	sửa	nhanh,	vì	bài	này	là	bài	về	nhà,	
chúng	ta	cứ	vô	làm	cho	nhanh.	 

Đáp	án:	Tâm	đại	thiện	thọ	xả,	hợp	trí,	vô	trợ. 

(3)	Trên	đường	về,	có	người	vô	tình	va	chạm	quẹt	xe	với	anh	mạnh	
khiến	anh	đau	nhưng	anh	chỉ	thầm	nghĩ	“không	sao”	rồi	bỏ	qua.	

Có	nhiều	người	sẽ	bắt	vào	chỗ	‘khiến	anh	đau’,	kêu	là	thọ	ưu,	[nên]	quất	vô	
Tâm	sân.	Nhưng	ở	đây	người	ta	không	hỏi	tình	huống	đó,	 ‘nhưng	anh	chỉ	nghĩ	
thầm	nghĩ	“không	sao”	rồi	bỏ	qua’,	người	ta	đang	hỏi	tình	huống	sau,	chứ	người	
ta	không	hỏi	tình	huống	đau,	đau	là	sân.	Nhưng	tình	huống	này	là	nghĩ	‘không	sao	
rồi	bỏ	qua’,	tất	nhiên	là	không	phải	sân	rồi,	là	Tâm	thiện	đó.	Tâm	đại	thiện	Dục	
giới.	Thọ	gì?	Tâm	đại	thiện	thì	chỉ	có	hỷ	và	thọ	xả	thôi.	Ở	đây	chắc	chắn	là	thọ	xả,	
vì	không	thể	nào	thọ	hỷ	được,	đau	mà,	là	thọ	xả,	buông	xuống	rồi.	Có	hợp	trí	hay	
không?	Ở	đây	‘thầm	nghĩ	không	sao’	là	có	trí	đó,	là	hợp	trí.	Vì	nghĩ	dằn	dữ	lắm	mới	
được.	Và	ở	đây	có	trợ	(hữu	trợ),	vì	phải	nghĩ	mới	thì	[nói]	‘không	sao’.	Chứ	không	
phải	là	nghĩ	 ‘không	sao’	liền,	đau	thì	làm	gì	có	chuyện	không	sao	liền.	Phải	suy	
nghĩ,	cho	nên	là	hữu	trợ.	 

Như	vậy	là	ok!	Chắc	nhiều	đồng	tu	đúng	rồi.	Đây	là	tình	huống	thứ	ba.	[Tình	
huống]	này	là	hữu	trợ,	vì	có	suy	nghĩ	mới	dừng	lại	được.	Chứ	còn	không	suy	nghĩ	
thì	không	dừng	lại	được	đâu.	 



 
 

26 

Đáp	án:	Tâm	đại	thiện	thọ	xả,	hợp	trí,	hữu	trợ. 

(4)	Về	đến	nhà,	thấy	con	mình	biếng	học,	nên	anh	mắng	con	mình	nặng	
lời.	

Tình	huống	này	dễ	lắm,	100%	ai	cũng	làm	đúng	hết.	Mắng	là	sân	rồi,	đúng	
không?	Mắng	là	Tâm	sân,	là	Tâm	bất	thiện.	Tâm	sân	chỉ	có	một	thọ	là	thọ	ưu.	Rồi	
hợp	gì?	Có	trợ	hay	vô	trợ?	Tâm	sân	thì	chỉ	có	hợp	phẫn	nộ	thôi.	Về	thấy	con	biếng	
học,	mà	thấy	con	biếng	học	thì	có	thấy	liền	được	đâu,	thấy	thì	phải	suy	nghĩ,	thấy	
kỹ	kỹ	chút	mới	thấy	được	biếng	học	được	chứ,	cho	nên	là	hữu	trợ.	Nếu	vừa	thấy	
mặt	con	mà	chửi	liền	thì	là	vô	trợ,	còn	đây	là	thấy	kỹ	mới	chửi.	Tuy	là	tình	huống	
này	không	có	[chi	tiết],	nhưng	mình	hiểu	là	hữu	trợ.	 

Quý	vị	nào	làm,	trong	một	[tình	huống]	mà	[xác	định]	được	Tâm	gì?	Thọ	gì?	
Hợp	gì?	Trợ	hay	không	trợ?	Như	vậy,	mỗi	câu	là	1	điểm,	mà	quý	vị	làm	được	đúng	
¾	là	0,75	điểm.	Kiểu	vậy	đó!	Cho	nên	ai	làm	đúng	được	ba	điều	là	khá	rồi	đó. 

Đáp	án:	Tâm	sân	thọ	ưu,	hợp	phẫn	nộ,	hữu	trợ.	 

(5)	Sau	khi	mắng,	anh	hối	hận	vì	lỡ	lời	nói	nặng	với	con	mình	vì	nó	còn	
nhỏ,	chưa	nên	nói	nặng	như	thế.	Vậy	tâm	này	là	tâm	gì? 

Mắng	rồi	mà	hối	hận.	Quý	vị	thấy	hối	hận	là	Tâm	sở	hối,	hối	hận	thuộc	Tâm	
đại	thiện.	Tâm	thiện	Dục	giới	là	Tâm	đại	thiện.	Tâm	đại	thiện	chỉ	có	hai	thọ	là	thọ	
hỷ	và	thọ	xả.	Ở	đây	là	thọ	xả,	buông	xuống	sân	là	thọ	xả.	Có	hợp	trí	không?	Có!	Tại	
vì	có	trí	cho	nên	phân	biệt	được,	không	nói	nặng	về	con	như	vậy,	nên	là	hợp	trí.	
Có	trợ	hay	không?	‘Khi	mắng	anh	hối	hận	vì	nói	lời	nặng	nề	với	con’,	[tình	huống]	
này	là	anh	có	suy	xét	chút,	nên	là	hữu	trợ.	Chứ	không	phải	là	sám	hối	liền,	thông	
thường	có	suy	xét	chút	đã. 

Đáp	án:	Tâm	đại	thiện	thọ	xả,	hợp	trí,	hữu	trợ. 

(6)	Anh	ngồi	xuống,	mở	điện	thoại	nghe	một	bài	Pháp	thoại,	cảm	thấy	
hỷ	lạc,	phát	tâm	muốn	hành	thiền. 

[Tình	huống]	này	dễ	nữa,	tâm	này	là	tâm	tốt,	ai	cũng	xác	định	là	Tâm	đại	



 
 

27 

thiện	rồi	đúng	không?	Như	vậy	đây	là	Tâm	đại	thiện.	Thọ	gì?	Ở	đây	cảm	thấy	hỷ	
lạc,	nghe	bài	pháp	thoại	 trong	điện	thoại	 thấy	hỷ	 lạc,	nên	 là	thọ	hỷ.	Có	hợp	trí	
không?	Có	chứ!	Vì	muốn	hành	thiền	thì	là	hợp	trí.	Và	nghe	bài	pháp	thì	mới	cảm	
thấy	được	như	vậy,	nên	là	hữu	trợ,	chứ	không	phải	tự	anh	phát	tâm	liền.	Cũng	có	
thể	xếp	vào	vô	 trợ	cũng	được,	nếu	như	anh	nghe	xong	bất	 chợt	khởi	 lên	 liền.	
Nhưng	thường	là	hữu	trợ. 

Đáp	án:	Tâm	đại	thiện	thọ	hỷ,	hợp	trí,	hữu	trợ. 

(7)	Anh	bắt	đầu	tu	Thiền	đề	mục	Hơi	thở,	Tâm	dần	an	trú,	chứng	Sơ	
thiền	Sắc	giới. 

Tâm	này	là	dễ	nhất	luôn!	Là	Tâm	thiền	Sắc	giới.	Người	ta	không	dùng	Tâm	
thiền	mà	người	ta	dùng	Tâm	thiện	Sắc	giới.	Chưa	đủ!	Tâm	thiện	Sắc	giới,	nhưng	
Sắc	giới	gì?	Có	mấy	tầng	Thiền	nữa	mà,	[nên]	phải	có	Sơ	thiền	nữa,	Tâm	thiện	Sắc	
giới	Sơ	thiền.	Rồi	thọ	gì?	Bây	giờ	nói	thọ	là	ngơ	ngác	ra.	Hỏi	thọ	gì	là	bắt	đầu	nhiều	
người	không	biết	thọ	gì?	Thọ	hỷ,	thọ	lạc.	Vậy	ở	đây	chúng	ta	ghi	thọ	hỷ,	vì	chứng	
Sơ	thiền	là	một	trạng	thái	hỷ	lạc	do	ly	dục	sanh,	có	Tầm	có	Tứ.	Đó	là	hỷ	lạc	rồi	còn	
gì	nữa,	nên	là	thọ	hỷ.	Có	hợp	gì	không?	Không	cần	[xét],	tại	vì	Sơ	thiền	là	thôi.	
Cũng	không	xét	trợ	hay	vô	trợ,	chỉ	cần	thọ	hỷ	là	được	rồi.	Hợp	trí	hay	không	hợp	
trí?	Ở	đây	là	Sơ	thiền	thì	chúng	ta	chưa	xét,	chúng	ta	chỉ	cần	xét	tới	đó	thôi.	Tại	vì	
Sơ	thiền	chưa	chắc	là	hợp	trí,	có	lúc	là	ly	trí	đó,	vì	an	trụ	trong	Thiền	có	thể	là	ly	
trí.	Cho	nên	ở	đây	không	xét	ly	trí	hay	không	ly	trí,	vấn	đề	đó	để	sau.	 

Đáp	án:	Tâm	thiện	Sắc	giới	Sơ	thiền	thọ	hỷ. 

(8)	Anh	ta	tiếp	tục	tinh	tấn,	bỏ	tầm	tứ,	an	trú	sâu,	chứng	Nhị	thiền	Sắc	
giới	rồi	Tam,	Tứ,	Ngũ	thiền	(tức	là	Ngũ	thiền	Sắc	giới). 

Đây	cũng	là	Tâm	thiền,	Tâm	thiền	Sắc	giới.	Chúng	ta	gọi	là	Tâm	thiện	Sắc	giới	
Ngũ	thiền	của	Vi	Diệu	Pháp.	Thọ	gì?	Chỉ	cần	thọ	thôi,	Ngũ	thiền	là	thọ	xả.	Nhớ!	Sơ	
thiền	là	hỷ	lạc	do	ly	dục	sanh,	có	Tầm	có	Tứ.	Nhị	thiền	là	bỏ	mất	Tầm,	còn	Tứ	thôi.	
Tam	thiền	là	hết	luôn	Tầm,	Tứ.	Tứ	thiền	là	còn	[Lạc	với	Nhất	tâm].	Ngũ	thiền	thì	
còn	mỗi	Xả	với	Định	thôi,	cho	nên	là	[thọ]	xả.	 



 
 

28 

Đáp	án:	Tâm	thiện	Sắc	giới	Ngũ	thiền	thọ	xả. 

(9)	Sau	một	thời	gian	hành	thiền,	anh	tu	tập	thiền	Vô	sắc,	nhập	định	
Không	vô	Biên	xứ. 

Nhập	luôn	tới	Không	vô	Biên	xứ	là	Tâm	thiền	tiếp,	là	Tâm	thiện	Vô	sắc.	Tất	
nhiên	quý	vị	có	thể	dùng	Tâm	thiền	Vô	sắc	được	nha.	Nhưng	ở	đây	mình	nên	dùng	
chữ	thiện,	Tâm	thiện	Vô	sắc.	Tâm	thiện	Vô	sắc	này	dài	lắm,	có	bốn	tầng,	[ở	đây]	là	
Không	vô	Biên	xứ.	Đây	là	mình	ôn	lại	thôi,	chứ	còn	mình	học	rồi.	Và	thọ	gì?	Thọ	
xả.	Nhớ	là	từ	Ngũ	thiền	trở	lên	là	thọ	xả	hết.	Dựa	trên	nền	tảng	của	Ngũ	thiền	Sắc	
giới,	lên	tới	Vô	sắc	nên	cũng	vậy	thôi.	Ai	mà	làm	được	hết	mấy	bài	này	là	nhớ	hết	
các	tầng	Thiền	và	các	tâm.	 

Đáp	án:	Tâm	thiện	Vô	sắc	Không	vô	Biên	xứ	thọ	xả. 

(10)	Sau	khi	xuất	định,	nhờ	công	đức	thiền,	Tâm	an	lạc,	hỷ	lạc	nội	tâm	
phát	sanh.	Đó	là	tâm	gì? 

[Tình	huống]	này	khó,	coi	chừng	sai.	‘Sau	khi	xuất	định,	nhờ	công	đức	thiền,	
tâm	an	lạc,	hỷ	lạc	nội	tâm	phát	sanh’.	Ai	xác	định	được	Tâm	đại	quả	là	đúng.	[Tình	
huống]	này	là	Tâm	đại	quả	thôi,	bây	giờ	thọ	gì?	Ở	đây	có	hỷ	lạc	rồi,	[nên]	là	thọ	hỷ.	
Có	hợp	trí	không?	Ở	đây	không	thấy	nói	tới	suy	nghĩ	gì	hết,	không	có	trí,	[nên	là]	
ly	trí	rồi.	Tuy	đang	có	công	phu	đạt	[định]	nhưng	ly	trí,	cho	nên	có	thể	là	ly	trí.	
Không	có	nói	gì	hết	nên	là	ly	trí.	Và	tất	nhiên	là	vô	trợ,	vì	đâu	có	gì	đâu.	Tâm	này	
là	Tâm	đại	quả,	là	đúng,	tại	vì	đâu	có	suy	nghĩ	gì	đâu.	Cho	nên	không	phải	là	Tâm	
đại	quả	không	có,	nó	có	trong	những	trường	hợp	này	đó.	 

Đáp	án:	Tâm	đại	quả	thọ	hỷ,	ly	trí,	vô	trợ. 

(11)	Trong	khi	sinh	hoạt	thời	gian	còn	lại	trong	ngày,	khi	nhớ	lại	công	
phu	thiền,	anh	khởi	tâm	hoan	hỷ,	mong	người	khác	cũng	được	tu	học	như	
mình.	

[Tình	huống]	này	giống	bài	hôm	bữa	rồi,	ai	mà	làm	bài	hôm	bữa	thì	biết	là	
tâm	nào	rồi.	(11)	là	tâm	gì?	Rất	 là	dễ,	tâm	này	là	tâm	tốt	mà,	vì	[anh	ta]	mong	
người	ta	cũng	được	tu	học	như	mình,	đó	là	Tâm	đại	thiện	(Tâm	thiện	ở	Dục	giới).	



 
 

29 

Thọ	gì?	Anh	nhớ	lại	công	phu,	khởi	tâm	hoan	hỷ,	cho	nên	là	thọ	hỷ.	Rồi	hợp	trí	hay	
ly	trí?	Vì	Tâm	đại	thiện	là	có	hợp	trí	hay	lý	trí.	Có	hợp	trí	đó!	Tại	vì	‘anh	ta	mong	
cho	người	khác’,	đây	là	có	trí,	[nên]	là	hợp	trí.	Và	cuối	cùng	là	vô	trợ	hay	hữu	trợ?	
‘Nhớ	lại	công	phu	thiền’,	nhớ	lại	là	hữu	trợ,	không	phải	là	tự	nhiên,	cho	nên	hữu	
trợ	nhiều	hơn,	ít	khi	tự	động.	 

Đáp	án:	Tâm	đại	thiện	thọ	hỷ,	hợp	trí,	hữu	trợ. 

(12)	Tối	đến	vợ	anh	liền	đi	làm	về,	do	phiền	não	công	việc	của	cơ	quan	
nên	khi	 thấy	chồng	và	nhà	cửa	chưa	được	sạch	sẽ,	 liền	mắng	chồng	lười	
biếng,	do	sức	thiền	định	còn	an	lạc	nên	anh	chỉ	nghe	lời	chửi	mà	không	phản	
ứng	lại.	Đó	là	tâm	gì? 

Nhiều	người	sẽ	khó	xác	định	tâm	này,	không	biết	là	tâm	gì.	Tâm	thứ	12	này,	
nhiều	người	xác	định	không	được.	Bây	giờ	nhắm	vô	[chữ]	‘không	có	phản	ứng’	
lại’,	chắc	là	không	có	tác	ý	gì	rồi,	nên	quất	vô	Tâm	đại	quả,	chỉ	nhận	quả	thôi,	đúng	
không?	Nhiều	người	quất	vô	Tâm	đại	quả,	nhưng	quý	vị	nhớ	Tâm	đại	quả	thì	cảnh	
đó	phải	tốt.	Cảnh	này	có	tốt	không?	Bị	chửi	mà	tốt	gì	đâu,	bị	chửi	cho	nên	đây	
không	thể	là	cảnh	tốt	được,	không	thể	nào	là	Tâm	đại	quả	được.	Và	cảnh	đang	xấu	
mà	anh	ta	vẫn	chống	đỡ	được,	thì	đó	là	Tâm	đại	thiện,	không	phải	Tâm	đại	quả	
nha,	khác	nhau	đó.	[Nếu]	cảnh	tốt	thì	mình	có	thể	đưa	qua	Tâm	đại	quả,	giống	như	
không	phản	ứng	gì,	trơ	trơ,	không	suy	nghĩ	gì.	Nhưng	đây	là	do	sức	an	lạc,	nên	anh	
chịu	được	thôi,	chứ	không	phải	là	Tâm	đại	quả	được	đâu,	do	sức	đỡ	trong	tâm	
thôi,	nên	là	Tâm	đại	thiện.	 

Thọ	gì?	Vì	bị	chửi,	nên	chắc	chắn	không	thể	thọ	hỷ	được,	là	thọ	xả	thôi.	Chửi	
mà	không	có	phản	ứng	lại,	nên	là	thọ	xả.	Có	hợp	trí	không?	Chắc	chắn	là	hợp	trí,	
vì	không	có	trí	[thì]	lúc	đó	bị	chửi	là	phản	ứng	lại	liền.	Lúc	này	thường	là	hữu	trợ,	
nhưng	ở	đây	cho	vô	trợ	cũng	được.	Vì	sức	nhẫn	đó,	không	cần	suy	nghĩ	thì	cũng	
nhẫn	được.	Cho	nên	có	thể	ghi	vô	trợ	hoặc	hữu	trợ	đều	đúng	nha,	hữu	trợ	cũng	
được	mà	vô	trợ	cũng	được,	tình	huống	này	không	rõ.	 

Đáp	án:	Tâm	đại	thiện	thọ	xả,	hợp	trí,	vô	trợ/hữu	trợ.	 

(13)	Hỏi	thêm	tâm	của	người	vợ	lúc	đó	là	tâm	gì?	



 
 

30 

Tâm	này	dễ	quá!	Ai	cũng	[biết]	là	Tâm	sân	rồi.	Tâm	sân	thọ	ưu	(Tâm	sân	lúc	
nào	cũng	thọ	ưu),	hợp	phẫn	nộ.	Hữu	trợ	hay	vô	trợ?	Rõ	ràng	về	có	chửi	liền	đâu,	
mà	do	thấy	nhà	chưa	sạch	sẽ,	rồi	thêm	phiền	não	kia	nữa,	phiền	não	là	hữu	trợ	rồi	
đó,	cho	nên	là	hữu	trợ.	[Tình	huống]	này	dễ	quá.	 

Đáp	án:	Tâm	sân	thọ	ưu,	hợp	phẫn	nộ,	hữu	trợ.	 

Các	cô	hay	sân	[thì]	các	cô	cứ	nhớ	giùm.	Tâm	sân	dễ	nhìn	ra	lắm.	Trong	các	
loại	tâm	thì	Tâm	sân	là	dễ	nhìn	ra	nhất.	Tâm	si	hay	mấy	tâm	khác	thì	khó	nhìn	ra,	
tại	vì	si	rồi	[nên]	khó	nhìn,	còn	Tâm	sân	[thì]	dễ	nhìn.	Thiện	Trang	đưa	ra	13	đáp	
án	như	thế,	là	hết	rồi.	Rõ	ràng	rồi	đúng	không	ạ?	Bữa	nay	quý	vị	làm	khá	rồi.	Nếu	
tính	mỗi	câu	được	1	điểm,	thì	quý	vị	được	bao	nhiêu?	Quy	ra	điểm,	[trả	lời	được]	
13/13	không?	Nếu	câu	nào	mà	trả	lời	được	3	ý,	[thì	được]	0,75	[điểm].	Câu	nào	
trả	lời	đúng	4	ý,	thì	mỗi	ý	là	0,25.	[Cứ]	như	vậy	[mà	cho]	điểm.	Có	bài	tập	như	vậy	
là	vui	rồi	đúng	không	ạ?	Chúng	ta	cứ	làm	nhiều	thì	sẽ	nhớ.	 

	

Bữa	nay	sẽ	học	sang	Tâm	siêu	thế.	Tâm	thứ	4	trong	cách	chia	tâm	là	Tâm	
siêu	thế. 

4.	Tâm	Siêu	Thế	(Lokuttara	citta)	

		 +Định	nghĩa:	Loka	+	Uttara	=	Lokuttara.	(Đây	là	chữ	Pali,	gồm	ba	chữ	Loka	
và	Uttar	thì	ghép	lại	là	Lokuttara)	Ở	đây	Loka,	nghĩa	là	năm	uẩn,	đời	hay	thế	
gian.	Uttara	nghĩa	là	trên,	vượt	qua,	ngoài,	hơn…	Do	đó,	lokuttaracitta	(Tâm	
siêu	thế)	có	nghĩa	 là	tâm	biết	ngoài	năm	uẩn,	Tâm	siêu	thế,	 tức	biết	cảnh	
Niết-Bàn	(Nibbāna).	(Cho	nên	Tâm	siêu	thế	là	tâm	vượt	ra	ngoài	năm	uẩn,	thông	
thường	là	mình	biết	năm	uẩn	thôi,	nhưng	đây	là	vượt	ra	ngoài,	biết	cảnh	Niết-Bàn	
luôn).	Tâm	siêu	thế	(lokuttaracitta)	nghĩa	là	tâm	siêu	xuất	Tam	giới	luân	hồi.	
(Tức	là	tâm	này	vượt	hơn	tâm	bình	thường,	gọi	là	[tâm	siêu	xuất]	Tam	giới	luân	
hồi.	Có	thể	giải	thích	như	thế). 

+Có	chú	giải	như	vầy:	Trong	đời	mà	siêu	xuất	Tam	giới	luân	hồi,	nên	
gọi	là	siêu	thế,	tức	là	cũng	thuộc	đời	bản	thể	mà	chẳng	liên	quan	với	luân	



 
 

31 

hồi	vì	chẳng	phải	nhân	cho	quả	tái	tục	và	cũng	chẳng	phải	quả	để	nương	vào	
Tam	giới.	(Có	nghĩa	là	nếu	đạt	Tâm	siêu	thế	này	thì	trước	sau	gì	mình	giải	thoát	
Tam	giới.	Cho	nên	nói	Tâm	siêu	thế	là	vậy). 

+Thế	(Đời:	loka)	có	ba:	1	là	đời	bản	chất	(lokadhātu)	tức	là	Tâm,	Tâm	
sở	và	Sắc	pháp;	2	là	đời	chúng	sanh	(lokasatta)	tức	là	12	hạng	người;	(tâm	
này	mình	sẽ	học	lại,	chia	hạng	người	sau).	3	là	đời	vũ	trụ	(lokabhūmi)	tức	là	31	
cõi.	(31	cõi	thì	chúng	ta	cũng	học	rồi.	Địa	ngục	là	một	cõi,	Súc	sanh	là	một	cõi...	Cứ	
tính	như	vậy,	có	31	cõi). 

+Tâm	siêu	thế	(lokuttaracitta)	nói	theo	nghĩa	hẹp	có	8	tức	là	4	Tâm	đạo	
(magga	citta)	và	4	Tâm	quả	Siêu	thế	(phala	citta).	(Điều	này	đơn	giản	thôi!	4	
Tâm	đạo	và	4	Tâm	quả.	Ở	đây	Vi	Diệu	Pháp	chia	ra,	tức	là	4	bậc	quả	Thánh:	Sơ	
quả,	Nhị	quả,	Tam	quả,	Tứ	quả	thì	4	bậc	quả	đó	chia	ra	4	Tâm	đạo	và	4	Tâm	quả.	
Chút	nữa	chúng	ta	sẽ	học	Tâm	đạo	là	gì,	Tâm	quả	là	gì). 

4	nhân	trợ	sanh	Tâm	đạo	Siêu	thế 

1.Thân	cận	bậc	
hiền	sĩ	

2.Được	nghe	
chánh	pháp	

3.Tác	ý	khéo	 4.Hành	đúng	pháp	đến	
đạo	quả.	

Ở	đây	có	4	nhân	để	sanh	Tâm	đạo	Siêu	thế.	Điều	này	rất	quan	trọng,	mình	
làm	sao	để	sanh	ra	Tâm	đạo	siêu	thế.	Bởi	vì	quý	vị	sanh	ra	tâm	này	là	quý	vị	đắc	
đạo	đó. 

1.	Thân	cận	bậc	hiền	sĩ:	tức	là	mình	phải	thường	thân	cận	bậc	hiền	sĩ.	Mình	
phải	gần	bậc	hiền	sĩ	thì	mới	có	hy	vọng	[sanh	ra	Tâm	đạo	Siêu	thế]. 

2.	Được	nghe	chánh	pháp:	Không	nghe	Chánh	pháp	mà	nghe	Tà	pháp,	suốt	
ngày	nghe	người	ta	dạy	pháp	tà	thì	làm	sao	chứng	đạo	được.	Cho	nên	người	chánh	
mà	đi	vô	pháp	tà	thành	tà	thôi,	không	bao	giờ	đúng	được	đâu. 

3.	Tác	ý	khéo	(hay	là	khéo	tác	ý):	tức	là	tác	ý	với	đúng	Chánh	pháp. 

4.	Hành	pháp	đúng	đến	đạo	quả:	Nhớ	là	phải	hành	đúng	pháp	đến	đạo	quả,	



 
 

32 

đó	là	Bát	thánh	đạo. 

Ở	trong	nhiều	bài	kinh,	ví	dụ	như	Kinh	Đại	Niết	Bàn	hay	là	Kinh	Du	Hành.	
Quý	vị	thấy,	ông	Bà-la-môn	tên	là	Tu	Bạt	Đà	La	đến	hỏi	đức	Phật,	là	các	đạo	khác	
có	đúng	không?	Ông	nói	đạo	nào	nói	cũng	đúng	hết.	Đức	Phật	nói:	“Không	cần	bàn	
đạo	người	ta	nữa	đâu.	Ông	cứ	nhớ	rằng,	trong	đạo	nào	mà	không	có	8	phẩm	Đạo	
Hiền	Thánh,	thì	nơi	đó	không	có	4	quả	Sa-môn”.	8	phẩm	Đạo	Hiền	Thánh	tức	là	Bát	
chánh	đạo	(Chánh	kiến,	Chánh	tư	duy,	Chánh	ngữ,	Chánh	nghiệp,	Chánh	mạng,	
Chánh	tinh	tấn,	Chánh	niệm,	Chánh	định)	thì	mới	có	Chánh	giải	thoát.	Nếu	không	
có	Bát	chánh	đạo	thì	không	có	4	quả	Sa-môn.	Nên	nhớ	như	vậy!	Cho	nên	đừng	có	
nói	là	người	chánh	vô	tu	pháp	tà	cũng	thành	chánh.	Không	có	chuyện	đó!	Tu	pháp	
tà	là	đi	luôn.	Hành	pháp	sai,	không	nghe	Chánh	pháp,	không	thân	cận	bậc	hiền	sĩ	
là	đi	luôn,	lạc	đường	thôi.	 

Đó	là	4	nhân	[trợ	sanh	Tâm	đạo	Siêu	thế].	Quý	vị	nhớ	4	nhân	này	mình	có	
hay	chưa?	Nếu	có	thì	hy	vọng	sanh	được	Tâm	đạo	Siêu	thế.	Từ	Tâm	[đạo	Siêu	thế]	
này	sẽ	chứng	quả	giải	thoát.	Bây	giờ	chúng	ta	vào	Tâm	đạo	Siêu	thế	là	như	thế	
nào. 

			 4.a.Tâm	đạo	Siêu	thế	(Lokuttaramagga	citta)	

			 4a.1.Định	nghĩa:	là	Tâm	đạo	Nhập	lưu,	Tâm	đạo	Nhất	lai,	Tâm	đạo	Bất	
lai,	Tâm	đạo	Ứng	cúng	(Vô	sanh).	Đó	gọi	là	bốn	Tâm	thiện	Siêu	thế	hay	gọi	
là	Tâm	đạo	Siêu	thế.	 

	 Ở	đây	gọi	là	Tâm	thiện	Siêu	thế	hay	là	Tâm	đạo	Siêu	thế	cũng	vậy	thôi.	Bữa	
sau	lỡ	gọi	Tâm	thiện	Siêu	thế	thì	quý	vị	không	biết	ở	đâu	luôn.	Thật	ra	Tâm	thiện	
Siêu	thế	tức	là	Tâm	đạo	Siêu	thế,	chỉ	có	tên	gọi	khác	nhau	thôi.	Đây	là	tâm	để	vào	
dòng	Thánh	quả	Nhập	lưu,	là	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn.	Tâm	đạo	để	vào	dòng	Nhị	quả	
Tư-đà-hàm	gọi	là	Nhất	lai.	Tâm	đạo	để	vào	Tam	quả	A-na-hàm	gọi	là	Bất	lai.	Tâm	
đạo	để	vào	bậc	Ứng	cúng,	bậc	Vô	sanh	là	A-la-hán.	Tại	sao	gọi	là	Tâm	đạo,	thì	từ	
từ	chúng	ta	[sẽ	học].	Ở	đây	có	nói: 

			 4a.2.Đặc	điểm	Tâm	đạo	Siêu	thế:	



 
 

33 

			 +Tâm	này	có	chức	năng	mở	đường,	cắt	đứt	phiền	não	thuộc	một	tầng	
bậc	nào	đó	trong	quá	trình	chứng	quả	Thánh.	 

	 Quý	vị	nhớ!	Để	chứng	quả	Thánh	thì	quý	vị	phải	sinh	khởi	Tâm	[đạo	Siêu	
thế]	này,	[vì]	nó	sẽ	mở	đường,	cắt	đứt	Phiền	não.	Ví	dụ	quý	vị	chứng	Sơ	quả	Tu-
đà-hoàn	thì	tâm	này	phải	hiện	lên	trước.	Tâm	đạo	Nhập	lưu	tức	là	Tâm	đạo	này	
hiện	lên	trước,	thì	[sẽ]	cắt	đứt	Phiền	não,	rồi	mới	trở	thành	Tâm	quả	Nhập	lưu,	
tức	là	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn.	Chút	nữa	chúng	ta	sẽ	học	quá	trình	đó.	Ở	trong	Vi	Diệu	
Pháp,	thì	không	có	nói	bậc	Sơ	quả	hướng,	không	có	xét	tâm	của	bậc	Sơ	quả	hướng,	
chỉ	xét	là	khi	nào	đắc	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn.	Có	nghĩa	là	quý	vị	sẽ	có	tâm	này	khởi	
lên	trong	sát-na	đó,	Tâm	đạo	Nhập	lưu	sinh	ra,	tiếp	theo	sẽ	vào	dòng	quả	Nhập	
lưu.	 

	 ‘Tâm	này	có	chức	năng	là	mở	đường,	cắt	đứt	Phiền	não	thuộc	một	bậc	tầng	
Thánh	nào	đó	trong	quá	trình	chứng	quả	Thánh’.	Tức	là	tùy	vào	việc	chứng	quả	
Thánh	nào	thì	nó	sẽ	khởi	Tâm	đạo	tương	ứng,	từ	từ	chúng	ta	sẽ	học. 

			 +Nó	chỉ	khởi	lên	một	sát-na	duy	nhất,	rồi	diệt	ngay,	không	lặp	lại	nữa.	
(Quý	vị	yên	tâm,	nó	sẽ	khởi	lên	một	sát-na	duy	nhất	thôi,	rồi	diệt	ngay,	không	lặp	
lại	nữa.	Vì	quý	vị	chỉ	chứng	quả	một	lần	thôi,	chứ	đâu	có	nữa,	nên	là	không	lặp	lại	
nữa). 

			 Sau	đó,	Tâm	quả	(phala-citta)	sẽ	tiếp	nối,	có	thể	được	hành	giả	an	trú	
nhiều	lần.	(Tâm	quả	[là]	tâm	đắc	đạo	thật	sự	thì	sẽ	tiếp	nối	sau	tâm	này,	và	lúc	
đó	hành	giả	sẽ	an	trú	được	nhiều	lần	trong	Tâm	quả.	Ở	đây	chúng	ta	mới	học	Tâm	
đạo). 

	 +4	tâm	đạo	tương	ứng	với	4	tầng	Thánh	quả:	gồm	có,	

	 -	Tâm	đạo	Tu-đà-hoàn	(Tâm	đạo	Nhập	lưu):	cắt	đứt	3	Kiết	sử	đầu	(Thân	
kiến,	Hoài	nghi,	Giới	cấm	thủ).	

	 -	Tâm	đạo	Tư-đà-hàm:	làm	mỏng	nhẹ	Tham,	Sân,	Si.	

	 -	Tâm	đạo	A-na-hàm	(Tâm	đạo	Bất	lai):	đoạn	tận	Kiết	sử	Tham	dục	và	
Sân	hận.	



 
 

34 

	 -	Tâm	đạo	A-la-hán	(hay	là	Tâm	đạo	Ứng	cúng,	Vô	sanh):	đoạn	tận	mọi	
Lậu	hoặc.	(Tức	là	đoạn	hết,	không	còn	Phiền	não	nào	hết),	đạt	giải	thoát	hoàn	
toàn	([tâm]	này	chúng	ta	đang	học,	chúng	ta	biết	rồi,	ôn	lại	thôi). 

	 -	Các	Tâm	đạo	này	được	sinh	khởi	khi	hành	giả	đạt	các	tầng	Thiền	(tu	
Thiền	chỉ	hoặc	tối	thiểu	là	từ	Cận	định	đạt	Sát-na	định),	rồi	kèm	tuệ	quán	
(Thiền	quán).	

	 Cho	nên	nhiều	người	không	chịu	tu	Thiền	chỉ	là	thiếu	chỗ	này	nè.	Quý	vị	nhớ	
là	‘các	Tâm	đạo	này	được	sinh	khởi	khi	hành	giả	đạt	tầng	Thiền’.	Đạt	tầng	Thiền,	
ở	đây	giải	thích	luôn	là	tu	Thiền	chỉ,	hoặc	là	tối	thiểu	nhất	là	mình	từ	Cận	định	rồi	
đạt	Sát-na	định.	Khi	đó	kèm	với	Tuệ	quán	nữa	(tức	là	Thiền	quán:	Khổ,	Vô	thường,	
Vô	ngã)	thì	sẽ	sinh	ra	tâm	này.	Cho	nên	là	phải	có	Thiền	chỉ	và	Thiền	quán.	Mà	
Thiền	quán	là	Khổ,	Vô	thường,	Vô	ngã	nha,	thuộc	về	Tứ	đế.	Cho	nên	là	phải	học	
đúng.	Còn	mình	không	đi	đúng	con	đường	đó	thì	không	sinh	được	tâm	này,	thì	
không	có	đắc	đạo. 

Cho	nên	tại	sao	đức	Phật	nói	rõ	ràng,	không	có	8	phẩm	Đạo	Hiền	Thánh	thì	
không	có	4	quả	Sa-môn.	Nhiều	người	tu	Tịnh	Độ	học	sai,	từ	Chánh	kiến,	Chánh	tư	
duy,	Chánh	ngữ,	Chánh	nghiệp,	Chánh	mạng,	Chánh	tinh	tấn,	Chánh	niệm,	Chánh	
định,	mấy	chánh	đó	mình	[học]	sai	từ	đầu	thì	lệch	mất	Bát	chánh	đạo	rồi,	[nên]	
không	chứng	quả	được.	Cho	nên	tu	bao	nhiêu	năm	cũng	không	chứng	quả	được.	
Nên	nhớ	như	vậy	nha!	Hãy	cẩn	thận!	Học	[pháp]	gì	là	mình	học	phải	đúng.	Học	
đúng	theo	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya,	hoặc	là	kinh	khác	cũng	vậy,	phải	theo	kinh	
dạy	thì	mới	đúng.	Còn	người	ta	diễn	đạt	Bát	chánh	đạo	theo	hướng	khác	thì	trật	
mất	rồi,	mà	trật	là	không	bao	giờ	đến	kết	quả	được. 

Quý	vị	nhớ,	muốn	chứng	quả	là	phải	đi	như	thế	này.	Hoặc	là	đắc	các	tầng	
Thiền,	rồi	[dùng]	Minh	sát	tuệ	là	Thiền	quán,	là	quán	về	Tam	tướng	thì	quý	vị	đắc	
quả.	Bằng	cách	sinh	ra	Tâm	đạo	này	trong	một	sát-na	thôi,	rồi	cắt	đứt	Phiền	não	
thì	sẽ	chuyển	qua	Tâm	quả.	Còn	không,	tối	thiểu	thì	quý	vị	đi	vào	Cận	định,	rồi	đạt	
Sát-na	định	là	được.	 

Có	nhiều	người	thắc	mắc:	“Ủa!	Có	nhiều	người	nghe	pháp	có	tu	Thiền	gì	đâu.	



 
 

35 

Trong	kinh,	thấy	có	nhiều	người	nghe	pháp	xong	là	họ	đắc	đạo	đó	mà”.	Quý	vị	thấy	
tại	sao	như	vậy?	Vì	khi	nghe	pháp,	đối	tượng	lúc	đó	tập	trung	vào	pháp,	gọi	 là	
niệm	Pháp	đúng	không	ạ?	Niệm	Pháp	là	một	trong	40	đề	mục	tu	Thiền	chỉ,	cho	
nên	lúc	đó	họ	đạt	Cận	định,	mặc	dù	niệm	Pháp	chỉ	đạt	Cận	định	thôi.	Niệm	Phật,	
niệm	Pháp,	niệm	Tăng,	quý	vị	thấy	mấy	đề	mục	niệm	đó	chỉ	đạt	đến	Cận	định	thôi.	
Nhưng	đạt	đến	Cận	định	đó	rồi	người	ta	đạt	được	Sát-na	định,	khi	đạt	được	Sát-
na	định	là	họ	vào	được	Thiền.	Ngay	sau	đó,	họ	trở	về	Thiền	của	Tuệ	quán	thì	ngay	
lập	tức	cắt	đứt	được	Phiền	não,	[nên]	vào	được	Sơ	quả.	Nếu	đủ	duyên	là	chứng	
lên	tiếp	các	tầng	quả	tiếp	theo,	đó	là	lý	do.	Cho	nên	tu	Thiền	chỉ	vẫn	quan	trọng,	
vì	mình	càng	định	được	nhiều	bao	nhiêu	là	càng	tốt	bấy	nhiêu	mà. 

4a.3.Phân	loại	Tâm	đạo	Siêu	thế:	có	hai	cách	chia,	cách	chia	thứ	nhất	là:	

+Chia	theo	4	bậc	Thánh:	có	4 

1.	Tâm	đạo	
Thất	lai	

2.	Tâm	đạo	Nhất	
lai	

3.	Tâm	đạo	Bất	
lai	

4.	Tâm	đạo	Vô	sanh	

			 Tâm	đạo	Thất	lai	là	Tâm	đạo	đi	đến	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn.	Tâm	đạo	Nhất	lai,	
Tâm	đạo	Bất	lai	và	Tâm	đạo	Vô	sanh,	bốn	bậc	này. 

	 Hôm	bữa	chúng	ta	học	bao	nhiêu	tâm	rồi?	Bữa	nay	cộng	lại	hết	là	bao	nhiêu	
tâm?	Tâm	bất	thiện	có	12	Tâm	bất	thiện,	18	Tâm	vô	nhân,	8	Tâm	đại	thiện,	8	Tâm	
đại	quả,	8	Tâm	đại	tố	là	54	[tâm].	Bắt	đầu	học	tới	Tâm	thiền,	Thiền	sắc	giới	có	5	
tầng	Thiền,	cho	nên	có	5	tâm:	Tâm	thiện	Sơ	thiền,	Tâm	thiện	Nhị	thiền,	Tâm	thiện	
Tam	thiền,	Tâm	thiện	Tứ	thiền,	Tâm	thiện	Ngũ	thiền,	là	5	[tâm].	Nhưng	nhân	cho	
3,	vì	sao?	Cũng	tương	tự,	vì	có	Tâm	quả	nữa,	Tâm	quả	Sơ	thiền	cho	đến	Tâm	quả	
Ngũ	thiền.	Rồi	có	tâm	của	bậc	Thánh	A-la-hán	tu	Thiền,	5	Tâm	tố	thiền,	vậy	là	15	
[tâm].	Cho	nên	là	54	+	15	là	69	tâm.	Thiền	vô	sắc	thì	mình	có	4	tầng	Thiền.	Cũng	
tương	tự,	4	tầng	Thiền	nhân	với	Tâm	thiện	Vô	sắc	(tức	là	Tâm	thiền	Vô	sắc),	Tâm	
quả	Vô	sắc	và	Tâm	tố	Vô	sắc	là	12.	Như	vậy	[tổng	cộng]	là	81	tâm,	là	đúng.	Chúng	
ta	có	bấy	nhiêu	[tâm]	đó,	ở	đây	có	thêm	8	[tâm]	nữa,	thì	là	89	tâm.	Ở	đây	nói	89	
tâm	là	cách	nói	như	thế	này,	còn	có	chia	theo	cách	khác	nữa,	là	chia	theo	5	bậc	



 
 

36 

Thiền. 

	 +Chia	theo	5	bậc	Thiền:	có	20	(4	Tâm	đạo	trên	nhân	với	5	tầng	Thiền). 

TT	 Tâm	 Đồng	sanh	
1	 Tâm	đạo	Thất	lai	Sơ	

thiền	
Tầm,	Tứ,	Hỷ,	Lạc	và	Định	(Nhất	hành)	

2	 Tâm	đạo	Nhất	lai	Sơ	
thiền	

Tầm,	Tứ,	Hỷ,	Lạc	và	Định	(Nhất	hành)	

3	 Tâm	đạo	Bất	lai	Sơ	thiền	 Tầm,	Tứ,	Hỷ,	Lạc	và	Định	(Nhất	hành)	
4	 Tâm	đạo	Vô	sanh	Sơ	

thiền	
Tầm,	Tứ,	Hỷ,	Lạc	và	Định	(Nhất	hành)	

5	 Tâm	đạo	Thất	lai	Nhị	
thiền	

Tứ,	Hỷ,	Lạc	và	Định	(Nhất	hành)	

6	 Tâm	đạo	Nhất	lai	Nhị	
thiền	

Tứ,	Hỷ,	Lạc	và	Định	(Nhất	hành)	

7	 Tâm	đạo	Bất	lai	Nhị	
thiền	

Tứ,	Hỷ,	Lạc	và	Định	(Nhất	hành)	

8	 Tâm	đạo	Vô	sanh	Nhị	
thiền	

Tứ,	Hỷ,	Lạc	và	Định	(Nhất	hành)	

9	 Tâm	đạo	Thất	lai	Tam	
thiền	

Hỷ,	Lạc	và	Định	(Nhất	hành)	

10	 Tâm	đạo	Nhất	lai	Tam	
thiền	

Hỷ,	Lạc	và	Định	(Nhất	hành)	

11	 Tâm	đạo	Bất	lai	Tam	
thiền	

Hỷ,	Lạc	và	Định	(Nhất	hành)	

12	 Tâm	đạo	Vô	sanh	Tam	
thiền	

Hỷ,	Lạc	và	Định	(Nhất	hành)	

13	 Tâm	đạo	Thất	lai	Tứ	
thiền	

Lạc	và	Định	(Nhất	hành)	

14	 Tâm	đạo	Nhất	lai	Tứ	
thiền	

Lạc	và	Định	(Nhất	hành)	



 
 

37 

15	 Tâm	đạo	Bất	lai	Tứ	thiền	 Lạc	và	Định	(Nhất	hành)	
16	 Tâm	đạo	Vô	sanh	Tứ	

thiền	
Lạc	và	Định	(Nhất	hành)	

17	 Tâm	đạo	Thất	lai	Ngũ	
thiền	

Xả	và	Định	(Nhất	hành)	

18	 Tâm	đạo	Nhất	lai	Ngũ	
thiền	

Xả	và	Định	(Nhất	hành)	

19	 Tâm	đạo	Bất	lai	Ngũ	
thiền	

Xả	và	Định	(Nhất	hành)	

20	 Tâm	đạo	Vô	sanh	Ngũ	
thiền	

Xả	và	Định	(Nhất	hành)	

	Chia	theo	5	bậc	Thiền	thì	có	20	tâm	(4	Tâm	đạo	trên	nhân	với	5	Tầng	thiền),	
cũng	rất	dễ	nhớ.	Ví	dụ	như	Tâm	đạo	Thất	lai	Sơ	thiền,	Tâm	đạo	Nhất	lai	Sơ	thiền,	
Tâm	đạo	Bất	lai	Sơ	thiền,	Tâm	đạo	Vô	sanh	Sơ	thiền,	4	[Tâm	đạo]	này	ghép	vô	Sơ	
thiền.	Và	4	Tâm	đạo:	Tâm	đạo	Thất	lai	Nhị	thiền;	Tâm	đạo	Nhất	lai	Nhị	thiền;	Tâm	
đạo	Bất	lai	Nhị	thiền;	Tâm	đạo	Vô	sanh	Nhị	thiền	này	ghép	vô	Nhị	thiền.	Đổi	[Sơ	
thiền]	thành	Nhị	thiền,	đổi	thành	Tam	thiền,	đổi	thành	Tứ	thiền,	đổi	thành	Ngũ	
thiền.	Cho	nên	Ngũ	thiền	là	chung	luôn	cả	5	tầng	Thiền	vô	sắc.	Như	vậy	4x5	là	20	
[Tâm	đạo],	là	hết	rồi. 

			 Ở	cột	‘Đồng	sanh’	thì	Sơ	thiền	lúc	nào	cũng	có	5	Chi	thiền:	Tầm,	Tứ,	Hỷ,	Lạc	
và	Định	(Định	là	Tâm	sở	Nhất	hành).	Nhị	thiền	thì	bớt	đi	Tầm,	còn	Tứ,	Hỷ,	Lạc,	
Định.	Tam	thiền	bớt	thêm	Tứ	nữa,	còn	Hỷ,	Lạc	và	Định.	Tứ	thiền	là	bỏ	Hỷ	luôn,	
còn	Lạc	và	Định	thôi.	Cuối	cùng	Ngũ	thiền	là	bỏ	Lạc	luôn,	thì	chuyển	thành	Xả	và	
Định.	Chúng	ta	thấy,	nếu	chia	theo	cách	5	bậc	Thiền	[thì	có]	20	Tâm	đạo.	Còn	nếu	
chia	theo	bậc	Thánh,	là	có	4	Tâm	đạo	thôi.	Đơn	giản	vậy	thôi! 

			 [Tâm	đạo]	này	thì	chúng	ta	hiểu	rồi.	Về	tên,	thì	quý	vị	cứ	nhớ	là	ghép	tên:	
‘Tâm	đạo’	+	các	bậc	Thánh	+	tên	của	tầng	Thiền	vô.	Còn	nếu	người	ta	hỏi	thọ	gì,	
thì	quý	vị	cứ	nhớ	tầng	Thiền	nào	thì	thọ	đó.	Sơ	thiền	thì	thọ	Hỷ	và	thọ	Lạc.	Nhị	
thiền	cũng	thọ	Hỷ	và	Lạc.	Tam	thiền	cũng	thọ	Hỷ	và	Lạc.	Nhưng	Tứ	thiền	là	thọ	
Lạc,	thọ	Lạc	là	mình	nói	trên	thân	thể,	còn	nếu	nói	trên	tâm	thì	là	thọ	Xả.	Tứ	thiền	



 
 

38 

và	Ngũ	thiền	là	thọ	Xả. 

Bây	giờ	chúng	ta	học	phần	này	quan	trọng,	và	quan	trọng	là	mình	phải	hiểu. 

*	Bậc	Thánh	Thất	lai	là	bậc	đã	đắc	đạo	và	đắc	quả	này.	Nếu	tái	tục	ở	cõi	
Dục	giới	thì	không	quá	7	lần	(nhớ	là	không	quá	7	lần	nha!	Thất	lai	tức	là	Tu-đà-
hoàn	đó,	ở	cõi	Dục	giới	thì	không	quá	7	lần).	Tâm	đạo	này	có	Đạo	đế	sát	trừ	
phiền	não:	Tà	kiến	(những	Tà	kiến,	nói	chung	là	Thân	kiến	và	Giới	cấm	thủ	cũng	
xếp	vô	Tà	kiến)	và	Hoài	nghi,	dứt	tuyệt	 luôn	cả	các	mãnh	lực	tạo	ác.	Theo	
pháp	thực	tính	là	dứt	tuyệt	Tà	kiến,	Hoài	nghi	luôn	cả	pháp	hợp	chung;	cho	
đến	mãnh	lực	tạo	ác	cùng	nghiệp	biệt	thời	tái	tục	sa	đọa	và	cõi	Dục	giới	(có	
nghĩa	là	nếu	mà	tới	đây	thì	yên	tâm,	hết	sa	đọa	là	do	bớt	được	phiền	não).	Nói	về	
nghiệp	tái	tục	chỉ	còn	lại	tối	đa	7	đời.	Tâm	hợp	với	đạo	Thất	lai,	gọi	theo	thứ	
tự	là	‘Sơ	đạo’	(có	khi	gọi	là	Tâm	sơ	đạo). 

*Bậc	Thánh	Nhất	lai	(tức	là	Tư-đà-hàm)	là	bậc	đắc	đạo	và	quả	này	rồi.	
Nếu	trở	lại	cõi	Dục	giới	thì	tối	đa	là	một	đời	chư	thiên	hoặc	một	đời	nhân	
loại.	(Quý	vị	nhớ	là	tối	đa	nha,	chứ	không	phải	là	chắc	chắn	như	vậy	đâu.	Không	
phải	như	ngài	Tịnh	Không	nói	là	[bậc	Thất	Lai]	là	chết	cõi	Trời	rồi	sinh	xuống	cõi	
Người,	chết	ở	cõi	Người	rồi	sinh	lên	cõi	Trời,	cứ	như	vậy	7	lần.	Đó	là	nói	không	
đúng,	vì	ở	đây	nói	là	‘tối	đa’,	có	thể	là	một	đời,	hai	đời	thôi	nếu	quý	vị	tu	nhanh,	
[thì]	lên	nhanh.	Và	cũng	có	thể	không	vào	Dục	giới	nữa,	nếu	như	mình	đắc	Thiền.	
Đắc	Thiền	thì	cũng	không	sanh	về	Dục	giới	nữa.	Cho	nên	đây	chỉ	nói	là	đại	khái	
thôi,	tức	là	Thất	lai	tối	đa	là	7	lần	ở	Dục	giới.	Còn	bậc	Nhất	lai	thì	chắc	chắn	là	một	
lần	sanh	ở	Dục	giới	thôi.	Hoặc	là	chư	Thiên,	hoặc	là	ở	nhân	loại.	Còn	nếu	đắc	Thiền	
thì	lên	tầng	Thiền	rồi	đi	luôn,	không	có	trở	lại	Dục	giới	nữa).	Đạo	đế	phối	hợp	
với	tâm	này	làm	cho	pháp	bất	thiện	Sơ	đạo	còn	sót	lại	càng	yếu	(tức	là	pháp	
bất	thiện	của	người	chứng	Tu-đà-hoàn	còn	lại	[thì]	yếu	bớt	đi)	Tâm	tương	ưng	
với	Đạo	đế	Nhất	lai	gọi	là	Tâm	đạo	Nhất	lai,	cũng	gọi	theo	thứ	tự	là	‘Nhị	đạo’.	
(Điều	này	cũng	dễ	hiểu	thôi). 

*	Bậc	Thánh	Bất	lai	(Tam	quả	A-na-hàm)	là	bậc	đắc	đạo	và	quả	này	rồi	
không	còn	trở	lại	cõi	Dục	giới.	(Tất	nhiên	là	không	còn	trở	lại	cõi	Dục	giới	nữa).	
Người	Dục	giới	đắc	đạo	và	quả	này	mà	không	đắc	thiền	hiệp	thế	(tức	là	không	



 
 

39 

đắc	tầng	Thiền)	cũng	sanh	về	cõi	Sơ	thiền.	(Quý	vị	nhớ	nha!	Chứng	Tam	quả	A-
na-hàm	rồi,	dù	không	có	đắc	Thiền	 thì	 cũng	yên	 tâm,	cũng	sẽ	sanh	vào	cõi	Sơ	
thiền).	Đạo	đế	phối	hợp	với	tâm	này	sát	trừ	tuyệt	Sân	và	những	pháp	hợp	
chung.	Tâm	hợp	với	Đạo	đế	Bất	lai	gọi	là	Tâm	đạo	Bất	lai,	cũng	gọi	theo	thứ	
tự	là	tâm	‘Tam	đạo’.	(Điều	này	thì	Thiện	Trang	có	chia	sẻ	bài	đó	rồi.	Bất	lai	thì	có	
5	hạng	Bất	lai.	Từ	từ,	chúng	ta	sẽ	học	lại,	trong	bài	này	có	nữa.	Tức	là	có	5	hạng	
người	Tam	quả.	Hạng	người	thứ	nhất	gọi	là	Trung	Bát-nê-hoàn	(hay	Trung	Bát-
niết-bàn),	 Sanh	 Bát-niết-bàn,	 Hữu	 hành	 Bát-niết-bàn,	 Vô	 hành	 Bát-niết-bàn,	
Thượng	lưu	Sắc	cứu	cánh	Niết-Bàn.	Có	5	bậc	đó,	chúng	ta	sẽ	ôn	lại	sau). 

			 	*Bậc	Thánh	Vô	sanh	là	bậc	đắc	đạo	và	quả	này	rồi	không	còn	tái	tục	
nữa	(có	nghĩa	là	yên	tâm,	đắc	A-la-hán	thì	không	bao	giờ	còn	tái	sanh	nữa).	Có	ba	
cách	gọi	khác:	Bất	sanh,	Ứng	cúng	và	Sát	tặc	(tức	là	gọi	Bất	sanh,	Úng	cúng	và	
Sát	tặc	dành	cho	bậc	A-la-hán)	(Bất	sanh	cũng	như	Vô	sanh;	Ứng	cúng	chỉ	cho	
bậc	này	đã	hết	phiền	não	hoàn	toàn,	đáng	làm	ruộng	phước	cho	đối	tượng	
cúng	dường.	(Cho	nên	A-la-hán	đáng	làm	ruộng	phước	cho	người	ta	cúng	dường.	
Cõi	Người,	cõi	Trời,	ai	cúng	cũng	được	phước	 lớn	 lắm).	Sát	tặc	tức	là	sát	trừ	
tuyệt	hết	giặc	phiền	não	v.v…	(Sát	tặc	ý	nghĩa	là	như	thế).	Tâm	mà	hợp	với	
Đạo	đế	Vô	sanh	được	gọi	là	Tâm	đạo	Vô	sanh	(Đạo	đế	có	4	tầng	Đạo	đế.	Đạo	đế	
này	là	Đạo	đế	Vô	sanh,	tức	là	Đạo	đế	của	A-la-hán	(Khổ,	Tập,	Diệt,	Đạo),	gọi	là	Tâm	
đạo	Vô	sanh),	cũng	gọi	theo	thứ	tự	là	‘Tứ	đạo’.	(Điều	này	thì	mình	hiểu	sơ	qua	
là	được	rồi). 

Điều	này	quan	trọng	nè,	quý	vị	chứng	quả	hay	không	thì	quý	vị	hãy	nghe	đây.	

4a.4.Vai	trò	và	tiến	trình	của	Tâm	đạo:	

+Trước	khi	Tâm	đạo	sinh:	hành	giả	phải	tu	tập	Giới	–	Định	–	Tuệ	đầy	
đủ	(Nhớ	nha!	Quý	vị	muốn	[Tâm	đạo	sinh]	thì	hãy	tu	tập	Giới,	Định,	Tuệ	đầy	đủ.	
Giới	là	gì?	Giới	là	yêu	cầu	quý	vị	phải	giữ	được	năm	giới.	Tức	là	cho	dù	quý	vị	giữ	
giới	không	được,	thì	trước	khi	đắc	đạo	phải	giữ	giới	được.	Nhớ	là	trước	khi	đắc	
đạo	là	phải	giữ	giới	được.	Có	thể	trước	đó	quý	vị	phạm	giới,	thì	quý	vị	sám	hối	thế	
nào,	để	tâm	không	ray	rứt.	Bởi	vì	tâm	mình	ray	rứt,	gọi	là	trạo	cử,	trạo	hối	(hối	là	
hối	hận)	thì	khiến	không	thể	nào	đắc	định	và	cũng	không	đắc	tuệ.	Tức	là	Thiền	



 
 

40 

chỉ,	Thiền	quán	gì	cũng	rớt	xuống	tuốt,	nên	không	đạt	được	thì	không	[đắc	đạo].	
Cho	nên	phải	tu	Giới-Định-Tuệ	là	như	thế),	phát	triển	Tuệ	quán	(Vipassana).	
Khi	trí	tuệ	chín	mùi,	qua	nhiều	sát-na	tuệ	liên	tục,	thì	Tâm	đạo	bùng	khởi. 

		 Tâm	đạo	này	bùng	khởi	là	xong	rồi	đó	quý	vị.	Nói	gì	thì	nói,	chứ	quý	vị	bùng	
khởi	được	một	 lần	sát-na	đó	thôi,	một	sát-na	đó	quý	còn	hơn	kim	cương,	hơn	
vàng,	hơn	bao	nhiêu	giá	trị	Tam	thiên	Đại	thiên	Thế	giới.	Bởi	vì	từ	đó	trở	đi	là	quý	
vị	trở	thành	Thánh	nhân,	không	còn	trở	lại	phàm	phu	nữa,	ít	nhất	là	Sơ	quả	Tu-
đà-hoàn.	Cho	nên	là	quý	lắm!	

		 +Chức	năng	chính	của	Tâm	đạo:	đoạn	trừ	phiền	não	vĩnh	viễn	theo	tầng	
bậc,	mở	cửa	cho	sự	chứng	ngộ.	

		 Quý	vị	nhớ	nha!	Đoạn	trừ	này	là	đoạn	trừ	thật	sự	vĩnh	viễn	theo	tầng	bậc,	và	
mở	cửa	cho	sự	chứng	ngộ.	Bởi	vì	sao?	Bởi	vì	nếu	chúng	ta	đắc	Thiền,	quý	vị	nhập	
Sơ	thiền,	Nhị	thiền,	Tam	thiền,	Tứ	thiền	chăng	nữa	thì	cũng	chỉ	là	phục	Phiền	não,	
giống	như	lấy	đá	đè	cỏ	xuống,	chỉ	phục	xuống	thôi.	Rồi	lúc	nào	đó	nó	nổi	lên	tiếp,	
khi	hết	Thiền	rồi	là	có	thể	bị.	Nhưng	điều	này	là	cắt	đứt	vĩnh	viễn	luôn,	không	còn	
Phiền	não	nữa,	không	bao	giờ	còn	nữa.	Tùy	theo	tầng	bậc,	như	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	
là	đoạn	trừ	Thân	kiến,	Giới	cấm	thủ	và	Nghi,	thì	lúc	đó	mở	cửa	cho	sự	chứng	ngộ. 

		 +Ngay	 sau	Tâm	đạo:	một	 chuỗi	 Tâm	quả	 Siêu	 thế	 (phala-citta)	 sinh	
khởi,	giúp	hành	giả	nếm	trải	sự	an	lạc	giải	thoát.	

		 Sau	Tâm	đạo	là	trở	thành	Tâm	quả	Siêu	thế.	Tức	là	lúc	đó	trở	thành	Thánh	
nhân.	Thật	ra	quý	vị	trở	thành	Thánh	nhân	thì	lúc	đó	quý	vị	xài	Tâm	quả	Siêu	thế.	
Và	khi	đó	là	nếm	sự	an	lạc	giải	thoát. 

		 Tiếp	theo	là	mục	quan	trọng,	Ba	ngăn	trở	của	chứng	đạo.	Quý	vị	kiểm	tra	coi	
mình	có	hay	không?	

	 4a.5.Ba	ngăn	trở	của	chứng	đạo:	

		 +Phiền	não	ngăn	trở:	do	Tà	kiến	nhất	định.	Tà	kiến	ngăn	chặn	thiên	
giới	và	ngăn	chặn	chứng	đạo.	



 
 

41 

		 Tà	kiến	nhất	định	này	nguy	hiểm	lắm.	Thiện	Trang	nói	ví	dụ	đơn	giản	thôi,	
nhiều	người	tu,	mình	không	có	pháp	quán	Tứ	thánh	đế	(là	thuộc	về	Vipassana:	
Khổ,	Vô	thường,	Vô	ngã),	hoặc	là	mình	không	có	tu	tập	theo	Bát	chánh	đạo,	mà	
mình	nghĩ	rằng	là	mình	tu	một	môn	nào	đó,	một	kiểu	gì	đó	thì	có	thể	chứng	đạo.	
Và	mình	quyết	định	như	vậy.	Mà	[pháp]	đó	không	hợp	với	Phật	pháp,	thì	đó	là	Tà	
kiến.	Và	Tà	kiến	đó	sẽ	chặn	con	đường	sanh	Thiên,	chặn	con	đường	lên	Thiên	giới	
và	cũng	ngăn	chặn	luôn	chứng	đạo.	

		 Cho	nên	hãy	chịu	khó	học	theo	kinh,	để	mình	không	bị	rớt	vào	Tà	kiến.	Tà	
kiến	này	thì	chỉ	cần	thay	đổi	thôi,	cải	thiện	Tà	kiến	thì	hết.	Nhưng	nếu	Tà	kiến	thì	
không	sanh	cõi	Trời	được	đâu	nha!	Cho	nên	nhiều	khi	quý	vị	phải	xem	lại,	nhiều	
người	tu	hành	mà	cuối	đời	không	thấy	cảnh	lành	gì	hết,	thì	có	thể	họ	bị	Tà	kiến.	
Cho	nên	là	họ	ngăn	chặn	con	đường	sanh	lên	Thiên	giới	của	họ	và	ngăn	chặn	con	
đường	chứng	đạo	của	họ	luôn.	Đó	là	điều	thứ	nhất,	là	Phiền	não	ngăn	trở	do	Tà	
kiến. 

		 +Nghiệp	ngăn	trở:	5	loại	nghiệp	Vô	gián	ngăn	chặn	thiên	giới	và	chứng	
đạo.	Nghiệp	chửi	mắng	Thánh	nhân	dù	có	ngăn	chặn	thiên	giới	và	chứng	đạo	
nhưng	nếu	nhận	thức,	sám	hối	thì	hết.	

		 Năm	loại	nghiệp	Vô	gián	là	giết	cha,	giết	mẹ,	giết	A-la-hán,	phá	hòa	hợp	Tăng	
và	làm	thân	Phật	ra	máu.	Năm	nghiệp	này	thì	chặn	con	đường	lên	trời	chắc	chắn	
luôn,	không	có	ai	[phạm]	mà	lên	trời	được	hết.	Trong	kinh,	tất	cả	những	người	
phạm	tội	Ngũ	nghịch	này	đều	đọa	hết.	Cho	nên	chặn	con	đường	lên	Thiên	giới	và	
chặn	luôn	chứng	đạo.	

		 Có	một	nghiệp	khác	mà	quý	vị	phải	 lưu	ý,	đó	là	nghiệp	chửi	mắng	Thánh	
nhân.	Dù	có	ngăn	chặn	Thiên	giới	và	chứng	đạo,	nhưng	nếu	nhận	thức	sám	hối	thì	
hết.	Nghiệp	này	là	nghiệp	chửi	mắng	Thánh	nhân,	thì	tuy	nó	có	chặn,	nhưng	nếu	
quý	vị	nhận	thức	được	và	sám	hối	thì	hết.	

		 Cho	nên	trong	kinh,	quý	vị	thấy	có	những	người	tới	chửi	Phật,	thách	thức	
tùm	lum	hết.	Nhưng	sau	đó	họ	nghe	xong,	họ	hiểu	và	sám	hối,	thì	sau	đó	họ	vẫn	
chứng	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn.	Quý	vị	thấy	không	ạ?	Cho	nên	nghiệp	chửi	mắng	Thánh	



 
 

42 

nhân	không	phải	là	nghiệp	cố	định.	Nghiệp	đó	có	thể	thay	đổi	nếu	như	nhận	thức	
đúng.	

		 Hôm	bữa	Thiện	Trang	có	kể	câu	chuyện,	quý	vị	nhớ	không	ạ?	Câu	chuyện	mà	
vị	đó	chửi	ngài	[Ma	Ha	Ca	Chiên	Diên]	xong	rồi	đức	Phật	bảo	sám	hối	đi,	mà	ổng	
không	sám	hối,	[nên	cuối	cùng]	đọa	làm	khỉ.	Ông	đó	nhất	định	không	sám	hối,	còn	
bảo	người	trồng	vườn.	Tại	vì	đức	Phật	nói	là	[ổng	sẽ]	làm	khỉ	trong	khu	rừng	đó,	
cho	nên	ổng	cho	trồng	nhiều	cây	ăn	trái	để	vô	trong	đó	làm	khỉ,	để	ổng	ăn.	Quý	vị	
thấy	đó	là	nghiệp	chửi	mắng	Thánh	nhân,	nếu	nhận	thức	được	cái	sai	và	sám	hối	
thì	sẽ	hết	nghiệp	đó.	Cho	nên	nghiệp	đó	không	ngăn	cản	con	đường	chứng	đạo	và	
sanh	Thiên,	nếu	như	biết	sám	hối.	Đó	là	nghiệp	có	thể	sám	hối	hết	được.	

		 Sám	hối	hết	được,	đó	là	hết	quả	đó	thôi,	chứ	không	phải	là	không	nhận	quả	
nha!	Quý	vị	thấy	thành	Phật	rồi	vẫn	bị	người	ta	chửi	đó,	đó	là	tại	vì	nghiệp	hồi	xưa,	
nên	là	bị	như	vậy.	Đó	là	vẫn	nhận	quả.	

		 +Quả	ngăn	trở:	Tâm	quả	tục	sinh	Nhị	nhân	và	Vô	nhân.	Hai	loại	tâm	này	
còn	ngăn	chặn	chứng	Thiền	hiệp	thế	và	chứng	đạo.	

		 Tức	là	hạng	người	mà	tục	sinh;	tục	sinh	là	sinh	ra	ở	đời	tiếp	theo	(ở	đời	mới),	
mình	nói	là	Tâm	đầu	thai.	Mình	nói	ở	cõi	Người	là	Tâm	đầu	thai,	đầu	thai	với	tâm	
Nhị	nhân	và	Vô	nhân.	Ở	cõi	Trời	gọi	là	hóa	sanh,	hóa	sanh	với	tâm	Nhị	nhân	và	Vô	
nhân.	Thì	hai	loại	tâm	này	ngăn	chặn	chứng	Thiền	hiệp	thế	và	chứng	đạo.	Chứng	
đạo	cũng	không	được	luôn.	Điều	này	là	do	mình	tái	sanh,	mình	đi	con	đường	đó.	

		 Ở	đây	có	một	điều	mà	Thiện	Trang	cần	phải	nói	với	quý	vị,	điều	này	rất	quan	
trọng.	Đó	là	Thiện	Trang	đã	nghiên	cứu,	đã	coi	bộ	Vi	Diệu	Pháp	này	rồi,	thì	Thiện	
Trang	thấy	là	không	có	chi	tiết	là	tội	phạm	giới	trọng	ngăn	chặn	con	đường	chứng	
đạo.	Mà	thấy	chỉ	có	năm	nghiệp	Vô	gián	thì	mới	ngăn	chặn	[sanh	lên]	Thiên	giới	
và	chứng	đạo.	Hồi	xưa,	khi	nghiên	cứu	tới	bộ	này	thì	Thiện	Trang	cũng	thắc	mắc,	
thì	mới	cố	gắng	tìm	trong	Kinh	A	Hàm	và	Kinh	Nikaya,	Thiện	Trang	tìm	hết	rồi	mà	
cũng	không	có.	Cho	nên	Thiện	Trang	mới	kêu:	“Ủa!	Vậy	điều	đó	có	hay	không?”	
Vấn	đề	là	một	người	phạm	giới	trọng	có	thể	chứng	quả	hay	không? 

		 Bộ	kinh	mà	hồi	trước	Thiện	Trang	dẫn,	là	Ưu	Bà	Tắc	Giới	Kinh,	là	thuộc	về	



 
 

43 

kinh	Đại	 thừa,	không	phải	 là	kinh	Nguyên	thủy.	 [Trong	đó]	nói	nếu	phạm	giới	
trọng	thì	cho	dù	là	Noãn	pháp	còn	không	được,	huống	hồ	chi	các	quả	vị	như	Tu-
đà-hoàn,	Tư-đà-hàm,	A-na-hàm,	A-la-hán.	Đó	là	kinh	Đại	thừa	nha!	Cho	nên	nếu	
căn	cứ	theo	bên	Đại	thừa	thì	có	bộ	kinh	đó.	Còn	bên	Nguyên	thủy	thì	người	ta	
không	 xác	 nhận	 bộ	 kinh	 đó.	 Chính	 vì	 vậy,	 Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya	 hay	 kinh	
Nguyên	thủy	người	ta	không	nói	là	người	phạm	giới	trọng	không	chứng	quả.	Nên	
nhớ	nha	quý	vị!	Nếu	là	Tỳ-kheo	mà	phạm	giới	trọng	thì	không	đắc	A-la-hán	trong	
đời	đó,	 tại	vì	nghiệp	nặng	quá.	Nhưng	không	biết	có	nói	 là	có	chứng	quả	khác	
không,	thì	có	người	nói	là	vẫn	có	thể	chứng	các	quả	vị	khác. 

		 Đó	là	tại	vì	trong	kinh	không	có,	cho	nên	mình	cũng	chẳng	biết	đường	nào	
mà	lần.	Thiện	Trang	chỉ	nói	lại	thôi.	Chính	vì	vậy	Thiện	Trang	mới	đặt	dấu	chấm	
hỏi	là	có	chướng	ngăn	hay	không?	Vậy	tại	sao	Vi	Diệu	Pháp	không	nói,	trong	kinh	
cũng	không	nói,	kinh	Nguyên	thủy	không	nói,	mà	chỉ	có	kinh	Đại	thừa	là	Ưu	Bà	
Tắc	Giới	Kinh	nói	thôi.	Cho	nên	Thiện	Trang	cũng	xin	nói	như	vậy,	để	ai	mà	tin	
theo	Nam	truyền	hoặc	là	tin	theo	Nguyên	thủy,	thì	quý	vị	có	thể	hiểu	rằng:	Nếu	
quý	vị,	đặc	biệt	những	người	tại	gia	hồi	trước	lỡ	phạm	giới	trọng	rồi,	thì	quý	vị	
nghĩ	rằng	sám	hối	tu	hành	vẫn	có	thể	chứng	đạo,	nếu	quý	vị	tin	theo	hướng	đó.	
Còn	quý	vị	tin	Đại	thừa,	theo	Kinh	Ưu	Bà	Tắc	Giới	thì	không. 

		 Đó	là	Thiện	Trang	nói	rõ	ràng	như	vậy,	tùy	mỗi	người	tin	như	thế	nào,	Thiện	
Trang	không	thể	nói.	Bây	giờ	Thiện	Trang	không	kết	luận,	mà	chúng	ta	nói	thế	
này:	Quý	vị	phạm	giới	mà	quý	vị	sám	hối	thì	nghiệp	đó	hết	là	đương	nhiên.	Sám	
hối	hết	nghiệp	về	phạm	giới.	Còn	nghiệp	mà	Tánh	tội	thì	không	diệt	nha!	Và	căn	
cứ	vào	Vi	Diệu	Pháp,	không	thể	nào	mà	một	bộ	Vi	Diệu	Pháp	lại	thiếu	sót	như	vậy	
được,	đúng	không	ạ?	Ở	đây	chỉ	nói	những	điều	này	thôi.	Cho	nên	Thiện	Trang	căn	
cứ	vào	kinh	Nguyên	thủy,	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya	và	Vi	Diệu	Pháp,	Thiện	Trang	
vẫn	tin	vào	điều	này	hơn,	tức	là	tin	vào	những	người,	ví	dụ	như	quý	vị	là	Cư	sĩ,	
quý	vị	phạm	giới	trọng	rồi,	nếu	quý	vị	sám	hối	thì	vẫn	chứng	quả	được.	Ở	đây	
không	thấy	chi	tiết	nào,	bây	giờ	lục	hết	kinh	cũng	chẳng	thấy	có	câu	chuyện	nào	
rõ	ràng. 

		 Thiện	Trang	chỉ	kể	cho	quý	vị	câu	chuyện	về	ông	đó	tu	theo	ngoại	đạo,	cuối	



 
 

44 

cùng	ổng	về	lấy	vợ	đó,	quý	vị	nhớ	không	ạ?	Rồi	bà	vợ	hát	ru	con,	ổng	[nghe	được]	
nên	tức	quá,	bỏ	đi	xuất	gia	tiếp.	Đi	xuất	gia,	vô	gặp	đức	Phật	thì	ổng	chứng	quả	
giải	thoát.	Quý	vị	nhớ	câu	chuyện	đó.	

		 Cho	nên	có	những	điều	gì	đó	thì	mình	phải	xem	lại,	chớ	vội	tin.	Chớ	vội	tin	
những	điều	gì	dù	được	truyền	tụng	lâu	ngày,	mà	hãy	coi	vào	kinh.	Ở	đây	thì	chúng	
ta	cũng	chưa	tìm	ra	một	dẫn	chứng	nào	thuyết	phục,	để	nói	là	một	người	phạm	
giới	 trọng	 có	 chứng	 quả	 hay	 không.	 Không	 có	 dẫn	 chứng	 thuyết	 phục	 từ	 bên	
Nguyên	thủy	và	Vi	Diệu	Pháp,	còn	bên	Đại	thừa	thì	cũng	chỉ	có	bộ	kinh	đó	thôi.	Và	
các	ngài	như	Hòa	thượng	Minh	Thông	vẫn	nói	như	thế.	Thì	chúng	ta	cũng	hiểu,	tại	
vì	căn	cứ	vào	đó	mà.	

		 Cho	nên	ở	đây	chúng	ta	cũng	không	biết	nha.	Thiện	Trang	chỉ	nói	lại	để	Thiện	
Trang	không	chịu	trách	nhiệm	vì	những	lời	nói	của	Thiện	Trang	trước	kia.	Và	có	
những	điều	ngày	 xưa	Thiện	Trang	nói,	 bây	 giờ	Thiện	Trang	 không	 chịu	 trách	
nhiệm.	Tại	vì	hồi	xưa	là	mình	học	theo	một	góc	thôi,	còn	bây	giờ	mình	học	theo	
góc	khác	rồi,	thì	mình	có	cái	nhìn	rộng	rãi	hơn.	Quý	vị	cố	gắng	là	hãy	nhìn	theo	
góc	khác.	Cho	nên	ai,	nếu	hồi	xưa	có	phạm	giới	trọng,	thì	quý	vị	cứ	sám	hối	và	tu	
hành.	Và	quý	vị	nhận	thức	rằng	là:	quý	vị	không	rơi	vào	những	ngăn	cản	này	thì	
quý	vị	có	hy	vọng	chứng	đạo.	Cho	nên	là	hãy	cố	gắng!	Và	quý	vị	thấy,	thật	ra	tu	
hành,	nếu	đức	Phật	nói	thì	phải	nói	rõ	trong	các	kinh	chứ,	đúng	không?	Sao	không	
thấy!	

		 Chúng	ta	trở	lại	với	mục	tiếp	theo,	chúng	ta	học	Tâm	đạo	rồi,	bây	giờ	chúng	
ta	học	Tâm	quả.	

	 4b.Tâm	quả	Siêu	thế	(Lokuttaraphalacitta)	

		 4b.1.Định	nghĩa:	Tâm	quả	Nhập	lưu,	Tâm	quả	Nhất	lai,	Tâm	quả	Bất	lai,	
Tâm	quả	Ứng	cúng	(Vô	sanh).	Đó	là	bốn	Tâm	quả	Siêu	thế.	 Giống	 như	 tâm	
kia	thôi,	tâm	nhân	chuyển	thành	quả	thôi.	Giống	như	hồi	bữa	mình	học	Tâm	đại	
thiện	rồi	Tâm	đại	quả	vậy	đó.	Tâm	này	cũng	giống	vậy. 

		 4b.2.Đặc	điểm	của	Tâm	quả	Siêu	thế:	Tâm	quả	Siêu	thế	là	do	dị	thời	
nghiệp	của	‘Tâm	sở	tư’	(cetanācetasika)	hợp	với	‘Tâm	đạo’	(magga	citta)	để	



 
 

45 

lại	mà	trợ	tạo	ra,	nên	gọi	là	phala	(quả).	Ở	đây	thực	tế	nó	là	do	gì?	Quý	vị	phải	
có	Tâm	đạo	và	hợp	với	Tâm	sở	Tư.	Có	một	Tâm	sở	gọi	là	Tâm	sở	Tư.	Nó	hợp	hai	
tâm	này	thì	tạo	ra	một	tâm,	gọi	là	Tâm	quả,	ở	đây	gọi	là	Tâm	quả	Siêu	thế.	

		 4b.3.Phân	loại	Tâm	quả	Siêu	thế:	tương	tự	như	phân	loại	Tâm	đạo.	

+	Phân	loại	theo	bậc	Thánh:	có	4	
1.Tâm	quả	Thất	lai	 2.Tâm	quả	Nhất	lai	 3.	Tâm	quả	Bất	lai	 4.	Tâm	quả	Vô	sanh	

		 Phân	loại	theo	bâc	Thánh	thì	có	bốn	bậc:	1.	Tâm	quả	Thất	lai;	2.	Tâm	quả	
Nhất	lai;	3.	Tâm	quả	Bất	lai;	4.	Tâm	quả	Vô	sanh.	Đó	bốn	bậc	Tu-đà-hoàn,	Tư-đà-
hàm,	A-na-hàm,	A-la-hán.	

		 +Phân	chia	theo	tầng	Thiền:	Tương	tự	cũng	có	20	Tâm	quả	Siêu	thế.	

		 Cách	thứ	hai	là	phân	theo	tầng	Thiền,	thì	có	20	Tâm	quả	Siêu	thế.	Tức	là	4	
tâm	này	nhân	thêm	5	tầng	Thiền.	Tại	vì	Vi	Diệu	Pháp	thì	chia	ra	5	tầng	Thiền,	là	
thành	20.	Cho	nên	là	20	tâm	này	cộng	20	tâm	kia	là	thành	40	tâm.	Cho	nên	81	+	
40	là	121	tâm,	là	mình	học	hết	rồi	đó.	Có	121	tâm	thôi.	Còn	nếu	mình	chia	theo	
kiểu	trên	thì	chỉ	có	89	tâm	thôi.	Còn	đây	là	121	tâm.	

		 [Vì]	tương	tự	như	trên,	nên	Thiện	Trang	chỉ	đưa	ra	một	ví	dụ.	

		 Ví	dụ	1:	Lộ	trình	tâm	theo	từng	sát-na	tâm	của	người	bình	thường	nhờ	
khi	nghe	một	bài	pháp	về	Khổ	-	Không,	Vô	thường,	Vô	ngã	mà	chứng	Sơ	quả	
Tu-đà-hoàn.	

		 Bây	giờ	chúng	ta	muốn	chứng	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn,	giả	sử	nghe	một	bài	pháp	
về	Vô	thường,	Khổ	-	Không,	Vô	ngã	(ở	đây	chúng	ta	có	thể	ghi	rõ	là	Khổ	–	Không,	
tại	vì	bên	Nguyên	thủy	thì	thông	thường	chỉ	ghi	Khổ	thôi).	Bây	giờ	chúng	ta	giả	sử	
nghe	bài	pháp	đó	thì	như	thế	nào?	Chúng	ta	chưa	học	Lộ	trình	tâm,	nhưng	ở	đây	
Thiện	Trang	cũng	giới	thiệu	sơ	qua	cho	quý	vị	thấy.	

TT	 Sát-na	tâm	 Loại	tâm	 Ghi	chú	



 
 

46 

1	 Ngũ	môn	hướng	
tâm	

(pañcadvāravajjana)	

Tâm	hành	
(Kiriyacitta,	vô	nhân)	

Hướng	tâm	đến	âm	thanh	
bài	pháp	

2	 Nhĩ	thức	(sota-
viññāṇa)	

Tâm	quả	Thiện	Vô	
nhân	(Vipākacitta)	

Nghe	tiếng	pháp	

3	 Tiếp	thâu	
(sampaticchana)	

Tâm	quả	Thiện	Vô	
nhân	

Tiếp	nhận	tiếng	

4	 Suy	đạt	(santīraṇa)	 Tâm	quả	Thiện	Vô	
nhân	

Phân	tích	sơ	bộ	tiếng	

5	 Xác	định	
(votthapana)	

Tâm	hành	Vô	nhân	
(Kiriyacitta)	

Quyết	định:	đây	là	pháp	

6	 Ý	môn	hướng	tâm	
(manodvāravajjana)	

Tâm	hành	Vô	nhân	
(Kiriyacitta)	

Tâm	quay	sang	ý	nghĩa:	vô	
thường,	khổ,	vô	ngã	

7	 Chuẩn	bị	
(Parikamma)	

Tâm	đại	thiện	hợp	trí	 Chuẩn	bị	(parikamma):	tâm	
chín	muồi,	hướng	đến	siêu	
thế.	(Đạt	sát-na	định	ở	đây).	

8	 Cận	hành	(Upacāra)	 Tâm	đại	thiện	hợp	trí	 Cận	hành	(upacāra):	cận	kề	
cảnh	siêu	thế	

9	 Thuận	thứ	
(Anuloma)	

Tâm	đại	thiện	hợp	trí	 Thuận	thứ	(anuloma):	thuận	
dòng	Thánh	đạo	

10	 Chuyển	tánh	
(Gotrabhū)	

Chuyển	tánh	tâm	
(Gotrabhū	citta)	

Vượt	khỏi	tánh	phàm	
(puthujjana)	sang	tánh	

Thánh	(ariya)	
11	 Tâm	đạo	(magga	

citta)	
Tâm	đạo	Siêu	thế	
(Lokuttara	kusala	

citta)	

Tâm	đạo	Tu-đà-hoàn:	đoạn	
trừ	vĩnh	viễn	3	Kiết	sử	(Thân	
kiến,	Hoài	nghi,	Giới	cấm	

thủ)	
12	 Tâm	quả	(phala	

citta)	1	
Tâm	quả	Siêu	thế	
(Lokuttara	
vipākacitta)	

Kinh	nghiệm	Niết-bàn,	Tâm	
quả	Tu-đà-hoàn	



 
 

47 

13	 Tâm	Quả	(phala	
citta)	2	

Tâm	quả	Siêu	thế	 Liên	tục	an	trú	trong	Niết-
bàn	

14	 Tâm	Quả	(phala	
citta)	3	(tùy	trường	

hợp)	

Tâm	quả	Siêu	thế	 Có	thể	khởi	thêm	1	sát-na	
Tâm	quả	

15+	 Hộ	kiếp	(bhavaṅga)	 Vipākacitta	 Trở	lại	hộ	kiếp,	nhưng	nay	là	
hộ	kiếp	của	một	bậc	Thánh	

Tu-đà-hoàn.	

		 Cột	thứ	nhất	TT	là	thứ	tự;	cột	thứ	hai	là	Sát-na	tâm;	cột	thứ	ba	là	Loại	tâm;	
và	thứ	tư	là	Ghi	chú. 

		 Đầu	tiên	là	Tâm	hộ	kiếp,	nên	chúng	ta	cắt	bớt	đi	cho	ngắn,	vô	luôn	[phần]	
tâm.	Tâm	đầu	tiên	là	nghe	pháp	đúng	không	ạ?	Nghe	pháp	thì	phải	dùng	tai	để	
nghe.	Sát-na	tâm	đầu	tiên	là	Ngũ	môn	hướng	tâm	hay	là	Tâm	khai	Ngũ	môn,	cụ	
thể	ở	đây	là	hướng	tâm	về	Nhĩ	môn	(là	căn	tai	đó).	Loại	tâm	là	Tâm	hành.	Bữa	nay	
học	hiểu	thêm,	tâm	này	gọi	là	Tâm	hành.	Hành	tức	là	thực	hành	thôi,	là	làm	việc.	
Tiếng	Pali	là	Kiriyacitta,	citta	là	tâm,	còn	kiriya	là	hành.	Tâm	này,	loại	tâm	là	Vô	
nhân.	Ghi	chú:	là	hướng	tâm	đến	âm	thanh	bài	pháp.	Ai	cũng	biết	quá	trình	này	
rồi	đúng	không	ạ? 

		 [Sát-na	2]:	Sau	khi	hướng	về	rồi	thì	bắt	đầu	Nhĩ	thức	làm	việc	để	nghe.	Lúc	
đó	nghe,	thì	cảnh	này	là	cảnh	tốt.	Nghe	bài	pháp	này	là	bài	pháp	tốt,	cho	nên	là	
Tâm	quả	thiện	Vô	nhân.	Tâm	quả	thiện	chứ	không	phải	là	Tâm	quả	Bất	thiện.	Nếu	
nghe	điều	không	tốt,	nghe	những	gì	khó	chịu,	thì	đó	là	thành	cảnh	bất	thiện.	Cũng	
bài	pháp	này,	nhưng	đối	với	người	không	thích	nghe	pháp	thì	thành	Tâm	quả	Bất	
thiện.	Còn	đây	là	Tâm	quả	thiện	Vô	nhân.	Ghi	chú:	là	nghe	tiếng	thuyết	pháp. 

		 [Sát-na	3]:	Tiếp	theo	là	họ	sẽ	tiếp	thâu	(tiếp	thu).	Tâm	này	vẫn	là	Tâm	quả,	
Tâm	quả	thiện	Vô	nhân.	Những	điều	này	thì	mình	học	hết	rồi.	Ghi	chú:	Tiếp	nhận	
tiếng.	

		 [Sát-na	4]:	Quá	trình	suy	đạt	(suy	xét).	Tâm	này	cũng	là	Tâm	quả	thiện	Vô	
nhân	luôn.	Ghi	chú:	Phân	tích	sơ	bộ	tiếng	đó. 



 
 

48 

		 [Sát-na	5]	Xác	định.	Tâm	này	gọi	là	Tâm	hành.	Tâm	này	là	Tâm	làm	việc. 

		 Trong	5	sát-na	này,	bữa	nay	chúng	ta	nói	rõ	hơn,	có	2	tâm	này	(sát-na	1,	sát-
na	5)	là	Tâm	hành,	còn	3	sát-na	giữa	là	Tâm	quả.	Tâm	quả	là	Tâm	quả	thiện	hay	
bất	thiện.	Cảnh	thiện,	cảnh	tốt,	hợp	với	người	ta	thì	gọi	là	Tâm	quả	thiện.	Còn	cảnh	
bất	thiện,	cảnh	đó	không	hợp	với	người	ta,	thì	 là	Tâm	quả	bất	thiện.	Đều	là	vô	
nhân	hết.	Ghi	chú:	Quyết	định	đây	là	pháp. 

		 [Sát-na	6]:	Sau	khi	nhận	định	xong,	bắt	đầu	nó	mới	chạy	qua	Tâm	khai	Ý	
môn,	là	qua	mở	cửa	ý,	gọi	là	Ý	môn	hướng	tâm	hay	là	Tâm	khai	Ý	môn.	Ở	chỗ	này	
có	thể	ghi	là	Tâm	khai	Ý	môn.	Loại	tâm:	cũng	là	Tâm	hành	và	cũng	là	Vô	nhân.	Ghi	
chú:	Tâm	quay	sang	ý	nghĩa:	Vô	thường,	Khổ,	Vô	ngã.	Tức	là	hiểu	được	tiếng	này	
là	giảng	ra	bài	pháp	là	Khổ,	Vô	thường	Vô	ngã. 

		 Chúng	ta	tiếp	tục,	chứng	quả	là	bắt	đầu	từ	đây	nè.	Hôm	bữa	giờ	là	mình	học	
mấy	sát-na	từ	1	đến	6	rồi,	quá	quen!	Từ	sát-na	thứ	7,	thì	hôm	bữa	mình	học	là	nó	
sẽ	chạy	qua	tâm	tiếp	theo	là	Javana	(Tâm	tốc	hành	hay	đốc	hành	hay	đổng	lực,	
động	lực	v.v...)	đúng	không	ạ?	Thì	ở	đây	là	bắt	đầu	nó	vô	lộ	trình	khác.	Lộ	trình	
chứng	quả	thì	bắt	đầu	sát-na	tâm	này	là	chuẩn	bị.	Tâm	này	thật	ra	là	Tâm	đại	thiện	
hợp	trí.	Chính	là	Tâm	đại	thiện	hợp	trí	mà	mình	học	hôm	bữa,	có	vô	trợ	hay	hữu	
trợ,	thọ	hỷ	hay	thọ	xả.	Ở	đây	không	quan	trọng	là	thọ	nào,	mà	chỉ	cần	hợp	trí	thôi.	
Cho	nên	có	4	Tâm	đại	thiện	hợp	trí.	Ghi	chú:	chuẩn	bị:	tâm	chín	muồi,	hướng	đến	
siêu	thế.	(Đạt	sát-na	định	ở	đây).	Tại	vì	người	ta	không	tu	Thiền	chỉ,	nghe	pháp	
thôi,	thì	lúc	đó	họ	đạt	sát-na	định	ở	chỗ	này.	Không	đạt	sát-na	định	này	là	không	
được	đâu	nha,	để	đắc	vào	Thánh	quả	phải	đạt	sát-na	định	ở	đây.	Còn	nếu	như	
người	tu	Thiền	chỉ	thì	có	sẵn	thiền	đó	rồi	thì	người	ta	vào	luôn.	Đây	là	đạt	sát-na	
định.	 

	 Đây	 là	hạng	người	độn	căn,	 chứ	hạng	người	 lợi	 căn	 thì	họ	bay	qua	bước	
‘chuẩn	bị’	này,	là	vô	từ	bước	8.	Hạng	người	độn	căn	mới	cần	chứng	ở	sát-na	này.	
[Vì]	độn	căn	nghe	pháp	một	hồi	mới	hiểu	mà. 

Sát-na	tâm	thứ	8	là	Cận	hành,	thực	tế	nó	là	Tâm	đại	thiện	hợp	trí,	vẫn	là	Tâm	
đại	thiện	thôi.	Cho	nên	Tâm	đại	thiện	quan	trọng	lắm.	Ghi	chú:	Cận	hành:	cận	kề	



 
 

49 

cảnh	siêu	thế. 

		 [Sát-na	9]:	Thuận	thứ,	là	nó	thuận	theo	hướng	đó.	Vẫn	là	Tâm	đại	thiện	hợp	
trí.	Ghi	chú:	là	thuận	dòng	Thánh	đạo. 

		 [Sát-na	10]:	Chuyển	tánh	tâm.	Tâm	này	không	có	trong	121	tâm,	nhưng	vẫn	
có.	Quý	vị	thấy,	có	mấy	tâm	như:	Tâm	hành	Vô	nhân	và	Tâm	chuyển	tánh	này	đâu	
có	học	đâu,	thực	ra	còn	mấy	tâm	nữa	[như]	Tâm	hộ	kiếp	đó.	Cho	nên	không	phải	
121	tâm	đâu,	còn	mấy	tâm	đó	ở	ngoài	nữa.	Ghi	chú:	Lúc	đó	vượt	khỏi	tánh	phàm	
sang	tánh	Thánh.	Khi	đó	bắt	buộc	là	Tâm	đạo,	tâm	mà	chúng	ta	đang	học	hôm	nay. 

	 [Sát-na	11]:	Tâm	đạo	(magga	citta),	là	Tâm	đạo	siêu	thế.	Ở	đây	người	ta	chỉ	
chứng	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	thôi.	Ghi	chú:	Lúc	này	là	Tâm	đạo	Tu-đà-hoàn	đã	khởi	
lên	(sinh	khởi):	đoạn	trừ	vĩnh	viễn	3	Kiết	sử	(Thân	kiến,	Hoài	nghi	và	Giới	cấm	
thủ).	Tới	sát-na	thứ	11	là	được	như	vậy. 

		 [Sát-na	12]:	Tâm	quả	(1),	là	Tâm	quả	Siêu	thế	.	Vì	Tâm	đạo	chỉ	có	trong	một	
sát-na	thôi	rồi	diệt	luôn	và	chuyển	thành	Tâm	quả	Siêu	thế.	Lúc	đó	người	ta	thấy	
kinh	nghiệm	Niết-Bàn,	Tâm	quả	Tu-đà-hoàn.	Lúc	này	[họ]	tiếp	tục	an	trú	trong	
Tâm	quả	Siêu	thế	này. 

	 [Sát-na	13]:	Tâm	quả	(2),	Tâm	quả	Siêu	thế.	Ghi	chú:	Liên	tục	an	trú	trong	
Niết-Bàn.	Niết-Bàn	tức	là	quả	chứng	tới	Tu-đà-hoàn	này	nè.	 

	 [Sát-na	14]:	Tâm	quả	(3),	Tâm	quả	Siêu	thế.	Có	thể	khởi	thêm	1	sát-na	Tâm	
quả	nữa.	Có	khi	là	2	thôi,	nhưng	ít	nhất	là	2	thì	có	thể	đạt	[tới]	đây. 

[Sát-na	15]:	Tâm	hộ	kiếp,	là	trở	lại	bình	thường.	Trở	lại	Tâm	hộ	kiếp,	nhưng	
bây	giờ	thành	Thánh	nhân	rồi,	[nên]	Tâm	hộ	kiếp	này	chuyển	thành	bậc	Thánh	
Tu-đà-hoàn	rồi,	chứ	không	còn	là	Tâm	hộ	kiếp	phàm	phu	nữa. 

Quý	vị	thấy,	chúng	ta	giới	thiệu	một	lộ	trình	chứng	quả	nhỏ	như	thế.	Quý	vị	
thấy	không	ạ?	Học	rồi	thì	chúng	ta	mới	thấy	rõ	ràng	từng	bước,	từng	bước	như	
vậy.	Chứ	đâu	phải	học	mơ	mơ	hồ	hồ	đâu. 

Sẵn	giới	thiệu	cho	quý	vị	thêm	một	lộ	trình	tâm	nữa,	đó	là	ví	dụ	2,	khó	hơn	



 
 

50 

chút.	

Ví	dụ	2:	Lập	Lộ	trình	tâm	theo	từng	sát-na	tâm	của	một	người	Phật	tử	
tu	tập	đề	mục	nước	đắc	Thiền	chỉ	Tam	thiền,	rồi	ngay	khi	ấy	thấy	nước	chảy	
hiểu	đời	vô	thường	nên	chứng	đắc	liên	tiếp	đến	địa	vị	Tam	quả.	

[Ở	ví	dụ	này]	là	người	ta	tu	mạnh	hơn.	Người	ta	tu	đề	mục	Thiền	án	nước	
(gọi	là	kasina	về	nước).	Sau	khi	đắc	Tam	thiền,	ngay	khi	ấy	người	ta	thấy	nước	
chảy	thì	hiểu	được	đời	vô	thường	nên	chứng	liên	tiếp	đến	địa	vị	Tam	quả.	Vậy	lộ	
trình	tâm	như	thế	nào? 

Ở	đây	thì	Thiện	Trang	giới	thiệu	thôi,	sau	này	mình	học	kỹ	rồi	Thiện	Trang	
sẽ	cho	bài	tập	về	Lộ	trình	tâm	nữa.	Nhưng	bây	giờ	mình	cứ	hiểu	được	tâm	là	may	
rồi.	

TT	 Sát-na	tâm	 Loại	tâm	 Ghi	chú	

1	 An	chỉ	định	
(Appanā	samādhi)	

–	Tam	thiền 

	

Tâm	thiền	Sắc	giới Đắc	Tam	thiền	trên	đề	
mục	nước	(kasina)	

2	 Ý	môn	hướng	tâm	 Tâm	hành	
(Kiriyacitta)	

Quay	sang	đối	tượng	mới:	
thấy	nước	chảy,	khởi	niệm	

vô	thường	
3	 Sát-na	quán	vô	

thường	
Mahākusala	citta	 Tuệ	giác	vipassanā:	“mọi	

pháp	vô	thường,	biến	đổi”	
4	 Parikamma	(chuẩn	

bị)	
Mahākusala	citta	 Tâm	chuẩn	bị	vào	siêu	thế	

5	 Upacāra	(cận	hành)	 Mahākusala	citta	 Định	cận	kề,	quán	minh	
tuệ	mạnh	

6	 Anuloma	(thuận	
thứ)	

Mahākusala	citta	 Thuận	dòng	siêu	thế	

7	 Gotrabhū	(chuyển	
tánh)	

Gotrabhū	citta	 Vượt	khỏi	tánh	phàm,	
nhập	tánh	Thánh	



 
 

51 

8	 Magga	citta	(Tâm	
đạo)	

Lokuttara	kusala	citta	
(sotāpatti	magga)	

Đoạn	tận	3	Kiết	sử:	Thân	
kiến,	Hoài	nghi,	Giới	cấm	

thủ.	
9-10	 Phala	citta	(Tâm	

quả)	
Lokuttara	vipākacitta	 2	sát-na	Tu-đà-hoàn	Quả,	

thể	nghiệm	Niết-bàn.	

11	 Ý	môn	hướng	tâm	
(tiếp	tục	quán)	

Kiriyacitta	 Tâm	không	dừng	lại,	tiếp	
tục	quán	pháp	

12-15	 Parikamma	→	
Upacāra	→	
Anuloma	→	
Gotrabhū	

Mahākusala	citta	+	
Gotrabhū	citta	

Chuỗi	chuẩn	bị	mới,	chín	
muồi	

16	 Magga	citta	(Tâm	
đạo)	

Lokuttara	kusala	citta	
(sakadāgāmi	magga)	

Chứng	Nhị	quả,	giảm	
Tham	dục	&	sân	hận,	Si	

17-18	 Phala	citta	(Tâm	
quả)	

Lokuttara	vipākacitta	 2	sát-na	Tư-đà-hàm	Quả	

19	 Ý	môn	hướng	tâm	
(tiếp	tục	quán	sâu)	

Kiriyacitta	 Tâm	hướng	mạnh	vào	
Khổ,	Vô	thường,	Vô	ngã	

20-23	 Parikamma	→	
Upacāra	→	
Anuloma	→	
Gotrabhū	

Mahākusala	citta	+	
Gotrabhū	citta	

Chuỗi	chuẩn	bị	mới	

24	 Magga	citta	(Tâm	
đạo)	

Lokuttara	kusala	citta	
(anāgāmi	magga)	

Chứng	Tam	quả,	đoạn	tận	
Tham	dục	&	Sân	hận	

25-26	 Phala	citta	(Tâm	
quả)	

Lokuttara	vipākacitta	 2	sát-na	A-na-hàm	Quả	

27+	 Bhavaṅga	 Vipākacitta	 Dòng	hộ	kiếp	tiếp	tục,	giờ	
là	dòng	tâm	của	bậc	Tam	

quả	Thánh	nhân 

Cũng	như	bản	trên,	gồm	có:	Cột	thứ	nhất	TT	là	Thứ	tự;	[cột	thứ	hai]	Sát-na	
tâm	(coi	thử	sát-na	tâm	như	thế	nào);	[cột	thứ	ba]:	Loại	tâm	và	[cột	thứ	tư]	là	Ghi	



 
 

52 

chú	(để	giải	thích	thêm). 

	[Sát-na	1]:	An	chỉ	định	(Appanā	samādhi)	–	Tam	thiền.	Ở	đây	đắc	từ	Tam	
thiền	thôi,	chứ	bây	giờ	nếu	kể	họ	tu	Thiền	như	thế	nào,	bao	nhiêu	sát-na	tâm,	vòng	
lên	vòng	xuống	lâu	lắm,	cho	nên	lấy	từ	đây.	Loại	tâm	là	Tâm	thiền	Sắc	giới	(hay	là	
Tâm	thiện	Sắc	giới	cũng	được),	ở	đây	ghi	Tâm	thiền	cho	dễ.	[Ghi	chú]:	Đắc	Tam	
thiền	trên	đề	mục	nước	(kasina). 

[Sát-na	2]:	Ý	môn	hướng	tâm	(hay	là	Tâm	khai	Ý	môn).	Tâm	này	thì	chúng	ta	
mới	vừa	học,	là	Tâm	hành.	*Ghi	chú:	Quay	sang	đối	tượng	mới:	thấy	nước	chảy,	
khởi	niệm	về	Vô	thường.	Ai	mà	tu	[đề	mục]	nước	xong	[mà	khởi	được	niệm	về	Vô	
thường].	Thiện	Trang	thấy	giai	đoạn	này	cũng	khó	lắm,	nhiều	khi	mình	tu	Thiền	
xong,	mình	thấy	an	lạc	đã	quá,	mình	đang	ở	trong	đó,	quên	mất	chuyển	sang	quán	
niệm:	Khổ,	Vô	thường,	Vô	ngã.	Nó	không	chạy	qua	đây	được,	cho	nên	không	đắc	
đạo.	Chứ	lúc	đó	mà	quay	qua	dùng	thiền	Minh	sát	tuệ	chỗ	này	là	dễ	đắc	đạo	lắm. 

Cho	nên	Thiện	Trang	mới	chỉ	cho	quý	vị	cách	là	quý	vị	nên	dùng	một	thứ	gì	
đó	để	nhắc.	Ví	dụ	như	mình	để	một	vật	gì	đó,	nếu	mình	ngồi	thiền	xong,	mình	ra,	
mình	nhìn	thấy	vật	đó	thì	nghĩ	đến	Vô	thường,	Khổ,	Vô	ngã	thì	dễ	bắt	lên	Tâm	đạo,	
là	đắc	đạo	 luôn.	Đó	cũng	 là	một	 cách.	Cố	gắng	đặt	vật	gì	đó	 [để	gợi]	nhớ,	 chứ	
thường	mình	nhập	Thiền	xong,	mình	đang	an	lạc	lắm	là	mình	quên	hết.	 

Quý	vị	để	ý	không	ạ?	Tu	Thiền	chỉ	có	một	điểm	lợi	hại,	đó	là	tu	xong	thì	tâm	
như	không,	không	có	gì	hết,	nó	rỗng	rang,	quên	hết	mọi	chuyện,	không	nhớ	gì	hết.	
Giống	như	tâm	xả	về	không,	cho	nên	dễ	chịu	lắm.	Ai	mà	bứt	rứt,	thế	này	thế	kia	
thì	quý	vị	cứ	tu	Thiền	[chỉ]. 

Sẵn	đây	nói	luôn,	tu	Thiền	chỉ,	[có]	nhiều	người	cố	chấp	quá,	ở	trong	nhà	
nhiều	cho	nên	bức	xúc,	thì	quý	vị	nên	chịu	khó	đi	ra	ngoài.	Bây	giờ	là	mùa	lạnh	
rồi,	chứ	thỉnh	thoảng	vào	mùa	nóng	là	Thiện	Trang	hay	đi	ra	ngoài	sân	cỏ.	Ở	gần	
[chỗ]	Thiện	Trang,	có	một	cái	sân	đá	banh,	không	ai	đá	hết,	chỉ	có	sân	thôi,	ra	đó	
ngồi	Thiền	dễ	vào	định	hơn	là	ngồi	trong	nhà.	Mặc	dù	ngoài	đó	chẳng	có	đề	mục	
gì	hết,	chỉ	có	một	đề	mục	là	hơi	thở	thôi,	nhưng	dễ	định	hơn	ngồi	trong	nhà,	trong	
phòng,	vì	ở	trong	phòng	bị	bức.	 



 
 

53 

Quý	vị	ở	trong	nhà	hoài	thấy	bức	bối,	tại	vì	phòng	của	quý	vị	trang	trí	đủ	các	
đồ,	nên	thấy	khó	chịu,	không	phải	là	phòng	chuyên	tu.	Ví	dụ	như	nhà	quý	vị	trang	
trí	đơn	sắc,	ai	mà	có	điều	kiện	thì	làm	đơn	sắc.	Ví	dụ	như	Thiện	Trang	chọn	bức	
[phông]	đằng	sau	là	màu	đơn	sắc,	nhìn	dễ	chịu	lắm.	Nhưng	nhà	mình	đâu	phải	
đơn	sắc,	mà	đủ	các	kiểu,	cho	nên	tâm	mình	khó	chịu.	Rồi	âm	thanh	nữa,	v.v…	 

Cho	nên	quý	vị	nào	tu	lâu,	ai	có	tánh	hay	sân	thì	Thiện	Trang	khuyên	quý	vị	
nên	đi	ra	ngoài	công	viên,	đi	tản	bộ,	đi	ngắm	trời	nước	nhiều	hơn,	thì	tâm	mình	
lắng	xuống,	rồi	quý	vị	tu	sẽ	dễ	hơn.	Cho	nên	tu	Thiền	[chỉ]	ở	môi	trường	tốt	hơn	
[thì	dễ	định	hơn],	vì	chính	đức	Phật	khuyên	‘đây	là	gốc	cây,	đây	là	bìa	rừng,	đây	
là	bờ	sông’,	hãy	tu	Thiền”.	Kinh	nói	như	vậy	mà.	Mình	bây	giờ	giỏi	hơn,	toàn	tu	
trong	nhà,	chẳng	qua	là	do	không	có	điều	kiện	nên	mình	phải	tu	như	vậy.	Nhà	quý	
vị	có	sân	thượng	thì	lên	đó	mà	tu	sẽ	tốt	hơn.	Còn	không	lên	tu	thì	cũng	đi	dạo	dạo	
cho	khỏe,	cho	nhẹ	nhàng. 

		 [Sát-na	3]:	 Sát-na	quán	vô	 thường.	 Loại	 tâm	 là	Mahākusala	 citta	 (citta	 là	
tâm).	*Ghi	chú:	Tuệ	giác	vipassanā	(Thiền	quán):	“mọi	pháp	Vô	thường,	biến	đổi”.	
Vì	họ	thấy	nước	như	vậy	nên	quán	như	thế.	Đố	quý	vị	đây	là	tâm	gì?	Nhiều	người	
không	biết	4	sát-na	tâm	Mahākusala	citta	[từ	3-6]	là	tâm	gì?	Viết	tiếng	Pali	nên	
nhiều	người	không	biết	luôn.	Chữ	Maha	là	đại,	kusala	là	thiện,	thực	ra	[vừa]	nãy	
mới	học	ở	trên	xong.	Thật	ra	mấy	[sát-na	tâm]	này	là	Tâm	đại	thiện,	trước	khi	
chứng	quả	hay	chứng	Thiền	đều	dùng	Tâm	đại	thiện	hết.	Cho	nên	Mahākusala	
citta	là	Tâm	đại	thiện	nha.	 

	 [Sát-na	4]:	Parikamma	(chuẩn	bị).	[Về]	giai	đoạn	chuẩn	bị	này,	cũng	là	căn	
tánh	độn	căn	thì	mới	có	giai	đoạn	chuẩn	bị,	còn	không	là	bay	vô	luôn,	bỏ	qua	giai	
đoạn	chuẩn	bị.	[Ghi	chú]:	Tâm	chuẩn	bị	vào	siêu	thế.	 

	 [Sát-na	5]:	Upacāra	(cận	hành).	*Ghi	chú:	Định	cận	kề,	quán	minh	tuệ	mạnh.	 

	 [Sát-na	6]:	Anuloma	(thuận	thứ).	*Ghi	chú:	Thuận	dòng	siêu	thế. 

[Sát-na	7]:	Gotrabhū	(chuyển	tánh).	Có	người	dùng	chuyển	tộc,	nhưng	mình	
dùng	từ	chuyển	tánh	nghe	hay	hơn	chuyển	tộc.	Tâm	này	là	Tâm	hành.	*Ghi	chú:	
Vượt	khỏi	tánh	phàm,	nhập	tánh	Thánh.	 



 
 

54 

[Sát-na	8	]:	Magga	citta	(Tâm	đạo).	Đắc	Tam	quả,	nhưng	không	bao	giờ	một	
lúc	mà	đắc	liền	Tam	quả	đâu.	Mà	đầu	tiên	phải	khởi	lên	Tâm	đạo	Sơ	quả	trước.	
*[Ghi	chú]:	Đoạn	được	ba	Kiết	sử:	Thân	kiến,	Hoài	nghi,	Giới	cấm	thủ.	Khi	đó	mới	
đắc	được	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	thôi. 

[Sát-na	(9	-	10)]:	Phala	citta	(Tâm	quả).	Tiếp	tục	hưởng	sự	an	lạc	trong	đó	
gọi	là	phản	kháng	(là	nhìn	lại	kết	quả	mình	đạt	được),	[rồi]	chuyển	qua	Tâm	quả.	
*[Ghi	chú]:	2	sát-na	Tu-đà-hoàn	Quả,	thể	nghiệm	Niết-Bàn.	Lúc	nào	cũng	phải	ít	
nhất	là	2	sát-na	hoặc	chứng	nhiều	hơn	nữa,	nhưng	người	này	chứng	nhanh,	chứng	
liên	tiếp,	cho	nên	ít	nhất	có	2	sát-na	nhìn	lại.	 

Rồi	sau	đó	không	phải	tiếp	tục	bay	lên	Nhị	quả	đâu,	mà	lại	trở	lại	tiếp	[sát-
na	thứ	11]	là	Ý	môn	hướng	tâm. 

[Sát-na	11]:	Ý	môn	hướng	tâm	(tiếp	tục	quán).	Là	Tâm	khai	Ý	môn	tiếp,	tức	
là	nghĩ	tới	Vô	thường	tiếp.	Lúc	đó	loại	tâm	là	Kiriyacitta.	*[Ghi	chú]:	Tâm	không	
dừng	lại,	vẫn	tiếp	tục	quán	pháp. 

Sau	 đó	 nó	 lại	 quay	 vòng	 tiếp	 5	 sát-na	 tâm	 [Sát-na	 12	 -	 15]:	 Parikamma	
(chuẩn	bị)	→	Upacāra	(cận	hành)→	Anuloma	(thuận	thứ)	→	Gotrabhū	(chuyển	
tánh).	*[Ghi	chú]:	chuỗi	chuẩn	bị	mới,	chín	muồi.	Tiếp	theo	[Sát-na	16]	sẽ	khởi	
được	Tâm	đạo	Nhị	quả	(Tâm	đạo	Nhất	lai).	[Ghi	chú]:	Chứng	Nhị	quả,	giảm	Tham	
dục,	Sân	hận,	Si. 

		 [Sát-na	17	-	18]:	Phala	citta	(Tâm	quả).	*[Ghi	chú]:	có	2	sát-na	an	trú	lại	trong	
Tam	quả	Tư-đà-hàm	đó. 

		 [Sát-na	19]:	Ý	môn	hướng	tâm	(tiếp	tục	quán	sâu).	Bắt	đầu	lại	Tâm	khai	Ý	
môn,	tức	là	tâm	hướng	mạnh	vào	quán:	Khổ,	Vô	thường,	Vô	ngã	tiếp	thêm	lần	nữa. 

Lại	đi	một	dòng	nữa	4	sát-na	tâm	[Sát-na	20	-	23)	Parikamma	→	Upacāra	→	
Anuloma	→	Gotrabhū.	*Ghi	chú:	Chuỗi	chuẩn	bị	mới. 

[Sát-na	24]:	Magga	citta	(Tâm	đạo).	Bây	giờ	là	chứng	Tam	quả,	là	Tâm	đạo	
Tam	quả	(hay	Tâm	đạo	Bất	lai).	Ghi	chú:	Chứng	Tam	quả,	đoạn	tận	Tham	dục	&	
sân	hận. 



 
 

55 

Tiếp	theo	là	2	sát-na	[Sát-na	25	-	26]	Phala	citta	(Tâm	quả)	để	phản	kháng,	
tức	là	nhìn	lại	quả	đã	chứng.	Ghi	chú:	2	sát-na	A-na-hàm	Quả,	tức	là	an	trú	trong	
Tam	quả	A-na-hàm.	 

Rồi	sau	đó	trở	về	Tâm	hộ	kiếp.	Thậm	chí	có	người	an	trú	nhiều	hơn	nữa,	an	
trú	nhiều	nhiều	ở	trong	đó	luôn,	[vì]	đã	quá. 

[Sát-na	27+]:	Bhavaṅga.	Dòng	hộ	kiếp	tiếp	tục,	giờ	là	dòng	tâm	của	bậc	Tam	
quả	Thánh	nhân. 

Thiện	Trang	đã	giới	thiệu	xong	Lộ	trình	[tâm]	để	quý	vị	hiểu	rõ	hơn.	Chúng	
ta	chỉ	giới	thiệu	đại	khái	thôi,	chứ	còn	khi	nào	đó	sẽ	học	kỹ	hơn.	Quý	vị	nhớ,	muốn	
Minh	sát	tuệ	[của]	mình	mạnh,	[thì]	Thiện	Trang	xin	nói	lại	lần	nữa,	quý	vị	nghe	
pháp	thì	nghe,	nhưng	mỗi	ngày	quý	vị	nên	có	thời	gian	để	tâm	mình	tĩnh	lặng,	
đừng	nghe	pháp,	mà	hãy	quan	sát	các	việc	làm	trên	thân	tâm	của	mình,	gọi	là	tu	
Tứ	niệm	xứ. 

Giống	như	có	đồng	tu	bình	luận	nói:	“Khi	đi	cạnh	cây	cỏ	chân	trần	là	thích	
nhất”.	Tại	sao	vậy?	Vì	khi	mình	đi	như	vậy	thì	mình	cảm	nhận	(cảm	thọ)	được	
chân	mình	đạp	trên	lên	cỏ,	khi	đó	mình	quán	thọ	rõ	ràng.	Quý	vị	để	ý,	từ	khi	Thiện	
Trang	chuyển	sang	hành	trì	Tứ	niệm	xứ,	Thiện	Trang	thấy	ngoài	Thiền	chỉ	ra	thì	
Tứ	niệm	xứ	cực	kỳ	quan	trọng.	Khi	mình	làm	gì	là	mình	phải	biết	rất	rõ,	mình	để	
tay	là	mình	biết	mình	đang	để	tay	xúc	chạm	với	cái	bàn.	Mình	làm	gì,	mình	biết	
đó,	thì	tâm	đó	rất	mạnh,	vì	vậy	không	bị	mê.	Còn	ngày	nào	quý	vị	thử	nghe	pháp	
cả	ngày	từ	sáng	đến	tối,	nghe	xong	đi	ngủ	luôn,	thì	quý	vị	có	thể	bị	mê.	Mặc	dù	
mình	nghe	pháp	hoặc	niệm	Phật	gì	đó	nhưng	[vẫn]	mê.	Vì	mình	không	quan	sát	
mà	lại	đi	dựa	vào	một	đối	tượng	bên	ngoài	quá	nhiều. 

Cho	nên	phải	chia	thời	gian	ra,	phải	có	hành	Thiền	chỉ	để	tâm	mạnh	lên,	để	
không	còn	sợ	hãi,	[và]	hành	Thiền	quán	để	tâm	mạnh	mẽ,	quán	sát,	rõ	biết,	tỉnh	
giác	(đó	là	Thiền	minh	sát	tuệ),	là	phải	[tu]	Tứ	niệm	xứ.	Nếu	quý	vị	không	có	thời	
gian	coi	lại	bài	Kinh	Tứ	Niệm	Xứ,	thật	ra	bây	giờ	chúng	ta	học	về	tâm	là	nhiều	nhất,	
thì	chúng	ta	quán	sát	tâm	liên	tục,	quán	sát	cảm	thọ	của	mình,	quán	sát	thân	của	
mình,	mình	làm	gì	thì	mình	biết	nấy.	Rồi	quán	sát	về	pháp,	tức	là	các	diễn	biến	



 
 

56 

pháp	bên	trong	và	pháp	bên	ngoài,	thân	thể	như	thế	nào,	đau	đớn	như	thế	nào,	
v.v…	rõ	ràng.	Thì	tâm	của	quý	vị	mới	đi	được.	Vì	trong	Bát	chánh	đạo,	thì	Chánh	
niệm	là	Tứ	niệm	xứ.	Trong	Ngũ	căn	thì	Niệm	căn	là	Tứ	niệm	xứ,	Ngũ	lực	cũng	là	
Tứ	niệm	xứ.	Rồi	định	là	phải	tu	Thiền,	bốn	tầng	Thiền	chúng	ta	học	rồi,	chứ	không	
thể	nào	[khác]	hết.	Ai	nói	khác	đi	thì	đó	không	phải	con	đường	của	Phật.	 

Cho	nên	mình	hãy	học	theo	Phật,	học	đi,	hành	đi	[một]	thời	gian	rồi	sẽ	thấy	
kết	quả	mạnh	hơn.	Và	khi	mạnh	 rồi,	 luyện	hoài	 thành	quen	 thì	mới	vào	được	
Thánh	quả.	Còn	người	tin	kiểu	giống	như	quý	vị	tin	vãng	sanh	Tây	Phương	Cực	
Lạc	 tốt	 hơn,	 đó	 là	 quý	 vị	 tin	 theo	 người	 đời	 sau.	 Chứ	 còn	nếu	 vãng	 sanh	Tây	
Phương	tốt	hơn	người	chứng	quả	thì	quý	vị	hãy	xem	trong	kinh,	tại	sao	đức	Phật	
dạy	cho	mẹ	của	mình	đắc	Tu-đà-hoàn,	tại	sao	dạy	cha	của	mình	là	vua	Tịnh	Phạn	
[chứng	đến]	Tam	quả	A-na-hàm,	[mà]	không	dạy	về	Tây	Phương	Cực	Lạc.	Nhiều	
người	lấy	bài	Kinh	Phật	Quán	Tam	Muội	Hải	ra	nói,	trong	Chú	Giải	trích	là	kinh	đó	
nói	dạy	niệm	Phật	mà.	Nhưng	quý	vị	coi	lại	bài	kinh	đó	đi,	coi	nguyên	văn	chứ	
đừng	coi	trong	Chú	Giải	Kinh	Vô	Lượng	Thọ.	Lên	mạng	đánh	vô	“Phật	Quán	Tam	
Muội	Hải”,	vô	thấy	dạy	niệm	công	đức	của	Phật,	chứ	đâu	có	niệm	đức	Phật	A	Di	
Đà	đâu,	không	liên	quan	đến	đức	Phật	A	Di	Đà.	Cho	nên	nghe	người	đời	sau	mà	
không	kiểm	chứng	là	nguy	hiểm.	 

Quý	vị	coi	trong	kinh,	thời	đức	Phật	có	bao	nhiêu	người	đắc	đạo	chứng	quả.	
Tại	sao	đức	Phật	dạy	kinh	nào	cũng	vậy,	[cũng]	đắc	đạo	chứng	quả.	Ngay	cả	Kinh	
Vô	Lượng	Thọ,	sau	khi	nghe	xong	thì	có	bao	nhiêu	vị	chứng	quả,	chứ	đâu	có	nói	là	
người	này	vãng	sanh,	người	[kia	vãng	sanh	đâu].	Pháp	môn	nào	đưa	cho	cha	mình,	
mẹ	mình,	đưa	cho	người	thân	của	mình,	v.v..	thì	tức	là	Pháp	môn	đó	thù	thắng	hơn	
chứ.	Tại	vì	mình	nghe	người	đời	sau	nói	quá,	cho	nên	cuối	cùng	mình	tin	người	
đời	sau.	Chứ	thực	tế	quý	vị	nên	nghe	Phật	dạy	để	mình	biết	pháp	nào	thù	thắng	
hơn,	pháp	nào	dễ	đắc	hơn	đúng	không	ạ?	 

Cho	nên	cố	gắng	học,	tu	hành	đi	và	thực	sự	hành	trì	[thì]	mới	biết	được	ai	
hơn	ai.	Chứ	không,	cứ	nghe	nói,	người	chết	rồi	cố	gán	cho	người	ta	nào	là	biết	
trước	ngày	giờ	v.v…	Nhưng	quý	vị	nhìn	coi,	người	ta	tả	là	‘đến	lúc	chết	phải	thấy	
Phật,	nở	nụ	cười	ra	đi’	đúng	không?	Cuối	cùng	người	chết	thì	sao?	Toàn	là	lăn	lộn	



 
 

57 

thế	nào	đó	hoặc	mắt	trợn	lên	v.v…	rồi	ra	đi.	Chứ	có	ai	thấy	tướng	lành	rõ	ràng	đâu.	
Hoặc	có	mấy	khi	thấy	tướng	cười	rồi	ra	đi,	có	mấy	người	thấy	Phật	đâu,	không	có	
nhiều.	Cho	nên	hãy	cẩn	thận,	đừng	có	nghe	[người	ta]	quá.	 

Thời	nay	với	công	nghệ,	với	truyền	thông,	với	cái	gì	đó…	khó	lắm,	khó	chính	
xác	lắm.	Mình	phải	tự	trải	nghiệm,	tu	bất	cứ	pháp	nào	phải	nghiệm	coi	có	đúng	
hay	không,	thực	hành	coi	có	hiệu	quả	không,	tu	bao	nhiêu	năm	rồi	[có	giảm	được	
Phiền	não	không].	Giống	như	pháp	Tịnh	Độ,	nhiều	người	nói	con	tu	Tịnh	Độ	nhiệm	
mầu.	Đúng!	So	với	người	mới	vào	[tu]	thì	nhiệm	mầu,	tức	là	người	chưa	tu	thì	bây	
giờ	tu	rồi	phải	tốt	hơn,	pháp	đó	vẫn	là	pháp	thiện	rất	là	tốt	lành.	Nhưng	tu	đến	vài	
năm,	quý	vị	sẽ	đứng	lại,	không	lên	nữa,	và	khi	đó	Phiền	não	sanh	đúng	không	ạ?	
Khi	đó	quý	vị	mới	biết	là	giá	trị	của	pháp	căn	bản	và	pháp	Nguyên	thủy	hỗ	trợ	như	
thế	nào.	Thiện	Trang	nói	là	pháp	Nguyên	thuỷ	là	trong	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya	
hỗ	trợ	như	thế	nào,	quý	vị	thực	hành	đi	thì	biết.	Và	khi	quý	vị	có	Chánh	kiến	rồi,	
quý	vị	chứng	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	rồi,	quý	vị	sẽ	biết	cần	tu	theo	[pháp]	gì.	Chứ	bây	
giờ	quý	vị	cứ	nghe	người	ta,	đức	Phật	nói	là	chớ	vội	tin	nha. 

Bây	giờ	hết	giờ	rồi,	cho	bài	tập	về	nhà	để	quý	vị	luyện	thêm	lần	nữa	thì	quý	
vị	sẽ	nhớ.	Quý	vị	hãy	làm	theo	đánh	số	như	bài	kia: 

Bài	tập	về	nhà	số	4:	Một	ngày	sinh	hoạt	đặc	biệt	của	một	nữ	Cư	sĩ.	 

(1)	Buổi	sáng,	vừa	ngủ	dậy	còn	buồn	ngủ,	cô	nhìn	đồng	hồ	và	nghĩ:	“Mới	
5	giờ,	mình	còn	buồn	ngủ	quá,	ngủ	thêm	tí	nữa”	rồi	nằm	xuống.	Đó	là	tâm	gì?	
(2)	Trong	lúc	ngủ	(tức	là	hẹn	đồng	hồ	5h	rồi,	bây	giờ	ngủ	nướng	thêm),	cô	mơ	
thấy	mình	trúng	số	độc	đắc,	rất	vui	mừng	sung	sướng	(thấy	trúng	số,	vì	vọng	
tưởng.	Ngủ	thêm	giờ	này	dễ	nằm	mơ	lắm).	Đó	là	tâm	gì?	(3)	Tỉnh	dậy,	cô	nhớ	
giấc	mơ,	bật	cười	và	nghĩ:	“Hóa	ra	chỉ	là	mơ	thôi”.	Đó	là	tâm	gì?	(4)	Sau	khi	
ăn	sáng,	cô	lướt	mạng	xã	hội	(ví	dụ	như	quý	vị	lướt	Facebook	đó),	thấy	một	
người	hàng	xóm	đăng	hình	đi	du	lịch	sang	trọng,	trong	lòng	nổi	lên	sự	ganh	
tỵ.	Đó	là	tâm	gì?	(5)	Nhưng	ngay	sau	đó,	cô	nghĩ:	“Không	nên	ghen	tỵ,	mình	
nên	hoan	hỷ	với	hạnh	phúc	của	người	khác”.	Đó	là	tâm	gì?	(6)	Cô	quyết	định	
tụng	kinh	buổi	sáng,	tâm	an	lạc,	tịnh	tín	nơi	Tam	Bảo.	Đó	là	tâm	gì?	(7)	Sau	
đó	cô	đi	làm,	có	đồng	nghiệp	lỡ	lời	chê	bai	khiến	cô	nổi	giận,	phản	ứng	nặng	



 
 

58 

lời.	Đó	là	tâm	gì?	(8)	Nhưng	chiều	về	nhớ	lại,	cô	thấy	hối	hận	và	nguyện	lần	
sau	sẽ	cố	gắng	nhẫn	nhịn	hơn	(tình	trạng	chung	của	chúng	ta	là	vậy	đó,	[xảy	ra]	
rồi	mới	cố	gắng	lần	sau).	(9)	Buổi	tối,	cô	bắt	đầu	ngồi	tu	Thiền	chỉ,	lấy	kasiṇa	
màu	xanh	(tức	là	Biến	xứ	màu	xanh)	làm	đề	mục	(tu	Thiền	chỉ).	Đó	là	tâm	gì?	
(10)	Nhờ	tinh	tấn,	cô	chứng	Sơ	thiền	Sắc	giới.	Đó	là	tâm	gì?	(11)	Sau	khi	xuất	
định,	cô	tận	hưởng	sự	hỷ	lạc	của	định	còn	lưu	lại	trong	tâm.	Đó	là	tâm	gì?	
(12)	Sau	đó,	cô	nghe	pháp	thoại	về	Tứ	Thánh	Đế,	tâm	khai	sáng	mạnh	mẽ,	
quán	sát	Vô	thường,	Khổ,	Vô	ngã.	Đó	là	tâm	gì?	(13)	Trong	lúc	quán	sát,	cô	
đoạn	trừ	Thân	kiến,	Hoài	nghi,	Giới	cấm	thủ,	chứng	quả	Tu-đà-hoàn	(Tức	là	
lúc	này	chứng	quả	Tu-đà-hoàn	luôn).	Đó	là	tâm	gì?	(14)	Sau	khi	chứng	quả,	cô	
ngồi	yên,	tâm	tràn	đầy	hỷ	lạc	an	tịnh,	không	do	suy	nghĩ	mà	như	một	kết	quả	
tự	nhiên.	Đó	là	tâm	gì?	(Cho	[ví	dụ]	những	tâm	này	để	quý	vị	làm	cho	quý	vị	nhớ).	
(15)	Trước	khi	đi	ngủ,	cô	nhớ	lại	công	đức	tu	tập	trong	ngày,	khởi	tâm	mong	
mọi	người	cũng	được	lợi	ích	như	mình.	(Tức	là	mình	chứng	quả	rồi	cho	nên	
mong	người	ta	tu	cũng	được	[như	mình]).	Đó	là	tâm	gì?	(16)	Đêm	đến,	cô	ngủ	
say,	không	mộng	mị.	Đó	là	tâm	gì? 

Hãy	xác	định	tâm	của	người	nữ	Cư	sĩ	trong	từng	tình	huống	được	đánh	
số.	Lưu	ý:	Cần	chỉ	rõ	về	loại	tâm	(tham,	sân,	si,	thiện,	quả,	duy	tác,	thiền,	siêu	
thế);	Thọ	(hỷ,	ưu,	xả);	Có	trí	hay	không,	hợp	tà	kiến	hay	không,	hữu	trợ	hay	
vô	trợ.	

Đây	là	bài	tập	về	nhà,	quý	vị	nhớ	chép	vào,	còn	không	thì	Thiện	Trang	sẽ	
bình	luận	dưới	bài	này	để	cho	quý	vị	có	thể	coi,	và	đăng	lên	Facebook.	Có	thêm	
bài	nữa,	làm	thêm	một	lần	nữa,	thực	ra	có	bấy	nhiêu	tình	huống	đó	thôi,	làm	tới	
làm	lui	rồi	thì	nhớ.	Lần	trước	sai	thì	sai	một	lần,	sai	hai	lần	thôi	chứ,	làm	sao	sai	
hoài.	Có	nhiều	tình	huống	quen	rồi,	mới	đầu	cái	nào	cũng	lạ	cho	nên	sai,	sau	đó	
quen	rồi	thì	mình	nắm	trong	tình	huống	cuộc	sống	mình,	hầu	như	có	bấy	nhiêu	
[tâm]	đó	mà. 

Như	vậy	để	cho	quý	vị	làm	những	tâm	đó,	có	16	đáp	án.	Quý	vị	làm	sẵn	đi,	
làm	câu	nào	thì	quý	vị	nhớ	đánh	số	vào	thì	mới	rõ,	mới	biết	tâm	nào.	Cứ	để	sẵn	
trong	máy,	tới	giờ	rồi	copy	dán	vô	là	nhanh	nhất.	Bữa	nào	[giảng]	thì	mời	quý	vị	



 
 

59 

bình	luận	vào.	Nếu	quý	vị	có	thắc	mắc	nào,	có	thể	không	hỏi	trong	Zoom	cũng	
được,	quý	vị	bình	luận	dưới	bài	này	trên	Facebook	Thích	Thiện	Trang	hoặc	trang	
YouTube	Thích	Thiện	Trang.	Quý	vị	bình	luận	câu	hỏi	thì	Thiện	Trang	sẽ	giải	đáp.	 

Thêm	một	thông	báo	nữa	là	thứ	Bảy	này	quý	vị	nghỉ	nha,	vì	chúng	ta	học	
nhiều	rồi,	nghỉ	bớt	để	có	thời	gian	ôn	tập,	chứ	học	nhiều	quá	là	bị	trạo	cử	đó,	học	
ít	ít	thôi.	Học	để	hành,	chứ	không	phải	học	để	tưới	tẩm	cho	đỡ	phiền	não,	lấy	Pháp	
để	chữa	cháy	không	[thôi]	thì	không	được.	Mà	mình	phải	thực	hành	để	mình	giải	
thoát.	Cho	nên	quý	vị	hãy	cố	gắng.	 

Kính	chào	toàn	thể	quý	vị.	Mời	quý	vị	chúng	ta	cùng	hồi	hướng. 

Nguyện	đem	công	đức	này	

Hướng	về	khắp	tất	cả	

Đệ	tử	cùng	chúng	sanh	

Đều	trọn	thành	Phật	đạo”. 
 


