
SỰ TRUYỀN THỪA CỦA PHẬT PHÁP,  

PHÂN TÍCH LỊCH SỬ, KINH ĐIỂN VÀ SỰ LỆCH ĐI CỦA GIÁO LÝ 

 

*NGUỒN TƯ LIỆU NGHIÊN CỨU: 

1. Nguồn gốc cổ điển: Nikāya (Pāli Canon), A-hàm (Hán tạng), Kathāvatthu (thuộc A-tỳ-đàm), 

Mahāvamsa (Biên niên sử). 

2. Kinh Đại thừa: Bát-nhã, Pháp Hoa, Hoa Nghiêm, Duy Ma Cật, A Di Đà. 

3. Luận Đại thừa: Trung Quán, Duy Thức. 

4. Nguồn Trung Hoa: ngài Đàm Loan, Thiện Đạo, Huệ Năng. 

5. Học giả hiện đại: Étienne Lamotte, A.K. Warder, Paul Williams, Bhikkhu Analayo, Thích Minh Châu. 

… 

 

1.Ngài Étienne Paul Marie Lamotte 
Sinh: 21 tháng 11 năm 1903 tại Dinant, Bỉ 
Mất: 5 tháng 5 năm 1983 tại Louvain-la-Neuve, Bỉ 
Quốc tịch: Bỉ 
Chức vụ: Giáo sư tại Université Catholique de Louvain (UCLouvain) 
Lĩnh vực: Ấn Độ học, Phật học, ngôn ngữ học so sánh (Pāli, Sanskrit, Hán, Tây Tạng). 
 
2. Ngài Anthony Kennedy Warder 
Sinh: 1924 (Anh) 
Mất: 2013 (Canada) 
Quốc tịch: Anh, sau định cư và giảng dạy tại Canada. 



Chức vụ: Giáo sư Đại học Toronto, Khoa Ấn Độ học và Phật học 
Lĩnh vực chuyên môn: Pāli, Sanskrit, Prakrit; Văn học Ấn Độ cổ; Lịch sử phát triển của Phật giáo 
Nguyên thủy và Đại thừa 
 
3. Ngài Paul M. Williams 
Sinh: năm 1950, tại Anh 
Học vị: Tiến sĩ Triết học (Ph.D., University of Oxford) 
Chức vụ: Giáo sư (Professor of Indian and Tibetan Philosophy), University of Bristol (Anh); Giám đốc 
Centre for Buddhist Studies, Đại học Bristol 
Chuyên ngành: Triết học Ấn Độ và Tây Tạng; Tư tưởng Đại thừa (Madhyamaka & Yogācāra); So sánh 
triết học Phật giáo và Kitô giáo. 
 
4.Ngài Bhikkhu Anālayo (Là Pháp danh, Thế danh: (không công bố rộng rãi; người Đức) 
Sinh: năm 1962, tại Đức. 
Xuất gia: năm 1995 tại Sri Lanka, theo truyền thống Theravāda. 
Học vị: Tiến sĩ Triết học (Ph.D., University of Peradeniya, Sri Lanka, 2000) 
Chức vụ hiện nay: Giáo sư nghiên cứu tại Numata Center for Buddhist Studies, University of 
Hamburg (Đức); Giảng sư tại Barre Center for Buddhist Studies (Mỹ); Tăng sĩ cư trú tại Barre, 
Massachusetts. 

 

 

I. PHẬT GIÁO NGUYÊN THỦY (Ấn Độ – Thế kỷ 5–3 TCN) 

Đức Phật Thích-ca Mâu-ni (563–483 TCN) giảng dạy Tứ Diệu Đế, Bát Chánh Đạo, Thập Nhị Nhân 

Duyên, Vô Ngã, Duyên Khởi, Niết-bàn. 

Không bàn về thần linh, không chấp thường – đoạn, có – không; tư tưởng Trung đạo là gốc của Trung 

Quán sau này. 



Tạng Kinh, Luật, Luận lúc này chưa được viết thành kinh mà chỉ truyền miệng gồm 

1 Kinh tạng Tụng nhớ lời Phật dạy 

2 Luật tạng Tụng nhớ giới luật tăng đoàn 

3 Luận tạng 
Tụng nhớ phân tích pháp, tâm theo duyên khởi. Cốt lõi: “Sabbe dhammā anattā” – Tất 

cả các pháp đều vô ngã (Dhammapada 279) 

  

“Tất cả pháp vô ngã, 

Với Tuệ quán thấy vậy, 

Ðau khổ được nhàm chán 

Chính con đường thanh tịnh”. 

(Kinh Pháp Cú 279) 

 

*Kỳ kết tập Kinh điển lần thứ nhất 

• Thời gian: Khoảng năm 483 TCN (ngay sau khi Đức Phật nhập Niết-bàn). 

• Địa điểm: Hang động Sattapanni (Thất Diệp), thành Rajagaha (Vương Xá, Ấn Độ). 

• Chủ trì: Ngài Đại Ca-diếp (Mahākassapa). 

• Thành phần: 500 vị A-la-hán. 

• Nội dung: 

o Ngài A-nan tụng lại Kinh tạng (Sutta Pitaka). 

o Ngài Upāli (Ưu-ba-ly) tụng lại Luật tạng (Vinaya Pitaka). 



o Khi ấy Luận tạng A-tỳ-đàm (Abhidhamma) chưa được hệ thống hóa. 

 

** Kỳ kết tập Kinh điển lần thứ hai 

• Thời gian: Khoảng 100 năm sau Niết-bàn của Đức Phật. 

• Địa điểm: Thành Vesāli (Tỳ-xá-ly). 

• Nội dung: Giải quyết tranh luận về giới luật (10 điều tiểu giới). 

• Kết quả: Một nhóm không đồng ý với kết luận chính thức tách ra — về sau trở thành tiền 

thân của Phật giáo Đại chúng bộ (Mahāsāṃghika). 

Đặc điểm cốt lõi giai đoạn này (Ấn Độ, TK 5-3 TCN): 

• Duyên khởi – không có gì tồn tại độc lập. 
• Vô ngã – không có “tự ngã” thường hằng. 
• Tứ Diệu Đế – khổ, tập, diệt, đạo. 
• Bát Chánh Đạo – con đường thực hành cụ thể. 
• Không thần linh, không tha lực. 

 Tính nguyên thủy: Toàn bộ giáo pháp đều dựa trên kinh nghiệm chứng ngộ trực tiếp và lý duyên 
khởi — tuyệt đối trung đạo, không chấp “có – không”, “thường – đoạn”. 

 

 

II. GIAI ĐOẠN PHÂN PHÁI (Thế kỷ 3 TCN – 1 CN) 

***Kỳ kết tập Kinh điển lần thứ ba 

• Thời gian: Khoảng năm 250 TCN. 

• Địa điểm: Thành Pāṭaliputta (Hoa Thị Thành). 



• Chủ trì: Tỳ-kheo Moggaliputta Tissa, dưới triều vua A Dục (Aśoka). 

• Nội dung: 

o Thanh lọc tăng đoàn khỏi những phần tử không chính tín. 

o Hệ thống hóa Luận tạng (Abhidhamma Pitaka). 

o Gửi các phái đoàn truyền giáo đi nhiều nước, trong đó có Sri Lanka. 

Sau khi Phật nhập diệt 100–200 năm, hội kết tập lần 2 và 3 dẫn đến chia rẽ giữa Thượng tọa bộ 

(Theravāda) và Đại chúng bộ (Mahāsāṃghika). 

Đại chúng bộ nhấn mạnh tính siêu việt của Phật – mầm mống của Đại thừa. 

****Kỳ kết tập Kinh điển lần thứ tư (theo Nam truyền – Theravāda) 

• Thời gian: Khoảng năm 20 TCN. 

• Địa điểm: Sri Lanka, tại Aloka-lena (Hang Aloka). 

• Dưới triều vua: Vattagamani Abhaya. 

• Đặc điểm: Lần đầu tiên Tam Tạng được ghi chép bằng chữ viết (chữ Pāli), thay vì chỉ 

truyền miệng. 

Đây là nền tảng của Tam Tạng Pāli hiện còn trong Phật giáo Nam truyền. 

 

**** Kỳ kết tập Kinh điển lần thứ tư (theo Bắc truyền – Đại thừa) 

• Địa điểm: Thành Ca-thấp-di-la (Kashmir). 

• Dưới triều vua: Ca-ni-sắc-ca (Kaniṣka). 

• Nội dung: Biên tập Luận tạng theo hệ thống A-tì-đạt-ma Đại thừa. 



Là nền tảng cho Abhidharma của Nhất thiết hữu bộ (Sarvāstivāda) và các bộ phái Bắc 

truyền khác. 

Đặc điểm giai đoạn phân phái – 200 năm sau Phật (TK 3 TCN – 1 CN) 

• Cuộc kết tập lần 2–3, bất đồng về giới luật và quan điểm triết học. 

• Thượng tọa bộ (Theravāda): Giữ nguyên giáo pháp gốc, trọng tự lực, thiền định. 

• Đại chúng bộ (Mahāsāṃghika): Mở rộng lý tưởng, xem Phật là siêu việt, xuất hiện nhiều 

cõi Phật. 

Điểm lệch đầu tiên: 

• Khởi đầu việc “thần hóa Đức Phật”. 

• Bắt đầu xuất hiện ý tưởng “đa Phật, đa thế giới” – vượt ra khỏi mô hình duyên khởi gốc. 

 

III. PHẬT GIÁO ĐẠI THỪA ẤN ĐỘ (Thế kỷ 1–6 CN) 

Sự xuất hiện của các kinh điển Đại thừa: 

- Kinh Bát-nhã Ba-la-mật-đa (Tánh Không, Vô tự tánh). 

- Kinh Pháp Hoa, Hoa Nghiêm (Phật tánh phổ biến, Nhất thừa). 

- Kinh Duy Ma Cật, Lăng Già (Bất nhị, Duy thức). 

- Kinh A Di Đà, Vô Lượng Thọ, Quán Vô Lượng Thọ (Tha lực, Tịnh độ). 

Nhiều kinh Đại thừa không có trong kết tập ban đầu, không có chứng cứ Ấn Độ cổ; khả năng sáng tác 

hậu kỳ (~300 năm sau Phật). 

 



Đặc điểm giai đoạn Đại thừa Ấn Độ (TK 1–6 CN) 

Thế kỷ 
Kinh điển / 

Tác giả 
Thêm – Bớt – Diễn giải Lệch khỏi nguyên lý nào 

I–II CN 
Kinh Bát-nhã, 

Long Thọ 

Thêm khái niệm “Tánh Không” – 

diễn giải Duyên khởi ở tầng sâu 
 Không lệch, chỉ mở rộng tư duy “vô tự tánh” 

II–III 

CN 

Pháp Hoa, 

Hoa Nghiêm 

Thêm “Phật tánh phổ biến”, “Nhất 

thừa” 

 Bắt đầu mâu thuẫn với Vô ngã, vì coi ai cũng 

có “Phật tánh” như bản thể cố định. 

II–III 

CN 

Duy Ma Cật, 

Lăng Già 
“Tâm tức Phật”, “Duy tâm sở hiện” 

Có nguy cơ rơi vào chủ nghĩa duy tâm, xa rời 

Duyên khởi thực nghiệm 

II–III 

CN 

A Di Đà, Vô 

Lượng Thọ 
Phát triển “tha lực – Tịnh độ” 

Lệch hẳn khỏi Tự lực – Vô ngã, tạo cơ chế 

“cầu nguyện – cứu độ” 

Từ đây, Đại thừa tách thành hai khuynh hướng: 

1. Triết học Đại thừa (Long Thọ, Vô Trước, Thế Thân) – vẫn duy trì tinh thần Duyên khởi. 
2. Tôn giáo Đại thừa (Pháp Hoa, Tịnh độ) – bắt đầu tôn giáo hóa, dựa trên niềm tin và tha 

lực. 

 

IV. TƯ TƯỞNG TRIẾT HỌC ĐẠI THỪA 

Ngài Long Thọ (Nāgārjuna): Trung Quán Luận – “Nhân duyên sở sinh pháp, ngã thuyết tức thị 

Không.” 



Ngài Thế Thân & Vô Trước: Duy Thức học – “Vạn pháp duy tâm sở hiện.” 

Đây là giai đoạn triết học hóa Đại thừa, chưa xa rời Duyên khởi. 

 

V. TỪ TRIẾT HỌC chuyển sang TÍN NGƯỠNG (Trung Hoa, TK II–X) 

1.Các dịch giả như Chi-lâu-ca-sấm, Cưu-ma-la-thập, Khang Tăng Khải đưa kinh Đại thừa vào Hán văn. 

2.Ngài Đàm Loan, Đạo Xước, Thiện Đạo khởi xướng Tịnh độ tông – tha lực cứu độ. 

3.Ngài Huệ Năng, Mã Tổ, Lâm Tế phản tỉnh: “Tâm tịnh tức Phật độ tịnh”. Đưa Phật giáo về lại gần 

Nguyên thủy. 

Thế kỷ 
Nhân vật / Tông 

phái 
Biến đổi Lệch khỏi nguyên lý 

II–III 
Chi-lâu-ca-sấm, 

Khang Tăng Khải 

Dịch kinh Đại thừa sang Hán; hòa 

trộn Lão–Trang 
Biến triết lý thành ẩn ngữ siêu hình. 

V–VI Đàm Loan Tha lực niệm Phật – “Dị hành đạo” Sai với Vô ngã, Tự lực. 

VII Thiện Đạo, Đạo Xước Tín – Nguyện – Hạnh 
Thay Bát Chánh Đạo bằng tín 

ngưỡng cầu vãng sinh. 

VII–IX Huệ Năng, Lâm Tế Phản tỉnh – Thiền Tông 
Phục hồi “Tự tánh giác ngộ”, gần với 

Vô ngã – Duyên khởi. 



 

Thời kỳ suy thoái và phân tông (TK IX–XIII) 

• Mật tông du nhập từ Tây Tạng – thêm yếu tố thần chú, nghi quỹ, linh ứng. 
• Thiền – Tịnh – Mật tách thành tông phái riêng biệt. 

Sai lệch tổng thể: 
Phật pháp bị chia nhỏ, đánh mất Trung đạo và Duyên khởi, mỗi tông giữ một phần giáo lý và tuyệt 
đối hóa nó. 

 

VI. SỰ MAI MỘT VÀ CHỈNH SỬA GIÁO LÝ 

Từ thế kỷ I–XIII sau CN: 

- Thần thánh hóa Đức Phật thành “đấng cứu độ”. 

- Viết thêm kinh Đại thừa mới: Pháp Hoa, Hoa Nghiêm, A Di Đà. 

- Pha trộn triết học Ấn giáo, Lão–Trang (Nho, Đạo) ở Trung Quốc. 

- Lễ nghi – cầu nguyện thay cho Thiền quán – Chánh niệm. 

- Phân chia Thiền – Tịnh – Mật thành tông phái đối lập. 

 

VII. ĐỐI CHIẾU VĂN BẢN HỌC 

- Kinh Bát-nhã có gốc trong Tương Ưng và Trung Bộ (SN 12, MN 121). 

- Kinh Pháp Hoa, Hoa Nghiêm, A Di Đà không có bản Pāli tương đương. 



- Tư tưởng “Phật tánh”, “Như Lai tạng” mâu thuẫn với Vô ngã. 

- Tịnh độ, Mật tông – xa rời Duyên khởi, mang tính tôn giáo hóa. 

 

VII.1. NHÓM KINH CÓ GỐC TRỰC TIẾP TRONG NIKĀYA (Diễn giải mở rộng) 

Kinh Đại thừa Tư tưởng chính 
Tương ứng trong Nikāya / 

A-hàm 

Tình trạng học 

thuật 
Nhận định 

Bát-nhã Ba-la-mật-đa 

(Aṣṭasāhasrikā, v.v.) 
(Ra đời khoảng 100 TCN – 50 

SCN) 

“Tánh Không”, 

“Vô tự tánh”, 

“Sắc tức thị 

Không” 

Kinh Tương Ưng Duyên Khởi 

(SN 12), Kinh Vô Ngã Tướng 

(SN 22.59), Kinh Không (MN 

121–122) 

Có gốc rõ trong 

Pāli – diễn giải 

sâu hơn Duyên 

khởi 

Triết học hóa 

Duyên khởi, 

không sai lệch 

tinh thần. 

Trung Quán Luận 

(Nāgārjuna) 
(Ra đời khoảng năm 150–250 

SCN) 

“Nhân duyên sở 

sinh pháp, ngã 

thuyết tức thị 

Không” 

Kinh Trung Bộ MN 115 – 

Kinh Nhiếp Thủ (giải thích 

trung đạo), SN 12.15 – Kinh 

Kaccāyana 

Căn cứ trực 

tiếp Pāli 

Giữ nguyên tinh 

thần Trung đạo. 

Duy Thức Luận 

(Yogācārabhūmi, 

Abhidharmakośa) 
(Ra đời khoảng thế kỷ IV – đầu 

thế kỷ V SCN (~350–420 SCN)) 

“Tâm duy thức”, 

“Pháp duy biểu” 

Kinh Tương Ưng Tâm (SN 

12.61), Kinh Vô Ngã Tướng 

Tái diễn giải 

hiện tượng tâm 

lý Pāli 

Diễn giải hợp lý, 

nhưng nếu hiểu 

cực đoan, rơi vào 

duy tâm. 

 



VII.2. NHÓM KINH “CÓ LIÊN HỆ LỎNG LẺO” (mượn khái niệm, thêm yếu tố siêu hình) 

Kinh Đại thừa Tư tưởng chính 
Gốc trong Nikāya / A-

hàm 

Mức độ thêm 

thắt 
Nhận định 

Hoa Nghiêm 

(Avataṃsaka) 
(Ra đời trong nhiều giai đoạn, 

từ thế kỷ I TCN đến khoảng thế 

kỷ IV SCN). 

“Pháp giới duyên 

khởi”, “Nhất tâm 

bao hàm vạn 

pháp” 

Dựa lỏng lẻo trên “Duyên 

khởi”, nhưng thêm “Pháp 

giới nhất thể” 

Pha trộn triết học 

Ấn giáo 

(Brahman) 

Duyên khởi bị 

chuyển thành 

“Pháp giới đồng 

nhất thể”. 

Duy Ma Cật 

(Vimalakīrti) 
(Ra đời hoảng thế kỷ I – II sau 

Công nguyên) 

“Bất nhị pháp 

môn”, “Tâm tịnh 

tức quốc độ tịnh” 

Gợi ý từ Kinh Tạp A-hàm 

(SA 297 – “Pháp và phi 

pháp”) 

Thêm mô hình 

“Cư sĩ tại gia 

thuyết pháp” 

Có yếu tố xã hội 

hóa, nhưng thêm 

màu sắc văn học. 

Lăng Già (Laṅkāvatāra) 
(Ra đời khoảng thế kỷ III – IV 

sau Công nguyên (250–350 

SCN)) 

“Như Lai tạng”, 

“Duy tâm sở hiện” 

Phần “tâm tạo cảnh” từ 

SN 12.40, nhưng thêm 

“Như Lai tạng” – không 

có trong Pāli 

Thêm yếu tố bản 

thể luận 

Có yếu tố “ngã vi 

tế” – mâu thuẫn 

Vô ngã. 

Kinh Pháp Hoa 

(Saddharma 

Puṇḍarīka) 
(Ra đời khoảng thế kỷ I – II sau 

Công nguyên (100–200 SCN)) 

“Nhất thừa”, 

“Phật tánh phổ 

biến” 

Không có gốc Nikāya, 

nhưng dùng ẩn dụ từ 

Kinh Ví Dụ Áo Rách (MN 

7) 

Sáng tác thần học 

hóa 

Bắt đầu thần 

thánh hóa Phật và 

cứu độ phổ quát. 

 



VII.3. NHÓM KINH KHÔNG CÓ GỐC TRONG NIKĀYA (Sáng tác hậu kỳ, tôn giáo hóa) 

Kinh Đại thừa 
Tư tưởng 

chính 

Đối chiếu trong 

Nikāya 

Nguồn khảo 

cổ / văn bản 

học 

Đánh giá học giả 

hiện đại 

A Di Đà, Vô Lượng Thọ 
(Ra đời khoảng 100–200 năm SCN) 

“Tha lực – 

Vãng sinh – 

Cực Lạc” 

Không có bản Pāli hay 

A-hàm tương đương 

Có bản 

Sanskrit, 

nhưng không 

đầy đủ. 

Étienne Lamotte, 

Paul Williams: “Sáng 

tác hậu kỳ nhằm phổ 

cập tín ngưỡng đại 

chúng”. Quán Vô Lượng Thọ 
(Ra đời khoảng 250–300 năm SCN) 

“Tha lực – 

Vãng sinh – 

Cực Lạc” 

Không có bản Pāli hay 

A-hàm tương đương 

Không tìm 

thấy bản 

Sanskrit cổ; chỉ 

có bản Hán  

Kinh Thủ Lăng Nghiêm 
(Ra đời khoảng 650–750 năm SCN) 

“Thức thứ 

tám, Như 

Lai tạng” 

Không có trong Pāli 
Chỉ xuất hiện ở 

Trung Hoa  

Các học giả (Ui 

Hakuju, Lü Cheng): 

“Sáng tác tại Trung 

Hoa”. 

Kinh Hoa Thủ, Kinh Đại Bát Niết-

bàn (phiên bản Đại thừa) 
(Ra đời khoảng 300–400 năm SCN) 

“Phật tánh 

thường 

trụ”, “Như 

Lai bất 

diệt” 

Không tương đương 

với Mahāparinibbāna 

Sutta (DN 16) 

Bản Hán TK 

IV–V, bản 

Sanskrit Kinh 

Niết Bàn 

không đầy đủ 

Học giả Hirakawa: 

“Dịch giả Hán sáng 

tác mở rộng từ ý 

niệm Bản thể Phật”. 



Kinh Đại Nhật 

(Mahāvairocanābhisambodhi) 
(Ra đời khoảng 650–725 năm SCN) 

“Phật Tỳ Lô 

Giá Na, Mật 

chú – ấn 

pháp” 

Không có 

Tây Tạng – Ấn 

giáo ảnh 

hưởng, có bản 

Sanskrit. 

Snellgrove, Tucci: 

“Kinh Mật tông hậu 

kỳ, hòa trộn Tantra”. 

 

 VII.4. ĐỐI CHIẾU TỪ NGUYÊN (Pāli ↔ Sanskrit ↔ Hán) 

TT 
Khái niệm Pāli nguyên 

thủy 

Tương ứng Đại thừa / Hán 

tạng 
Ghi chú so sánh 

1 
Paṭiccasamuppāda 

(Duyên khởi) 

Pratītya-samutpāda → “Tánh 

Không” (Śūnyatā) 

Dịch đúng, nhưng về sau biến thành “vô tự 

tánh” mang màu siêu hình. 

2 Anattā (Vô ngã) “Như Lai tạng”, “Phật tánh” 
Trái nghĩa: “Như Lai tạng” trở thành bản 

thể tiềm ẩn → sai lệch gốc. 

3 
Sati – Samādhi – Paññā 

(Niệm – Định – Tuệ) 

“Niệm Phật”, “Tam mật tương 

ưng” 

Biến thực hành tâm lý thành nghi thức tôn 

giáo. 

4 Nibbāna (Niết-bàn) 
“Đại Niết-bàn” (Pháp thân 

thường trụ) 

Pāli: đoạn tận tham–sân–si; Đại thừa: bản 

thể vĩnh hằng → đối nghịch gốc. 

 

 VII.6. NHẬN ĐỊNH HỌC GIẢ (tóm tắt) 

TT 
Học giả Tác phẩm / năm 

1 Étienne Lamotte (Histoire du Bouddhisme 

Indien, 1958) 

Các kinh Đại thừa đầu tiên (Bát-nhã) có thể xuất hiện 

khoảng TK I CN; phần lớn còn lại sáng tác muộn TK II–III. 



2 
A.K. Warder (Indian Buddhism, 2000) 

Kinh Nikāya là nguồn gốc xác thực duy nhất; Đại thừa 

phát triển tại Nam Ấn từ nhánh Mahāsāṃghika. 

3 
Paul Williams (Mahāyāna Buddhism, 1989) 

Đại thừa chuyển từ triết học sang tôn giáo hóa do nhu cầu 

quần chúng – không do chính Đức Phật dạy. 

4 Bhikkhu Analayo (Comparative Study of the 

Majjhima Nikāya and Madhyama Āgama, 

2011) 

So sánh song ngữ xác nhận hầu hết nội dung Đại thừa 

không có bản tương đương trong A-hàm. 

 

VII.7. TỔNG KẾT: CẤP ĐỘ “XA GỐC” CỦA CÁC BỘ KINH  

Mức độ Đặc điểm Ví dụ 

1️⃣ Nguyên thủy 
Có trong Nikāya – đồng nhất tinh 

thần Phật dạy 

Dhammapada, Satipaṭṭhāna, Anattalakkhaṇa  

(Giới, Định, Tuệ) 

2️⃣ Phát triển triết học 
Dựa trên Duyên khởi, không trái 

Vô ngã 
Bát-nhã, Trung Quán, Duy thức 

3️⃣ Tín ngưỡng hóa Thêm tha lực, Phật tánh, quốc độ Pháp Hoa, Hoa Nghiêm 

4️⃣ Thần thoại hóa / Bản 

thể luận 

Thêm cõi Cực Lạc, Như Lai tạng, 

thần chú 
A Di Đà, Lăng Nghiêm, Đại Nhật 

5️⃣ Hậu kỳ pha trộn 
Kết hợp Ấn giáo – Lão Trang – 

Mật pháp 
Mật tông, Kim Cang thừa 

 



VIII. TỔNG KẾT VÀ ĐÁNH GIÁ 

1. Phật giáo nguyên thủy giữ trọn vẹn Duyên khởi – Vô ngã. 

2. Đại thừa triết học (Long Thọ, Duy Thức) diễn giải hợp lý. 

3. Đại thừa tín ngưỡng (Tịnh độ, Pháp Hoa) làm lệch tinh thần Bát Chánh Đạo. 

4. Trung Hoa hóa biến Phật pháp thành tôn giáo cầu nguyện. 

5. Phục hưng thời hiện đại (Theravāda) đang đưa Phật giáo trở lại tinh thần gốc. 

 


