
1 

Giới	Học	Người	Cư	Sĩ	1	

Quy	Y	Tam	Bảo	Buổi	1	

Giảng	giải:	Thầy	Thích	Thiện	Trang	

Giảng	ngày:	11/10/2025	

Phát	trực	tiếp	trên	Kênh	YouTube	Thích	Thiện	Trang.	

Link	YouTube	tại	đây:	https://www.youtube.com/watch?v=vJQIoGgP5fk		

và	 mạng	 xã	 hội	 Facebook:	 Fanpage	 Thích	 Thiện	 Trang	
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang	

	

Nam	Mô	Bổn	Sư	Thích	Ca	Mâu	Ni	Phật!	

							 Kính	chào	toàn	thể	quý	vị	đồng	tu!	Hôm	nay	chúng	ta	đổi	chủ	
đề,	chúng	ta	học	lại	về	Giới	luật	dành	cho	người	Cư	sĩ.	Thật	ra	tựa	
đề	đúng	với	 tên	gọi	 của	Phật	 là	Giới	Học	Người	Cư	Sĩ.	Tức	 là	 tự	
nguyện	học	Giới	 (chứ	không	phải	ép	buộc),	giới	của	Đức	Phật	 là	
dành	cho	sự	tự	nguyện.	Ai	giữ	gìn,	ai	thọ	trì	thì	người	đó	được	lợi	
ích,	chứ	không	có	một	sự	ép	buộc	giống	như	trong	thế	gian,	cho	nên	
gọi	là	Giới	Học.	Đó	là	lý	do	chúng	ta	dùng	chữ	“Giới	Học	Người	Cư	
Sĩ”.	

Phần	này	tất	nhiên	chúng	ta	sẽ	học	về	Ngũ	giới,	Bát	quan	trai	
giới,	 và	học	về	phần	Tam	Bảo,	Quy	y	Tam	Bảo.	Nhiều	người	nói	
chúng	ta	biết	Tam	Bảo	rồi.	Thật	ra	chưa!	Thiện	Trang	nói	để	đi	vào	
con	đường	bất	hoại	tịnh,	đi	vào	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	thì	có	bốn	niềm	
tin	bất	hoại.	Đó	là	niềm	tin	bất	hoại	đối	với	Phật,	niềm	tin	bất	hoại	
đối	với	Pháp,	niềm	tin	bất	hoại	đối	với	Tăng,	và	thành	tựu	Thánh	
giới,	hay	niềm	tin	bất	hoại	đối	với	Thánh	giới.	

https://www.youtube.com/watch?v=wi6cF7dB1sA&list=PLCGtE8dDSP8FgO7DpscpyNg0Hk
https://www.youtube.com/watch?v=vJQIoGgP5fk
https://www.youtube.com/watch?v=vJQIoGgP5fk
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang


2 

						 Chủ	đề	này	chính	là	cung	cấp	cho	quý	vị	điều	đó.	Tức	là	chúng	
ta	phải	hiểu	Phật	như	thế	nào,	hiểu	đúng	Phật	thì	mới	bất	hoại	tịnh	
đối	với	Phật;	hiểu	đúng	Pháp	thì	mới	bất	hoại	tịnh	đối	với	Pháp;	
hiểu	đúng	Tăng	thế	nào	thì	mới	bất	hoại	tịnh	với	Tăng;	và	hiểu	đúng	
Giới.	Đây	là	một	con	đường	để	đi	vào	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	(quả	Dự	
lưu),	thì	niềm	tin	bất	hoại	đối	với	Phật	thôi	cũng	đủ	rồi.	Hôm	nay	
chúng	ta	sẽ	học	về	điều	đó.	

Chúng	ta	sẽ	mất	một	hoặc	hơn	một	buổi	để	tìm	hiểu	về	Phật	
Pháp	Tăng	(Tam	Bảo),	quy	y	như	thế	nào.	Sau	đó	chúng	ta	sẽ	vào	
phần	Ngũ	giới	và	Bát	quan	trai	giới.	Lần	này	Thiện	Trang	dùng	tài	
liệu	chủ	yếu	bên	Nam	truyền,	tất	nhiên	thỉnh	thoảng	cũng	lấy	[bên]	
Bắc	truyền	vào	nhưng	chủ	yếu	là	Nam	truyền	thôi.	Bắc	truyền	thì	
chúng	ta	dựa	vào	Kinh	A	Hàm.	Tại	vì	lần	trước	Thiện	Trang	chia	sẻ	
về	Bắc	truyền	rồi,	cho	nên	lần	này	chia	sẻ	về	Nam	truyền	để	chúng	
ta	có	sự	so	sánh.	

	 Phần	đầu	tiên	Thiện	Trang	xin	giới	thiệu	về:		

I.Quy	y	Tam	Bảo	(Tisaraṇa).	

Lợi	Ích	Của	Quy	Y	Tam	Bảo	

(Theo	Kinh	Tương	Ưng	Bộ)	

Một	 thời	 Tôn	 giả	 Mahāmoggallāna	 trú	 ở	 Sāvatthī,	 tại	
Jetavana,	vườn	ông	Anāthapiṇḍika.	

Rồi	Tôn	giả	Mahāmoggallāna	như	người	lực	sĩ	duỗi	cánh	
tay	đang	co	lại,	hay	co	lại	cánh	tay	đang	duỗi	ra,	như	vậy	biến	
mất	ở	Jetavana	và	hiện	ra	trước	mặt	chư	Thiên	ở	Tāvatiṃsa	
(Tam	thập	Tam	thiên).	

Rồi	Thiên	chủ	Sakka	cùng	với	500	chư	Thiên	đi	đến	Tôn	
giả	 Mahāmoggallāna;	 sau	 khi	 đến,	 đảnh	 lễ	 Tôn	 giả	
Mahāmoggallāna	rồi	đứng	một	bên.	



3 

Tôn	giả	Mahāmoggallāna	nói	với	Thiên	chủ	Sakka	đang	
đứng	một	bên:	

Bài	Kinh	này	nói	về	tôn	giả	Mục	Kiền	Liên.	Ngài	lên	cung	trời	
Tam	Thập	Tam	(trời	Đao	Lợi),	rồi	hiện	trước	chư	Thiên.	Thiên	chủ	
Sakka	(vua	trời	Đao	Lợi)	cùng	với	500	chư	Thiên	đi	đến	Tôn	giả	
Mục	Kiền	Liên	(Mahāmoggallāna).	Sau	khi	đi	đến	đảnh	lễ	Tôn	giả	
Mục	Kiền	Liên	rồi	đứng	qua	một	bên,	lúc	đó	ngài	Mục	Kiền	Liên	nói	
với	Thiên	chủ	Sakka	(vua	trời	Đế	Thích)	đang	đứng	một	bên	rằng:	

									-	Lành	thay,	này	Thiên	chủ,	là	quy	y	Phật.	Do	nhân	quy	y	
Phật,	này	Thiên	chủ,	ở	đây	một	số	chúng	sanh,	sau	khi	 thân	
hoại	mạng	chung,	được	sanh	lên	thiện	thú,	Thiên	giới,	cõi	đời	
này.		

Ở	đây	ngài	Mục	Kiền	Liên	nói	quy	y	Phật,	do	nhân	quy	y	Phật,	
có	một	số	chúng	sanh	sau	khi	thân	hoại	mạng	chung,	được	sanh	lên	
thiện	thú	(đường	lành)	và	Thiên	giới,	cõi	đời	này.	Đó	là	quy	y	Phật	
được	lợi	ích	như	thế.	

Lành	thay,	này	Thiên	chủ,	là	quy	y	pháp.	Do	nhân	quy	y	
Pháp,	này	Thiên	chủ,	ở	đây	một	số	chúng	sanh,	sau	khi	thân	
hoại	mạng	chung,	được	sanh	lên	thiện	thú,	Thiên	giới,	cõi	đời	
này.	(Tức	là	do	nhân	quy	y	Pháp	cũng	được	sanh	lên	cõi	lành,	cõi	
Trời).	

Để	cho	đỡ	buồn	ngủ,	Thiện	Trang	kể	câu	chuyện	trong	Kinh	
Tăng	Nhất	A	Hàm:	Có	vị	một	Thiên	tử	(một	vị	ở	cõi	trời	Đao	Lợi)	
khi	thọ	mạng	sắp	hết	thì	năm	tướng	suy	hao	hiện	ra	nơi	thân.	Vị	đó	
rất	lo	sợ	vì	biết	rằng	sắp	tới	mình	sẽ	làm	heo	trong	một	thành	ở	tại	
Ấn	Độ	(thành	La-duyệt).	Ông	rất	hoang	mang,	lo	sợ,	khóc	lóc	(tại	vì	
chư	Thiên	chưa	chết	liền	cho	nên	còn	biết).	Lúc	đó	Thiên	chủ	(vua	
trời	Đế	Thích)	tới	hỏi	khuyên	và	chỉ	cho	phương	pháp	hãy	quy	y	
Phật,	hãy	phát	nguyện	rằng	quy	y	Phật	thì	sẽ	không	đọa	vào	đường	
ác.	Sau	đó	vị	Thiên	tử	đó	quy	y	Phật	Pháp	Tăng.	Nhờ	vậy	sau	khi	tái	



4 

sanh	không	trở	làm	heo	nữa	mà	sanh	vào	một	nhà	Trưởng	giả	ở	
trong	thành	La-duyệt.	

Trước	khi	mạng	chung	vị	đó	có	phát	nguyện:	 “Quy	y	Phật,	
nguyện	rằng	sau	này	sẽ	xuất	gia	học	đạo”.	Nguyện	đó	thành.	Khi	[vị	
đó]	đến	10	tuổi,	Thiên	chủ	Sakka	(vua	trời	Đế	Thích)	xuống,	nhiều	
lần	nhắc	nhở	vị	đó,	để	cho	vị	đó	nhớ	rằng:	“Hồi	xưa	ông	đã	phát	
nguyện	xuất	gia	học	đạo”.	Sau	đó	vị	đó	nói	với	chủ	nhà	mời	Đức	Phật	
về.	Đến	20	tuổi	cúng	dường	cho	đức	Phật	và	Tăng	đoàn	thì	phải	
(Thiện	Trang	nhớ	như	vậy,	không	biết	nhớ	chính	xác	bao	nhiêu).	
Đức	Phật	thuyết	bài	pháp	thì	vị	đó	chứng	được	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	
và	sau	này	đi	xuất	gia.	

Quý	vị	thấy	một	người	từ	đọa	lạc,	nhờ	công	đức	quy	y	Tam	
Bảo	mà	có	thể	thoát	khỏi	đường	đọa	lạc.	Không	chỉ	thế	mà	đời	sau	
còn	được	gặp	Phật,	được	xuất	gia,	được	chứng	đạo	Sơ	quả	Tu-đà-
hoàn.	Cho	nên	công	đức	quy	y	lớn	như	vậy.	Vì	vậy	chúng	ta	phải	
hiểu	thì	chúng	ta	mới	quy	y	Tam	Bảo	[được].	Câu	chuyện	đó	cũng	
[cho]	thấy	vua	trời	Đế	Thích	sẵn	sàng	giúp	đỡ	cho	người	có	nguyện	
với	tâm	lành.	

Ở	đây	chúng	ta	thấy	do	nhân	quy	y	Phật,	quy	y	Pháp,	giờ	quy	
y	Tăng	cũng	tương	tự	như	vậy:	

	Lành	thay,	này	Thiên	chủ,	là	quy	y	chúng	Tăng.	Do	nhân	
quy	y	chúng	Tăng,	này	Thiên	chủ,	ở	đây	một	số	chúng	sanh,	sau	
khi	thân	hoại	mạng	chung,	được	sanh	lên	thiện	thú,	Thiên	giới,	
cõi	đời	này.			

Tức	là	cũng	do	quy	y	Phật,	quy	y	Pháp,	quy	y	Tăng	nên	mình	
có	một	chút	công	đức,	một	chút	phước	đức	rồi.		

-	Lành	thay,	này	Hiền	giả	Moggallāna,	là	quy	y	Phật.	Do	
nhân	quy	y	Phật,	này	Hiền	giả	Moggallāna,	ở	đây	một	số	chúng	
sanh,	sau	khi	thân	hoại	mạng	chung,	được	sanh	lên	thiện	thú,	



5 

Thiên	giới,	cõi	đời	này.	Lành	thay,	này	Hiền	giả	Moggallāna,	là	
quy	y	Pháp,	này	Hiền	giả	Moggallāna...là	quy	y	chúng	Tăng.	Do	
nhân	quy	y	chúng	Tăng,	thưa	Hiền	giả	Moggallāna,	ở	đây	một	
số	chúng	sanh,	sau	khi	thân	hoại	mạng	chung,	được	sanh	lên	
thiện	thú,	Thiên	giới,	cõi	đời	này.	

((SA	506,	SA	988–989,	EA	36.5*).	(40.10)	Đế-thích:	Sakka	
–	Thiên	sáu	xứ-Tương	Ưng	Bộ	Kinh)	

Thiện	Trang	xin	giới	thiệu	thêm	một	chút	nữa.	Trong	Kinh	
Tiểu	Bộ	có	một	đoạn	kệ	ngắn	như	sau:	

907.	Theo	Giáo	pháp	Như	lai,	việc	thực	hành,	

Dù	ít,	quả	vẫn	được	nhiều	lợi	lớn.	

							 																																			 (Kinh	Tiểu	Bộ)	

							 Tức	là	nếu	theo	giáo	pháp	Như	Lai,	việc	thực	hành	của	mình	
dù	ít	thôi,	nhưng	quả	vẫn	được	nhiều	lợi	lớn.	Điều	này	rất	tuyệt	vời.	
Nhớ	là	phải	theo	giáo	pháp	Như	Lai!	

Có	một	số	đồng	tu	nói	với	Thiện	Trang	mong	muốn	đi	xuất	gia.	
Thiện	Trang	nói	đi	xuất	gia	hay	ở	tại	gia	không	quan	trọng,	quan	
trọng	mình	phải	thấy	pháp,	hiểu	pháp,	thực	hành	pháp	[của]	Đức	
Phật.	Nếu	như	đi	xuất	gia	mà	chỉ	có	hình	tướng	thôi,	không	hiểu	
được	pháp,	không	hiểu	được	Phật	thì	có	thể	tu	qua	nhiều	kiếp	nữa,	
thậm	chí	 cả	ngàn	kiếp	nữa,	 cũng	có	 thể	không	giải	quyết	 [được]	
sanh	tử.	Vì	gì?	Trong	Kinh	Tăng	Chi	ở	phần	Hai	Pháp,	Đức	Phật	nói	
có	hai	hạng	người	như	thế	này:	nếu	pháp	đó	không	phải	là	pháp	của	
Phật	mà	mình	nhận	định	đó	là	pháp	của	Phật	thì	mình	sẽ	khiến	cho	
Lậu	hoặc	càng	thêm	tăng	trưởng.	Quý	vị	nghe	cho	kỹ	nha!	Nhiều	
đồng	tu	rất	không	cẩn	thận	trong	việc	lựa	chọn	pháp.	Đức	Phật	nói	
pháp	đó	không	phải	là	pháp	mà	mình	nhận	định,	mình	cho	rằng	đó	
là	pháp	thì	khiến	cho	Lậu	hoặc	mình	tăng	trưởng	thêm,	tức	là	Phiền	
não	mình	 tăng	 thêm.	Cho	nên	nhận	nhầm	giáo	pháp	cũng	không	



6 

được	đâu.	Tương	tự	như	vậy	về	Luật	(Giới),	đó	không	phải	là	giới	
của	Phật	mà	mình	nhận	định	đó	là	giới	của	Phật,	mình	thực	hành	
theo	 là	 Lậu	 hoặc	 cũng	 tăng	 thêm,	 tức	 là	 Phiền	 não	 nhiều	 thêm.	
Chính	vì	vậy	nếu	đi	xuất	gia	mà	không	gặp	được	đạo	thì	còn	tệ	hơn,	
tu	[khiến]	Lậu	hoặc	tăng	thêm	đó.	

Bây	giờ	quý	vị	có	duyên	lành	rồi,	chúng	ta	phải	nói	nhiều	đời	
nhiều	kiếp	có	duyên	lành,	bây	giờ	mới	gặp	được	Chánh	pháp	của	
Đức	Thế	Tôn.	Đây	là	cơ	hội	tốt.	Dù	[là]	người	tại	gia	hay	xuất	gia	
không	quan	trọng,	chỉ	cần	bước	vào	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn,	hãy	đi	con	
đường	Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	hành.	Vậy	thôi,	dễ	lắm,	không	khó!	
Thực	sự	Phật	pháp	nếu	học	đầy	đủ,	học	đúng,	có	người	chỉ	rõ	ràng,	
thì	ngay	đời	này	có	thể	vào	Sơ	quả	(Dự	lưu).	Từ	đó	trở	về	sau	con	
đường	sanh	tử	luân	hồi	của	mình	gần	hết	rồi,	còn	tối	đa	bảy	đời	nữa	
thôi.	Ai	tu	khá	là	thành	Nhất	Lai	(một	đời	nữa	trong	cõi	Dục).	Cho	
nên	yên	tâm,	chúng	ta	cố	gắng	tu	học	như	thế.	

Tiếp	theo	Thiện	Trang	xin	giới	thiệu	bài	kệ	như	sau:	

507.	Với	ai	tin	Như	Lai,	

Không	dao	động,	thiện	trú,	

Với	ai,	nếp	giới	hạnh,	

Ðược	thiện	nhân	tán	thán,	

Ðược	bậc	Thánh	tùy	hỷ.	

							 Đây	cũng	trong	Kinh	Tiểu	Bộ.	Nếu	ai	tin	Như	Lai;	không	dao	
động	thiện	trú;	với	ai	nếp	giới	hạnh	(giữ	được	giới);	được	người	
thiện	(thiện	nhân)	tán	thán;	và	được	bậc	Thánh	tuỳ	hỷ.	

508.	Với	ai,	có	tín	thành,	

Ðối	với	chúng	Tăng	già,	

Có	tri	kiến	chánh	trực,	



7 

Họ	nói	về	người	ấy:	

”Vị	ấy	không	nghèo	đói,	

Ðời	sống	không	trống	rỗng”.	

							 Nhớ!	 Có	 lòng	 tín	 thành	 đối	 với	 Tăng.	 Tăng	 đây	 phải	 là	 bậc	
Thánh	tăng.	Còn	người	xuất	gia	như	thế	nào	không	biết	nhưng	chưa	
vô	Tu-đà-hoàn	hướng	trở	lên,	đó	chưa	phải	Tăng.	Vẫn	là	phàm	phu	
thì	tu	hoài	nhiều	khi	cũng	lên	xuống	sáu	đường	còn	dài,	rất	là	khổ.	
Ở	đây	nếu	có	lòng	đó	thì	có	Tri	kiến	chánh	trực,	không	nghèo	đói,	
v.v...	Nhiều	lợi	ích	lắm!	

509.	Vậy	nên	bậc	Hiền	trí,	

Hãy	chú	tâm	tín,	giới,	

Tịnh,	tín,	thấy	đúng	pháp,	

Vào	cốt	tủy	lời	Phật.	

(Trưởng	Lão	Tăng	Kệ	-	Kinh	Tiểu	Bộ)	

							 Cho	nên	hãy	chú	tâm	vào	niềm	tin,	vào	giới	và	phải	đúng	pháp.	
Muốn	đúng	pháp	không	có	 cách	nào	khác	hơn	 là	phải	học	 trong	
kinh,	không	học	trong	kinh	không	biết	được	đâu.	

Đó	là	giới	thiệu	về	lợi	ích.	Quy	y	Tam	Bảo	thì	chúng	ta	hãy	hiểu	
về	Phật	là	như	thế	nào.	Bữa	nay	mình	học	về	quy	y	Phật	Bảo,	mình	
phải	hiểu	Phật	là	gì	thì	mình	mới	quy	y	Phật	[được].		

Định	nghĩa	về	Như	Lai	chúng	ta	giới	thiệu	qua	rồi,	bây	giờ	chỉ	
nhắc	lại	theo	Kinh	Tiểu	Bộ.	

1.Quy	y	Phật	Bảo	(Buddhasaraṇa).	

a.Hiểu	Về	Phật:	

Định	Nghĩa	về	Như	Lai	



8 

(Theo	Kinh	Tiểu	Bộ)	

Ðiều	này	đã	được	Thế	Tôn	nói	đến,	đã	được	bậc	A-la-hán	
nói	đến	và	tôi	đã	được	nghe:	

Này	các	Tỷ-kheo,	thế	giới	được	Như	Lai	chánh	đẳng	giác.	
Như	Lai	không	hệ	lụy	đối	với	đời.	

Ở	đây	có	bốn	đức	của	Như	Lai.	Thứ	nhất	thế	giới	như	thế	nào,	
Đức	Phật	biết	được	một	cách	chính	xác,	một	cách	đầy	đủ.	Biết	một	
cách	chính	xác,	đầy	đủ,	đó	gọi	là	thế	giới	được	Như	Lai	Chánh	đẳng	
giác.	Đức	Phật	không	hệ	lụy	với	đời.	

Này	các	Tỷ-kheo,	thế	giới	tập	khởi	được	Như	Lai	chánh	
đẳng	giác;	thế	giới	tập	khởi	được	Như	Lai	đoạn	tận.	

#Thế	giới	tập	khởi	 là	nguyên	nhân	khởi	 lên	thế	giới,	được	
Đức	Phật	biết	một	cách	chính	xác,	đầy	đủ.	#Đẳng	là	đầy	đủ,	có	nghĩa	
là	hết	cỡ	rồi,	biết	tường	tận,	chính	xác.	Thế	giới	tập	khởi	được	Như	
Lai	đoạn	tận,	tức	là	Đức	Phật	không	vào	thế	giới	[này]	nữa,	đây	là	
lần	cuối	cùng	rồi.	

Sẵn	ở	đây	[Thiện	Trang]	có	một	chút	kiến	giải	để	hỏi	quý	vị	
luôn,	học	Giới	luật	nhiều	khi	khô	khan.	Thiện	Trang	hỏi	quý	vị,	có	
một	câu	hỏi	trong	kinh:	“Chúng	sanh	vô	biên	hay	hữu	biên?	Quý	vị	
biết	chúng	sanh	từ	đâu	đến?”	Nếu	như	quý	vị	trả	lời	được	câu	hỏi	đó	
thì	quý	vị	cũng	coi	như	hiểu	được,	có	trí	giác	ngộ.	Quý	vị	đừng	theo	
những	lời	người	ta	dạy,	quý	vị	cứ	học	kinh,	quý	vị	học	đến	lúc	nào	
đó	quý	vị	sẽ	hiểu.	Còn	nếu	quý	vị	không	học,	quý	vị	không	đọc	trong	
kinh,	mà	quý	vị	cứ	nghe	người	ta	nói,	thì	có	thể	Tri	kiến	đó	bị	ảnh	
hưởng	[bởi	người]	cho	nên	dần	dần	mình	không	hiểu	đúng	được	
vấn	đề	cốt	lõi.	

Thiện	Trang	chỉ	gợi	ý,	quý	vị	nghĩ	coi	chúng	sanh	từ	đâu	có	
và	tại	sao	chúng	sanh	còn?	Nếu	nói	như	ngôn	ngữ	đơn	thuần,	sau	
khi	qua	vô	lượng	kiếp	tu	hành,	chúng	sanh	phải	nhập	Niết-bàn	rồi	



9 

thì	chúng	sanh	phải	hết,	sao	bây	giờ	chúng	sanh	[vẫn]	nhiều	vậy?	
Quý	vị	có	những	điều	nghi	đó,	gọi	là	tiểu	nghi	thì	tiểu	ngộ,	đại	nghi	
thì	đại	ngộ.	Nếu	quý	vị	trả	lời	được	vấn	đề	chúng	sanh	từ	đâu	có,	
chúng	sanh	nhập	Niết-bàn	rồi	mà	tại	sao	vẫn	còn	nhiều	như	vậy.	
Giống	như	chú	Long	Hoàng	nào	đó	có	hỏi:	“Số	 lượng	chúng	sanh	
trong	luân	hồi	có	tăng	giảm	hay	cố	định?”	Nếu	quý	vị	hiểu	được	câu	
hỏi	của	Thiện	Trang,	quý	vị	trả	lời	đi.	Để	ngày	nào	đó	Thiện	Trang	
sẽ	trả	lời	theo	kiến	giải	của	Thiện	Trang	cho	quý	vị	nghe.	Nhưng	
điều	này	mình	phải	tự	hiểu,	mình	hiểu	qua	người	khác	thì	có	thể	
không	đúng.	

Câu	hỏi	đó	[quý	vị]	tự	trả	lời	luôn.	Nếu	trả	lời	được	câu	hỏi	
trước	thì	trả	lời	được	câu	hỏi	số	lượng	chúng	sanh	trong	luân	hồi	
có	tăng,	có	giảm	hay	không?	Quý	vị	thấy	người	[nhập]	Niết-bàn	vậy	
thì	chúng	sanh	giảm	bớt	đúng	không?	Vậy	thì	có	tăng	không?	Đó	là	
một	vấn	đề,	quý	vị	hiểu	được	thì	coi	như	thấy	Tánh	(ngôn	ngữ	của	
Đại	thừa	gọi	là	thấy	Tánh).	

Này	các	Tỷ-kheo,	thế	giới	đoạn	diệt	được	Như	Lai	chánh	
đẳng	giác;	thế	giới	đoạn	diệt	được	Như	Lai	giác	ngộ.	

Thế	giới	này	sau	này	đoạn	diệt	được	Đức	Phật	biết	một	cách	
rõ	ràng,	chính	xác.	Thế	giới	đoạn	diệt	được	Như	Lai	giác	ngộ.	

Này	các	Tỷ-kheo,	con	đường	đưa	đến	thế	giới	đoạn	diệt	
được	Như	Lai	chánh	đẳng	giác;	con	đường	đưa	đến	thế	giới	
đoạn	diệt	Như	Lai	đã	tu	tập.	

Đức	Phật	không	còn	lệ	thuộc	vào	thế	giới	nào	nữa.	Ngài	thấy	
ra	rồi	gọi	là	giác	ngộ,	cuối	cùng	đoạn	diệt	Ngài	không	còn	rơi	vào	
luân	hồi	nữa.	Ngài	thấy	một	cách	rõ	ràng,	chính	xác.	

Cái	 gì,	 này	 các	 Tỷ-kheo,	 trong	 toàn	 thế	 giới,	 với	 thiên	
giới,	ma	giới,	Phạm	thiên	giới,	cùng	với	quần	chúng	Sa-môn,	
Bà-la-môn,	 chư	 thiên	 và	 loài	 người,	 được	 thấy,	 được	 nghe,	



10 

được	thọ	tưởng,	được	thức	tri,	được	đạt	đến,	được	tầm	cầu,	
được	ý	tư	sát,	tất	cả	đều	được	Như	Lai	chánh	đẳng	giác.	Do	vậy,	
được	gọi	là	Như	Lai.	

Định	nghĩa	đầu	tiên	về	Như	Lai	chúng	ta	phải	hiểu.	Có	đồng	
tu	hỏi	nhờ	Thầy	giảng	lại	mấy	danh	hiệu	[của	Đức	Phật].	Bây	giờ	
chúng	ta	hiểu	Như	Lai	là	như	thế	nào?	Đoạn	này	nói	là:	tất	cả	những	
gì	 [trong]	 toàn	 thế	 giới,	 người	 hay	ma,	 Sa-môn,	 Bà-la-môn,	 chư	
Thiên	và	loài	người,	thấy	được	gì	đó,	nghe	được	gì	đó,	thọ	tưởng,	
biết,	đạt	đến,	tìm	cầu,	suy	nghĩ,	v.v…	tất	cả	đều	được	Đức	Phật	biết	
một	cách	rõ	ràng,	chính	xác.	Nói	đơn	giản	là	vậy.	Cho	nên	gọi	là	Như	
Lai.	Tức	là	những	gì	chúng	sanh	biết,	chúng	sanh	nghe,	chúng	sanh	
thấy,	chúng	sanh	thọ	(cảm	nhận),	chúng	sanh	tưởng,	chúng	sanh	
đạt	đến,	chúng	sanh	tìm	cầu,	chúng	sanh	suy	nghĩ,	thì	Đức	Phật	biết	
sạch	hết,	không	có	gì	mà	không	biết.	Cho	nên	gọi	là	Như	Lai.	Quý	vị	
thấy	Đức	Phật	đặc	biệt	vậy	đó.	

Này	các	Tỷ-kheo,	từ	đêm	Như	Lai	chứng	ngộ	Vô	thượng	
Chánh	Đẳng	Giác,	đến	đêm	Ngài	nhập	Niết-bàn,	không	có	dư	y,	
trong	thời	gian	ấy,	điều	gì	Ngài	nói,	tuyên	bố,	nêu	rõ	lên,	tất	cả	
là	như	vậy,	không	có	khác	được.	Do	vậy	Ngài	được	gọi	là	Như	
Lai.	

Quý	vị	thấy	từ	khi	Đức	Phật	thành	Phật	cho	đến	[khi]	nhập	
Niết-bàn,	trong	thời	gian	đó,	Đức	Phật	nói	gì,	tuyên	bố	điều	gì,	tất	
cả	đều	như	vậy,	không	có	khác	được,	cho	nên	gọi	là	Như	Lai.	Đây	là	
tiêu	chuẩn	để	xác	định	Chánh	pháp.	Nên	nhớ	Chánh	pháp	Đức	Phật	
là	Ngài	nói	gì,	Ngài	tuyên	bố	điều	gì,	tất	cả	đều	như	vậy,	không	khác	
được.	Ngài	nói	ông	Đề	Bà	Đạt	Đa	đọa	Địa	ngục	là	đọa	Địa	ngục,	nói	
vua	A	Xà	Thế	đọa	Địa	ngục	là	đọa	Địa	ngục,	không	có	khác	được.	
Đây	chính	là	để	xác	chứng	đâu	là	lời	dạy	của	Đức	Thế	Tôn.	Còn	tới	
kinh	nào	đó	mà	người	ta	sửa	ngược	lại	là	chứng	tỏ	kinh	đó	không	
phải	Phật	 thuyết.	Quý	vị	nhớ	nha!	Đây	 là	 tiêu	chuẩn	để	xác	định	
Chánh	pháp,	tức	là	Đức	Phật	nói	điều	gì,	tuyên	bố	điều	gì	từ	khi	Ngài	



11 

thành	đạo	cho	đến	[khi]	Ngài	nhập	Niết-bàn	thì	điều	đó	không	thay	
đổi,	không	khác	được.	Phải	nhớ	như	vậy!	Đem	tiêu	chuẩn	này	ra	để	
xác	định	Chánh	pháp.	Chứ	không	nhiều	khi	[thấy	lời]	Đức	Phật	cứ	
đảo	qua	đảo	lại.	Không	có!	Đức	Phật	không	có	đảo	qua	đảo	lại,	nói	
một	thôi,	không	khác	được.	

Này	các	Tỷ-kheo,	Như	Lai	nói	gì	làm	vậy,	làm	gì	nói	vậy.	
Vì	rằng	nói	gì	làm	vậy,	làm	gì	nói	vậy,	nên	Ngài	được	gọi	Như	
Lai.	

Nhớ!	Đức	Phật	nói	gì	làm	vậy,	làm	gì	nói	vậy,	cho	nên	mới	gọi	
là	Như	Lai.	Chứ	không	phải	như	người	đời	nay,	nói	một	đường	làm	
một	nẻo,	làm	một	đường	nói	một	nẻo,	như	vậy	không	phải	là	Như	
Lai.	Đây	 là	những	tiêu	chuẩn	để	mình	hiểu	Phật.	Nhiều	khi	mình	
không	học	những	điều	này,	mình	rất	dễ	bị	lầm.	

Này	các	Tỷ-kheo,	trong	toàn	thể	thế	giới,	thiên	giới,	ma	
giới,	Phạm	thiên	giới,	cùng	với	quần	chúng	Sa-môn,	Bà-la-môn,	
chư	thiên	và	loài	người,	Như	Lai	là	bậc	chiến	thắng,	không	bị	
ai	chiến	bại,	toàn	tri,	toàn	kiến,	đại	tự	tại,	do	vậy,	Ngài	được	gọi	
là	Như	Lai.	

Đức	Phật	thắng	hết,	vượt	qua	hết,	không	thua	ai	hết,	Ngài	biết	
hoàn	toàn,	thấy	hoàn	toàn,	được	đại	tự	tại.	Do	vậy	Ngài	mới	được	
gọi	là	Như	Lai.	

(Kinh	(112)	Lokāvabodha	-	Kinh	Tập	(Suttanipātapāḷi)	–	
Kinh	Tiểu	Bộ)	

Quý	vị	nhớ	những	điều	này	cực	kỳ	quan	trọng.	Mình	không	
hiểu	Phật	là	do	mình	không	biết	những	điều	đó,	cho	nên	mình	dễ	
nhầm	tưởng.	Dễ	nhầm	tưởng	là	mình	nhận	nhầm	người,	tưởng	ai	
[đó]	là	Phật,	tưởng	người	nào	[đó]	là	Phật,	thật	ra	không	có.	Đức	
Phật	lâu	lâu	mới	xuất	hiện	một	lần.	Quý	vị	nên	nhớ	không	phải	gặp	
Phật	dễ	đâu.	Ở	trong	kinh,	trong	mấy	tạng	Chú	giải	xác	định	rõ	ràng,	



12 

có	khi	cả	một	a-tăng-kỳ	kiếp	không	có	Phật	ra	đời,	có	khi	cả	thời	
Trái	đất	thành,	trụ,	hoại,	không,	không	có	Phật	ra	đời.		

Chúng	ta	cũng	là	một	trong	những	thời	kỳ	may	mắn	đó	quý	
vị.	Bởi	vì	thời	kỳ	này	chúng	ta	có	đến	năm	đức	Phật	ra	đời,	đó	là	
Phật	Câu	Lưu	Tôn,	Phật	Câu	Na	Hàm	Mâu	Ni,	Phật	Ca	Diếp,	Phật	
Thích	Ca	Văn	 (Phật	Thích	Ca),	 và	 còn	 có	 ngài	Di	 Lặc.	 Theo	Nam	
truyền,	trong	Hiền	kiếp	hiện	tại	này	chỉ	có	năm	vị	Phật	ra	đời	thôi.	
Như	vậy	là	nhiều	rồi	đó	quý	vị,	còn	kiếp	trước	thấy	có	Phật	Tỳ	Bà	
Thi,	 Phật	Thi	Khí,	 Phật	Tỳ	Xá	Phù	 thôi,	 có	ba	 [vị	Phật].	Như	vậy	
không	có	dễ	đâu!	[Đức	Phật]	lâu	lâu	mới	xuất	hiện	một	lần,	cho	nên	
mới	nói	hiếm	có	như	hoa	Ưu	Đàm	bát	(hoa	Ưu	Đàm).	Nếu	mình	gặp	
được	 là	 thành	 thù	 thắng.	Bởi	 vì	 người	 tu	hành	không	 có	mấy	 ai	
thành	Phật	được	đâu.	Trong	Chú	Giải,	quý	vị	thấy	ngài	Ma	Ha	Ca	
Diếp	 ngày	 xưa	 phát	 nguyện	 Vô	 thượng	Bồ-đề,	 sau	 đó	 ngài	 cũng	
thoái	 tâm	đó.	Chút	nữa	chúng	ta	học	tại	sao	[ngài	Ca	Diếp]	thoái	
tâm.	Tới	đoạn	này	là	biết	không	dễ	đâu,	người	phát	tâm	mới	đầu	
thành	Phật	nhiều,	nhưng	tu	qua	thời	gian	không	có	phát	tâm	nữa.	

Chúng	ta	đến	đoạn	tiếp	 theo,	Phẩm	Một	Người	 trong	Kinh	
Tăng	Chi	Bộ	nói	như	sau:	

Một	người,	này	các	Tỷ-kheo,	khi	xuất	hiện	ở	đời	là	xuất	
hiện	một	người,	không	hai,	không	có	đồng	bạn,	không	có	so	
sánh,	không	có	tương	trợ,	không	có	đối	phần,	không	có	người	
ngang	hàng,	không	có	ngang	bằng,	không	có	đặt	ngang	bằng,	
bậc	 Tối	 thượng	 giữa	 các	 loài	 hai	 chân.	Một	 người	 ấy	 là	 ai?	
Chính	 là	Như	Lai,	bậc	A-la-hán,	Chánh	Đằng	Giác.	Một	người	
này,	khi	xuất	hiện	ở	đời,	 là	xuất	hiện	một	người,	không	hai,	
không	 có	 đồng	 bạn,	 không	 có	 so	 sánh,	 không	 có	 tương	 trợ,	
không	 có	 đối	 phần,	 không	 có	 người	 ngang	 hàng,	 không	 có	
ngang	bằng,	không	có	đặt	ngang	bằng,	bậc	Tối	thượng	giữa	các	
loài	hai	chân.	



13 

(Phẩm	Một	Người	-	Kinh	Tăng	Chi	Bộ)	

Điều	này	hôm	bữa	Thiện	Trang	có	giới	thiệu	rồi	nhưng	Thiện	
Trang	thấy	điều	này	quan	trọng	[nên	chia	sẻ	lại],	ai	chưa	nghe	[thì]	
nghe	lại.	Tức	là	không	có	ai	bằng	Phật	đâu,	[quý	vị]	đừng	có	dễ	tin	
quá.	Để	xác	chứng	hơn	có	một	điều	này	nữa,	hôm	bữa	Thiện	Trang	
cũng	giới	thiệu	rồi:	

“Này	Bà-la-môn,	trong	thế	gian	tính	luôn	cõi	chư	Thiên,	
cõi	Ma	Vương,	cõi	Phạm	Thiên,	cho	đến	dòng	dõi	Sa-môn,	Bà-
la-môn,	chư	Thiên	và	loài	người,	Ta	không	thấy	ai	mà	Ta	có	thể	
cung	kính,	hoặc	có	thể	đứng	dậy,	hoặc	có	thể	mời	chỗ	ngồi.	Này	
Bà-la-môn,	bởi	vì	nếu	Như	Lai	cung	kính,	hoặc	đứng	dậy,	hoặc	
mời	chỗ	ngồi	người	nào	thì	đầu	của	người	ấy	sẽ	bị	vỡ	tan”.	

(Phân	Tích	Giới	Tỳ-khưu	–	I	–	Tạng	Luật)	

							 Quý	vị	thấy	đây	cũng	là	tiêu	chuẩn	để	xác	định	được	ai	là	Phật	
đó.	Bây	giờ	có	những	người	đồn	người	này	 là	Phật,	người	kia	 là	
Phật.	Quý	vị	thấy	người	đó	đi	lạy	người	khác,	đi	cung	kính	người	
khác,	họ	mời	người	khác	ngồi,	thì	người	khác	có	vỡ	tan	đầu	không?	
Nếu	mà	vỡ	tan	đầu	thì	[người	đó]	thành	Phật	rồi.	Chưa	đúng	không?	
Quý	vị	thấy	đâu	có	thành	Phật	được	đâu.	Phật	tái	lai	kiểu	đó	chắc	là	
nhiều	người	chết	đúng	không?	Cho	nên	[chúng	ta]	nhớ	tiêu	chuẩn	
này	để	xác	định	được	Phật.	Chứ	không	dễ	tin	quá,	người	ta	nói	Phật	
tái	lai,	mình	cũng	tin	nữa.	Trong	khi	đó	Đức	Phật	nói	không	có	trở	
lại	nữa,	như	củi	hết	lửa	tắt,	duyên	hết	rồi	giống	như	củi	hết	rồi	thì	
lửa	tắt.	Cho	nên	nhớ	chi	tiết	này!		

							 Chúng	ta	thêm	điều	nữa	rồi	chúng	ta	vào	học	Ân	đức	của	Phật.	

Ðiều	này	đã	được	Thế	Tôn	nói	đến,	đã	được	bậc	A-la-hán	
nói	đến,	và	tôi	đã	được	nghe:	

Này	các	Tỷ-kheo,	có	ba	tín	thành	tối	thượng	này.	Thế	nào	
là	ba?	



14 

Này	các	Tỷ-kheo,	so	sánh	các	chúng	sanh,	không	chân,	
hai	chân,	bốn	chân	hay	nhiều	chân,	có	sắc	hay	không	có	sắc,	có	
tưởng,	không	có	tưởng,	hay	không	có	tưởng	không	không	có	
tưởng	(Phi	Phi	Tưởng).	Như	Lai	được	xem	là	tối	thượng	đối	với	
chúng,	tức	là	bậc	A-la-hán,	Chánh	Đẳng	Chánh	giác.	Này	các	Tỷ-
kheo,	những	ai	có	lòng	tín	thành	với	Đức	Phật,	những	vị	ấy	có	
lòng	tín	thành	nơi	tối	thượng.	Với	những	ai	có	lòng	tín	thành	
nơi	tối	thượng,	quả	dị	thục	là	quả	tối	thượng.	

							 Quý	vị	nghe	cho	kỹ	đoạn	này,	hay	lắm.	Bây	giờ	đem	so	sánh	
các	hàng	chúng	sanh	thì	chúng	sanh	có	hai	chân,	không	chân,	bốn	
chân,	hay	nhiều	chân,	có	sắc	(hình	sắc)	ví	dụ	như	chúng	ta,	không	
có	sắc	giống	như	ở	cõi	trời	Vô	Sắc,	có	tưởng	(chúng	sanh	hầu	như	
có	 tưởng	 trừ	 trời	 Vô	 Tưởng),	 không	 có	 tưởng	 (trời	 Vô	 Tưởng),	
không	không	tưởng	(Phi	Phi	Tưởng),	thì	Như	Lai	(Đức	Phật)	là	tối	
thượng	trong	các	chúng	đó.	Chỉ	có	Phật	là	nhất	thôi!	Cho	nên	ai	có	
lòng	tin	thành	đối	với	Đức	Phật,	thì	người	đó	có	lòng	tin	thành	nơi	
tối	thượng.	Những	người	có	lòng	tin	thành	nơi	tối	thượng	thì	được	
quả	dị	thục	tối	thượng.	Cho	nên	mình	tin	Phật	đã	lắm	quý	vị.	

							 Bây	giờ	mình	thấy	tự	nhiên	nghĩ	đến	Phật	thôi	đã	vui	rồi.	Quý	
vị	có	thấy	không	ạ?	Bây	giờ	mình	học,	mình	hiểu	Đức	Phật	rồi,	mỗi	
lần	mình	nghĩ	đến	Phật,	mình	 thấy	vui	 vô	 cùng,	 cực	kỳ	vui.	 Chứ	
không	phải	như	mình	hồi	xưa,	mình	nghĩ	tới	Phật	mình	thấy	bình	
thường.	Nhưng	bây	giờ	mình	thấy	nghĩ	tới	Phật	là	mình	thấy	vui,	
một	niềm	vui	tràn	ngập	trong	đó.	Sau	này	mình	học,	mình	biết	là	có	
công	 đức	 lớn	 lắm,	 có	 niềm	 vui	 lớn.	 Bởi	 vì	 sao?	Ở	 đây	 nói:	 “Với	
những	ai	có	lòng	tín	thành	nơi	tối	thượng,	quả	dị	thục	là	quả	
tối	thượng”.	Nhớ	đoạn	này!	Cho	nên	ai	có	lòng	tin	Phật	là	được	quả	
báo	cũng	tối	thượng	đó,	rất	tuyệt	vời.	

(Kinh	Tập	-	Kinh	Tiểu	Bộ)	

							 Thiện	Trang	toàn	trích	từ	kinh	thôi	nha!	



15 

							 Chúng	ta	vào	phần	Ân	đức	của	Phật	Bảo.	

b.Ân	Đức	Phật	Bảo	(Buddhaguṇa)	

Ân	đức	Phật	Bảo	vô	cùng	vi	tế,	sâu	sắc,	rộng	lớn,	vô	lượng	
vô	biên	không	sao	kể	xiết.	

Tuy	 vậy,	 trong	 bài	 kinh	Dhajaggasutta,	 Đức	 Phật	 dạy	
niệm	9	Ân	đức	Phật	Bảo	như	sau:	

“Itipi	 so	 Bhagavā	 Arahaṃ,	 Sammāsambuddho,	
Vijjācaraṇasampanno,	 Sugato,	 Lokavidū,	 Anuttaro	
purisadammasāratthi,	 Satthādevamanussānaṃ,	 Buddho,	
Bhagavā”	

Đây	 là	chữ	Pali,	chúng	ta	 là	đồng	tu	mới	thì	 thôi	mình	vào	
nghĩa.	

							 Muốn	niệm	Ân	đức	Phật	thì	chúng	ta	hiểu	chín	hay	mười	Ân	
đức.	

1)	A-la-hán	(Arahaṃ):	là	Bậc	cao	thượng	có	thân	khẩu	ý	
hoàn	toàn	trong	sạch	và	thanh	tịnh,	xứng	đáng	thọ	nhận	sự	lễ	
bái	cúng	dường	của	chư	thiên,	Phạm	thiên	và	nhân	loại.	

Ba	nghiệp	 thân,	 khẩu,	 ý	 của	Ngài	hoàn	 toàn	 trong	 sạch	và	
thanh	tịnh.	Cho	nên	mới	xứng	đáng	nhận	sự	lễ	bái	cúng	dường	của	
chư	Thiên,	Phạm	thiên	và	nhân	loại.	Đức	Phật	không	bao	giờ	nói	
dối,	Đức	Phật	lúc	nào	cũng	chân	ngữ,	không	bao	giờ	gạt	ai.		

Thân,	khẩu,	ý	[của]	Ngài	tuyệt	vời.	Bây	giờ	mà	mình	gặp	Đức	
Phật,	chắc	mình	cũng	cảm	phục	lắm.	Theo	trong	kinh	tả	ai	gặp	Phật	
đều	thích,	thứ	nhất	thân	tướng	Ngài	có	32	tướng	tốt,	rất	đẹp,	tướng	
đoan	nghiêm,	chân	chánh.	Chỉ	cần	nhìn	Ngài	thôi	đã	thích	rồi,	đừng	
nói	nghe	Ngài	nói.	Giọng	của	Ngài,	giọng	phạm	âm	rất	hay,	nghe	êm	
tai,	dễ	chịu,	đi	vào	 lòng	người.	Ý	 của	Ngài	hoàn	 toàn	 trong	sạch,	
thanh	 tịnh.	Cho	nên	ở	bên	Ngài	mình	sẽ	 cảm	 thấy	 từ	 trường	rất	



16 

tuyệt	vời.	Nhưng	rất	tiếc	bây	giờ	chúng	ta	không	có	gặp	Phật,	cho	
nên	chúng	ta	tưởng	tượng	theo	kinh	thôi.	Nhưng	đọc	trong	kinh,	
mình	có	thể	tưởng	tượng	ra	được	Đức	Phật	rất	tuyệt	vời.	

Như	vậy	thứ	nhất	là	A-la-hán	rồi.	Chúng	ta	niệm	mười	Ân	đức	
Phật	hay	chín	Ân	đức	Phật.	Đây	có	nói.	Trừ	chữ	“Phật”	ra	thì	bắt	đầu	
[có	chữ]	“A-la-hán”.	

2)	Chánh	Đẳng	Giác	(Sammāsambuddho):	là	Bậc	tự	mình	
chứng	ngộ	chân	lý	Tứ	Thánh	Đế,	chứng	đắc	4	Thánh	Đạo	-	4	
Thánh	Quả	và	Niết-Bàn,	diệt	đoạn	 tuyệt	mọi	phiền	não,	mọi	
tham	ái,	mọi	ác	pháp	không	còn	dư	sót,	đầu	tiên	trong	toàn	cõi	
thế	giới	chúng	sinh;	đặc	biệt	diệt	được	mọi	tiền	khiên	tật,	trở	
thành	Đức	Phật	Chánh	Đẳng	Giác,	độc	nhất	vô	nhị.	

Quý	vị	thấy	Ngài	chứng	ngộ	được	chân	lý	Tứ	Thánh	Đế	(nói	
chung	bất	cứ	ai	tu	cuối	cùng	cũng	phải	đi	qua	con	đường	Tứ	Thánh	
Đế);	Chứng	đắc	được	bốn	Đạo	Quả	và	Niết-bàn	(tất	nhiên	chứng	cao	
hơn	nhưng	cũng	gọi	là	A-la-hán	thôi	vì	chứng	cũng	tới	đó);	Rồi	diệt	
hết	phiền	não,	mọi	tham	ái,	ác	pháp	không	còn	sót	nữa;	Ngài	là	đầu	
tiên	trong	cõi	thế	giới	chúng	sinh;	Đặc	biệt	Ngài	diệt	được	mọi	tiền	
khiên	(những	tật	lôi	kéo).	Cho	nên	Đức	Phật	là	độc	nhất	vô	nhị,	chứ	
không	phải	ai	đó	gán	cho	mình	thành	Phật	dễ	đâu.	

3)	Minh	Hạnh	Túc	(Vijācaraṇasampanno):	là	Bậc	có	đầy	
đủ	Tam	Minh,	Bát	Minh	và	15	Đức	Hạnh	cao	thượng.	

Đức	Phật	có	Tam	Minh	gồm:	

[Thứ	nhất	là]	Túc	mạng	minh:	Đức	Phật	thấy	rõ	được,	nhớ	
rõ	được	 trở	 lại	kiếp	 trước	một	kiếp,	mười	kiếp,	 trăm	kiếp,	ngàn	
kiếp,	 vô	 lượng	kiếp,	 v.v…	Đức	Phật	 thấy	không	 có	 giới	 hạn.	Biết	
được	mình	và	chúng	sanh	thế	nào,	tên	gì,	dòng	dõi	nào,	tạo	nghiệp	
gì,	tuổi	thọ	bao	lâu,	v.v…	Ngài	biết	hết.	Đó	là	Túc	mạng	minh.	



17 

Thứ	hai	là	Thiên	nhãn	minh:	có	trí	tuệ	rõ	biết	được	kiếp	quá	
khứ,	kiếp	vị	lai	của	tất	cả	chúng	sanh	như	mắt	của	chư	Thiên,	Phạm	
thiên.	Thiên	nhãn	minh	thấy	được	hai	loại:		

+Một	là	Sanh	tử	minh	là	trí	tuệ	biết	được	rõ	sự	sanh	tử,	tức	
là	sanh	ở	đâu,	chết	ở	đâu,	chúng	sanh	tái	sanh	nơi	này	nơi	kia,	biết	
hết,	quả	nào;		

+[Hai	là]	Vị	lai	Kiến	minh	là	trí	tuệ	thấy	rõ	về	kiếp	vị	lai,	kiếp	
tương	 lai	của	chúng	sanh	như	thế	nào.	Cho	nên	Ngài	mới	 thọ	ký	
người	nào	đó	bao	nhiêu	kiếp	sau	thành	tựu	cái	gì.	Ví	dụ	như	ông	Đề	
Bà	Đạt	Đa,	[Đức	Phật]	nói	60	kiếp	sau,	ông	đó	sẽ	thành	một	vị	Độc	
giác	hiệu	là	Nam	Mô.	Sau	khi	hết	thời	gian	đọa	Địa	ngục,	ông	ra,	ông	
lên	trời	Tứ	Thiên	Vương,	đi	vòng	vòng	một	hồi	60	kiếp	không	đọa	
đường	ác,	cuối	cùng	xuất	gia	thành	Bích-chi-phật.	Hay	[Đức	Phật]	
thấy	ông	A	Xà	Thế	20	kiếp	sau	thành	Bích-chi-phật,	hiệu	là	Vô	Ưu.	
Những	điều	đó	thuộc	về	Vị	lai	Kiến	minh,	trí	tuệ	thấy	được	tương	
lai.	

Thứ	ba	là	Lậu	tận	minh:	trí	tuệ	siêu	việt	được	Tam	giới.	Đó	
là	trí	tuệ	về	bốn	Thánh	đạo.	Như	vậy	hết	được	phiền	não,	không	còn	
sót	chút	nào,	cho	nên	mọi	sự	khó	khăn	từ	vô	lượng	kiếp	tích	lũy	hết,	
không	còn.	Đó	gọi	là	Lậu	tận	minh,	tức	là	hết	phiền	não.	

							 Như	vậy	quý	vị	nhớ	Tam	minh	(ba	minh)	gồm	có:	Túc	mạng	
minh,	Thiên	nhãn	minh,	và	Lậu	tận	minh.	

							 Ở	đây	còn	nói	Bát	minh	nữa.	Bát	minh	cũng	tương	tự	như	vậy	
gồm	có	ba	minh	trên	(Túc	mạng	minh,	Thiên	nhãn	minh,	Lậu	tận	
minh);		

Rồi	thứ	tư	là	Thiền	tuệ	minh.	Thiền	tuệ	minh	là	trí	tuệ	về	
thiền,	trong	Tam	giới	thấy	rõ	chúng	sanh,	sự	sinh,	sự	diệt	của	các	
danh	và	pháp	(danh	là	tinh	thần),	trí	tuệ	về	thiền	tuệ	chứng	đắc	(ví	
dụ	đắc	các	loại	thiền	cho	đến	Niết-bàn).	Cái	đó,	Đức	Phật	có,	gọi	là	



18 

Thiền	tuệ	minh.	Mình	hiểu	như	vậy	thì	mình	mới	học	được.	Nhiều	
đồng	tu	nghe	mấy	điều	này	thấy	lạ	đúng	không?	Quý	vị	thấy	mình	
học	Phật	bao	nhiêu	năm	rồi,	có	người	học	20	năm	rồi	mà	nghe	điều	
này	thấy	lạ.	Chứng	tỏ	mình	không	biết	gì	về	Đức	Phật.	Nhiều	khi	
mình	tưởng	mình	học	Phật	nhưng	không	biết	có	phải	mình	đang	
học	Phật	không.	

							 [Thứ]	năm	là	Hoá	tâm	minh.	Hoá	tâm	minh	là	trí	tuệ	có	khả	
năng	hoá	thân	khác	theo	mong	muốn	của	mình,	do	năng	lực	thiền	
định.	Ví	dụ	như	khi	giảng	tạng	Vi	Diệu	Pháp,	Đức	Phật	lên	cung	trời	
Đao	Lợi	giảng	suốt	ba	tháng.	Mỗi	ngày	đến	giờ	khất	thực	thì	Ngài	
dùng	một	hoá	thân	để	thuyết	pháp	ở	đó,	còn	Ngài	đi	khất	thực	ở	cõi	
Bắc	Cô	Lô	Châu.	Ngài	ăn	qua	ngọ	xong	rồi	Ngài	mới	trở	về	lại.	Việc	
làm	đó	gọi	là	Hoá	tâm	minh,	tức	là	Ngài	có	năng	lực	hóa	thân,	năng	
lực	biến	hoá.	Ngài	biết,	rồi	Ngài	chỉ	cho	người	khác	được	nữa,	chứ	
không	phải	Ngài	biết	riêng	cho	Ngài.	Năng	 lực	đó	gọi	 là	Hoá	tâm	
minh.	

							 Thứ	sáu	là	Thần	thông	minh.	Cũng	tương	tự	như	vậy,	là	trí	
tuệ	có	khả	năng	biến	hoá	nhiều	phép	thần	thông	khác	nhau,	do	năng	
lực	thiền	định.	Như	một	người	hoá	thành	nhiều	người,	tàng	hình	
không	ai	thấy,	hiện	hình	nơi	khác,	đi	xuyên	qua	núi,	đi	xuyên	qua	
tường,	hư	không,	v.v…	đi	hết.	Cái	này	cũng	tương	tự	cái	kia,	cái	kia	
là	hoá	tâm,	còn	cái	này	là	thần	thông.	Hoá	tâm	là	gì,	tại	sao	lại	có	
Hoá	tâm?	Hoá	tâm	ở	đây	ý	nói	khi	thuyết	pháp,	năng	lực	biến	ra	một	
người	 thuyết	pháp,	năng	 lực	đó,	Phật	 làm	được.	Còn	người	bình	
thường	không	dễ	gì	làm	được	đâu,	quý	vị	biến	ra	một	người	có	năng	
lực	nói	pháp	được	cũng	khó.	Cái	đó	gọi	là	Hoá	tâm	minh.	Còn	dưới	
là	Thần	thông	minh,	thần	thông	thì	dễ	hơn.	

							 Thứ	bảy	là	Thiên	nhĩ	minh,	là	trí	tuệ	có	khả	năng	nghe	được	
nhiều	thứ	tiếng	của	loài	người,	tiếng	súc	sanh,	chư	Thiên	gần	xa.	
[Điều	này	có]	do	năng	lực	thiền	định	như	tai	của	chư	Thiên.	



19 

							 Thứ	tám	là	Tha	tâm	minh,	là	trí	tuệ	có	khả	năng	biết	đến	tâm	
của	người	khác,	chúng	sanh	đang	nghĩ	gì	biết	hết.	

							 Đó	là	ba	minh	hay	tám	minh.	Đây	là	bát	minh.	

Còn	15	đức	hạnh	cao	thượng	(ở	đây	nói	nhanh	thôi):		

Thứ	nhất	là	Giới	đức:	hoàn	toàn	trong	sạch	và	thanh	tịnh;	

Thứ	hai	là	Thu	thúc	Lục	căn	Thanh	tịnh.	Ngài	lục	căn	thanh	
tịnh;		

Thứ	ba	là	Biết	tri	Túc	trong	Vật	thực:	Vật	thực	Ngài	nhận	
vừa	đủ,	ăn	bấy	nhiêu	đó	thôi,	không	quá	nhiều,	không	ăn	quá	no;		

Thứ	tư	là	Tinh	tấn	Tỉnh	thức:	Ngày	đêm	tinh	tấn	hành	sự,	
suốt	ngày	không	ngủ,	ban	đêm	có	ba	canh	thì	ngồi	hành	đạo,	đi	kinh	
hành,	 có	 [từng]	 thời	 gian	 nào	 [làm	 việc]	 như	 thế	 nào.	 Chút	 nữa	
chúng	 ta	 sẽ	 có	 [học]	những	việc	 làm	của	Phật,	 chúng	 ta	phải	 coi	
những	việc	làm	của	Phật	như	thế	nào;		

[Thứ	 năm	 là]	 Đức	 tin:	 Đức	 Phật	 có	 niềm	 tin	 không	 lay	
chuyển.	

Thứ	sáu	là	Trí	nhớ:	Ngài	thường	có	trí	nhớ,	tức	 là	trí	nhớ	
luôn	luôn	chứ	không	như	mình	[là	hay]	quên	mất.	Mình	là	phàm	
phu	có	khi	quên,	A-la-hán	cũng	có	khi	quên,	nhưng	Đức	Phật	không	
bao	giờ	quên.	Đời	nay	họ	hay	ca	tụng	ai	thành	Phật	đó,	nhưng	quý	
vị	thấy	người	ta	cũng	quên.	Có	lúc	người	ta	quên,	chứng	tỏ	người	ta	
chưa	thành	Phật.	Đức	Phật	có	trí	nhớ	không	bao	giờ	mất.	Nhớ	nha!	
Đó	là	điều	đặc	biệt,	Đức	Phật	trí	nhớ	luôn	luôn	có;		

Thứ	bảy	là	Đự	hổ	thẹn:	các	Ngài	biết	sự	hổ	thẹn,	không	làm	
mọi	điều	ác;		

Thứ	tám	là	Ghê	sợ:	biết	ghê	sợ,	không	làm	mọi	tội	ác,	tàm	uý	
đó;		



20 

Thứ	chín	là	Đa	văn	Túc	trí:	Ngài	biết,	hiểu	rộng	tất	cả	các	
pháp;		

Mười	là	Tinh	tấn:	có	tâm	tinh	tấn	không	ngừng	nghỉ;		

Mười	một	là	Trí	tuệ:	trí	tuệ	hiểu	biết	rõ	tất	cả	các	pháp;		

Mười	hai	là	Đệ	nhất	thiền:	thiền	của	Ngài	là	nhất	trong	Tam	
giới,	không	có	ai	thiền	hơn	Ngài	đâu.	Trong	đó	Đệ	nhất	thiền	này	là	
Sơ	thiền.	

[Mười	ba]	Đệ	nhị	thiền:	cũng	vậy,	Ngài	cũng	nhất	luôn;		

[Mười	bốn]	Đệ	tam	thiền:	(thiền	thứ	ba)	Ngài	cũng	nhất;		

[Mười	 lăm]	 Đệ	 tứ	 thiền.	 Thiền	 nào	 Ngài	 cũng	 nhất.	 Nói	
chung	Ngài	được	hết.		

15	điều	đó	gọi	 là	15	đức	hạnh	cao	thượng	của	Ngài.	Quý	vị	
thấy	rất	tuyệt	vời.	

							 Đó	là	Minh	Hạnh	Túc,	tức	là	hiểu	đầy	đủ	là	ba	minh,	nếu	hiểu	
rộng	là	tám	minh,	hạnh	là	15	đức	hạnh	cao	thượng.	Cho	nên	Đức	
Phật	tuyệt	vời	lắm,	không	có	ai	so	sánh	được,	Đức	Phật	là	nhất	rồi.	
Quý	vị	học	vậy	quý	vị	mới	tin	Phật	tới	cùng	được,	mới	có	niềm	tin	
bất	hoại	đối	với	Phật	được.	Còn	nếu	mình	học,	mình	thấy	Đức	Phật	
bình	thường	quá,	không	có	gì	thì	mình	thấy	bình	thường,	không	ấn	
tượng.	Nhưng	nếu	mình	học	tới	đây,	mình	hiểu	rõ	ràng.	

4)	Sugato	

#Sugato:	#su	là	tốt,	là	thiện;	#Sugato	có	thể	dịch	hai	nghĩa	là	
Thiện	Thệ	hoặc	Thiện	Ngôn.	

Thiện	Thệ:	Đức	Phật	là	bậc	đã	đi	đúng	con	đường	Thánh	
đạo,	chứng	đạt	Niết-bàn,	và	chỉ	dạy	con	đường	ấy	cho	người	
khác.	



21 

Thiện	Ngôn:	là	Bậc	thuyết	pháp	chân	lý	đem	lại	lợi	ích	thật	
sự	cho	chúng	sinh.	

	Đức	Phật	đã	đi	con	đường	đúng	rồi,	Ngài	đã	đạt	thành	công	
rồi,	đến	Niết-bàn	rồi,	và	chỉ	cho	người	khác	đi,	gọi	 là	Thiện	Thệ.	
Thiện	Ngôn	là	Ngài	thuyết	pháp	tuyệt	vời	lắm,	cho	nên	giúp	chúng	
sanh	được	lợi	ích.	Nhớ!	Con	đường	mà	đi	rồi	thì	chỉ	được,	còn	con	
đường	mình	chưa	đi	tới,	cho	nên	mình	chỉ	không	được.	

Giống	như	có	người	hỏi	Thiện	Trang	làm	sao	thành	tựu	được	
Niệm	Phật	Tam-muội.	Thiện	Trang	nói	Thiện	Trang	đâu	có	thành	
tựu	được	Niệm	Phật	Tam-muội	đâu	mà	Thiện	Trang	chỉ	cho	quý	vị	
được,	[Thiện	Trang]	không	biết.	Cho	nên	Thiện	Trang	không	nói.	
Cái	nào	mình	đi,	mình	 thấy,	 [mình	mới	nói	được].	Bây	giờ	mình	
giảng	hai	điều:	một	là	điều	gì	mình	đã	đi	qua,	hai	là	điều	nào	mình	
học	theo	đúng	lời	Phật,	thì	mình	giảng.	Còn	những	điều	nào	không	
theo	trong	lời	Phật,	không	phải	trong	kinh,	thì	xin	phép	không	được	
nói.	Không	biết,	thôi	không	dám	nói!	

Bữa	nay	[biết]	Thiện	Thệ	[rồi].	Thiện	Thệ	là	Đức	Phật	đã	đi	
đúng	con	đường	Thánh	đạo,	đã	đạt	được	Niết-bàn,	và	chỉ	dạy	con	
đường	đó	cho	người	khác.	Chữ	“Sugato”	có	thể	hiểu	là	Thiện	Ngôn	
nữa.	Mình	đọc	“Thiện	Thệ”,	quý	vị	cũng	nhớ	tới	“Thiện	Ngôn”	là	bậc	
thuyết	pháp	chân	lý,	đem	lại	lợi	ích	cho	chúng	sanh.	

5)	Thế	Gian	Giải	(Lokavidū):	Thông	Suốt	Tam	Giới,	Đức	
Phật	 là	Bậc	thấy	rõ,	biết	rõ	chúng	sinh	thế	giới,	cõi	 thế	giới,	
pháp	hành	thế	giới.	

Đức	Phật	thì	cái	gì	cũng	biết	hết,	cho	nên	mới	gọi	là	Thế	Gian	
Giải.	Thế	giới	định	nghĩa	là	chúng	sanh,	cõi	nước	và	các	pháp	hành.	
các	pháp	diễn	biến	như	thế	nào	trên	thế	giới	[Đức	Phật]	biết	hết.	Ví	
dụ	thế	giới	thành	thế	nào,	thế	giới	hoại	thế	nào,	nó	biến	đổi	như	thế	
nào,	[Đức	Phật]	biết	hết.	Chúng	sanh	trong	đó	Ngài	biết	rõ,	Ngài	biết	



22 

rõ	ràng	loài	nào,	nó	sống	bao	lâu,	nó	thế	nào,	[Ngài]	biết	hết.	Trí	đó	
gọi	là	Thế	Gian	Giải,	gọi	là	thông	suốt	được	Tam	giới.	

6)	Vô	Thượng	Sĩ	(Anuttaro	purisadammasārathi):	giáo	
hóa	chúng	sinh	là	Bậc	giáo	huấn	chúng	sinh	cải	tà	quy	chánh,	
cải	ác	làm	thiện,	từ	hạng	phàm	nhân	lên	bậc	Thánh	Nhân.	

Đức	Phật	là	bậc	giáo	hóa	[chúng	sanh]	cải	tà	quy	chánh,	cải	
ác	làm	thiện,	từ	phàm	phu	thành	Thánh	nhân,	cho	nên	gọi	là	chuyển	
tà	thành	chánh,	chuyển	ác	thành	thiện,	chuyển	phàm	phu	lên	thành	
Thánh	nhân.	Đó	gọi	là	Vô	Thượng	Sĩ.	Một	người	mà	có	thể	dạy	được	
như	vậy,	bậc	[làm]	được	như	vậy,	cho	nên	[gọi	là]	Vô	Thượng	Sĩ.	

7)	Thiên	Nhân	Sư	(Satthādevamanussānam):	là	Bậc	Thầy	
của	chư	Thiên,	chư	Phạm	thiên,	nhân	loại….	

Tiếp	theo	là	Thiên	Nhân	Sư.	Ở	đây	Thiện	Trang	xin	nói	một	
định	nghĩa	để	cung	cấp	thêm	cho	quý	vị	thôi,	quý	vị	[nên]	tham	khảo	
nơi	khác	nữa.	Ở	đây	Thiện	Trang	nói	đại	khái	thôi	đó,	tức	là	tài	liệu	
khác	người	 ta	có	 thể	mô	tả	 thêm	nữa.	Bởi	vì	Đức	Phật	nói	 trong	
nhiều	bộ	kinh,	mỗi	lần	kết	tập	lại	là	đưa	lại	nhiều	[mô	tả],	chỗ	này	
[có	thể]	nói	rộng	thêm	nữa.	Nhưng	ở	đây	muốn	giới	thiệu	cho	quý	
vị	phần	cốt	lõi	thôi.	

Thiên	 Nhân	 Sư	 (Satthādevamanussānam):	 là	 Bậc	 Thầy	
của	chư	Thiên,	chư	Phạm	thiên,	nhân	loại….		

Điều	này	rõ	ràng	đúng	không	quý	vị?	Quý	vị	 thấy	đức	Phật	
không	phải	giáo	hóa	mỗi	loài	Người	mà	cả	chư	Thiên	nữa.	Quý	vị	
thấy	có	câu	chuyện	Đức	Phật	độ	được	bốn	ông	Thần	đất,	Thần	nước,	
Thần	 lửa,	 Thần	 gió	 trong	 Kinh	 Trường	 A	 Hàm	 hay	 trong	 Kinh	
Trường	Bộ.	 Giúp	 cho	mấy	 ông	 Thần	 đó	 chứng	Tu-đà-hoàn.	 [Lúc	
đầu]	giúp	cho	một	ông,	ông	đó	tới	giảng	thuyết	cho	[mấy]	ông	kia	
chứng	Tu-đà-hoàn.	Như	vậy	đó	là	độ	cả	chư	Thần,	độ	cả	Người,	độ	



23 

[cả]	chư	Thiên,	rất	nhiều	chư	Thiên	được	lợi	ích.	Nên	gọi	là	Thiên	
Nhân	Sư.	

8)	Phật	(Buddho):	là	Bậc	tự	mình	chứng	ngộ	chân	lý	Tứ	
Thánh	Đế,	chứng	đắc	4	Thánh	Đạo	-	4	Thánh	Quả	và	Niết-Bàn	
đầu	tiên	trong	toàn	cõi	thế	giới	chúng	sinh,	trở	thành	Đức	Phật	
Chánh	Đẳng	Giác	độc	nhất	vô	nhị,	 rồi	Ngài	 thuyết	pháp	giáo	
huấn	 chúng	 sinh	 có	 duyên	 lành	 cũng	 chứng	ngộ	 chân	 lý	Tứ	
Thánh	Đế	y	theo	Ngài	(cũng	chứng	đắc	4	Thánh	Đạo	-	4	Thánh	
Quả	và	Niết-Bàn	tùy	theo	năng	lực	ba-la-mật	và	hạnh	nguyện	
của	mỗi	chúng	sinh).	

Tức	là	theo	năng	lực.	Ví	dụ	như	quý	vị	thấy	ở	trong	Chú	Giải	
của	Kinh	Tăng	Chi	có	câu	chuyện	mà	đức	vua	Mahākapphina	cùng	
1.000	quan	cận	thần.	Những	người	này	do	đời	quá	khứ,	họ	tu	căn	
lành	cũng	lớn,	cho	nên	khi	ra	đời	dù	làm	vua	(thời	Đức	Phật	Thích	
Ca)	mà	khi	nghe	nhóm	lái	buôn	tâu	rằng	Đức	Phật	đã	xuất	hiện	[ở]	
thế	gian	rồi,	ông	Vua	này	[mới]	nghe	thôi	mà	ông	liền	phát	tâm	hỷ	
lạc	chưa	từng	có,	vui	 lắm,	vui	cực	kỳ.	Lúc	đó	nghe	nhóm	thương	
buôn	(lái	buôn)	tâu	rằng	đức	Pháp	cũng	xuất	hiện	ở	thế	gian	rồi	
(pháp	là	Pháp	của	Phật	để	dạy	cho	thế	gian).	[Vua]	nghe	như	vậy	
cũng	vui	lắm,	tâm	hỷ	lạc	chưa	từng	có.	Rồi	nghe	nói	đức	Tăng	đã	
xuất	hiện	ở	thế	gian	(đức	Tăng	là	những	bậc	Thánh	tăng	đã	xuất	
hiện	ở	đời),	Vua	cũng	vui,	lắng	nghe	danh	hiệu	như	vậy.	Đó	thì	sanh	
tâm	như	vậy.	

Rồi	đức	Vua	lúc	đó	ban	thưởng	cho	nhóm	lái	buôn	3.000	đồng	
tiền	Kahāpana	(một	đồng	tiền	rất	lớn	thời	đó).	Đức	Vua	không	chịu	
hồi	cung	nữa	mà	từ	đó	đức	Vua	cùng	với	1.000	quan	cận	thần	ngự	
đến	hầu	cho	Đức	Phật.	Sau	khi	nghe	Đức	Phật	thuyết	Chánh	pháp	
xong,	đức	Vua	cùng	1.000	người	đó	liền	chứng	đắc	thành	bậc	Thánh	
nhập	lưu	(Sơ	quả),	rồi	xin	phép	Đức	Phật	đi	xuất	gia	luôn,	trở	thành	
Tỳ-kheo.	Cuối	cùng	chứng	được	Thánh	quả	A-la-hán	cùng	với	Tứ	
tuệ	Phân	tích	và	Lục	thông	tại	lúc	đó.	



24 

Do	ông	Vua	này	phát	nguyện	trong	đời	quá	khứ,	ông	trồng	căn	
lành	rồi,	1.000	quan	cận	thần	cũng	vậy.	Cho	nên	khi	người	ta	đủ	
duyên	xưa,	duyên	xưa	lớn	như	vậy,	[nên	được	quả	vậy].	Quý	vị	biết	
ông	tu	bằng	pháp	gì	không?	Đó	là	ông	niệm	Ân	đức	Như	Lai	(mười	
Ân	đức	Như	Lai	hay	chín	Ân	đức	Như	Lai).	Do	đời	quá	khứ	ông	niệm	
Ân	đức	Như	Lai	mà	trồng	được	quả	như	thế,	trồng	được	nhân	như	
vậy,	để	mà	ngày	nay	khi	gặp	Đức	Phật	ra	đời	ông	đắc	đạo.		

Trong	các	pháp	để	tu	hành	có	một	pháp	gọi	là	niệm	Ân	đức	
Như	Lai,	không	phải	niệm	danh	hiệu	mà	niệm	Ân	đức.	Đó	là	khi	đọc	
lên	hãy	hiểu	được	thế	nào	là	Như	Lai,	thế	nào	là	Chánh	Đẳng	Giác,	
A-la-hán	(Ứng	Cúng,	chữ	A-la-hán	có	khi	dịch	là	Ứng	Cúng),	thế	nào	
là	Thế	Gian	Giải,	thế	nào	là	Vô	Thượng	Sĩ,	thế	nào	là	Thiện	Thệ,	thế	
nào	là	Điều	Ngự	Trượng	Phu,	Thiên	Nhân	Sư,	Phật,	Thế	Tôn.	Nếu	
như	chúng	ta	hiểu	được	điều	đó,	chúng	ta	niệm	như	vậy,	thì	đó	là	
gieo	căn	lành	để	đắc	độ	khi	gặp	Đức	Phật	tiếp	theo.	Đấy	là	một	pháp	
mà	giúp	cho	mình	có	căn	lành	[để]	đắc	độ.	Đấy	là	chuyện	ông	Vua	
Mahākapphina	cùng	1.000	quan	đại	 thần.	Quý	vị	 thấy	 là	do	công	
đức	niệm	Ân	đức	Phật	[mà	được	như	vậy].	

9)	Thế	Tôn	(Bhagavā):	là	Bậc	có	6	Ân	đức	đặc	biệt	do	đầy	
đủ	trọn	vẹn	30	pháp	hạnh	Ba-la-mật	của	Ngài.	Tức	là	Đức	Phật	
toàn	vẹn	được	30	pháp	hạnh	rồi.	Còn	A-la-hán	chỉ	có	10	thôi.	

10	Ba-la-mật	gồm:	1.Bố	thí;	2.Trì	giới;	3.Xuất	ly;	4.Trí	tuệ;	
5.Tinh	tấn;	6.Nhẫn	nhục;	7.Chân	thật;	8.Quyết	định;	9.Từ	tâm;	
10.Xả	tâm.	

Thứ	nhất	là	Bố	thí.	Chúng	ta	biết	bố	thí	là	cho.	

Thứ	hai	là	Trì	giới	(giữ	giới).	

Thứ	ba	là	Xuất	ly.	Có	chỗ	dịch	là	xuất	gia,	tức	là	mình	lìa	khỏi,	
không	có	tham	muốn	ham	dục	nữa.	

Thứ	tư	là	Trí	tuệ.	



25 

Thứ	năm	là	Tinh	tấn.	

Thứ	sáu	là	Nhẫn	nhục	(Kham	nhẫn).	

Thứ	bảy	là	Chân	thật.	Chân	thật	là	không	có	hư	ngụy,	dối	trá.	
Còn	bây	giờ	có	nhiều	người	không	có	chất	trực	chút	nào,	dối	qua	
dối	lại.	Đó	là	không	có	Chân	thật	Ba-la-mật	thì	làm	sao	thành	tựu.	

							 Thứ	tám	là	Quyết	định	Ba-la-mật.	Quyết	định	Ba-la-mật	là	ý	
chí	của	mình	vững	chắc,	không	có	dao	động.	Chứ	không	phải	[như]	
mình	tu	bị	dao	động,	gặp	chuyện	gì	cái	là	mình	mất	niềm	tin.	Đó	là	
mình	chưa	có	Ba-la-mật	này.	Mấy	Ba-la-mật	này	[chúng	ta]	quen	rồi	
cho	nên	Thiện	Trang	không	phân	tích	nhưng	Thiện	Trang	phân	tích	
Ba-la-mật	khác.	

Thứ	chín	 là	Từ	 tâm.	Là	có	 tâm	từ,	yêu	 thương	 tất	cả	chúng	
sanh,	chứ	không	phải	ghét	chúng	sanh.	

							 Thứ	mười	là	Xả	tâm.	Xả	tâm	là	tâm	quân	bình	không	có	thiên	
vị,	không	có	chấp	thủ	gì	hết.	Điều	này	cũng	khó,	nhiều	người	tu	môn	
nào	đó	là	chấp	vào	đó,	chấp	ông	thầy,	chấp	gì	đó.		

Quý	vị	đủ	Ba-la-mật	chưa?	Mười	Ba-la-mật	này	làm	bậc	một	
gọi	là	A-la-hán,	A-la-hán	đủ	mười	Ba-la-mật	này.	Mình	coi	thử	mình	
có	thành	A-la-hán	được	chưa?	Nếu	như	mình	[có]	Bố	thí,	Trì	giới,	
Xuất	 ly,	Trí	 tuệ,	Tinh	 tấn,	Kham	nhẫn,	Chân	 thật,	Quyết	định,	Từ	
tâm,	Xả	tâm.	Nhớ	là	không	có	thiên	vị	ai	hết,	tâm	quân	bình	không	
có	chấp	gì	hết.	Rồi	phải	thương	yêu	chúng	sanh,	phải	có	sự	chân	
thật,	tích	cực,	phải	có	sự	quyết	định	không	để	dao	động.	Cẩn	thận!	
Mọi	người	không	đủ	Ba-la-mật	[nếu]	không	có	chân	thật,	không	có	
tâm	từ	thương	yêu	chúng	sanh,	không	có	quân	bình,	không	có	thiên	
vị	mà	mình	thiên	vị	tùm	lum	là	không	có	điều	thứ	mười	(Xả	tâm).	

Từ	10	Ba-la-mật	đó	lại	thực	hành	ba	bậc:	Thượng,	Trung,	
Hạ	thành	30	Ba-la-mật.		



26 

Thế	nào	 là	 Thượng,	 Trung,	Hạ?	Ví	 dụ	 như	Thiện	Trang	 lấy	
[điều]	đầu	tiên	là	Bố	thí.	Nếu	chúng	ta	chỉ	bố	thí	tài	vật	không	thôi,	
không	 bố	 thí	 thân	 thể,	 đó	 là	 Ba-la-mật	một,	 A-la-hán	 làm	 được.	
Nhưng	nếu	quý	vị	bố	thí	cả	thân	thể	của	mình	nữa	là	Ba-la-mật	hai.	
Thứ	ba	là	bố	thí	hết	luôn	tất	cả,	những	gì	chúng	sanh	cần	cho	hết	
luôn,	không	còn	tài	sản,	không	gì	hết,	bố	thí	cả	thân	thể	này	luôn,	là	
Ba-la-mật	ba.	

Bố	 thí	hạng	một	 là	 chỉ	 cho	những	vật	nào	mình	 có	 thể	 cho	
được.	Giống	như	tôi	có	tiền,	ví	như	có	100	triệu	nhưng	tôi	thấy	tôi	
cần	xài	tới	80	triệu	rồi,	tôi	sắp	mua	nhà	làm	cửa	gì	đó,	cho	nên	tôi	
chỉ	cho	quý	vị	20	triệu	thôi.	Đó	là	bố	thí	bậc	một,	A-la-hán	làm	được.	
Bố	thí	bậc	hai	 là	bây	giờ	chúng	sanh	cần	hết,	thấy	người	[ta]	cần	
quá,	 thôi	 ta	 đem	100	 triệu	 cho	 luôn.	Bố	 thí	 bậc	 ba	 là	mình	 thấy	
người	kia	cần	trái	tim,	thận,	phổi	gì	đó,	v.v…	cho	luôn,	cho	hết,	rồi	
chết	cũng	được.	Kiểu	đó	là	bố	thí	bậc	ba.	Bồ-tát	là	làm	ba	bậc	đó	mới	
thành	 30	 bậc	 Ba-la-mật	 thì	 mới	 thành	 Vô	 Thượng	 Chánh	 Đẳng	
Chánh	Giác	được.	

Quý	 vị	 nghe	 vậy	 [nghĩ]	 chắc	 là	 thôi	 rồi.	 Cho	 nên	 [có]	 câu	
chuyện	[như	vậy]	đó	trong	Chú	Giải	(trong	Chánh	kinh	không	có).	
Câu	chuyện	ngài	Ma	Ha	Ca	Diếp	(có	chỗ	nói	 là	ngài	Xá	Lợi	Phất),	
ngài	Ca	Diếp	vừa	phát	tâm	Bồ-đề	có	người	xin	cặp	mắt,	xong	rồi	
thoái	tâm	luôn.	Ông	vua	trời	Đế	Thích	ổng	thử	ổng	xin	cặp	mắt.	Ngài	
phát	tâm	kêu	bây	giờ	cho	hết,	bây	giờ	tôi	sẽ	cầu	Vô	Thượng	Chánh	
Đẳng	Chánh	Giác.	Nhưng	vừa	 [phát	 tâm]	xong	vua	 trời	Đế	Thích	
hiện	ra	kêu	khóc:	“Con	khổ	quá!	Mẹ	con	đau	quá,	thế	này	thế	kia.	Bây	
giờ	phải	cần	một	thang	thuốc	để	chữa	bệnh.	Đó	là	con	mắt	của	người	
tu	giới	hạnh	thế	này	kia”.	Ổng	kêu	mình	vừa	phát	tâm	Bồ-đề,	cơ	hội	
đây,	móc	mắt	cho	liền.	[Người	kia]	nói	“Không	phải!	Ngài	nhanh	quá,	
con	mắt	kia	kìa”.	Ngài	kêu:	“Ôi	ta	có	hai	con	mắt,	cho	mất	một	con	
rồi,	còn	có	[một]	con	[mắt],	cho	nên	thôi	móc	cho	luôn”.	Lỡ	cho	rồi,	
phát	tâm	bố	thí	mà,	Bố	thí	Ba-la-mật	mà.	Tu	bậc	ba	đó	quý	vị,	tu	bậc	



27 

ba	là	cho	luôn,	cho	thân	thể	luôn.	Móc	mắt	kia	ra	xong	rồi	chúng	
sanh	kêu:	“Ôi!	không	được	rồi,	cái	này	cũng	không	xài	được,	nó	chà	
[con	mắt]	xuống	đất”.	

Mặc	dù	không	thấy	đường	nhưng	nghe	nó	nói	vậy	là	thoái	tâm	
Bồ-đề.	Thôi	làm	A-la-hán	đi	cho	rồi!	Cho	nên	ngài	Ma	Ha	Ca	Diếp	
thoái	tâm	Bồ-đề,	sau	này	chỉ	làm	A-la-hán	thôi	đó	quý	vị.	[Ngài]	đắc	
đạo	A-la-hán,	không	có	đắc	 thành	Vô	thượng	Chánh	Đẳng	Chánh	
Giác.	Ngài	Ma	Ha	Ca	Diếp	tu	một	a-tăng-kỳ	kiếp	thêm	100.000	đại	
kiếp	thành	một	vị	cỡ	đó.	Có	chỗ	ghi	câu	chuyện	là	ngài	Xá	Lợi	Phất,	
đó	đều	là	trong	Chú	Giải	đời	sau,	chứ	không	phải	trong	Chánh	kinh,	
cho	nên	không	biết	cái	nào	đúng.	Nhưng	tóm	lại	tu	30	Ba-la-mật	đó	
để	thành	tựu	là	khó.	

Quý	vị	 thấy	 trong	Chánh	kinh,	Kinh	Tiểu	Bộ	Nikaya,	 có	 câu	
chuyện	tiền	thân,	câu	chuyện	của	Thái	tử	Tu	Đại	Noa.	Khi	mà	Thái	
tử	cho	hết,	rồi	cuối	cùng	con	cũng	cho,	dắt	vợ	con	ra,	vợ	cũng	cho	
luôn,	cho	sạch	luôn	không	còn	cái	gì	hết.	Phải	bố	thí	cỡ	đó	mới	[là]	
ba-la-mật,	quý	vị	làm	được	không?	Không	làm	được	thì	chưa	thành	
Phật	được	đâu!	Khó,	phải	làm	cỡ	đó	khó	quá	đúng	không?	Phải	giữ	
giới	[mà]	không	phải	chỉ	giữ	giới	bình	thường,	giữ	giới	cũng	phải	
ba	cấp	bậc,	mà	giữ	đến	mức	độ	cho	dù	có	chịu	khổ	hình	cỡ	gì	cũng	
ráng	giữ.	Mặc	dù	phàm	phu	thôi	mà	giữ	cỡ	đó.		

Còn	bây	giờ	mình	[thấy]	khó,	thôi	nói	dối	tý,	khó	quá	ép	quá	
thì	thôi	[phạm	giới	chút]	dù	sao	[mình	là]	bậc	Thủ	học	(bậc	Hữu	
học).	Trừ	A-la-hán	là	nhất	định	giữ	giới	nhưng	bậc	Thủ	học	khi	mà	
bức	bách	quá,	nhiều	khi	cũng	[phạm	giới],	cũng	có	khi	bị	nghiệp	
duyên	nên	vẫn	không	giữ	[được]	mấy	giới	nhỏ.	Người	phàm	phu	
mà	giữ	được	cỡ	đó,	cho	nên	mới	thành	Phật.	Quý	vị	thấy	không	đơn	
giản	đâu.	



28 

Ở	đây	“Từ	10	Ba-la-mật	đó	lại	thực	hành	ba	bậc:	Thượng,	
Trung,	Hạ	 thành	30	Ba-la-mật”.	Nay	giảng	rõ	về	Ba-la-mật	 rồi,	
quý	vị	hiểu	rõ	rồi.	

	

Bây	giờ	mình	muốn	thương	Đức	Phật	Thích	Ca	hơn	thì	mình	
phải	nghe	đoạn	này,	đoạn	này	quan	trọng:	

1c.Ba	Giai	đoạn	tu	hành	của	Đức	Phật	Thích	Ca	

1.Thời	kỳ	phát	nguyện	trong	tâm:	Đức	Bồ-tát	có	trí	tuệ	ưu	
việt,	đã	phát	nguyện	trong	tâm,	có	ý	nguyện	muốn	trở	thành	
Đức	Phật	Chánh	Đẳng	Giác,	để	tế	độ,	cứu	vớt	chúng	sinh	giải	
thoát	khỏi	biển	khổ	tử	sinh	luân	hồi,	đồng	thời	tạo	các	pháp	
hạnh	Ba-la-mật	suốt	thời	gian	7	a-tăng-kỳ	kiếp	và	tiếp	theo.		

Tức	là	bảy	a-tăng-kỳ	kiếp	đầu	hoặc	hơn	bảy	a-tăng-kỳ	kiếp	là	
Đức	 Phật	 tu	mới	 phát	 nguyện	 trong	 tâm	 thôi.	 Ngài	 cũng	 tu	 hết	
nhưng	Ngài	ướm	trong	tâm.	Giống	như	bây	giờ	mình	cũng	tu,	mình	
bắt	 chước,	mình	kêu	nguyện	 thành	Phật,	mình	 tu	mấy	hạnh	 của	
Phật,	nhưng	mình	tu	thôi	chứ	mình	chưa	tuyên	bố	cho	chúng	sanh	
(trong	tâm	thôi).	Đức	Phật	đã	tu	bảy	a-tăng-kỳ	kiếp	như	thế.	

2.Thời	kỳ	phát	nguyện	bằng	lời:	Sau	khi	Đức	Bồ-tát	có	trí	
tuệ	ưu	việt	đã	tạo	các	pháp	hạnh	Ba-la-mật	trải	qua	7	a-tăng-
kỳ,	cho	đến	khi	có	đủ	năng	lực,	có	thể	phát	nguyện	bằng	lời	cho	
tất	cả	chúng	sinh	nghe	biết	nguyện	vọng	của	mình,	có	ý	nguyện	
muốn	trở	thành	Đức	Phật	Chánh	Đẳng	Giác	trong	thời	vị	lai,	để	
tế	độ	chúng	sinh,	và	tiếp	tục	tạo	các	pháp	hạnh	Ba-la-mật	thêm	
suốt	9	a-tăng-kỳ	kiếp	nữa.	

Quý	vị	thấy	bảy	a-tăng-kỳ	đầu	mới	là	phát	nguyện	trong	tâm,	
còn	 tới	 đây	bắt	đầu	 tuyên	bố	 luôn.	Tuyên	bố	nên	 lúc	đó	mới	 có	
chúng	sanh	xin	cái	này,	xin	cái	kia.	Quý	vị	mà	tu	tới	giai	đoạn	hai	rồi	
là	quý	vị	tuyên	bố	ai	xin	cái	này,	xin	cái	kia,	cho	hết.	Cho	nên	mới	có	



29 

chuyện	xin	mắt,	xin	trái	tim,	xin	cái	gì	cũng	cho	luôn.	Quý	vị	thấy	
điều	đó	đâu	có	đơn	giản.		

Chín	a-tăng-kỳ	kiếp	nữa,	chín	với	bảy	là	16	[a-tăng-kỳ	kiếp]	
rồi	đó.	Nhưng	mà	chưa	[hết]	đâu,	giai	đoạn	này,	quý	vị	đọc	cho	kỹ	
dòng	này:		

*Qua	 2	 thời	 kỳ	 này	 vẫn	 còn	 là	 Đức	 Bồ-tát	 Bất	 định	
(aniyatabodhisatta),	nghĩa	là	có	thể	thay	đổi	nguyện	vọng	của	
mình,	trở	thành	Đức	Phật	Độc	Giác,	hoặc	bậc	Thánh	Thanh	Văn	
Giác.	

Tu	như	vậy	rồi,	16	a-tăng-kỳ	kiếp	rồi,	mà	vẫn	chưa	có	cố	định	
thành	Phật.	Có	nghĩa	là	có	thể	thay	đổi,	trở	về	nguyện	vọng	thành	
Phật	Độc	giác	hoặc	thành	Thanh	văn	thôi.	Lúc	đó	có	khi	đổi	lại,	cho	
nên	phải	tu	thêm	nữa,	thì	[sang]	thời	kỳ	thứ	ba.	

3.Thời	kỳ	được	Đức	Phật	thọ	ký:	Sau	khi	đã	trải	qua	2	
thời	kỳ	(phát	nguyện	trong	tâm	và	bằng	lời),	Đức	Bồ-tát	có	trí	
tuệ	ưu	việt	có	đầy	đủ	năng	lực	mạnh,	có	tâm	thiện	bất	thoái	chí,	
Đức	Bồ-tát	có	duyên	lành	đến	hầu	Đức	Phật.	

Như	 trường	 hợp	 vị	 Đạo	 sĩ	 Da-Nhã-Đạt	 (Thiện	 Tuệ:	
Sumedha),	tiền	kiếp	của	Đức	Phật	Gotama,	đến	hầu	Đức	Phật	
Nhiên	Đăng	 (Dīpaṅkara).	Đức	Phật	Dīpaṅkara	 có	 Phật	 nhãn	
thông	 suốt	 vị	 lai,	 biết	 rõ	 nguyện	 vọng	 của	 vị	 Đạo	 sĩ	 Bồ-tát	
Sumedha	sẽ	thành	tựu	được	như	ý,	nên	Đức	Phật	Dīpaṅkara	
thọ	ký	vị	Đạo	sĩ	rằng:	

Thời	này	sẽ	gặp	những	Đức	Phật	giống	như	trường	hợp	vị	Đạo	
sĩ	 Da-Nhã-Đạt.	 Quý	 vị	 coi	 trong	 Kinh	 Tăng	 Nhất	 A	 Hàm	 có	 câu	
chuyện	này.	Chữ	Pali	là	“Sumedha”,	dịch	nghĩa	là	Thiện	Tuệ	(#su	là	
tốt,	 #medha	 là	 tuệ).	 Khi	 đó	 tiền	 kiếp	 của	 Đức	 Phật	 Thích	 Ca	
(Gotama)	đến	hầu	Đức	Phật	Nhiên	Đăng.	Đức	Phật	Nhiên	Đăng	có	
Phật	nhãn	thông	suốt	vị	lai,	biết	rõ	nguyện	vọng	của	vị	Đạo	sĩ	Bồ-



30 

tát	Da-Nhã-Đạt	sẽ	thành	tựu	được	như	ý,	nên	Đức	Phật	Nhiên	Đăng	
thọ	ký	vị	Đạo	sĩ	rằng:	

“Trong	thời	vị	lai,	còn	4	a-tăng-kỳ	và	100.000	đại	kiếp	trái	
đất	nữa,	vị	Đạo	sĩ	Bồ-tát	Sumedha	này	sẽ	trở	thành	Đức	Phật	
Chánh	 Đẳng	 Giác,	 có	 danh	 hiệu	 Đức	 Phật	 Gotama	 (Đức	 Phật	
Thích	Ca)”.	

Đây	mới	gọi	là	bất	thoát	chuyển,	gọi	là	trụ	phát	tâm	Bồ-đề.	Từ	
đây	mới	được	thọ	ký,	còn	trước	đó	tu	16	a-tăng-kỳ	chưa	được	thọ	
ký	nữa.	Khó!	Cho	nên	con	đường	thành	Phật	không	dễ	đúng	không?	
Vì	vậy	nhiều	người	trở	lại	hạnh	Thanh	văn.	Mặc	dù	phát	nguyện	tu	
rồi	nhưng	[tu]	khó	quá,	thôi	trở	lại	hạnh	Thanh	văn,	hoặc	thành	Độc	
giác	cho	rồi,	đổi	nguyện.	Cho	nên	[đó]	là	bình	thường.	

Đức	Phật	Thích	Ca	là	được	thọ	ký.	Trong	kinh	có	câu	chuyện	
này	và	các	Chú	Giải	xác	định	đây	là	lần	thọ	ký	đầu	tiên,	tức	là	gặp	
Đức	Phật	Nhiên	Đăng	là	[lần]	thọ	ký	đầu	tiên.	Từ	đó	đến	nay	là	bốn	
a-tăng-kỳ	và	100.000	đại	kiếp,	qua	thời	gian	lâu	như	vậy.	Cho	nên	
tu	tổng	20	a-tăng-kỳ	kiếp	là	vậy	đó	(bảy,	chín,	bốn	là	20	[a-tăng-kỳ	
kiếp]).	

*Ngài	 đương	 nhiên	 trở	 thành	 Đức	 Bồ-tát	 Cố	 định	
(niyatabodhisatta),	bất	thoái	chí:		

Ở	đây	là	Bất	thoái	chuyển,	gọi	là	Phát	tâm	trụ	(Sơ	trụ	Bồ-tát),	
nghĩa	như	vậy	đó.	Sau	này	Đại	thừa	gọi	là	Sơ	trụ	Bồ-tát,	là	trụ	vào	
niềm	tin	bất	thoái.	Cho	nên	không	phải	tu	ba	a-tăng-kỳ	kiếp	đâu	quý	
vị,	ba	a-tăng-kỳ	kiếp	là	tính	từ	đây,	tới	bốn	a-tăng-kỳ	đó.	Còn	trước	
đó	là	không	tính,	trước	đó	là	thêm	16	a-tăng-kỳ	nữa.	

Tiếp	tục	bồi	bổ	30	pháp	hạnh	Ba-la-mật:	10	pháp	hạnh	Ba-
la-mật	bậc	thường,	10	pháp	hạnh	Ba-la-mật	bậc	trung,	10	pháp	
hạnh	Ba-la-mật	bậc	thượng,	trải	qua	24	Đức	Phật	thọ	ký,	Đức	
Phật	thọ	ký	cuối	cùng	là	Đức	Phật	Ca	Diếp	(Kassapa).	



31 

Có	nghĩa	là	Đức	Phật	Thích	Ca	trong	thời	gian	đó,	bốn	a-tăng-
kỳ	và	100.000	đại	kiếp,	Ngài	gặp	được	bao	nhiêu	vị	Phật?	Chỉ	có	gặp	
được	24	vị	Phật	thôi.	Chi	tiết	này	cho	thấy	gặp	Phật	ra	đời	không	
dễ.	Có	thể	tu	quá	trời	kiếp	như	vậy	mà	có	gặp	mấy	vị	Phật	đâu.	Cho	
nên	“Nhân	thân	nan	đắc,	Chánh	pháp	nan	văn”.	Mình	nghe	như	
vậy,	mình	phải	hiểu	Phật	đạo	khó	thành.	Mình	nghe	như	vậy	mình	
mới	thương	Đức	Phật	Thích	Ca,	mình	mới	có	lòng	tin	bất	hoại	đối	
với	Phật	được.	Chứ	mình	không	hiểu	Đức	Phật	tu	như	thế	nào,	sao	
mình	thương	Phật	được.	Ngài	tu	vất	vả	20	a-tăng-kỳ	kiếp	đến	nay,	
sau	này	[trong]	bốn	a-tăng-kỳ	và	100.000	đại	kiếp	gặp	24	Đức	Phật	
thọ	ký.	Đó	là	căn	cứ	vào	kinh,	sớ	giải	[của]	các	ngài,	người	ta	đưa	ra	
là	như	vậy.	Quý	vị	thấy	không	đơn	giản	đâu.	Mình	nghe	như	vậy	mới	
biết	Đức	Phật	tuyệt	vời	thế	nào.	

*	Đức	Bồ	Tát	đời	cuối	cùng	là	Thái	tử	Siddhattha	xuất	gia,	
hành	đạo	tại	Đại	cội	Bồ-đề	vào	canh	cuối	ngày	rằm	tháng	tư	
(âm	lịch).	Ngài	đã	chứng	ngộ	chân	lý	Tứ	Thánh	Đế,	chứng	đắc	
4	Thánh	Đạo	-	4	Thánh	Quả	và	Niết-Bàn,	trở	thành	bậc	Thánh	
Arahán	đầu	tiên	trong	toàn	thế	giới	chúng	sinh.		

Đồng	thời	trở	thành	Đức	Phật	Chánh	Đẳng	Giác,	nên	có	
Ân	đức	Bhagavā:	Đức	Thế	Tôn.	

Quý	vị	hiểu	tại	sao	[gọi	là]	Đức	Thế	Tôn	chưa	ạ?	Mình	học	như	
vậy	mình	mới	thương	Đức	Phật	Thích	Ca,	mình	mới	có	niềm	tin	bất	
động	được.	Chúng	ta	không	theo	Phật,	chúng	ta	thấy	mình	có	 lỗi	
lắm.	Ngày	nay	nếu	ai	mà	lỡ	theo	giáo	lý	ngoại	đạo,	thực	sự	mình	
thấy	tiếc	lắm.	Vì	sao?	Vì	Đức	Phật	tu	như	vậy,	bao	nhiêu	đời,	bao	
nhiêu	kiếp,	20	a-tăng-kỳ,	100.000	đại	kiếp.	Ngài	vất	vả	như	vậy,	
Ngài	tu	bao	nhiêu	vậy,	suốt	49	(hay	45	năm)	ở	Ấn	Độ,	để	lại	Tạng	
giáo	pháp.	Ngài	tu	vất	vả	như	vậy	để	ngày	nay	có	người	lấy	cái	danh	
của	Ngài	mất.	Đó	là	một	điều	đáng	tiếc,	mình	không	theo	Đức	Phật.	
Cho	nên	không	học	Phật	 thì	không	biết,	không	học	kinh	 làm	sao	
nghe	thấy	được,	làm	sao	hiểu	được.	Phải	tìm	hiểu,	phải	học!	Đó	là	



32 

[điều]	đầu	tiên.	Hy	vọng	là	qua	[thông	tin	Thiện	Trang]	cung	cấp	
này,	 quý	vị	 sẽ	 thấy	Phật	pháp	 thật	 sự	 rất	 tuyệt	 vời	 và	Đức	Phật	
chúng	ta	rất	tuyệt	vời.		

	

Chưa	hết!	Chúng	ta	tiếp	tục,	phải	hiểu	thêm	về	Đức	Phật	nữa.	
Chúng	ta	coi	đức	Phật	làm	gì	mỗi	ngày?	

1d.	Năm	phận	sự	mỗi	ngày	của	Đức	Phật:	

Mỗi	ngày,	mỗi	đêm	Đức	Thế	Tôn	hành	đầy	đủ	5	phận	sự	
ròng	rã	suốt	45	năm	(theo	Kinh	A	Hàm	là	45	năm	thôi,	theo	Đại	
thừa	mới	 [là]	 49	 năm),	 cho	đến	 giây	phút	 cuối	 cùng	 tịch	diệt	
Niết-Bàn	(tức	là	Ngài	ngày	nào	cũng	làm	5	việc	này.	Chúng	ta	coi	
việc	gì?).	

1.	Phận	sự	buổi	sáng	trước	ngọ:	

Mỗi	buổi	sáng	đến	giờ	đi	khất	thực,	có	khi	Đức	Phật	ngự	
đi	khất	thực	một	mình	để	tế	độ	chúng	sinh	nào	đó,	có	khi	Đức	
Phật	ngự	cùng	với	chư	Tỳ-kheo	đi	vào	xóm	kinh	thành	để	khất	
thực.	Khi	Đức	Phật	thọ	thực	xong,	có	số	dân	chúng	thỉnh	Đức	
Phật	thuyết	pháp,	có	số	xin	thọ	phép	quy	y	Tam	Bảo	thọ	trì	Ngũ	
giới…	có	số	xin	Đức	Phật	cho	phép	xuất	gia	xong,	Đức	Phật	ngự	
trở	về	chùa	(hoặc	trở	về	Tịnh	xá).	

Đó	là	phận	sự	đầu	tiên.	Đức	Phật	mỗi	ngày	Ngài	quán	sát	trước	
coi	chúng	sanh	nào	có	duyên	được	độ,	Ngài	đi	con	đường	nào,	Ngài	
đi	đâu,	gặp	người	nào	để	độ,	rồi	khất	thực	là	pháp	để	gieo	duyên	
nữa.	Như	vậy	sau	khi	khất	thực	thì	Ngài	thọ	thực,	có	người	thỉnh	
đức	Phật	thuyết	pháp	độ	họ,	có	người	xin	Quy	y	Tam	Bảo,	thọ	trì	
Ngũ	giới,	có	người	xin	phép	cho	đi	xuất	gia	với	Phật.	v.v…	Quý	vị	
thấy	Đức	Phật	luôn	luôn	làm	những	việc	như	thế	mỗi	ngày.	Cho	nên	
mình	phải	hiểu	Đức	Phật	thì	mình	mới	thương	Đức	Phật	được.	Đó	
là	điều	thứ	nhất.	



33 

2.	Phận	sự	sau	ngọ	(sau	giữa	trưa):	

Khi	Đức	Phật	ngự	trở	về	chùa,	rửa	chân	xong,	đứng	trên	
bục	giảng	(hồi	xưa	nói	đứng	trên	bục	giảng	thực	ra	ngồi	trên	cái	
tòa),	Ngài	khuyên	dạy	chư	Tỳ-kheo:	“Này	chư	Tỳ-kheo,	các	ông	
hãy	nên	cố	gắng	hoàn	thành	mọi	phận	sự	Tứ	Thánh	Đế,	bằng	
pháp	không	buông	lung,	tiến	hành	Tứ	Niệm	Xứ.		

Đức	Phật	cũng	dạy	Tứ	Thánh	Đế	(Khổ,	Tập,	Diệt,	Đạo)	là	quan	
trọng	nhất,	nhớ	đừng	có	buông	lung,	và	hãy	tiến	hành	Tứ	Niệm	Xứ.	
Ngài	dạy	năm	điều	khó	được,	đó	là	gì?	

(1)	Đức	Phật	xuất	hiện	trên	thế	gian	là	một	điều	khó.	

Chúng	ta	thấy	không	phải	lúc	nào	cũng	gặp	[được]	Đức	Phật	
đâu.	Thật	ra	hồi	xưa	mình	coi	Đại	thừa,	mình	thấy	hiện	tại	Hiền	kiếp	
thiên	Phật,	Quá	khứ	Trang	nghiêm	kiếp	thiên	Phật,	Vị	 lai	Tinh	tú	
kiếp	 thiên	 Phật.	 Nhưng	 coi	 [kinh]	 Nguyên	 thủy	 thì	 không	 thấy,	
không	phải,	không	có	như	vậy.	Rất	khó!	Lâu	lâu	mới	có	Đức	Phật	ra	
đời,	có	khi	cả	đại	kiếp	trái	đất	từ	khi	sanh	ra	cho	đến	khi	tan	hoại	
đi,	mà	không	có	Đức	Phật	nào	ra	đời	hết.	Cho	nên	khó,	tại	vì	sao?	Vì	
lúc	đó	có	ai	tu	thành	Phật	đâu	mà	có.	Tu	thành	Phật	đạo	khó	như	
vậy	mà.	

Đại	thừa	nói	chê	trách	những	người	Tiểu	thừa,	nhưng	thật	ra	
nếu	coi	theo	nguyên	tắc	trong	kinh	thì	Đức	Phật	không	có	ép.	Đức	
Phật	biết	quán	sát	người	đó,	giống	như	mỗi	ngày	[Ngài]	nhìn	thấu	
được	tâm	can	người	đó	từ	vô	lượng	kiếp	đến	giờ,	căn	tánh	người	
đó	hạ	liệt	hay	tốt,	hay	căn	tánh	cỡ	nào,	có	kham	được	pháp	thành	
Phật	hay	không?	Hay	là	họ	chỉ	kham	nhẫn	được	pháp	là	thành	một	
bậc	Duyên	giác,	hay	pháp	thành	một	bậc	Thanh	văn,	hay	một	pháp	
đơn	giản	họ	chỉ	mong	sanh	thiên	hay	họ	được	cõi	người	tốt	đẹp.	
Đức	Phật	quán	sát	như	thế	mà	Đức	Phật	dạy	cho	người	đó,	chứ	Đức	
Phật	không	có	chê	trách	một	ai	 là	“con	dở	quá,	con	tệ	quá,	v.v…”.	
Không!	Đức	Phật	từ	bi	đến	mức	độ	cỡ	đó!	



34 

Nhiều	khi	mình	không	học	Phật,	mình	cứ	nghĩ	Đức	Phật	chê	
trách.	Không	phải!	Đức	Phật	không	có	chê	trách	ai	hết,	Đức	Phật	
quan	sát	căn	cơ	của	chúng	sanh,	người	hạ	liệt,	kẻ	thua	kém,	người	
cao	thượng,	kẻ	trung	bình.	Tùy	hạng	chúng	sanh	như	thế	nào,	căn	
tánh	như	thế	nào,	từ	vô	lượng	kiếp	huân	tập	như	thế	thì	bây	giờ	
như	vậy	mà	Ngài	thuyết	cho	pháp	phù	hợp.	Mục	tiêu	của	Ngài	vẫn	
là	miễn	chúng	sanh	ra	khỏi	sanh	tử	là	tốt	rồi.	Vì	một	người	ra	khỏi	
sanh	tử	là	tốt	được	một	người,	đỡ	gây	thù	chuốc	oán	cho	bao	nhiêu	
chúng	sanh,	đỡ	gây	thêm	nghiệp	cho	bao	nhiêu	người	nữa.	Cho	nên	
từ	đó	mình	thấy	[Đức	Phật]	rất	là	tuyệt	vời.	Đấy	là	điều	thứ	nhất,	
Đức	Phật	xuất	hiện	trên	thế	gian	là	một	điều	khó.	

(2)	Được	sinh	làm	người	là	một	điều	khó.	

Khi	mình	học,	mình	chưa	vào	địa	vị	Nhẫn	vị	nói	theo	Luận	Câu	
Xá,	còn	nói	như	[bình	thường]	nếu	như	mình	chưa	vào	địa	vị	Thánh	
nhân,	thì	thật	sự	luân	hồi	vẫn	là	một	con	số	kinh	khủng.	Bởi	vì	như	
trong	kinh,	Đức	Phật	bốc	nắm	đất	và	Ngài	rải	xuống	(điều	này	rất	
nhiều	kinh	nói,	Kinh	Tương	Ưng	hay	Kinh	nào	đó),	Đức	Phật	nói	đất	
mà	khi	 rải	xuống,	nó	còn	dính	ở	 lại	 [trong	 tay]	 ít	 lắm.	Cũng	vậy,	
người	 sau	 khi	 chết	mà	 sinh	 cõi	Người,	 cõi	Trời,	 rồi	 đắc	đạo	 giải	
thoát,	 ít	như	đất	còn	sót	 lại	trên	tay.	Còn	đất	mà	đổ	xuống	nhiều	
lắm,	[giống	như]	người	đọa	vào	đường	ác	cũng	[nhiều]	vậy.	[Hoặc]	
có	 câu	 chuyện	 rùa	mù	 [gặp]	 bọng	 cây	 đúng	 không?	 Chúng	 sanh	
nhiều	như	vậy,	Đức	Phật	nói	chúng	sanh	ở	trong	nước	thì	nhiều,	
chúng	sanh	trên	đất	thì	ít.	Cũng	vậy,	chúng	sanh	ở	trong	đường	ác	
thì	nhiều,	chúng	sanh	ở	trên	đường	thiện	thì	ít.	Cho	nên	từ	đó	[thấy]	
sanh	làm	người	là	một	điều	khó	là	vậy.	Cho	nên	[câu]	“nhân	thân	
nan	đắc”	là	từ	đó	ra.	

(3)	Có	được	cơ	hội	hành	Phạm	hạnh	cao	thượng	là	một	
điều	khó.	



35 

Hành	Phạm	hạnh	cao	thượng	là	tu	Phật	giáo	để	ra	khỏi	sanh	
tử.	Khó!	Tại	vì	lâu	lâu	mới	được	gặp	một	lần.	Có	nhiều	người	trong	
đời	này	mặc	dù	gặp,	cũng	nghe	nói	mình	tu	Phật	giáo,	thậm	chí	tu	
Pháp	môn	gọi	là	Vô	thượng	Vô	thượng,	nhưng	mà	thực	tế	nhiều	khi	
tu	pháp	ngoại	đạo	mà	không	biết.	Đó	là	gì?	Phạm	hạnh	cao	thượng	
không	dễ	tu.	Không	có	[dễ]!	Chúng	ta	tu	bao	nhiêu	đời.	Nếu	bây	giờ	
quý	vị	chứng	được	Túc	mạng	thông,	quý	vị	nhìn	lại	đi.	Có	thể	suốt	
mấy	chục	đời,	nhiều	khi	quý	vị	chẳng	gặp	Phật	pháp.	Quý	vị	cũng	tu	
đó	nhưng	tu	pháp	thần	thông,	tu	thiền,	tu	ngoại	đạo,	tu	tùm	lum	hết,	
tu	đủ	kiểu	hết,	lâu	lâu	mới	gặp	được	Phật	giáo	chính	thống	một	lần.	
Khó	lắm!	Phạm	hạnh	cao	thượng	đó	là	chưa	xuất	gia,	người	bình	
thường	cũng	khó	rồi.	Nhiều	khi	đời	này	có	rồi,	cũng	đi	chùa	cúng	
dường	chút	xong	về	thôi.	

(4)	Được	xuất	gia	trở	thành	Tỳ-kheo	là	một	điều	khó.	

Điều	này	hồi	xưa	Thiện	Trang	kêu:	“Ủa!	Tỳ-kheo	cũng	dễ	mà!”.	
Nhưng	bây	giờ	thấy	khó	thật.	Tỳ-kheo	đúng	nghĩa	cơ!	Tỳ-kheo	đúng	
nghĩa	là	phải	thực	hành	giáo	pháp	Như	Lai.	Bây	giờ	nhiều	khi	xuất	
gia	làm	Tỳ-kheo	nhưng	mà	không	thực	hành	đúng	Chánh	pháp	Như	
Lai.	Thật	ra	[đó	chỉ]	là	Bà-la-môn,	nếu	[theo]	ngôn	ngữ	[của]	đức	
Phật	gọi	 là	Bà-la-môn.	Sa-môn	Bà-la-môn	là	người	xuất	gia	ngoại	
đạo	còn	Bà-la-môn	thôi	là	người	tại	gia	tu	hành.	Giống	như	bây	giờ	
quý	vị	ở	nhà	tu	không	phải	Chánh	đạo,	mà	quý	vị	tu	đạo	nào	đó.	
Hoặc	 trong	Phật	giáo	có	nhiều	 tông	phái,	nhiều	khi	 tông	phái	đó	
không	phải	của	Phật	giáo,	không	phải	của	Đức	Phật,	quý	vị	tu	[theo]	
đó	thì	quý	vị	thành	là	Bà-la-môn	nếu	tại	gia,	còn	nếu	đi	xuất	gia	thì	
cũng	là	Sa-môn	của	Bà-la-môn	mà	thôi,	chứ	đâu	phải	là	Sa-môn	của	
Phật	giáo	đâu.	Sa-môn	của	Phật	giáo	gọi	là	Tỳ-kheo.	Khó	nha!	Bây	
giờ	biết	rồi,	bảo	sao	Đức	Phật	nói	khó	là	đúng.	Cho	nên	Đức	Phật	
nhắc	nhở	các	vị	Tỳ-kheo	như	vậy	đó.	

(5)	Được	nghe	Chánh	pháp	là	một	điều	khó”.	



36 

Điều	này	cũng	khó	nữa	đúng	không	quý	vị?	Thật	sự	khó!	Tại	
vì	nghe	Chánh	pháp	đâu	có	dễ.	Nhiều	khi	mình	nghe	mình	tưởng	
Chánh	pháp	nhưng	đâu	 có	 phải	 Chánh	pháp.	 [Được	nghe	Chánh	
pháp]	khó!	

Đó	 là	 những	điều	 khó	mà	Đức	Phật	 hằng	 ngày	 thường	
khuyên	dạy	chư	Tỳ-kheo	chớ	nên	buông	lung.	

Cho	nên	có	cơ	hội	như	vậy,	mình	không	nên	buông	lung.	Quý	
vị	cũng	vậy,	có	cơ	hội	này	thật	ra	tu	là	được.	Và	quý	vị	đừng	có	bi	
lụy.	 Thật	 ra	 Thiện	 Trang	 thấy	 Phật	 giáo	 không	 khó,	 nếu	 như	 có	
duyên.	Có	duyên	rồi	thì	chỉ	cần	tu	một	đời	này	có	thể	vào	Thánh	
quả,	rất	dễ!	Tại	vì	thật	ra	có	khó	gì	đâu,	Đức	Phật	quy	kết	là	có	mấy	
con	đường	dễ.	Tất	nhiên	[có]	nhiều	con	đường	nhưng	con	đường	
dễ	đó	là	gì?	Một	là	niềm	tin	bất	động,	trong	sạch	bất	động	đối	với	
Phật	là	được.	Nãy	giờ	chúng	ta	đang	học	điều	đó.	Đức	Phật	nói	là	
những	ai	có	lòng	tịnh	tín	bất	động	đối	với	Ta,	tất	cả	người	ấy	đều	là	
bậc	Dự	lưu	(đó	là	theo	Kinh	Tương	Ưng	Bộ).	Như	vậy	đi	[theo]	con	
đường	đó	rất	dễ.	Còn	không	thì	đi	con	đường	thứ	hai,	đó	là	hiểu	
được	một	đế	trong	Tứ	Thánh	Đế	(Khổ	đế,	Tập	đế,	Đạo	đế,	Diệt	đế).	
Quý	vị	hiểu	được	một	trong	bốn	[đế]	là	quý	vị	hiểu	được	ba	điều	
còn	lại	thì	quý	vị	sẽ	thành	tựu	được	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	trở	lên.	

Con	đường	thứ	ba	là	gì?	Nói	như	Kinh	Đại	thừa	Bát-nhã	là	quý	
vị	phải	có	“chiếu	kiến	Ngũ	uẩn	giai	không”.	Mình	phải	thấy	được	
Thân	kiến	gồm:	Sắc	là	thân	thể	vật	lý;	Thọ	là	cảm	nhận;	Tưởng	là	
cái	biết	về	quá	khứ,	biết	về	tương	lai,	biết	hiện	tại	do	kinh	nghiệm;	
Hành	 là	 khía	 cạnh	 về	 thiện,	 ác,	 không	 thiện,	 không	 ác,	 trên	 ba	
nghiệp	thân	khẩu	ý;	Thức	[là	cái	biết].	Nếu	như	chúng	ta	học	Vi	diệu	
pháp	thì	chúng	ta	để	[dẫn	nghĩa]	qua	dễ	hơn.	Quý	vị	biết	cái	đó	hoàn	
toàn	không	phải	là	ta,	nó	không	phải	là	ta.	Luôn	luôn	như	vậy,	không	
phải	là	ta,	quý	vị	cứ	suy	nghĩ	như	vậy.	Ví	dụ	quý	vị	ăn,	quý	vị	biết	
đang	ăn,	không	phải	là	ta	ăn	mà	cơ	thể	nó	ăn.	Ta	cảm	thấy	ngon	hay	



37 

dở,	đó	không	phải	là	ta	ngon	hay	dở,	mà	do	duyên	nó	ngon	hay	dở	
là	cái	cảm	nhận	đó,	cái	thọ	đó	thôi.		

Mình	tách	được	ra	thì	quý	vị	đi	con	đường	phá	Thân	kiến,	quý	
vị	cũng	sẽ	vào	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn.	Đức	Phật	nói	trước	mắt	quý	vị	
chỉ	cần	biết	được	những	cái	đó	nó	không	phải	là	ta	thôi,	biết	thôi.	Ai	
có	niềm	tin	được	điều	đó	thì	người	đó	đang	đi	con	đường	gì?	Người	
đó,	Đức	Phật	xác	chứng	đó	là	địa	vị	Tùy	tín	hành.	Và	người	đó	không	
thể	mạng	chung	mà	không	chứng	quả	Dự	lưu,	tức	là	yên	tâm:	quý	
vị	sẽ	chứng	quả	Dự	lưu	trước	khi	chết,	hoặc	tệ	lắm	là	trước	khi	lâm	
chung	sẽ	chứng.	Còn	nếu	ai	đã	có	niềm	tin	được	như	vậy	mà	người	
đó	lại	tiếp	tục	cộng	thêm	một	chút	Thiền	quán	thì	người	đó	gọi	là	
Tùy	pháp	hành.	Người	đó	cũng	không	thể	mạng	chung	mà	không	
chứng	quả	Dự	lưu.		

Chỉ	có	vậy	thôi!	Quý	vị	đi	con	đường	đó	rất	dễ.	Cho	nên	hằng	
ngày	[quý	vị]	nhớ	thân	thể	nó	đau,	nó	làm	sao,	nó	khỏe,	không	khỏe	
gì	thì	quý	vị	cứ	nhớ	là	nó	không	phải	là	ta,	mà	nó	chỉ	là	sắc,	nó	là	Tứ	
đại	đó,	nó	không	phải	là	ta	đâu.	Quý	vị	nghĩ	hoài	như	vậy	là	bỏ	được	
một	cái,	gọi	là	sắc.	

Thứ	hai	là	Thọ,	tức	là	cảm	nhận.	Hằng	ngày	quý	vị	cảm	nhận	
gì	đó,	 cảm	nhận	vui,	 cảm	nhận	không	vui,	 cảm	nhận	khổ.	Quý	vị	
đừng	có	nghĩ	ta	đang	khổ,	ta	đang	vui,	ta	đang	không	khổ	không	vui.	
Mà	điều	đó	là	cảm	nhận	mà	thôi,	không	phải	là	ta,	ta	không	phải	nó.	
Quý	vị	nhớ	như	vậy	giùm,	nhớ	và	tin	như	vậy.	Đó	là	điều	thứ	hai.	

Điều	thứ	ba	là	Tưởng.	Tưởng	là	những	cái	biết	của	mình	về	
quá	khứ,	biết	về	tương	lai,	biết	về	hiện	tại.	Ví	dụ	như	tôi	biết	ông	
thầy	Thiện	Trang.	Tại	sao	không	phải	tôi	biết,	mà	đó	là	cái	nó	biết,	
cái	biết	trên	tưởng,	do	có	dữ	liệu	quá	khứ	nó	kết	nối	[với]	hiện	tại,	
nó	nhận	ra	[nên]	biết.	Cho	nên	tôi	tưởng	về	tương	lai,	đó	không	phải	
tôi.	Đừng	có	tôi	trong	đó,	bỏ	nó	ra.	



38 

Hành	là	cái	nghĩ	của	mình	về	thiện,	về	ác.	[Ở]	việc	đó	nghĩ	ông	
thầy	Thiện	Trang	ác	quá,	bây	giờ	ổng	đang	gì	đó.	Điều	đó	không	
phải	là	ta	đang	nghĩ	mà	chẳng	qua	nó	nghĩ,	không	liên	quan	đến	ta.	
Quý	vị	nhớ	ba	khái	niệm,	hành	thiện,	hành	ác,	không	thiện	không	
ác,	ba	nghiệp	thân	khẩu	ý.	Quý	vị	bỏ	cái	đó	ra,	không	phải	là	ta	là	
được.	

Rồi	cuối	cùng,	Thức	là	cái	biết.	Cái	biết	của	sáu	căn	(nhãn,	nhĩ,	
tỷ,	thiệt,	thân	và	ý).	Những	cái	biết	đó	nó	cũng	không	phải	là	ta	luôn.		

Chỉ	vậy	thôi!	Thiện	Trang	đúc	kết	như	vậy.	Quý	vị	làm	được	
năm	điều	đó	là	quý	vị	đang	có	niềm	tin	đó,	quý	vị	đi	con	đường	Tùy	
tín	hành.	Quý	vị	có	chút	Thiền	quán	(bây	giờ	chúng	ta	có	Thiền	quán	
mà),	tu	Tứ	niệm	xứ	một	chút,	quán	Khổ	-	Không	-	Vô	thường	-	Vô	
ngã,	thì	quý	vị	đang	đi	[con	đường]	Tùy	pháp	hành.	Trước	sau	gì	
quý	vị	cũng	đủ	điều	kiện	vào	Sơ	quả	Dự	lưu.	Dễ	như	vậy	thôi,	không	
có	khó	gì	hết!	

Thật	ra	ai	thấy	được	rồi,	chứng	rồi	là	thấy	con	đường.	Khi	đó	
người	ta	bỏ	hết	bao	nhiêu	thứ	gọi	là	Giới	cấm	thủ.	Tại	sao?	Hằng	
ngày	chúng	ta	có	một	trời	Giới	cấm	thủ,	mình	đang	giữ	đó.	Thiện	
Trang	cũng	không	dám	nói	luôn,	có	nhiều	điều	mình	không	dám	nói	
nữa.	Tại	vì	tất	cả	mọi	người	đang	hành	như	vậy,	sao	mình	dám	nói,	
nhiều	người	hành	quá.	Nhưng	khi	nào	mình	hiểu	ra,	mình	tự	động	
bỏ,	[thấy]	“À,	cái	này	không	có!”.	Quý	vị	thấy	có	Sư	Toại	Khanh	hay	
Sư	Giác	Nguyên	nói	 pháp	 gì	 đó	 [về]	 ăn	 chay.	Ăn	 chay	 thì	 tốt	 rồi	
nhưng	mà	nghĩ	[làm	như	vậy]	thì	không	[đúng].	Điều	đó	thật	ra	Đức	
Phật	đâu	có	chế.	Khi	ăn	cầm	bát	đọc	chú	gì	đó,	nhắm	mắt	lim	dim.	
Ngài	nói	đó	là	Giới	cấm	thủ.	Đúng!	Thời	Đức	Phật	không	có	như	thế.	
Mà	điều	đó	do	người	đời	sau	người	ta	chế	ra	rồi	mình	thực	hành	
theo	đó,	gọi	là	Giới	cấm	thủ.		

Có	một	trời	 thứ	luôn	quý	vị,	bây	giờ	chưa	có	chứng	đạo	thì	
mình	không	biết,	không	biết	 [nên]	mình	đang	giữ	đó.	Nhưng	khi	



39 

ngày	nào	quý	vị	[vào	được]	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn,	quý	vị	bỏ	một	loạt	
thứ,	bỏ	cái	này	cái	kia.	Và	do	bỏ	được	điều	đó,	cho	nên	mình	giải	
thoát.	Còn	không	biết	là	mình	đeo	vô	bao	nhiêu	cái.	Cho	nên	đang	
trong	con	đường	đi	gọi	là	tìm	giải	thoát	mà	mình	lại	sanh	thêm	ràng	
buộc.	Mình	ràng	buộc	thêm	một	mớ	cái,	gọi	là	Giới	cấm	thủ	nó	đeo	
mình.		

Khổ	như	vậy	đó!	Cho	nên	chỉ	khi	người	nào	giải	thoát	là	người	
đó	thấy	được	đạo,	gọi	là	Kiến	đế.	Kiến	đế	là	bung	ra	hết,	những	điều	
ngày	xưa	mình	cho	là	chân	lý,	sau	này	mình	cho	ra	ngoài	hết,	không	
cần	nữa.	Và	tâm	mình	như	gỡ	được	cả	tạ	đá,	tấn	đá	xuống,	cho	nên	
tâm	mình	rỗng	rang	vô	cùng.	Mình	chỉ	sống	với	thực	tế	thôi,	tức	là	
thực	tại	như	vậy	như	thế,	ta	thấy	như	vậy.	Cho	nên	“không	nghĩ	về	
quá	khứ,	không	nghĩ	về	tương	lai,	chỉ	có	pháp	hiện	tại,	ngay	nơi	
phút	giây	này”.	Đó	 là	bài	Kinh	Nhất	Dạ	Hiền	Giả.	Phải	sống	trọn	
vẹn!		

Như	vậy	con	đường	giải	thoát	sanh	tử	mình	đang	đặt	[phía]	
trước,	tại	vì	lúc	đó	quý	vị	thành	Tu-đà-hoàn	rồi,	quý	vị	không	còn	
lâu	nữa	 [sẽ	giải	 thoát].	Quý	vị	đời	này	 tu	khá	chút,	quý	vị	 sẽ	 trở	
thành	Tu-đà-hoàn	một	đời,	gọi	là	bậc	Nhất	chủng.	Còn	nếu	quý	vị	tu	
khá	[hơn],	quý	vị	trở	thành	Nhất	Lai,	là	một	lần	nữa	trong	cõi	Dục.	
Còn	quý	vị	tu	khá	hơn	nữa	quý	vị	sẽ	thành	Bất	Lai,	quý	vị	tệ	nhất	
cũng	 sanh	về	 trời	 Sơ	 thiền	 trở	 lên,	 còn	không	 thì	Ngũ	Bất	Hoàn	
thiên.		

Quý	vị	đừng	lo	chuyện	độ	sanh.	Bởi	vì	quý	vị	lên	các	tầng	trời,	
giả	sử	Thiện	Trang	nói	quý	vị	lên	Ngũ	Bất	Hoàn	thiên,	tuổi	thọ	ở	đó	
500	Đại	kiếp	(500	lần	trái	đất	này	sanh	diệt),	quý	vị	vẫn	còn	ở	trên	
đó.	Quý	vị	 cứ	 từ	 từ	 chứng	đắc	A-la-hán,	 quý	vị	 dùng	 thân	Phạm	
thiên	trên	đó,	quý	vị	xuống	nhân	gian	này	giúp	cho	bao	nhiêu	bà	
con	quyến	thuộc,	cha	mẹ,	người	thân	đời	này	đời	khác.	Quý	vị	quán	
sát	quý	vị	giúp	được	họ	lên.	Giống	như	câu	chuyện	ông	vua	trời	Đế	
Thích	giúp	bà	vợ	đời	trước	đọa	làm	con	sếu,	giữ	giới	rồi	cuối	cùng	



40 

sanh	làm	con	gái	vua	A-tu-la,	đem	con	gái	vua	A-tu-la	lên	cõi	Trời	
làm	vợ	tiếp.		

Quý	vị	có	năng	lực	cỡ	đó.	Cho	nên	ở	trên	trời	Phạm	Thiên	đừng	
nghĩ	là	không	giúp	được	chúng	sanh.	Ở	trên	các	cõi	Trời	giúp	được	
chúng	sanh	nha!	Cho	nên	ta	nếu	có	thời	gian	tuổi	thọ	là	500	đại	kiếp,	
tức	là	500	lần	trái	đất	này	sanh	rồi	diệt.	Thời	gian	đó	có	bao	nhiêu	
Đức	Phật	ra	đời,	mình	có	cơ	hội	nghe	pháp	bao	nhiêu	lần,	mình	hộ	
trì	bao	nhiêu	Chánh	pháp,	giúp	đỡ	[được]	bao	nhiêu	chúng	sanh.	
Như	vậy	chúng	ta	cũng	đang	đi	hành	con	đường	Bồ-tát	đạo	rất	tuyệt	
vời.	

Hồi	xưa	nghe	trong	địa	vị	của	Tam	quả	A-na-hàm	có	Thượng	
Lưu	Sắc	Cứu	Cánh,	mình	thấy	lâu	quá.	Nhưng	sau	này	mình	nghĩ	
cũng	không	sao,	đi	con	đường	đó	càng	độ	sanh	được	nhiều,	từ	từ	
hãy	nhập	Niết-bàn,	chứng	A-la-hán	nhập	Niết-bàn	mất.	Chứng	A-la-
hán	muốn	không	nhập	Niết-bàn	phải	tu	Tứ	như	Ý	túc.	Tứ	như	Ý	túc	
(Tứ	thần	túc)	được	thành	tựu	mới	trụ	thế	một	kiếp,	mà	tu	thế	[chỉ]	
được	một	kiếp	cũng	không	bằng	một	người	nếu	vào	Tam	quả	lên	
[Thượng	Lưu	Sắc	Cứu	Cánh]	đó	từ	từ	[nhập	Niết-bàn],	còn	không	
Sơ	quả	lên	cõi	Trời	giúp	đỡ	chúng	sanh,	tu	tiếp.	Yên	tâm!	Đức	Phật	
nói	trong	kinh	rồi	“Những	bậc	Thánh	đệ	tử	của	ta	lên	cõi	Trời	là	lên	
tiếp	thôi,	không	có	xuống	nữa”.	Nhớ	nha!	Tu	tiếp	mà	 làm	sao	rớt	
được.	Còn	mấy	người	tu	chưa	được	[Tam	quả	nhưng	được	Sơ	quả],	
lên	đó	không	tu	thì	chơi	chơi	cũng	được,	ngủ	cũng	tối	đa	bảy	đời	
nữa	thôi	là	xong.	Cho	nên	sướng	lắm!	

Đức	Phật	ngự	vào	cốc,	còn	chư	Tỳ-kheo	mỗi	vị	ở	một	nơi	
để	tiến	hành	thiền	định,	hoặc	tiến	hành	thiền	tuệ.	

							 Như	vậy	nhiệm	vụ	buổi	sáng	rồi,	sau	ngọ	rồi.	Đức	Phật	sau	khi	
dạy	Tỳ-kheo	xong,	Đức	Phật	vào	thất,	còn	chư	Tỳ-kheo	mỗi	vị	ở	một	
nơi	để	tiến	hành	thiền	định	(Nhớ!	Mỗi	vị	Tỳ-kheo	ở	một	nơi	không	
có	tập	trung),	hoặc	tiến	hành	thiền	tuệ.	



41 

Tiếp	đó	là	buổi	chiều,	ở	trên	là	buổi	sáng.	Buổi	chiều	là	dặn	dò,	
nghỉ	ngơi,	thiền	định	hay	ngủ	gì	đó	tuỳ,	có	người	ngủ.	

3.Phận	sự	canh	đầu	đêm:	

Đức	Phật	 giáo	huấn	 chư	Tỳ-kheo,	 có	một	 số	hỏi	pháp,	
luật;	có	số	xin	thọ	pháp	hành	thiền	định,	pháp	hành	thiền	tuệ;	
có	số	nghe	pháp	(tức	là	có	người	chưa	hiểu	về	pháp,	về	luật	(giới),	
có	người	hỏi	về	pháp	tu	Thiền	chỉ	(thiền	định),	có	người	hỏi	về	pháp	
tu	Thiền	quán,	có	số	nghe	pháp).	Qua	hết	canh	đầu,	chư	Tỳ-kheo	
đảnh	lễ	Đức	Phật	trở	về	chỗ	ở	của	mình.	

Ngày	ba	thời,	đêm	ba	thời	đó,	[một	ngày]	Ấn	Độ	chia	thành	
sáu	 thời.	Mình	 tính	một	 thời	 là	bốn	 tiếng	đồng	hồ	rồi.	Bốn	 tiếng	
đồng	hồ	[canh	đầu	đêm]	chắc	là	khoảng	6h	-	10h	đêm	đi	ngủ	rồi,	
Tỳ-kheo	trở	về	bắt	đầu	vào	thời	tiếp.	Giữa	đêm	từ	10h	trở	đi,	10h	-	
2h	đêm.	

4.Phận	sự	canh	giữa	đêm:	

Đức	Phật	cho	phép	chư	thiên,	Phạm	thiên	trong	10.000	
thế	giới	đến	hầu	Ngài,	đảnh	lễ	xong	đứng	một	nơi	hợp	lẽ	bạch	
hỏi	pháp.	Đức	Phật	 giảng	giải	những	 câu	hỏi	 của	 chư	 thiên,	
Phạm	thiên	xong,	hết	canh	giữa,	chư	thiên,	Phạm	thiên	đảnh	lễ	
Đức	Phật	trở	về	cảnh	giới	của	mình.	

Quý	vị	thấy	một	vị	Phật	nơi	giáo	hoá	gọi	là	một	Tam	thiên	Đại	
thiên	thế	giới	là	chỗ	này	này.	Ban	đêm	là	chư	Thiên	tới	nghe	pháp,	
đảnh	lễ,	hỏi	pháp.	Cho	nên	một	vị	Phật	ra	đời,	khu	vực	giáo	hoá	là	
một	Tam	thiên	Đại	thiên	thế	giới	là	như	thế	này,	chứ	không	phải	là	
Ngài	hoá	thân	qua,	không	phải	Ngài	thành	Phật	ở	thế	giới	khác	nữa.	
Không!	Ngài	chỉ	thành	Phật	tại	một	trái	đất	này	hoặc	một	nơi	nào	
đó	trong	trái	đất	khác.	Bây	giờ	chúng	ta	kết	hợp	một	chút	giữa	kinh	
Đại	thừa	với	kinh	Tiểu	thừa	thì	chúng	ta	có	thể	dung	thông.	Nói	là	
trái	đất	này,	ví	dụ	bây	giờ	có	năm	vị	Phật	thôi	nhưng	tại	sao	nói	một	



42 

ngàn	vị	Phật?	Tại	vì	có	thể	một	vị	Phật	ra	đời	ở	một	thế	giới	khác,	ý	
là	nói	vậy	đó.	Nói	vậy	thì	mình	có	thể	dung	thông	giữa	Đại	thừa	và	
Tiểu	thừa.	

Ở	 đây	 chư	 Thiên	 tới	 nghe	 pháp	 nên	 đừng	 nói	 chư	 Thiên	
không	có	tu	được.	Chư	Thiên	tới	nghe	rất	nhiều,	Đức	Phật	dành	bốn	
tiếng	đồng	hồ	để	giảng	cho	chư	Thiên.	Cho	nên	có	nhiều	bài	kinh	
[về]	chư	Thiên	đó.	

5.Phận	sự	canh	cuối	đêm:	

Canh	cuối	đêm	lúc	đó	là	2h	sáng	rồi,	cứ	cho	từ	2h	-	6h	sáng	là	
cuối	đêm.	12	tiếng	đồng	hồ	chia	ba	thời,	ngày	ba	thời,	đêm	ba	thời.	
Tất	cả	các	thời	đều	an	lành	đó	(quý	vị	nhớ	trong	bài	cầu	an).	

Đức	Phật	phân	chia	canh	chót	làm	ba	thời:	

Thời	gian	đầu:	Đức	Phật	đi	kinh	hành	(Đức	Phật	vẫn	chưa	
ngủ	nữa).	

Thời	 gian	 giữa:	Đức	Phật	ngự	vào	 cốc	nghỉ	ngơi,	 nằm	
nghiêng	bên	phải,	có	chánh	niệm,	trí	tuệ	tỉnh	giác,	định	giờ	tỉnh	
dậy.	

Lúc	này	là	Ngài	thiền.	Hồi	xưa	mình	không	biết,	bây	giờ	học	
sâu	[mình]	biết	rồi.	Quý	vị	có	Thiền	định,	đặc	biệt	người	mà	tu	nhập	
thiền	được	là	trước	khi	đi	ngủ,	quý	vị	chỉ	cần	xác	định	là	tôi	vô	thiền	
này,	bao	giờ	dậy	thì	nó	dậy,	đúng	giờ	đó.	Sau	này	học	bộ	Vi	Diệu	
Pháp,	mình	sẽ	hiểu	rõ.	Nhập	thiền	Diệt	thọ	Tưởng	định	là	rõ	ràng	
nhất,	thiền	đó	là	mạnh,	muốn	tác	ý	rằng	nhập	Thọ	tưởng	định	này	
bao	lâu,	nhập	sau	bao	lâu	tới	giờ	đó	sẽ	ra.	Đức	Phật	do	nhập	Diệt	
thọ	Tưởng	định.	Ngài	ngủ,	Ngài	nằm	thế	thôi	nhưng	thực	tế	Ngài	
nhập	định	như	vậy.	

Hoặc	quý	vị	tu	Thiền	chỉ	mạnh,	thật	ra	quý	vị	cũng	có	năng	
lực	đó.	Tại	sao	nhiều	người	không	biết	nhập	[thiền]?	Bây	giờ	học	



43 

nhiều,	Thiện	Trang	biết	rồi.	Quý	vị	ngồi	đó	muốn	nhập	[thiền],	nếu	
mà	định	của	quý	vị	mạnh	rồi,	quý	vị	ngồi	và	xác	định	quý	vị	nhập	
bao	lâu.	[Ví	dụ]	quý	vị	ngồi	xác	định	là	hai	tiếng	sau	ra	thì	[đúng]	
hai	tiếng	sau	ra,	không	cần	cài	đồng	hồ	gì	hết.	Khi	mình	có	thiền	rồi,	
quý	vị	ngủ	cũng	vậy.	Quý	vị	ngủ,	hẹn	đồng	hồ	6h	sáng	hoặc	5h	sáng	
dậy	thì	tự	nhiên	[mình]	sẽ	dậy	trước	mấy	phút.	Quý	vị	tu	thiền	một	
thời	gian,	quý	vị	sẽ	phát	hiện	ra	điều	đó.	Thật	ra	những	điều	này	
trong	Vi	Diệu	Pháp	dạy	hết	rồi,	mình	không	học	nên	không	biết,	bây	
giờ	mình	biết	rồi.	Tức	là	mình	tác	ý	như	thế	nào	thì	được	như	vậy	
đó,	năng	lực	[này]	hay	lắm.	Cho	nên	Đức	Phật	có	trí	tuệ	tỉnh	giác	
định	giờ	tỉnh	dậy	không	cần	đồng	hồ.	

Thời	gian	cuối:	Đức	Phật	nhập	thiền	đại	bi,	khi	xả	thiền,	
quán	xét	chúng	sinh	trong	10.000	thế	giới	bằng	Phật	Nhãn	Tuệ,	
(Thực	ra	10.000	thế	giới	không	biết	người	ta	có	viết	thiếu	không	
nữa.	 Còn	một	 Tam	 thiên	 Đại	 thiên	 thế	 giới	 sao	 có	 10.000	 đúng	
không?)	xem	xét	chúng	sinh	nào	đã	có	gieo	duyên	lành	với	Ngài,	
hoặc	đã	từng	tạo	Ba-la-mật	từ	Chư	Phật	quá	khứ	đến	kiếp	hiện	
tại	này,	có	khả	năng	chứng	ngộ	chân	lý	Tứ	Thánh	Đế,	chứng	
đắc	4	Thánh	Đạo	-	4	đạo	Quả	và	Niết-Bàn,	Ngài	ngự	đến	để	tế	
độ	chúng	sinh	ấy,	dầu	ở	gần	hay	xa,	trong	thế	giới	này	hay	thế	
giới	khác.	

Quý	vị	thấy	điều	này	mới	rõ	này.	Thời	gian	cuối	trước	khi	đức	
Phật	nhập	 thiền	đại	bi,	 xả	 thiền,	quan	sát	coi	 có	chúng	sanh	nào	
được	độ.	Có	những	người	không	phải	mỗi	[ở]	trái	đất	này,	có	nơi	
khác	luôn,	cả	Tam	thiên	Đại	thiên	thế	giới	đó.	Ngài	coi	thử	những	
chúng	sanh	nào	đã	từng	tạo	Ba-la-mật	từ	chư	Phật	quá	khứ	đến	kiếp	
hiện	tại	này,	có	khả	năng	chứng	ngộ	chân	lý	Tứ	Thánh	Đế,	chứng	
đắc,	thì	Ngài	đến	đó.	Dù	gần	hay	xa	không	biết,	trong	thế	giới	này	
hay	thế	giới	khác,	trong	một	Tam	thiên	Đại	thiên	thế	giới	đó,	Ngài	
giúp	hết.	Cho	nên	đừng	sợ	mình	không	có	duyên,	chỉ	sợ	là	mình	tu	



44 

dở	quá.	Đó	là	phận	sự,	như	vậy	mới	gọi	là	một	vị	Phật	giáo	hoá	một	
quốc	độ	Phật.		

Tam	thiên	Đại	thiên	thế	giới	ở	đây	người	ta	viết	10.000	thế	
giới.	Thiện	Trang	không	có	sửa	nhưng	thực	tế	Thiện	Trang	nghĩ	đó	
là	một	Tam	thiên	Đại	 thiên	 thế	giới.	Đức	Phật	quan	sát	như	vậy,	
chúng	sanh	nào	có	căn	lành,	Ngài	sẽ	tới	đó	hoá	độ.	Chứ	không	phải	
mỗi	Đức	Phật	Thích	Ca	ở	tại	Ấn	Độ	đâu.	Đó	là	người	ta	không	hiểu,	
không	học	 trong	kinh,	không	học	 trong	Vi	Diệu	Pháp,	không	học	
trong	Sớ	giải,	cho	nên	không	biết,	chứ	còn	biết	thật	ra	là	rất	tuyệt	
vời.		

Chúng	ta	thấy	tuyệt	vời	không?	Quá	tuyệt	vời!	Học	như	vậy	
mới	biết	Đức	Phật	làm	như	thế.	Sáng	sớm	là	Đức	Phật	đã	quan	sát	
rồi,	ngày	hôm	đó	mới	bắt	đầu	tế	độ	rồi	đi.	v.v…	Cho	nên	có	nhiều	
câu	chuyện	mình	tưởng	Đức	Phật	thuyết	tại	Ấn	Độ	nhưng	thực	tế	
không	phải,	Đức	Phật	thuyết	tại	một	thế	giới	nào	đó.	Có	nhiều	câu	
chuyện	mà	mình	không	biết	đâu.	Chỉ	có	năng	lực	của	Phật	[mới	làm	
được	như	thế],	cho	nên	thành	Phật	tuyệt	vời	như	vậy	đó,	hoá	độ	
Tam	thiên	Đại	thiên	Thế	giới	là	như	thế.	Chư	Thiên	[được	độ]	cũng	
nhiều	mà	người	cũng	nhiều.	Không	cần	biết,	chỉ	cần	Ngài	quan	sát	
thấy	ai	đắc	độ	[là	độ].	Nên	mỗi	vị	Phật	ra	đời	độ	rất	nhiều	chúng	
sanh,	không	phải	có	bấy	nhiêu	chúng	sanh	trên	thế	giới	này	đâu.	
Không	phải!	Nhiều	lắm!		

Quý	vị	nhớ	giùm	năm	phận	sự	của	Đức	Phật	làm	mỗi	ngày,	
thì	quý	vị	sẽ	hiểu	Đức	Phật	hơn,	quý	vị	mới	có	niềm	tin	bất	hoại	đối	
với	Phật.	Ngày	xưa	mình	học,	tu	theo	Đức	Phật	mà	mình	không	biết	
Phật	là	gì,	không	biết	Ngài	làm	gì,	v.v…	[Mình]	cứ	tưởng	tượng.	Rồi	
cứ	tưởng	tượng	những	gì	xa	vời,	cho	nên	niềm	tin	mình	yếu	ớt.	Còn	
bữa	nay,	mình	hiểu	thêm	thì	niềm	tin	của	mình	mạnh	vô	cùng.		

	

1e.	Lợi	ích	của	pháp	niệm	Ân	Đức	Phật	



45 

*Do	năng	lực	Dục	giới	thiện	nghiệp	tiến	hành	niệm	Ân	
đức	Phật	sẽ	cho	quả	như	sau:		

Nếu	như,	mình	hiểu	được	mười	hay	chín	Ân	đức	Phật	thì	đó	
là	thiện	nghiệp	của	Dục	giới	thôi	(tại	vì	mình	ở	Dục	giới)	nhưng	mà	
sẽ	cho	quả:	

+	Đời	hiện	tại:	Hành	giả	là	người	có	đức	tin	trong	sạch	
nơi	Tam	Bảo:	Phật	Bảo,	Pháp	Bảo,	Tăng	Bảo,	có	 trí	 tuệ	sáng	
suốt;	phước	thiện	tăng	trưởng	tránh	được	khỏi	mọi	tai	họa,	
thân	tâm	thường	được	an	lạc.	

Thứ	nhất	là	trí	tuệ	được	sáng	suốt.	Đúng	thật	quý	vị!	Quý	vị	
nhớ	thường	niệm	Phật	là	có	trí	tuệ	sáng	suốt.	Tại	vì	sao?	Mình	có	
niềm	tin	đối	với	Phật,	tự	nhiên	[mình]	hoan	hỉ	suốt	ngày.	Từ	bây	
giờ,	mình	học	theo	Phật	[pháp]	Nguyên	thuỷ,	mình	thấy	hoan	hỷ	vui	
vẻ	lắm.	Phước	thì	tự	nhiên	trổ	phước	thôi,	phước	lành,	cho	nên	nhờ	
phước	nhiều	thì	bớt	nghiệp	xấu	xảy	ra,	nên	nhiều	tai	hoạ	không	đến,	
và	thân	tâm	thường	được	an	lạc.	Đó	là	đời	hiện	tại.	

+Đời	vị	lai:	Hành	giả	sau	khi	chết,	nếu	thiện	nghiệp	này	
cho	quả	tái	sinh	làm	người,	sẽ	là	người	có	đầy	đủ	tam	nhân	(vô	
tham,	vô	sân,	vô	si)	cao	quý,	được	nhiều	người	quý	mến	kính	
trọng,	nếu	tái	sinh	làm	chư	thiên	trong	cõi	trời	nào	trong	6	cõi	
trời	Dục	giới,	sẽ	là	một	chư	thiên	có	nhiều	oai	lực,	có	hào	quang	
sáng	ngời,	hưởng	sự	an	lạc	cao	quý	đến	hết	tuổi	thọ	trong	cõi	
trời	ấy.	

Cho	nên	niệm	mười	Ân	đức	Phật	cũng	là	một	pháp	rất	hay,	
có	phước,	đời	sau	tái	sanh	được	làm	người	tam	nhân	thì	có	cơ	hội	
chứng	đạo,	chứng	thiền.	Nếu	tái	sanh	vào	trời	Dục	giới	thì	không	
chết	giữa	chừng,	không	yểu	mạng	mà	sống	hết	tuổi	thọ.	Tại	vì	lên	
cõi	Trời	nhiều	khi	chết	sớm	(không	có	đủ	phước)	nhưng	nếu	mình	
tu	Ân	đức	Phật	này	[thì	không	chết	giữa	chừng].	



46 

	Cho	nên	Thiện	Trang	khuyên	lâu	rồi	chứ	không	phải	bây	giờ	
mới	 [khuyên].	 Thiện	Trang	 khuyên	 [theo]	 trong	 kinh,	 khuyên	 là	
niệm	mười	Ân	đức	Phật	(mười	danh	hiệu	Như	Lai).	Mà	muốn	niệm	
mười	danh	hiệu	Như	Lai	mình	phải	hiểu,	đọc	thế	nào	là	Như	Lai?	
Thế	nào	là	Ứng	Cúng,	Chánh	Đẳng	Giác?	Thế	nào	là	Minh	Hạnh	Túc?	
Thế	nào	 là	 Thiện	Thệ?	Thế	nào	 là	 Thế	Gian	Giải?	 Thế	nào	 là	Vô	
Thượng	Sĩ?	Thế	nào	là	Điều	Ngự	Trượng	Phu,	Thiện	Nhân	Sư,	Phật	
Thế	Tôn?	Quý	vị	niệm	như	thế	cũng	được,	hiểu	[nghĩa].	Hoặc	hôm	
nay	mình	hiểu	thế	nào	là	A-la-hán,	Chánh	Đẳng	Giác	thì	quý	vị	nghe	
cái	nào	cũng	được,	miễn	mình	nhớ	những	danh	như	thế,	mình	hiểu	
những	nội	dung	đó,	mình	đọc,	mình	ngẫm,	mình	nghĩ	tới.	Đó	gọi	là	
niệm	Ân	đức	Phật.	Còn	không	là	đọc	nhanh	cũng	được.	“Nam	Mô	
Ứng	Cúng	Chánh	Đẳng	Giác,	Minh	Hạnh	Túc,	Thiện	Thệ,	Thế	
Gian	Giải,	Vô	Thượng	Sĩ,	Điều	Ngự	Trượng	Phu,	Thiện	Nhân	
Sư,	Phật	Thế	Tôn”.	[Đọc	vậy]	cũng	được	nhưng	không	bằng	cách	
niệm	kia.	Pháp	niệm	Phật	là	như	vậy.	Dù	không	đắc	Sơ	thiền	trở	lên,	
nhưng	cũng	giúp	cho	mình	có	rất	nhiều	lợi	lạc.	Chính	vì	không	đắc	
Sơ	thiền	cho	nên	ở	đây	mới	nói	là	sanh	trong	sáu	cõi	trời	Dục	giới	
thôi.	

Dục	giới	thiện	nghiệp	này	có	thể	cho	quả	tốt	lành	suốt	
nhiều	kiếp	 (chứ	không	phải	một	đời	đâu	 [mà]	nhiều	kiếp),	đặc	
biệt	còn	làm	duyên	lành	dễ	dàng	chứng	ngộ	chân	lý	Tứ	Thánh	
Đế,	chứng	đắc	Thánh	Đạo	-	Thánh	Quả	và	Niết	Bàn	trong	thời	
vị	lai	nào	đó.	

Quý	vị	thấy	quả	này	cũng	rất	là	tuyệt	vời	nên	Thiện	Trang	hay	
thích	khuyên	mọi	người	tu.	Thỉnh	thoảng	chúng	ta	nên	tu	niệm	Ân	
đức	Như	Lai,	mười	Ân	đức	của	Phật.		

Ở	đây	trích	lời	dẫn	của	Phật	giảng	như	thế	này.	

*“Này	chư	Tỳ-khưu,	có	một	pháp	hành	mà	hành	giả	đã	
tiến	hành,	đã	hành	thuần	thục,	chắc	chắn	dẫn	đến	phát	sinh	sự	



47 

nhàm	chán	trong	Ngũ	uẩn,	danh	pháp	-	sắc	pháp,	để	diệt	tận	
tham	ái,	sân	hận,	si	mê,	để	 làm	vắng	 lặng	mọi	phiền	não,	để	
phát	sinh	trí	tuệ	thiền	tuệ,	thấy	rõ	trạng	thái	vô	thường,	trạng	
thái	khổ,	trạng	thái	vô	ngã,	để	chứng	ngộ	chân	lý	Tứ	Thánh	Đế,	
chứng	đắc	4	Thánh	Đạo	-	4	Thánh	Quả	và	Niết	Bàn.	

Pháp	hành	ấy	là	gì?	

Pháp	 hành	 ấy	 chính	 là	 pháp	 hành	 niệm	 Ân	 đức	 Phật	
(Buddhānussati).	

Quý	vị	thấy	Thiện	Trang	nói	có	sách,	mách	có	chứng	ở	đây,	
rõ	ràng	là	Đức	Phật	dạy.	Nếu	mình	tu	hành	theo	pháp	này	thuần	
thục,	dẫn	được	phát	 sinh	nhàm	chán	 trong	Ngũ	uẩn	 (mình	 chán	
rồi),	để	diệt	tận	được	tham	ái,	sân	hận,	si	mê,	vắng	lặng	mọi	phiền	
não,	để	phát	sanh	được	trí	tuệ,	thiền	tuệ,	và	thấy	rõ	được	trạng	thái	
Vô	thường,	trạng	thái	Khổ,	trạng	thái	Vô	ngã,	chứng	được	giáo	lý	
Tứ	Thánh	Đế,	chứng	được	bốn	Đạo,	bốn	Quả	(trong	tám	quả	Sa-
môn),	thì	từ	đó	đến	với	Niết-bàn.	Quý	vị	đừng	nói	không	biết	bốn	
Đạo,	bốn	Quả	là	gì	nha?	Bốn	Đạo	bốn	Quả	là	Sơ	quả	hướng	tới	A-la-
hán	đó.	Pháp	đó	là	pháp	niệm	Ân	đức	Phật.	Cho	nên	ai	mà	tu,	thỉnh	
thoảng	cũng	nên	niệm	Ân	đức	Phật.	Pháp	này	chúng	ta	đã	dạy	rồi,	
Pháp	này	đi	đến	Niết-bàn	luôn.		

Này	chư	Tỳ-khưu,	pháp	hành	niệm	Ân	đức	Phật,	mà	hành	
giả	đã	tiến	hành,	đã	hành	thuần	thục,	chắc	chắn	dẫn	đến	phát	
sinh	sự	nhàm	chán	trong	Ngũ	uẩn,	danh	pháp,	sắc	pháp,	để	diệt	
tận	tham	ái,	sân	hận,	si	mê,	để	làm	vắng	lặng	mọi	phiền	não,	để	
phát	sinh	trí	tuệ	thiền	tuệ,	thấy	rõ	trạng	thái	Vô	thường,	trạng	
thái	Khổ,	trạng	thái	Vô	ngã,	để	chứng	ngộ	chân	lý	Tứ	Thánh	Đế,	
chứng	đắc	4	Thánh	Đạo	-	4	Thánh	Quả	và	Niết	Bàn”.	

Chúng	ta	thấy	điều	này	Đức	Phật	dạy.	Lời	này	Thiện	Trang	
quên	mất	là	trích	từ	kinh	nào	nhưng	điều	này	có	trong	kinh.	Người	



48 

ta	 trích	 trong	 kinh,	 nhưng	 quên	 đánh	 dấu	 trích	 trong	 kinh	 nào.	
Đoạn	này	cũng	rất	quen	thuộc	thôi.	

*Quả	báo	đặc	biệt	niệm	Ân	đức	Phật:	

Hành	giả	tiến	hành	niệm	Ân	đức	Phật,	nếu	trong	đời	hiện	
tại	chưa	chứng	đắc	4	Thánh	Đạo	–	4	Thánh	Quả	và	Niết-Bàn,	thì	
hành	giả	sẽ	được	hưởng	những	quả	báo	đặc	biệt	ngay	trong	
đời	hiện	tại	và	nhiều	đời	vị	lai	như	sau:	

Tức	 là	 nếu	mình	 niệm	Ân	 đức	 Phật	 thôi,	mình	 cũng	 được	
nhiều	quả	nếu	chưa	chứng	được	giải	thoát:	

-	 Được	phần	đông	 chúng	 sinh	kính	 trọng	 (nhiều	 người	
kính	trọng).	

-	 Tâm	 thiện	 trong	 sạch	 thanh	 tịnh	 (tâm	mình	 sẽ	 thiện,	
trong	sạch,	thanh	tịnh).	

-	Khi	sắp	chết	(lúc	 lâm	chung),	tâm	bình	tĩnh	sáng	suốt,	
không	mê	muội.	(Quan	trọng	không	quý	vị?	Quan	trọng!)	

-	Sau	khi	chết,	do	thiện	nghiệp	này	cho	quả	tái	sinh	làm	
người	 cao	 quý	 hoặc	 chư	 thiên	 cao	 quý.	 (Người	 cao	 quý,	 chư	
Thiên	cao	quý,	lên	chư	Thiên	không	làm	người	hầu	đâu,	yên	tâm).	

-	Tái	sinh	đời	nào	cũng	thuộc	hàng	chúng	sinh	cao	quý	
(rất	là	tuyệt	vời).	

-	Có	sắc	thân	xinh	đẹp	đáng	ngưỡng	mộ.	

-	Các	bộ	phận	trong	thân	thể	đều	xinh	đẹp	đáng	quý.	

-	Thân	có	mùi	thơm	tỏa	ra.	

-	Miệng	có	mùi	thơm	tỏa	ra.	

-	Có	trí	tuệ	nhiều.	

http://nh.th/


49 

-	Có	trí	tuệ	sâu	sắc.	

-	Có	trí	tuệ	sắc	bén.	

-	Có	trí	tuệ	nhanh	nhẹn.	

-	Có	trí	tuệ	phong	phú.	

-	Trí	tuệ	phi	thường.	

-	Nói	lời	hay	có	lợi	ích…	

-	Đời	vị	lai	có	duyên	lành	gặp	Đức	Phật,	lắng	nghe	chánh	
pháp	 dễ	 dàng	 chứng	 ngộ	 chân	 lý	 Tứ	 Thánh	 Đế,	 chứng	 đắc	
Thánh	Đạo	-	Thánh	Quả	và	Niết-Bàn...	

17	điều	này	quý	vị	thấy	gần	giống	[với]	những	điều	lợi	ích	
trong	Kinh	Địa	Tạng	đó.	Đại	thừa	người	ta	cũng	phát	[triển	ra]	từ	
đây,	từ	những	điều	này.	Mình	tu	đúng	những	Ân	đức	Phật	thì	quả	
báo	thù	thắng	như	vậy.	

Hôm	nay	có	lẽ	chúng	ta	dừng	ở	đây	được	rồi,	học	ít	ít	thôi.	
Pháp	hôm	nay	giới	thiệu	cho	quý	vị	về	Phật	Bảo	đã	giảng	xong.	Hôm	
sau	Thiện	Trang	sẽ	chia	sẻ	tiếp	[về]	Pháp	Bảo	và	Tăng	Bảo.	Nếu	có	
thời	gian	[học]	Quy	Y	Tam	Bảo	luôn	là	hết.	Sau	đó,	buổi	tiếp	theo	
mình	sẽ	học	về	Giới.	Giới	Người	Cư	Sĩ	bắt	đầu	từ	giới	Sát	sanh,	giới	
Trộm	cắp,	giới	Tà	hạnh,	giới	Nói	dối,	giới	Uống	rượu.	Chúng	ta	học	
như	thế.	Rồi	sau	đó	mình	học	tám	giới	Bát	quan	trai	nữa	là	hết.	Mục	
tiêu	bây	giờ	của	Thiện	Trang	là	giảng	ngắn	gọn,	súc	tích,	giảng	ít	
thôi,	không	có	rườm	rà.	Thật	ra	bấy	nhiêu	đó	là	đủ	[tu]	rồi.	

Phần	này	quan	trọng	học	là	để	rõ	ràng	tại	vì	lần	trước	mình	
chia	sẻ	không	được	rõ	ràng,	học	theo	Bắc	truyền	rối	quá.	Nhưng	học	
theo	nền	tảng	của	Nam	truyền	thì	nhẹ	nhàng.	Thiện	Trang	lọc	tài	
liệu	cũng	rất	nhiều,	tài	liệu	của	Nam	truyền	không	thiếu,	đầy	đủ	rõ	
ràng	và	mình	kết	hợp	với	phần	Kinh	Tạng	nữa	thì	[mình]	học	sáng	
suốt.	



50 

Hy	vọng	buổi	hôm	nay	mang	nhiều	lợi	ích	cho	quý	vị.		

Bây	giờ	mời	quý	vị	chúng	ta	cùng	hồi	hướng!	

“Nguyện	đem	công	đức	này	

Hướng	về	khắp	tất	cả	

Đệ	tử	cùng	chúng	sanh	

Đều	trọn	thành	Phật	đạo”.	

		

		

		

		

		

	


