
 
 

1 

Câu	Xá	Luận	Và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận	

Bài	57	

Giảng	giải	:	Thầy	Thích	Thiện	Trang	
Giảng	ngày:	11.09.2025	

Phát	trực	tiếp	trên	Kênh	YouTube	Thích	Thiện	Trang	
https://www.youtube.com/watch?v=AtEA1nL0pEk	
mạng	xã	hội	Facebook,	Fanpage	Thích	Thiện	Trang:	
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang 

	

Nam	Mô	Bổn	Sư	Thích	Ca	Mâu	Ni	Phật!	

Kính	chào	toàn	thể	quý	vị	đồng	tu!	Hôm	nay	[là]	thứ	Tư,	chúng	ta	học	về	
Câu	Xá	Luận	và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận,	bài	57.	Bộ	này	thì	chúng	ta	mới	học	năm	
mươi	mấy	bài	thôi,	so	với	những	bộ	hồi	xưa	thì	chúng	ta	đã	học	rất	nhiều.	Tuy	
nhiên,	bộ	này	thì	kiến	thức	hơi	nhiều,	nhiều	đồng	tu	than	là	hơi	quá	tải.	Thiện	
Trang	cũng	không	muốn	chia	sẻ	nhiều	đâu,	nhưng	vì	thấy	có	nhiều	điều	hay	quá	
nên	chia	sẻ	cho	quý	vị.	Mong	là	quý	vị	sẽ	được	lợi	lạc	và	khi	nào	Thiện	Trang	có	
thời	gian	nghỉ	thì	quý	vị	cũng	học	lại	bài	cũ	để	quý	vị	nắm	được.	

Đầu	tiên	hôm	nay,	Thiện	Trang	xin	trả	lời	một	câu	hỏi	của	quý	vị	đồng	tu.	
Câu	hỏi	như	sau:	“Con	thưa	thầy!	Trong	kinh	đức	Phật	dạy	người	Cư	sĩ	thọ	Bát	
quan	trai	vào	6	ngày	trai	và	3	tháng	Thần	túc.	6	ngày	trai	thì	người	Cư	sĩ	có	thể	
nghỉ	ở	nhà	để	thọ.	Vậy	ba	tháng	Thần	túc	thì	cũng	phải	nghỉ	ở	nhà	để	thọ	Bát	quan	
trai	hả	thầy?	Con	thắc	mắc	vì	người	Cư	sĩ	như	chúng	con	vẫn	phải	lao	động	làm	
việc	thì	không	thể	nghỉ	cả	tháng	được	thầy	ạ,	nhất	là	chúng	con	ở	Việt	Nam	thầy	
ạ!”. 

Câu	hỏi	này	là	một	câu	hỏi	rất	quan	trọng	về	Bát	quan	trai.	Chúng	ta	đã	trích	
dẫn	hai	câu	chuyện	từ	Kinh	Tiểu	Bộ,	Nikaya,	quý	vị	thấy	là	thọ	nửa	ngày	trai	cũng	
được.	Có	ông	quan	đó	ở	thời	đức	Phật,	ổng	thọ	nửa	ngày,	[nửa	ngày	còn	lại]	thì	
ông	làm	nhiều	việc	ác,	nên	khi	chết	ông	đọa	làm	quỷ	nhưng	quỷ	thần,	được	cả	

https://www.facebook.com/suthaythichthientrang


 
 

2 

tòa	lâu	đài	xinh	đẹp	và	được	500	cung	nữ	hầu.	Mặc	dù	ông	thọ	đúng	nửa	ngày	
đó	thôi	rồi	ông	chết.	Tức	là	cả	đời	ổng	chỉ	thọ	[có]	nửa	ngày	mà	được	lợi	ích	như	
vậy.	Còn	câu	chuyện	mà	hôm	bữa	chúng	ta	mới	dẫn	từ	Kinh	Tiểu	Bộ	(phần	Tiền	
thân)	thì	ông	quan	đó	thọ	được	nhiều	lần	hơn,	nhưng	ổng	cũng	chỉ	thọ	nửa	ngày,	
vì	nửa	ngày	ổng	bận	đi	làm.	Ổng	xử	kiện,	xử	sai,	còn	ăn	hối	lộ	nữa	[nhưng]	vẫn	
được	phước	báu.	Ông	được	làm	Thần	nửa	ngày,	tức	là	trong	ngày	được	làm	Thần	
có	nửa	ngày	thôi,	còn	nửa	ngày	do	làm	nhiều	nghiệp	ác	nên	ổng	trở	thành	quỷ	bị	
hành	hình,	tự	móc	thịt	ăn.	Cho	nên	nghiệp	nào	cho	ra	nghiệp	đó.	Ổng	được	thêm	
một	phước	báu	nữa,	đó	là	ổng	cúng	dường	bữa	ăn	bằng	xoài	cho	bà	trì	Bát	quan	
Trai	giới	kịp	ăn	bữa	đó,	chứ	không	là	bả	nhịn	đói	luôn.	Nhờ	vậy	thôi	mà	đời	sau	
ông	được	nguyên	vườn	xoài	để	ăn	uống	thoải	mái.	

Qua	những	câu	chuyện	đó	thì	quý	vị	thấy	giới	Bát	quan	trai,	đức	Phật	không	
bắt	chúng	ta	thọ	trọn	vẹn,	mà	thọ	nửa	ngày	cũng	được.	Đó	là	điều	thứ	nhất.	 

Điều	thứ	hai,	có	một	bài	kinh	mà	Thiện	Trang	chưa	dẫn,	vì	thấy	dài	và	cũng	
chưa	có	thời	gian,	để	bữa	khác.	Đó	là	bài	kinh	về	ngày	Trai	giới.	Đức	Phật	có	hỏi	
về	ngày	trai	tu	thế	nào?	Thì	có	nói	về	các	chi	phần	tu	Bát	quan	trai	rõ	ràng.	Trong	
đó	đức	Phật	chỉ	hỏi	những	người	Cư	sĩ	là	ngày	Bát	quan	trai	có	trì	trai	hay	không?	
Tháng	Thần	túc	có	trì	hay	không?	Có	bài	kinh	thì	có	người	nói	là:	trì	hết,	có	bài	
kinh	nói:	chúng	con	có	người	trì,	có	người	không;	có	khi	trì,	có	khi	không.	Đức	
Phật	mới	nói	giống	như	người	đi	buôn,	muốn	có	lời,	lời	càng	nhiều	thì	trì	càng	
nhiều,	vậy	thôi! 

	Cho	nên	căn	cứ	vào	những	tình	tiết	trong	đó,	thì	không	bắt	buộc	quý	vị	
phải	nghỉ	làm	ở	nhà	để	thọ.	Mà	Thiện	Trang	chỉ	nói	là:	nếu	như	có	thể	thì	quý	vị	
nên	nghỉ	ở	nhà	thọ	thì	tốt	hơn.	Còn	nếu	không	thể	thì	vẫn	có	thể	thọ	trong	vòng	
đó:	sáu	ngày	trai	và	ba	tháng	Thần	túc	là	tháng	Giêng,	tháng	Năm	và	tháng	Chín.	
Hoàn	toàn	có	thể	thọ	trì	được,	mình	thọ	hết	trong	ba	tháng	đều	được.	Nhưng	có	
điều	Thiện	Trang	nói,	nếu	như	đi	làm	thì	có	thể	dễ	phạm	giới	hơn	thôi.	Tất	nhiên	
phạm	giới	thì	cũng	chẳng	sao,	hồi	xưa	mình	không	biết,	chứ	bây	giờ	mình	học	
kinh	rồi	thì	mình	thấy	rõ	ràng,	đơn	giản	lắm.	Quý	vị	phạm	giới	thì	về	cứ	sám	hối	
là	con	hôm	đó	đã	lỡ	phạm	giới	đó	rồi,	thì	công	đức	trì	giới	ngày	hôm	đó,	những	
giới	nào	mà	mình	[đã]	phạm	bị	mất,	vậy	thôi.	Tội	phá	giới,	mình	sám	hối	thì	hết,	



 
 

3 

không	có	vấn	đề	gì.	Tội	phạm	nghiệp	thì	không	hết	nha.	Ví	dụ	như	hôm	đó,	quý	
vị	lỡ	ăn	cắp	thì	nghiệp	đạo	ăn	cắp	là	không	thể	hết,	trừ	khi	phải	nhận	quả	báo.	
Đó	là	trong	kinh	đức	Phật	có	nói,	chúng	ta	đã	dẫn	ra	rồi.		

Cho	nên	là	quý	vị	thọ	được	thì	cứ	thọ,	nếu	mình	không	thể	ở	nhà	để	thọ	
được	trọn	vẹn	Thánh	trai	tốt	nhất,	thì	quý	vị	cứ	đi	làm	mà	thọ	cũng	được.	Vẫn	có	
phước	báu,	vẫn	hơn	là	không	thọ.	Đó	là	Thiện	Trang	[nghĩ	vậy],	vì	trong	kinh	đức	
Phật	đâu	có	bắt	là	hôm	đó	quý	vị	phải	nghỉ	làm	đâu.	Nhưng	giống	như	bài	Kinh	
Ngày	Trai	Giới,	trong	ngày	hôm	đó,	đức	Phật	nói	chúng	ta	hãy	[trì]	tâm	như	bậc	
chân	nhân	(A-la-hán).	Mình	tu	như	vậy	thì	đắc	đạo.	

Đó	là	vấn	đề	thứ	nhất,	Thiện	Trang	đã	trả	lời	xong.	Tóm	lại	quý	vị	có	thể	
thọ	vào	các	ngày	Trai	và	các	ngày	Bát	quan	trai	và	thọ	càng	nhiều	thì	càng	tốt,	đi	
làm,	thọ	cũng	được.	Nhưng	khuyến	khích	tốt	nhất	là	nên	thọ	vào	những	ngày	
nghỉ	thì	sẽ	được	công	đức	lớn	hơn,	tốt	hơn.	

	

Chúng	ta	vào	phần	hôm	nay,	đó	là	có	một	đồng	tu	cũng	nhắc	lại	câu	nói	là	
‘nên	đa	văn’.	Đức	Phật	khuyên	là	nên	đa	văn,	trong	Kinh	Pháp	Cú	có	câu	là: 

Nên	Đa	Văn	

Người	ít	nghe	kém	học,	

Lớn	già	như	trâu	đực.	

Thịt	nó	tuy	lớn	lên,	

Nhưng	tuệ	không	tăng	trưởng.	

(Bài	Kệ	152	–	Phẩm	Già	-	Kinh	Pháp	Cú	-	Kinh	Tiểu	Bộ).	

Ở	đây	đức	Phật	khuyên	 là	nên	đa	văn	nha.	Đa	văn	tức	 là	mình	phải	học	
nhiều	đúng	không	ạ?	Tư	tưởng	này	khác	với	hồi	xưa	nói	là	phải	ngu	dốt	thì	tốt,	
thực	ra	bây	giờ	chúng	ta	học,	chúng	ta	biết	đức	Phật	dạy	là	phải	đa	văn.	Và	ngay	
như	bài	Kinh	Tám	Điều	Suy	Niệm	Của	Bậc	Đại	Nhân,	quý	vị	nhớ	không	ạ?	Đức	
Phật	nói	là:	 ‘Pháp	của	Ta	là	sở	hành	của	người	nghe	nhiều,	không	phải	sở	



 
 

4 

hành	của	người	ít	nghe.	Pháp	của	Ta	là	sở	hành	của	người	trí,	chứ	không	
phải	sở	hành	của	kẻ	ngu’.	Cho	nên	là	phải	học	[đa	văn],	để	hiểu. 

Và	thật	sự	là	vậy!	Quý	vị	thấy	bao	nhiêu	người	tu,	mà	tu	được	lâu	dài	là	do	
có	trí.	Còn	tu	không	lâu	dài,	nhập	đạo	thì	lòng	tu	của	mình,	tinh	thần	tu	của	mình	
ghê	lắm,	nhưng	tu	rồi	vài	năm	là	chịu	không	nổi,	rồi	sau	đó	vài	năm	nữa	là	bứt	
luôn.	Tu	có	thể	càng	tinh	tấn	bao	nhiêu	thì	có	thể	càng	lạc	đường	bấy	nhiêu.	Tại	
vì	thiếu	trí	tuệ,	thiếu	đa	văn.	Cho	nên	cứ	từ	từ	rồi	chúng	ta	sẽ	thấy.	Mới	nhập	đạo	
thì	thấy	đạo	tuyệt	vời	lắm,	nhưng	vì	mình	không	đủ	vốn,	khi	không	đủ	vốn	[kiến	
thức]	thì	đi	đường	xa	khó	lắm.	

	

Phần	thứ	hai	hôm	nay	cũng	cung	cấp	cho	quý	vị	một	vấn	đề,	đó	là: 

Thế	Nào	Là	"Sống	Theo	Pháp“	–	5	Hạng	Người	Tu	Học	

	(Theo	Kinh	Tăng	Chi	Bộ) 

Bài	kinh	này	rất	hay,	hôm	bữa	thấy	có	đồng	tu	đăng	nên	cũng	kiếm	lại	[chia	
sẻ	cho	quý	vị].	Nội	dung	như	sau,	mời	quý	vị	theo	dõi:	

Rồi	một	Tỷ-kheo	đi	đến	Thế	Tôn,	sau	khi	đến,	đảnh	lễ	Thế	Tôn	rồi	
ngồi	xuống	một	bên.	Ngồi	xuống	một	bên,	Tỷ-kheo	ấy	bạch	Thế	Tôn:	

-	"Sống	theo	pháp,	sống	theo	pháp",	bạch	Thế	Tôn,	được	nói	đến	như	
vậy.	Cho	đến	như	thế	nào,	bạch	Thế	Tôn,	Tỷ-kheo	là	vị	sống	theo	pháp?	

Ở	đây	[nói]	thế	nào	là	sống	theo	pháp.	Chúng	ta	thường	hay	nói	tu	học	là	
phải	sống	theo	pháp	đúng	không	ạ?	Chúng	ta	kiểm	tra	lại,	thử	coi	chúng	ta	có	
phải	là	người	sống	theo	pháp	hay	không?	Ở	đây	Thiện	Trang	có	đánh	thêm	cái	
dấu	này	[*]	để	phân	hạng	ra,	hạng	1,	hạng	2,	hạng	3,	4,	5.	Năm	hạng	người	tu	học	
trong	Kinh	Tăng	Chi. 

-	Ở	đây,	này	Tỷ-kheo,	[*Hạng	1]	Tỷ-kheo	học	thông	suốt	pháp	tức	là	
Khế	 kinh,	 Ứng	 tụng,	 Ký	 thuyết,	 Phúng	 tụng,	 Không	 hỏi	 tự	 nói,	 Như	 thị	
thuyết,	Bổn	sanh,	Vị	tằng	hữu	pháp,	Trí	giải	hay	Phương	quảng.	Vị	ấy	dùng	
trọn	cả	ngày	để	học	thuộc	lòng	pháp,	bỏ	phế	sống	độc	cư	an	tịnh,	không	nỗ	



 
 

5 

lực	chuyên	chú	vào	nội	tâm	an	chỉ.	Này	Tỷ-kheo,	đây	gọi	là	Tỷ-kheo	thông	
đạt	nhiều	kinh	điển,	nhưng	không	sống	theo	pháp. 

Hạng	người	đầu	tiên,	ở	đây	đức	Phật	nói	là	hạng	người	thông	đạt	nhiều	
kinh	điển	nhưng	không	sống	theo	pháp.	Là	thế	nào?	Đó	là	hạng	người	mà	học	
thông	suốt	pháp,	tức	là	pháp	mình	học	giỏi	lắm,	thông	suốt	hết.	Ở	đây	là	kinh	
Nam	truyền	nói,	thay	vì	12	bộ	kinh	thì	ở	đây	nói	là	Khế	kinh	(là	thể	loại	kinh),	
Ứng	tụng	(là	trùng	tụng,	bên	Nam	truyền	thì	gọi	là	Ứng	tụng),	Ký	thuyết	(là	thọ	
ký),	Phúng	tụng	(là	kệ	tụng),	Vô	vấn	Tự	thuyết	(là	không	hỏi	tự	nói),	Như	thị	
thuyết,	Bổn	sanh,	Vị	tằng	hữu	pháp,	Trí	giải	và	Phương	quảng.	Đó	là	9	thể	loại	
kinh	theo	Nam	truyền,	còn	theo	Bắc	truyền	thì	nói	12	thể	loại	kinh.	 

Từ	đó,	nếu	mình	học	thông	suốt	như	vậy	rồi	thì	mấy	kinh	này	mình	nắm	
hết,	nhưng	trọn	cả	ngày	dùng	để	tụng,	để	học	thuộc	lòng	pháp.	Mình	không	lo	
đời	sống	độc	cư	an	tịnh,	không	nỗ	lực	chuyên	chú	vào	nội	tâm	an	chỉ.	Đó	chỉ	là	
người	thông	đạt	nhiều	kinh	điển,	nhưng	không	sống	theo	pháp. 

Điều	này	là	trái	với	chúng	ta	học.	Lúc	trước	chúng	ta	hay	học	là	nghe	pháp	
cả	ngày,	nghe	pháp	10	năm	[thì]	ngộ	đúng	không?	Nhưng	nếu	căn	cứ	ở	đây	thì	
không	được.	Quý	vị	thấy	ở	đây	đức	Phật	nói	là	dùng	trọn	cả	ngày	để	học	thuộc	
lòng	pháp	(tức	là	nghe	pháp,	là	học	đó)	mà	mình	không	lo	đi	độc	cư,	mình	bỏ	mất	
độc	cư	(là	đi	kiếm	chỗ	yên	tĩnh	để	mình	tu),	rồi	không	có	lo	chuyên	trú	vào	nội	
tâm	an	chỉ	(tức	là	tu	Thiền	chỉ,	Thiền	quán),	thì	coi	như	đó	là	thông	đạt	nhiều	
kinh	điển,	chứ	không	có	sống	theo	pháp	đâu.	Đó	là	lý	do	vì	sao	Thiện	Trang	nói	
điều	này.	Bởi	vì	Thiện	Trang	thấy	hồi	xưa	mình	hành	như	vậy.	Mình	nghe	pháp	
cả	ngày	cả	đêm,	nghe	cho	đã	luôn.	Nhưng	rõ	ràng	đức	Phật	nói	hạng	này	chỉ	là	
thông	đạt	nhiều	kinh	điển	nhưng	không	sống	theo	pháp.	Muốn	sống	theo	pháp	
thì	phải	xuống	hạng	tiếp	theo,	chúng	ta	coi	tiếp	nha.		

Như	vậy	hạng	1	này	là	chỉ	thông	đạt	nhiều	kinh	điển	chứ	không	sống	theo	
pháp.	Chỉ	lo	mà	nghe	pháp	không	[thôi],	[mà]	không	lo	độc	cư	an	tĩnh,	không	lo	
tu	tập	Thiền	chỉ,	Thiền	quán.	

Lại	nữa,	này	 các	Tỷ-kheo,	 [*Hạng	2]	Tỷ-kheo	 thuyết	pháp	 cho	 các	
người	khác	một	cách	rộng	rãi	như	đã	được	nghe,	như	đã	được	học	thông	



 
 

6 

suốt.	Vị	ấy	dùng	trọn	cả	ngày	để	trình	bày	pháp	cho	các	người	khác,	bỏ	phế	
sống	độc	cư	an	tịnh,	không	nỗ	lực	chuyên	chú	vào	nội	tâm	an	chỉ.	Này	Tỷ-
kheo,	đấy	gọi	là	Tỷ-kheo	thuyết	trình	nhiều,	nhưng	không	sống	theo	pháp. 

Đức	Phật	định	nghĩa	hạng	người	thứ	hai	là	gì?	Quý	vị	thấy	người	ta	hành	
trì	như	thế	nào?	‘Thuyết	pháp	cho	các	người	khác	một	cách	rộng	rãi	như	đã	được	
nghe’.	Tức	là	nghe	pháp	hết	rồi,	rồi	đi	thuyết	pháp,	‘như	đã	được	học	thông	suốt’.	
Học	thuộc	ghê	lắm,	biết	hết	rồi,	thuyết	pháp	một	cách	rộng	rãi.	Vị	ấy	dùng	trọn	
cả	ngày	để	trình	bày	pháp	cho	các	người	khác,	bỏ	phế	sống	độc	cư	an	tịnh,	không	
nỗ	lực	chuyên	chú	vào	nội	tâm	an	chỉ	(tức	là	không	tu	Thiền	chỉ,	Thiền	quán).	
Thì	người	này	đức	Phật	nói	 là	chỉ	 thuyết	trình	nhiều	nhưng	không	sống	theo	
pháp.	

	Quý	vị	thấy	ngược	đời	không?	Chúng	ta	nghĩ	là	mình	có	một	pháp	tu,	đó	
là	thuyết	pháp	cho	người	khác,	thuyết	pháp	mấy	chục	năm	là	có	khai	ngộ.	Nhưng	
không!	Đức	Phật	không	có	nói	như	vậy,	đúng	không	ạ?	Mà	đức	Phật	nói	là	nếu	là	
dùng	cả	ngày	mà	đi	thuyết	pháp	không	thôi,	mà	mình	không	[lo]	độc	cư,	mình	
không	có	chuyên	chú	nội	tâm	an	chỉ	(tức	là	Thiền	chỉ,	Thiền	quán),	thì	coi	như	
mình	chỉ	thuyết	trình	nhiều	thôi	chứ	không	sống	theo	pháp.		

Cho	nên	tu	như	vậy	thì	cũng	không	thành	tựu.	Không	học	những	điều	này,	
đúng	là	thiếu	nền	tảng	kinh	Nguyên	thuỷ.	Nguy	hiểm	không	quý	vị?	Rất	nguy	
hiểm	đúng	không	ạ?	Đó	là	lý	do	tại	sao	chúng	ta	phải	học	kinh	Nguyên	thuỷ.	

Lại	nữa,	này	các	Tỷ-kheo,	[*Hạng	3]	Tỷ-kheo	đọc	tụng	pháp	một	cách	
rộng	rãi	như	đã	được	nghe,	như	đã	được	học	thuộc	lòng.	Vị	ấy	dùng	trọn	
cả	ngày	để	tụng	đọc,	bỏ	phế	sống	độc	cư	an	tịnh,	không	nỗ	lực	chuyên	chú	
vào	nội	tâm	an	chỉ.	Này	Tỷ-kheo,	đây	gọi	là	Tỷ-kheo	đọc	tụng	nhiều,	nhưng	
không	sống	theo	pháp. 

[Hạng]	này	là	hạng	người	hành	trì,	là	đọc	tụng	pháp	một	cách	rộng	rãi	như	
đã	được	nghe,	như	đã	được	học	thuộc	lòng.	Dùng	trọn	cả	ngày	để	tụng	đọc,	bỏ	
phế	sống	độc	cư	an	tịnh,	không	nỗ	lực	chuyên	chú	vào	nội	tâm	an	chỉ.	Tức	là	đọc	
tụng	suốt,	không	lo	đi	độc	cư,	không	lo	chuyên	chú	vào	nội	tâm	(tức	Thiền	chỉ	và	
Thiền	quán).	Hạng	này,	đức	Phật	gọi	là	đọc	tụng	nhiều	nhưng	không	sống	theo	



 
 

7 

pháp.	Đây	mình	rớt	vào	‘đọc	thư	thiên	biến,	kỳ	nghĩa	tự	kiến’,	trong	Tam	Quốc	
Chí	nói	như	vậy	đó.	Đây	là	mình	rớt	vào	hạng	này	đúng	không?	Đó	là	lo	đọc	tụng.	
Và	mình	nghĩ	đọc	tụng	cả	ngày	là	tu	hành,	tu	định,	nhưng	đức	Phật	nói	là	không	
phải	đúng	không	ạ?	Đức	Phật	nói	đó	là	[hạng]	đọc	tụng	nhiều	thôi	chứ	không	
sống	theo	pháp.	

	Chính	vì	vậy,	Thiện	Trang	mới	nói	có	rất	nhiều	điều	không	khớp	giữa	chư	
vị	đời	sau	với	Phật.	Cho	nên	mình	nói	là	như	vậy	đó.	Quý	vị	thông	cảm	nha!	Mình	
học	thì	phải	đụng	chạm	thôi,	không	muốn	nói	cũng	phải	nói	thôi,	chứ	bây	giờ	sự	
thật	như	vậy	mà!	

Lại	nữa,	này	các	Tỷ-kheo,	[*Hạng	4]	Tỷ-kheo	với	tâm	tùy	tầm	tùy	tứ,	
với	ý	tùy	quán	pháp	như	đã	được	nghe,	như	đã	được	học	thuộc	lòng.	Vị	ấy	
dùng	trọn	cả	ngày	suy	tầm	về	pháp,	bỏ	phế	sống	độc	cư	an	tịnh,	không	nỗ	
lực	chuyên	chú	vào	nội	tâm	an	chỉ.	Này	Tỷ-kheo,	đây	gọi	là	Tỷ-kheo	suy	tầm	
nhiều,	nhưng	không	sống	theo	pháp. 

Hạng	người	thứ	tư	là	suy	tầm	nhiều,	nhưng	không	sống	theo	pháp.	Dùng	
tâm	tầm,	tứ	tức	là	chú	ý	vào	đối	tượng	là	giáo	pháp,	pháp	mình	đã	được	nghe,	đã	
được	học	thuộc	lòng.	Ví	dụ	như	mình	nghe	kinh	rồi,	mình	suy	tầm	suốt	cả	ngày,	
dùng	trọn	cả	ngày	để	suy	tầm	mà	không	lo	sống	độc	cư	an	tịnh,	rồi	không	lo	nỗ	
lực	tu	Thiền	chỉ,	Thiền	quán.	Đức	Phật	cũng	nói	đó	chỉ	là	hạng	người	suy	tầm	
nhiều	chứ	không	sống	theo	pháp.	

Quý	vị	thấy	không	ạ?	Mình	hồi	xưa	cũng	tưởng	đúng	luôn	nhưng	giờ	mình	
học	rồi	thì	mình	thấy	không	đúng.	Có	nhiều	điều	mình	tưởng	là	mình	tu,	nhưng	
thực	tế	thì	mình	không	có	tu	theo	đúng	lời	Phật	dạy.	Chính	vì	vậy	nên	tu	nhiều	
thành	ra	Tà	kiến,	tức	là	mình	bị	không	tương	ưng	đó	quý	vị.	Thay	vì	tu	là	phải	
[tu]	Thiền	chỉ,	Thiền	quán,	quán	được	pháp	vô	thường,	vô	ngã,	theo	dõi	được	
thân,	thọ	(cảm	giác	của	mình),	tâm	của	mình,	pháp	của	mình.	Quý	vị	chỉ	cần	mỗi	
ngày	tư	duy	một	chút	thôi,	cũng	có	tư	duy	pháp	nhưng	ít	thôi,	phải	cân	bằng.	Rồi	
bây	giờ	chúng	ta	học	có	một	pháp	là	Thất	giác	chi.	Thất	giác	chi	là	chúng	ta	phải	
biết	điều	chỉnh	lúc	nào	[tu	pháp	nào]. 

Ví	dụ	như	độc	cư,	quý	vị	không	biết	giá	trị	của	độc	cư	đâu.	Bình	thường	



 
 

8 

quý	vị	ở	trong	nhà	là	quý	vị	thấy	nhức	đầu	lắm.	Tại	vì	lúc	người	này	nói	[thế]	
này,	lúc	người	kia	nói	[thế]	kia,	rồi	mình	tiếp	xúc	đại	chúng,	đủ	thứ	chuyện	hết.	
Tâm	[của]	mình	chạy	theo	cảnh	nên	không	thể	an	tĩnh	được,	không	vô	định	được,	
khó	lắm!	Còn	nếu	quý	vị	có	thời	gian	thì	quý	vị	độc	cư.	Độc	cư	không	phải	là	bắt	
quý	vị	đi	đâu	hay	trốn	ở	nhà	một	mình,	mà	quý	vị	ra	ngoài,	tìm	một	chỗ	vắng	như	
công	viên,	chỗ	có	nước	hay	chỗ	nào	đó...	quý	vị	đứng	đó	nhìn	một	chút,	nhìn	một	
chút	thôi,	đi	qua	đi	lại	thôi	thì	cũng	nhẹ	nhàng.	Đó	là	pháp	thuộc	về	Thiền	chỉ,	
pháp	Xả	đó	quý	vị.	Tu	thuộc	về	xả	tâm	trong	Bảy	giác	chi	đó.		

Quý	vị	đi	đi	rồi	mới	thấy,	chứ	quý	vị	ở	trong	nhà	nhiều	năm	là	bức	xúc	
lắm.	Ai	mà	nhập	thất	lâu	là	bức	xúc,	sân.	Vì	sao?	[Vì]	môi	trường	chắn	tầm	nhìn.	
Cho	nên	phải	khéo	học	Thất	giác	chi,	phải	biết	áp	dụng.	Nếu	suy	tầm	nhiều	thì	
sanh	trạo	cử,	quý	vị	hiểu	không?	Cho	nên	đây	cũng	không	hẳn	là	người	tu	pháp	
đâu.	Đức	Phật	nói	suy	tầm	nhiều	cũng	không	phải	là	sống	theo	pháp	nha!	Cho	
nên	là	mình	học	các	bài	kinh	như	bài	kinh	này	độc	đáo	lắm,	hay	lắm,	không	học	
uổng	phí	cuộc	đời.	

Ở	đây,	này	Tỷ-kheo,	[*Hạng	5]	Tỷ-kheo	học	thuộc	lòng	pháp,	tức	là	
Khế	 kinh,	 Ứng	 tụng,	 Ký	 thuyết,	 Phúng	 tụng,	 Không	 hỏi	 tự	 nói,	 Như	 thị	
thuyết,	Bổn	sanh,	Vị	tằng	hữu	pháp,	Trí	giải	hay	Phương	quảng.	Vị	ấy	không	
dùng	trọn	cả	ngày	để	học	thuộc	lòng	pháp,	không	phế	bỏ	sống	độc	cư	an	
tịnh,	nỗ	lực	chuyên	chú	vào	nội	tâm	an	chỉ.	Này	Tỷ-kheo,	như	vậy	Tỷ-kheo	
sống	theo	pháp. 

Đây	là	hạng	người	sống	theo	pháp,	quan	trọng	là	hạng	người	này.	Quý	vị	
thấy,	đức	Phật	nói	người	đó	cũng	phải	học	thuộc	lòng	pháp,	chứ	không	phải	là	
không	học	gì	hết.	Nhiều	khi	bây	giờ	cứ	nói	 là	không	cần	học	gì	hết	mà	tu	vẫn	
được…	Đức	Phật	nói	là	học	thuộc	lòng	pháp,	học	nhiều	lắm,	học	quá	trời.	12	thể	
loại	kinh,	nhưng	ở	đây	nói	9	thể	loại	thôi:	Khế	kinh,	Ứng	tụng	(tức	là	những	bài	
tụng,	bên	Bắc	truyền	gọi	là	Trùng	tụng),	Ký	thuyết	(là	thọ	ký	cho	ai	đó),	Phúng	
tụng	(là	tự	tụng),	Vô	vấn	tự	thuyết	(là	không	hỏi	mà	tự	nói),	Như	thị	thuyết	(là	
nói	như	vậy),	Bổn	sanh	(là	nói	về	cuộc	đời	người	nào	đó,	như	tiền	thân	cuộc	đời	
của	đức	Phật	[hay]	của	ai	đó),	Vị	tằng	hữu	pháp	(là	pháp	vị	tằng	hữu),	rồi	những	
pháp	cao	siêu,	rộng	rãi	là	Phương	quảng.	 



 
 

9 

Phải	học	thuộc	lòng,	học	rồi	sau	đó	mới	tu.	Nhưng	vị	ấy	tu	thế	nào?	‘Vị	ấy	
không	dùng	trọn	cả	ngày	để	học	thuộc	lòng	pháp’	tức	là	vẫn	học	pháp	nhưng	
không	học	cả	ngày,	học	ít	thôi.	‘Không	phế	bỏ	sống	độc	cư	an	tịnh’	tức	là	phải	có	
sống	độc	cư	an	tịnh.	Ở	đây	khác	những	hạng	trên	là	có	‘nỗ	lực	chuyên	chú	vào	
nội	tâm	an	chỉ’	tức	là	tu	Thiền	chỉ,	Thiền	quán.	Như	vậy	gọi	là	sống	theo	pháp. 

Điều	kiện	sống	theo	pháp	là	không	chỉ	biết	pháp,	học	thuộc	lòng	pháp,	mà	
còn	phải	biết	đến	pháp	một	cách	đa	văn,	9	thể	loại	kinh	này	phải	biết	hết,	phải	
học.	Rồi	sau	đó	thì	đừng	ham	học	nữa,	học	ít	ít	thôi,	học	vừa	vừa	thôi,	còn	để	thời	
gian	đi	độc	cư	an	tịnh,	rồi	nỗ	lực	Thiền	chỉ,	Thiền	quán.	Đó	mới	là	sống	theo	pháp.	
Cho	nên	sau	này	ngài	Thanh	Lương	mới	nói:	“Có	giải	mà	không	hành,	sanh	thêm	
Tà	kiến.	Có	hành	mà	không	giải,	tăng	trưởng	Vô	minh”	là	đúng	rồi	đó.	Nên	học,	
cũng	phải	học	đa	văn,	không	phải	học	một	loại. 

Này	Tỷ-kheo,	như	vậy	Ta	đã	thuyết	về	học	thuộc	lòng	nhiều,	đã	thuyết	
về	thuyết	trình	nhiều,	đã	thuyết	về	đọc	tụng	nhiều,	đã	thuyết	về	suy	tầm	
nhiều,	đã	thuyết	về	sống	theo	pháp.	Này	Tỷ-kheo,	điều	gì	bậc	Ðạo	Sư	cần	
phải	làm	cho	các	đệ	tử	vì	hạnh	phúc,	vì	lòng	thương	tưởng,	vì	lòng	từ	khởi	
lên,	các	điều	ấy,	Ta	đã	làm	cho	các	Thầy	(tức	là	đức	Phật	phân	biệt	rất	rõ).	Này	
Tỷ-kheo,	đây	là	những	gốc	cây,	đây	là	những	căn	nhà	trống.	Này	Tỷ-kheo,	
hãy	tu	Thiền,	chớ	có	phóng	dật,	chớ	có	để	về	sau	sẽ	phải	hối	tiếc.	Ðấy	là	lời	
giáo	giới	của	Ta	cho	các	Thầy. 

Quý	vị	 thấy	 trong	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya,	câu	này	được	 lặp	đi	 lặp	 lại	
trong	nhiều	bài	kinh,	đức	Phật	hay	nói	‘đây	là	những	gốc	cây,	đây	là	những	căn	
nhà	trống’.	Đức	Phật	đâu	có	bảo	quý	vị	vào	trong	nhà	không	đâu,	mà	ra	gốc	cây,	
hay	căn	nhà	trống	cho	thoải	mái.	có	chỗ	nói	đây	là	bên	bờ	sông	nữa.	 ‘Này	Tỷ-
kheo,	hãy	tu	Thiền	(Thiền	chỉ,	Thiền	quán),	chớ	có	phóng	dật,	chớ	có	để	về	sau	
sẽ	phải	hối	tiếc.	Ðấy	là	lời	giáo	giới	của	Ta	cho	các	Thầy’.	

((5.73)	Sống	Theo	Pháp	1:	Paṭhamadhammavihārī	–	Kinh	Tăng	Chi	Bộ).	

	Thiện	Trang	xin	tóm	tắt	luôn	theo	bài	kinh	này	cho	quý	vị	dễ	nhớ.	

Tóm	tắt	5	hạng	người	tu	học	theo	Kinh	Sống	Theo	Pháp	(5.73)	–	Kinh	
Tăng	Chi	Bộ	



 
 

10 

TT	 Tên	hạng	
người	

Phương	diện	hành	trì	

Học	pháp	 Sống	độc	
cư 

Chuyên	chú	vào	nội	
tâm	an	chỉ	(Thiền	chỉ,	

Quán) 

1	 Thông	đạt	nhiều	
kinh	điển,	

nhưng	không	
sống	theo	pháp	

Học	thông	suốt	
Pháp,	dùng	cả	

ngày	để	học	Pháp	

Không		 Không	nỗ	lực	

2	 Thuyết	trình	
nhiều,	nhưng	

không	sống	theo	
pháp	

Học	thông	suốt	
Pháp,	dùng	cả	

ngày	thuyết	Pháp	
rộng	rãi	

Không		 Không	nỗ	lực	

3	 Đọc	tụng	nhiều,	
nhưng	không	
sống	theo	pháp	

Đọc	tụng,	học	
thuộc	Pháp	(dùng	
thời	gian	cả	ngày)	

Không	 Không	nỗ	lực	

4	 Suy	tầm	nhiều,	
nhưng	không	
sống	theo	pháp	

Tâm	tùy	tầm	tùy	
tứ,	với	ý	tùy	quán	
Pháp	được	nghe,	
được	thuộc	lòng	

Không	 Không	nỗ	lực	

5	 Sống	theo	Pháp	 Thuộc	lòng,	không	
dùng	cả	ngày	để	

học	pháp	

Thực	
hành	

Nỗ	lực	chuyên	chú	

*Đức	Phật	giáo	giới:	"Đây	là	những	gốc	cây,	đây	là	những	căn	nhà	trống.	Này	
Tỷ-kheo,	hãy	tu	Thiền,	chớ	có	phóng	dật,	chớ	có	để	về	sau	sẽ	phải	hối	tiếc“. 

	 Chúng	ta	chia	ra,	[cột]	thứ	nhất	là	Thứ	tự;	thứ	hai	là	Hạng	người;	thứ	ba	là	
Phương	diện	hành	trì.	[Trong]	cột	Phương	diện	hành	trì	thì	chúng	ta	chia	ra	ba	
cột:	(1)	là	coi	về	mặt	học	pháp,	(2)	là	sống	độc	cư,	(3)	là	chuyên	chú	vào	nội	tâm	



 
 

11 

an	chỉ	(là	Thiền	chỉ,	Thiền	quán).	Rõ	ràng	như	thế	thì	quý	vị	sẽ	rõ	hơn.	

1.	Hạng	người	thứ	nhất:	Thông	đạt	nhiều	kinh	điển,	nhưng	không	sống	theo	
pháp.	Họ	học	thông	suốt	pháp,	dùng	cả	ngày	để	học	pháp	nhưng	sống	độc	cư	thì	
không	có	làm,	cũng	không	nỗ	lực	tu	Thiền	chỉ,	Thiền	quán.	Hạng	này	là	thông	đạt	
nhiều	kinh	điển,	nhưng	không	sống	theo	pháp.	

2.	Hạng	người	thứ	hai:	Thuyết	trình	nhiều,	nhưng	không	sống	theo	pháp.	
Học	thông	suốt	Pháp,	tức	là	học	thông	suốt	pháp,	dùng	cả	ngày	thuyết	trình	cho	
người	khác,	thuyết	pháp	rộng	rãi.	Nhưng	không	lo	độc	cư,	cũng	không	nỗ	lực	tu	
Thiền	chỉ,	Thiền	quán.	Nội	tâm	mà,	nên	không	lo	tu	về	nội	tâm	như	vậy	thì	cũng	
không	được.	

3.	Hạng	người	thứ	ba:	Đọc	tụng	nhiều,	nhưng	không	sống	theo	pháp.	Tức	
là	dùng	thời	gian	cả	ngày	đọc	tụng,	học	thuộc	Pháp.	Giống	như	mình	tụng	Kinh	
Vô	Lượng	Thọ	một	ngày	cả	chục	biến	vậy	đó,	không	có	thời	gian	nào	khác	nữa.	
Rồi	không	sống	độc	cư,	cũng	không	nỗ	lực	tu	Thiền	chỉ,	Thiền	quán.	

4.	Hạng	người	thứ	tư:	Suy	tầm	nhiều,	nhưng	không	sống	theo	pháp.	Tâm	
tùy	tầm,	tùy	tứ,	với	ý	tùy	quán	Pháp	được	nghe,	được	thuộc	lòng.	Tức	là	cứ	suy	
tư	trong	pháp	không	[thôi].	Người	này	cũng	không	hành	trì	độc	cư,	cũng	không	
nỗ	lực	tu	Thiền	chỉ,	Thiền	quán,	thì	cũng	không	phải	là	sống	theo	pháp.	

5.	Hạng	người	cuối	cùng	(đức	Phật	nói	chúng	ta	nên	theo	hạng	người	này):	
Sống	 theo	pháp.	Thuộc	 lòng,	không	dùng	cả	ngày	để	học	pháp.	Phải	học,	 chứ	
không	phải	không	học	đâu.	Rồi	thực	hành	sống	độc	cư,	tức	là	thỉnh	thoảng	mình	
phải	cố	gắng	né,	tránh	người	ra	để	tu,	tìm	gốc	cây,	bờ	suối	gì	đó	để	tu,	chỗ	nào	
vắng	vắng,	 công	viên	gì	đó,	 chỗ	nào	cũng	được,	ở	nhà	cũng	được.	Rồi	nỗ	 lực	
chuyên	chú	Thiền	chỉ,	Thiền	quán.	Đây	mới	là	hạng	sống	theo	pháp,	chứ	không	
phải	giảng	suốt	ngày	cũng	không	được	đâu.	

Cho	nên	quý	vị	thấy	Thiện	Trang	ít	giảng	rồi,	càng	ngày	càng	ít	giảng	lại,	
còn	lo	tu.	Thực	ra	có	Thiền	chỉ	mỗi	ngày	thì	mới	chịu	trận	được,	chứ	không	thì	
dễ	sân,	dễ	si	lắm.	Người	ta	nói	một	cái	[mà]	không	có	Thiền	chỉ,	không	có	các	đề	
mục	hơi	thở	thì	mấy	ngày	là	quý	vị	nổi	sân	liền.	Nếu	quý	vị	có	Thiền	chỉ,	Thiền	
quán	thì	chịu	trận	được.	Thiền	quán	cũng	không	chịu	trận	được	đâu,	có	Thiền	



 
 

12 

chỉ	là	giống	như	mưa	nước	cam	lồ	vậy	đó,	mỗi	lần	mình	vô	[định]	một	cái,	ra	là	
quên	sạch,	không	nhớ	gì	hết	trơn.	Cho	nên	Thiền	chỉ	có	hiệu	quả	tức	thời,	đã!	
Còn	Thiền	quán	thì	mình	chưa	đắc	gì,	nhưng	cứ	từ	từ,	dần	dần	mình	cũng	ngộ	
một	chút	chút	là	tốt	rồi.	Cho	nên	là	ráng	tu,	hãy	tu	theo	lời	Phật	dạy,	hai	môn	chủ	
yếu	là	Thiền	chỉ	và	Thiền	quán.	

	 *Đức	Phật	 giáo	 giới:	 "Đây	 là	những	gốc	 cây,	 đây	 là	những	 căn	nhà	
trống.	Này	Tỷ-kheo,	hãy	tu	Thiền,	chớ	có	phóng	dật,	chớ	có	để	về	sau	sẽ	
phải	hối	tiếc”.	Cho	nên	[đức	Phật]	toàn	dạy	tu	Thiền	nha.	 

	

Bây	giờ,	chúng	ta	vào	một	đề	tài	tiếp	theo:	

Đức	Phật	Dạy	Về	Tài	Sản	Và	Đời	Sống	

(Theo	Thiện	Sanh	trong	Kinh	Trường	A	Hàm)	

2.	Sáu	trường	hợp	tổn	tài	sản	

“Này	Thiện	Sinh	(Thiện	Sanh,	là	con	ông	Trưởng	giả),	sáu	nghiệp	tổn	tài	
là:	(1)	đam	mê	rượu	chè,	(2)	cờ	bạc,	(3)	phóng	đãng,	(4)	đam	mê	kỹ	nhạc,	
(5)	kết	bạn	người	ác	và	(6)	lười	biếng.	 

Đây	là	đức	Phật	dạy	về	nhân	gian,	tổn	tài	sản	là	khi	có	sáu	nghiệp:	(1)	đam	
mê	rượu	chè	là	tổn	tài	sản,	(2)	cờ	bạc,	(3)	phóng	đãng	(là	tùy	tiện,	chơi	tùm	lum),	
(4)	đam	mê	kỹ	nhạc	(mê	nhạc	cũng	không	tốt,	cũng	làm	tiêu	tốn	tài	sản),	(5)	kết	
bạn	người	ác	(tức	là	chơi	với	bạn	ác,	họ	dụ	lấy	tài	sản	hoặc	rủ	rê	chơi	nhiều	quá),	
(6)	lười	biếng.	Cho	nên	không	phải	ngồi	đó	chơi	rồi	nói	trong	mạng	có	sẵn	đâu,	
lười	biếng	cũng	không	được.	

Này	Thiện	Sinh,	nếu	Trưởng	giả	hay	con	trai	Trưởng	giả	biết	rõ	bốn	
kết	hành	(là	bốn	kết	nghiệp),	không	làm	ác	theo	bốn	trường	hợp,	lại	biết	sáu	
nghiệp	 tổn	 tài,	ấy	 là,	này	Thiện	Sinh,	 tránh	được	bốn	 trường	hợp,	cúng	
dường	sáu	phương,	thì	đời	này	tốt	đẹp,	đời	sau	tốt	đẹp;	đời	này	căn	cơ	và	
đời	sau	căn	cơ;	trong	hiện	tại	được	người	trí	ngợi	khen,	được	quả	báo	bậc	
nhất;	sau	khi	chết	được	sinh	lên	trời,	cõi	thiện. 



 
 

13 

Quý	vị	thấy	pháp	của	Phật	có	một	điều	rất	tuyệt	vời,	mà	Thiện	Trang	thấy	
tại	sao	mình	nghe,	mình	thấy	an	lạc.	Tại	vì	đức	Phật	nói	là	làm	gì	cũng	được	kết	
quả	tốt	đẹp,	không	phải	căng	thẳng,	[không	phải]	làm	gì	cũng	bị	đọa	hết.	Ở	đây	
sướng	một	cái	là	làm	gì	cũng	được	tốt	đẹp,	làm	[được]	mấy	điều	đúng	vậy	thôi,	
[mà]	sau	khi	chết	được	sanh	lên	cõi	Trời,	cõi	thiện	đúng	không	ạ?	

Trong	kinh	nói	có	những	điều	rất	đơn	giản,	ví	dụ	như	kinh	nói	về	bảy	hạng	
vợ.	Làm	một	người	vợ	tốt	thôi:	vợ	như	nô	tỳ,	vợ	như	bạn,	vợ	như	mẹ,	mấy	hạng	
vợ...	[làm	được	như	vậy]	là	được	sanh	Thiên	đó.	Cho	nên	làm	vợ	tốt	cũng	được	
sanh	Thiên	rồi.	Quý	vị	thấy	trong	bài	Kinh	Tiểu	Bộ,	bao	nhiêu	người	làm	quan	
tốt,	[hay]	làm	gì	đó	[tốt]	cũng	được	sanh	cõi	Trời,	chứ	có	gì	đâu.	Còn	mình	học,	
tu	theo	Đạo	gia	là	mình	sợ	quá	đi,	nếu	không	tu	hành	là	đọa,	đọa	hết,	cho	nên	là	
sợ	quá.	 

Thực	ra	không	phải	như	vậy!	Tiêu	chuẩn	thiện	để	sanh	lên	cõi	lành	rất	đơn	
giản,	không	khó	như	vậy.	Cho	nên	học,	đỡ	hoang	mang.	Còn	không,	nào	là	sợ	hết	
phước,	sợ	điều	này,	sợ	điều	kia,	người	ta	hù	riết,	làm	mình	sợ	quá,	nên	tu	hành	
toàn	sợ	hãi.	Tâm	sợ	hãi	là	bất	an,	là	Tâm	bất	thiện.	Chúng	ta	học	trong	A	Tỳ	Đàm	
rõ	ràng,	khi	Tâm	bất	thiện	thì	đọa	chứ	làm	sao	lên	được.	Cho	nên	phải	hiểu,	học	
chánh	giáo	đức	Thế	Tôn	để	hiểu. 

a.	Uống	rượu	

Lại	nữa,	này	Thiện	Sinh,	nên	biết,	uống	rượu	có	sáu	điều	lỗi:	(1)	hao	
tài;	(2)	sinh	bệnh;	(3)	đấu	tranh;	(4)	tiếng	xấu	đồn	khắp;	(5)	bộc	phát	nóng	
giận;	(6)	tuệ	giảm	dần. 

Đức	Phật	dạy	rõ	ràng,	uống	rượu	có	sáu	lỗi:	(1)	hao	tài	(điều	này	dễ	hiểu,	
uống	nhiều	thì	xài	nhiều,	không	làm	thì	hao	tài);	(2)	sinh	bệnh	(ai	uống	rượu	riết	
là	sinh	bệnh	ung	thư	luôn,	hoặc	là	bị	bệnh	gan);	(3)	đấu	tranh	(uống	rượu	rồi	thì	
dễ	đấu	tranh	lắm);	(4)	tiếng	xấu	đồn	khắp	(tại	vì	đi	chơi,	uống	rượu	say	xỉn	thì	
tiếng	xấu	đồn	khắp);	(5)	bộc	phát	nóng	giận	(dễ	nóng	lắm.	Cho	nên	nhiều	ông	
uống	rượu	về	dễ	đánh	vợ);	(6)	tuệ	giảm	dần	(tức	là	trí	tuệ	của	mình	bị	giảm	sút).	

Này	Thiện	Sinh,	nếu	Trưởng	giả	hay	con	trai	Trưởng	giả	ấy	uống	rượu	
không	thôi	thì	nghiệp	gia	sản	ngày	mỗi	tiêu	tán.	(Do	vậy	mà	giảm,	tiêu	tán	tài	



 
 

14 

sản). 

		 b.	Cờ	bạc 

Này	Thiện	Sinh,	cờ	bạc	có	sáu	điều	tai	hại:	(1)	tài	sản	ngày	một	hao	
hụt;	(2)	thắng	thì	gây	thù	oán;	(3)	bị	kẻ	trí	chê;	(4)	mọi	người	không	kính	
nể	tin	cậy;	(5)	bị	xa	lánh;	(6)	sinh	tâm	trộm	cắp. 

Để	Thiện	Trang	phân	tích	một	chút.	Có	6	điều	này:	(1)	tài	sản	ngày	một	hao	
hụt	(đánh	cờ	bạc	một	hồi	thì	thua,	nên	hao	hụt	tài	sản.	Không	thì	vô	chơi	‘xâu’	gì	
đó,	Thiện	Trang	không	biết	nghĩa	ở	ngoài	miền	Bắc	là	gì.	Nghĩa	là	quý	vị	vô	cái	
nhà	nào	đó	đánh	bài,	đánh	bạc,	mỗi	ván	phải	đưa	cho	chủ	bao	nhiêu	đó,	đó	gọi	là	
‘xâu’.	Dần	dần	tiền	vô	[túi]	người	đó	hết,	mấy	người	đánh	cứ	ăn	qua	ăn	lại	rồi	
cũng	chạy	vô	[túi]	người	đó.	Cho	nên	tài	sản	ngày	một	hao	hụt	là	vậy);	(2)	thắng	
thì	gây	thù	oán	(vì	người	ta	thua	nên	người	ta	ghét	mình);	(3)	bị	kẻ	trí	chê;	(4)	
mọi	người	không	kính	nể	tin	cậy	(đánh	bài,	cờ	bạc	thì	ai	dám	đưa	mình	tiền	nữa.	
Đưa	bao	nhiêu	cũng	đốt	vô	sòng	bạc	hết,	không	được);	(5)	bị	xa	lánh	(đúng	rồi);	
(6)	sinh	tâm	trộm	cắp	(thua	rồi	thì	nghĩ	trộm	cắp).	 

Thiện	Sinh,	nếu	Trưởng	giả	hay	con	trai	Trưởng	giả	mê	đánh	bạc	mãi	
thì	gia	sản	ngày	mỗi	tiêu	tán.	(Như	vậy,	đó	là	lý	do). 

Cho	nên	Thiện	Trang	thấy	những	bài	kinh	này	rất	hoàn	mãn,	đầy	đủ	rồi.	
Trong	Kinh	A	Hàm	và	Nikaya	dạy	hay	hơn	là	Thái	Thượng	Cảm	Ứng	Thiên	hay	
mấy	bộ	bên	Đệ	Tử	Quy.	Tại	vì	đầy	đủ	và	thực	ra	là	khế	thời,	khế	cơ	hơn.	Đức	Phật	
dạy	đầy	đủ	và	không	bị	lạc	hậu	thời	đại.	Bởi	vì	pháp	của	Phật	là	không	có	thời	
gian,	tức	là	không	bị	ảnh	hưởng	bởi	thời	gian.	Và	cũng	áp	dụng	lên	toàn	thế	giới,	
không	bị	ràng	buộc	bởi	văn	hóa	Trung	Hoa.	Cho	nên	khác	nhau	nhiều	lắm.	

c.	Phóng	đãng	

Này	Thiện	Sinh,	phóng	đãng	có	sáu	lỗi:	(1)	không	tự	phòng	hộ	mình;	
(2)	không	phòng	hộ	được	tài	sản	và	hàng	hóa;	(3)	không	phòng	hộ	được	
con	cháu;	(4)	thường	hay	bị	sợ	hãi;	(5)	bị	những	điều	khốn	khổ	ràng	buộc	
xác	thân;	(6)	ưa	sinh	điều	dối	trá.	 

Phóng	đãng,	ngôn	ngữ	này	khó	hiểu	đúng	không	quý	vị?	Phóng	đãng	là	



 
 

15 

mình	thích	làm	gì	thì	 làm,	 làm	lung	tung,	không	tự	phòng	hộ	mình,	rồi	không	
phòng	hộ	được	tài	sản	và	hàng	hóa.	Cứ	lêu	lổng	tùm	lum.	Không	phòng	hộ	được	
con	cháu,	rồi	thường	hay	bị	sợ	hãi,	bị	những	điều	khốn	khổ	ràng	buộc	xác	thân,	
ưa	sinh	điều	dối	trá.	 

Đó	là	sáu	điều	lỗi.	Nếu	Trưởng	giả	hay	con	trai	Trưởng	giả	phóng	
đãng	mãi	không	thôi	thì	gia	sản	ngày	mỗi	tiêu	tán. 

d.	Ca	kỹ	(tức	là	đam	mê	kỹ	nhạc). 

Này	Thiện	Sinh,	say	mê	kỹ	nhạc	có	sáu	lỗi:	(1)	tìm	đến	chỗ	ca	hát;	(2)	
tìm	đến	chỗ	múa	nhảy	(đi	quán	ba,	vũ	trường);	(3)	tìm	đến	chỗ	đàn	địch	(đây	
là	trò	hát	nhạc	ngày	xưa);	(4)	ba-nội-tảo	(là	những	trò	nhạc	kịch	thời	Ấn	Độ,	
như	diễn	 tuồng	 thần	 tiên	gì	đó);	(5)	đa-la-bàn	 (điều	này	 thì	 không	 tìm	 thấy	
trong	Pali	 tương	đương	 [nên]	không	biết);	 (6)	 thủ-ha-na	 (đây	 là	diễn	 tuồng	
thần	tiên).	Đó	là	sáu	tai	hại	của	kỹ	nhạc	(tức	là	bây	giờ	có	những	trò	chơi	coi	
hát,	coi	múa,	khiêu	vũ	gì	đó	v.v…	thì	đấy	là	có	lỗi).	Nếu	Trưởng	giả	hoặc	con	
trai	Trưởng	giả	say	mê	kỹ	nhạc	mãi	không	thôi	thì	gia	sản	ngày	mỗi	tiêu	
tán.	(Tức	là	đức	Phật	không	có	nói	đọa	Địa	ngục	gì	hết.	Bây	giờ	mình	cứ	nói	ghê	
lắm,	nhưng	thực	tế	đức	Phật	chỉ	nói	tài	sản	giảm	thôi,	vì	có	những	lỗi	này). 

e.	Bạn	xấu	

	 Này	Thiện	Sinh,	giao	du	với	bạn	xấu	có	sáu	lỗi	(quý	vị	dạy	con	mình	là	
không	chơi	với	bạn	xấu,	‘gần	mực	thì	đen,	gần	đèn	thì	sáng’	đúng	không?	Đức	
Phật	dạy	luôn):	(1)	bạn	hay	lừa	dối;	(2)	ưa	chỗ	thầm	kín;	(3)	dụ	dỗ	vợ	người;	
(4)	mưu	đồ	chiếm	đoạt	tài	sản	của	người;	(5)	xoay	tài	lợi	về	mình;	(6)	ưa	
phanh	phui	lỗi	người.	 

	 Tức	là	giao	du	với	bạn	xấu	thì	có	sáu	lỗi:	(1)	bạn	hay	lừa	dối	(bạn	xấu	thì	
họ	hay	 lừa	dối,	mình	 cũng	bị	 lừa	dối	 luôn);	 (2)	ưa	 chỗ	 thầm	kín	 (tức	 là	 làm	
chuyện	không	tốt	đẹp,	làm	ở	chỗ	kín);	(3)	dụ	dỗ	vợ	người	(đây	thuộc	về	tà	dâm);	
(4)	mưu	đồ	chiếm	đoạt	tài	sản	của	người	(như	trộm	cắp,	chiếm	đoạt);	(5)	xoay	
tài	lợi	về	mình	(tức	là	mình	tính	toán	làm	sao	có	lợi	cho	mình);	(6)	ưa	phanh	
phui	lỗi	người	(tức	là	bạn	xấu	thì	ưa	bàn	chuyện	thị	phi).	



 
 

16 

	 Đó	là	sáu	tai	hại	về	bạn	xấu.	Nếu	Trưởng	giả	hay	con	trai	Trưởng	giả	
làm	bạn	với	kẻ	ác	mãi	thì	gia	sản	mỗi	ngày	mỗi	tiêu	tán	(bị	mất	phước	và	
ảnh	hưởng	nhiều	thứ	nữa). 

f.	Lười	biếng	

Này	Thiện	Sinh,	lười	biếng	có	sáu	lỗi:	(1)	khi	giàu	sang	không	chịu	
làm	việc	(làm	biếng	là	họ	nghĩ:	“Thôi	giàu	rồi,	làm	làm	chi,	kiểu	vậy	đó);	(2)	khi	
nghèo	không	chịu	siêng	năng	(nghèo	rồi	còn	không	chịu	siêng	nữa,	lười	biếng	
mà);	 (3)	 lúc	 lạnh	không	chịu	siêng	năng	(lạnh	quá	 thôi	không	có	 làm,	 lười	
biếng);	(4)	lúc	nóng	không	chịu	siêng	năng	(trời	nóng	nóng	một	chút	là	nghỉ,	
cho	nên	không	được	tài	sản);	(5)	lúc	sáng	trời	không	chịu	siêng	năng;	(6)	lúc	
tối	trời	không	chịu	siêng	năng.	(Những	kiểu	như	vậy	là	không	siêng). 

Quý	vị	 thấy	những	điều	này	ngược,	không	phải	 trong	mạng	có	 sẵn	đâu.	
Chúng	ta	đã	học	rồi,	có	8	điều,	trong	đó	có	một	điều	là	tiền	nghiệp	thôi,	còn	có	7	
điều	khác	nữa.	Chứ	không	phải	cái	gì	cũng	đổ	cho	nghiệp	hết,	đổ	cho	nghiệp	là	
Tà	kiến,	chúng	ta	đã	học	bài	kinh	đó	rồi.	

Đó	 là	 sáu	 điều	 tai	 hại	 của	 sự	 lười	 biếng.	 Nếu	 Trưởng	 giả	 hay	 con	
Trưởng	giả	lười	biếng	mãi,	thì	gia	sản	mỗi	ngày	mỗi	tiêu	tán”.	(Chúng	ta	
thấy	cũng	phải	siêng	năng,	chứ	lười	không	được	đâu.	Kêu:	“Khỏi	làm	gì	hết,	ở	
nhà	thôi,	phước	trong	mạng	có	rồi”,	thì	cuối	cùng	không	có.	Không	phải	như	vậy!	
Quý	vị	thấy	đức	Phật	hay	lắm,	Ngài	dạy	đầy	đủ). 

Nói	như	vậy	xong,	đức	Phật	làm	bài	tụng	(bài	tụng	tổng	kết): 

Người	mê	say	rượu	chè,	
Lại	có	bè	bạn	rượu,	
Tài	sản	đã	tích	lũy,	

Liền	theo	mình	tiêu	tan.	
Uống	rượu	không	tiết	độ;	
Thường	ưa	ca,	múa,	nhảy;	
Ngày	rong	chơi	nhà	người:	

Nhân	thế	tự	đọa	lạc.	



 
 

17 

		 Quý	vị	thấy	con	mình	thích	uống	rượu	thì	cho	coi	bài	này. 

Theo	bạn	ác	không	sửa;	
Phỉ	báng	người	xuất	gia.	

Tà	kiến	bị	đời	chê:	
Làm	xấu	bị	người	truất.	
Cờ	bạc,	đắm	ngoại	sắc;	
Chỉ	bàn	việc	hơn	thua.	
Bạn	ác,	không	đền	trải:	
Làm	xấu	bị	người	truất.	
Bị	rượu	làm	hoang	mê;	
Nghèo	khó	không	tự	liệu;	
Tiêu	xài	chẳng	tiếc	của;	
Phá	nhà	gây	tai	ương.	

Đánh	bạc,	xúm	uống	rượu;	
Lén	lút	vợ	con	người.	
Tập	quen	nết	bỉ	ổi:	

Như	trăng	về	cuối	tháng.	

Có	nghĩa	là	nếu	làm	những	việc	xấu	như	vậy	thì	như	trăng	về	cuối	tháng,	
là	trăng	càng	ngày	càng	khuyết,	cuối	cùng	biến	[mất]	luôn,	kiểu	vậy	đó. 

Gây	ác	phải	chịu	ác.	
Đồng	sự	với	bạn	ác;	
Đời	này	và	đời	sau,	

Rốt	không	đạt	được	gì.	

Quý	vị	thấy	đức	Phật	nói	rất	rõ:	“Đời	này	và	đời	sau,	rốt	không	đạt	được	
gì”.	

Ngày	thời	ưa	ngủ	nghỉ,	
Đêm	thức	những	mơ	tưởng,	
Mê	tối	không	bạn	lành;	
Chẳng	gây	nổi	gia	vụ.	



 
 

18 

Nhiều	đứa	làm	biếng	quá,	ngày	thì	ngủ	nghỉ,	thích	ngủ,	tối	thì	thức,	mơ	
tưởng	tùm	lum	hết.	Không	có	bạn	lành	thì	chẳng	gây	được	gia	vụ,	tức	là	không	
đưa	sự	nghiệp	đi	lên	được.	

Sáng	chiều	chẳng	làm	việc;	
Lạnh,	nóng	lại	biếng	lười.	
Làm	việc	không	suy	xét;	
Trở	lại	uổng	công	toi.	

Nếu	không	kể	lạnh	nóng,	
Sáng	chiều	siêng	công	việc,	
Sự	nghiệp	gì	chẳng	thành?	

Suốt	đời	khỏi	âu	lo.	

Quý	vị	thấy	đức	Phật	dạy,	đâu	phải	là	không	siêng	năng,	mà	siêng	năng	thì	
sẽ	thành	việc	đúng	không	ạ?	Có	một	bài	kinh	chúng	ta	học	rồi,	bài	Kinh	Lão	Nam	
Nữ,	bài	kinh	đó	bên	Nikaya	thì	có	khác	chút	[so	với]	Kinh	Tạp	A	Hàm.	Bên	Nikaya	
có	chi	tiết	là	hai	người	đó	được	cha	mẹ	giàu	lắm,	giàu	nhất	thành	đó,	nên	kêu:	
“Tài	sản	nhiều	như	vậy,	cần	gì	phải	dạy	cho	con	mình	làm	gì”,	cho	nên	cưới	vợ	
cho	nó	là	được	rồi.	Ông	bà	hai	bên,	hai	gia	đình	cùng	giàu	hết,	để	lại	tám	ngàn	
lượng	đồng	vàng	gì	đó,	mỗi	người	nhận	được	như	vậy.	Sau	khi	nhận	được	như	
thế,	dần	dần	ăn	hoài.	Gia	đình	chết	hết	rồi,	còn	hai	ông	bà	sống	dần	dần	tới	già	
rồi	đi	ăn	xin	luôn.	Lúc	đó	không	có	gì	hết,	ngồi	đốt	đống	lửa	sưởi	ấm.	 

Đức	Phật	với	ngài	A	Nan	đi	qua,	đức	Phật	nói:	“Nhìn	hai	ông	bà	già	đó,	ông	
thấy	sao?”	Thấy	rất	tội,	quý	vị	tưởng	tượng	ngồi	run	run,	co	rút	vậy	đó.	Đức	Phật	
nói:	Nếu	hai	người	này	lúc	tuổi	trẻ,	lúc	thời	niên	thiếu	(là	¼	cuộc	đời	thôi	đó)	mà	
siêng	năng	làm	lụng,	thì	giàu	nhất	thành	Xá	Vệ	này.	Nếu	họ	đi	xuất	gia	(theo	Kinh	
A	Hàm)	thì	hai	người	đắc	đạo	Thánh	quả	A-la-hán,	đệ	nhất	quả	A-la-hán.	Còn	
theo	Chú	Giải	thì	nói	ông	đó	được	quả	A-la-hán,	bà	đó	được	Tam	quả	A-na-hàm.	
Nếu	ở	½	cuộc	đời,	ông	bà	đó	mà	siêng	năng	làm	lụng	thì	giàu	thứ	nhì	thành	Xá	
Vệ,	quý	vị	thấy	đã	không?	Nếu	đi	xuất	gia	thì	hai	người	chứng	tiếp	tục	hai	quả	
sau,	là	Nhị	quả	và	Tam	quả	(mình	nói	theo	Kinh	Tạp	A	Hàm	là	Tam	quả	cho	ngắn).	
Nếu	ở	¾	cuộc	đời,	nếu	siêng	năng	làm	lụng	thì	giàu	thứ	ba	thành	Xá	Vệ.	Tại	vì	tài	



 
 

19 

sản	của	họ	nhiều	quá	mà,	có	sẵn	tài	sản	đó	mà.	Còn	nếu	đi	xuất	gia	thì	chứng	Nhị	
quả	Tư-đà-hàm.	Rồi	ở	¼	cuộc	đời	còn	lại	cũng	vậy,	[nếu	họ	siêng	năng	làm	lụng]	
thì	giàu	thứ	tư	thành	Xá	Vệ.	Còn	đi	xuất	gia	thì	chứng	đến	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn.	
Nhưng	ngày	hôm	nay	họ	đã	quá	già,	bây	giờ	không	có	cách	nào,	làm	việc	không	
nổi	nữa	rồi,	không	có	thể	nào	kiếm	được	sự	nghiệp	nữa.	Mà	có	đi	xuất	gia	thì	
cũng	không	đắc	pháp	Thượng	nhân,	không	tu	chứng	được	gì	hết. 

Cho	nên	không	phải	là	phước	báo	có	trong	mạng	rồi	tự	đến	đâu	nha,	phải	
cố	gắng	nỗ	lực	đó.	Mình	thấy	có	nhiều	điều,	học	Phật	với	học	bên	Đạo	gia	khác	
nhau	như	vậy.	Cho	nên	chúng	ta	phải	học	kinh	thì	chúng	ta	mới	hiểu	được,	không	
học	thì	mình	không	hiểu	đâu.	 

Ở	đây	cũng	vậy,	‘phải	sáng	chiều	công	việc,	sự	nghiệp	gì	chẳng	thành,	suốt	
đời	chẳng	lo	âu’,	nhớ	câu	này	nha!	Chứ	không	phải	mình	kêu:	“Ôi,	phước	trong	
mạng	có	sẵn	rồi”.	Không	có	đâu!	Nhiều	người	cứ	tùy	duyên,	tùy	duyên	là	do	điều	
này,	do	không	hiểu. 

Đoạn	này	còn	đoạn	nữa,	Thiện	Trang	tạm	bỏ	qua,	Thiện	Trang	đọc	bài	kệ	
thôi.	Đây	là	dạy	cho	cách	làm	giàu,	học	sự	nghiệp	thế	gian.	

….	

Trước	hãy	tập	kỹ	nghệ,	
Sau	mới	có	tài	lợi.	
Khi	có	tài	lợi	rồi:	

Hãy	khéo	lo	gìn	giữ: 

		 Nhớ	nha!	Không	học	tài	nghệ,	không	cho	con	đi	học	thì	kiếm	tài	lợi	ở	đâu	
ra?	Kêu	trong	mạng	có	thì	không	phải,	đức	Phật	nói	là	phải	học	tài	nghệ	thì	mới	
có	tài	lợi	được.	Khi	có	tài	lợi	rồi	cũng	phải	phải	học	cách	giữ	gìn	nữa. 

Tiêu	dùng	không	xa	xí;	
Hãy	lựa	chọn	người	trước; 
Gặp	việc	dối,	đột	ngột; 
Hãy	cầu	chỗ	chưa	dùng. 



 
 

20 

		 Tức	là	tiêu	dùng	đừng	có	xa	xí	(xa	hoa	lãng	phí	đó).	Rồi	hãy	lựa	chọn	người	
trước	(ở	đây	không	rõ	nghĩa,	có	lẽ	ý	muốn	nói	là	mình	phải	lựa	chọn	người	làm	
sao	để	thành	công).	Gặp	việc	dối,	đột	ngột	(gặp	việc	gì	đó	bất	như	ý,	đột	ngột)	thì	
hãy	cầu	chỗ	chưa	dùng.	Tức	là	mình	phải	có	dự	trữ,	giống	như	trước	chúng	ta	có	
bài	kinh	rõ	ràng. 

Của	dồn	từ	khi	ít;	
Như	ong	góp	nhụy	hoa.	
Tài	bảo	ngày	chứa	dồn,	
Trọn	đời	không	hao	tổn.	

		 Có	nghĩa	là	mình	phải	dồn	của	từ	từ,	như	ong	góp	nhụy	hoa.	Chứ	không	
phải	mình	kêu	trên	trời	rớt	xuống,	không	có	đâu.	Muốn	có	tài	sản	thì	đức	Phật	
cho	tích	góp,	chứ	không	phải	mình	học	rồi	xả	hết.	Không	phải	đâu!	Phải	dồn	của	
lại,	xả	hết	là	không	đúng.	Đức	Phật	có	bài	kinh	chia	của	ra	làm	bốn	phần,	bố	thí	
bao	nhiêu,	giữ	lại	bao	nhiêu.	Chúng	ta	có	học	bài	kinh	đó	rồi,	chứ	không	phải	xả	
sạch	sành	sanh.	Giống	như	học	gia	đình	ông	Bàng	Long	Uẩn,	ổng	đắc	đạo	rồi	thì	
được,	còn	mình	chưa	đắc	đạo	mà.	Ổng	đắc	đạo	rồi	thì	ổng	bỏ	của	hết	cũng	được,	
người	ta	đắc	đạo	rồi	thì	người	ta	không	cần,	về	làm	[nghề]	đan	giỏ	sống	cũng	
được.	Còn	mình	chưa	đắc	đạo,	mình	không	có	bữa	cơm,	ngày	mai	không	có	tiền	
đóng	tiền	điện	là	khổ	rồi,	ở	đó	mà	kêu	xả.	Cho	nên	học	theo	Phật	không	có	khổ	
đâu.	

Một,	ăn	biết	vừa	đủ;	
Hai,	làm	việc	siêng	năng;	
Ba,	lo	dồn	chứa	trước,	
Đề	phòng	khi	thiếu	hụt;	

		 Thấy	chưa	ạ!	Điều	thứ	nhất,	nhớ	là	ăn	biết	vừa	đủ,	là	ăn	xài	vừa	đủ	thôi,	
mình	làm	có	bao	nhiêu	đó	mà	xài	quá	đi	[là	không	được].	Rồi	phải	làm	việc	siêng	
năng,	chứ	không	làm	việc,	chỉ	lo	tu	không	[thôi]	thì	nghèo	ráng	chịu.	Ba	là	lo	dồn	
chứa	trước,	đề	phòng	khi	thiếu	hụt.	Chứ	không	phải	lúc	thiếu	hụt	rồi	cầu	Phật,	
Phật	ở	đâu	cho?	Cho	nên	khó	đúng	không?	Nhiều	người	không	hiểu,	đức	Phật	
dạy	hết	rồi. 



 
 

21 

Bốn,	cày	ruộng,	buôn	bán,	
Và	lựa	đất	chăn	nuôi;	

Năm,	xây	dựng	tháp	miếu;	
Sáu,	lập	tăng	phòng	xá.	

		 Bốn	 là	 làm	nghề	nghiệp	như	cày	 ruộng,	buôn	bán.	Cho	phép	cày	 ruộng,	
buôn	bán	thì	được	và	lựa	đất	chăn	nuôi.	Chăn	nuôi	cho	chánh	mạng,	đừng	để	tà	
mạng	thôi,	đức	Phật	cấm	buôn	bán	giết	thịt.	Nếu	mình	chăn	nuôi	như	nuôi	bò	lấy	
sữa	thì	được,	đức	Phật	không	cấm.	Rồi	mình	xây	dựng	tháp	miếu,	đây	mới	 là	
cúng	dường.	Lập	tăng	phòng	xá,	đây	mới	là	tu	phước,	tu	bố	thí. 

Tại	gia	sáu	việc	ấy,	
Siêng	lo	chớ	lỗi	thời.	

		 Tức	là	sáu	việc	này	thì	mình	ráng	làm:	Một	là	ăn	biết	vừa	đủ;	hai	là	làm	việc	
phải	siêng	năng;	ba	là	lo	tích	trữ	giữ	gìn,	đề	phòng	khi	thiếu	thốn;	bốn	là	phải	
siêng	năng	làm	bất	cứ	nghề	nghiệp	nào	đó;	năm	là	phải	đi	xây	dựng	chùa	tháp,	
nói	chung	là	bố	thí	cúng	dường;	sáu	là	cúng	dường	Tăng,	lập	tăng	phòng	xá.	Hồi	
xưa	đi	khất	thực	không	có	nhà	ở,	thì	tới	đó	ở.	Hãy	siêng	năng	làm	sáu	việc	đó.	
Đây	là	dạy	cho	người	tại	gia	hoàn	toàn	luôn	đó,	siêng	năng	chớ	lỗi	thời.	

Ai	làm	được	như	thế	
Thời	nhà	khỏi	sa	sút,	
Tài	sản	ngày	một	thêm,	
Như	trăm	sông	về	biển.	

(Trích	Kinh	Thiện	Sanh	–	Kinh	Trường	A	Hàm).	

		 Quý	vị	thấy	đã	không	ạ?	Làm	đúng	như	thế	thì	nhà	yên	tâm,	càng	ngày	càng	
hưng	thịnh,	rồi	tài	sản	càng	ngày	càng	nhiều	thêm,	như	trăm	sông	về	biển.	Đức	
Phật	dạy	rất	tuyệt	vời,	mình	tu	như	vậy	thì	mới	độ	được	chúng	sanh	chứ.	Mình	
[là]	Cư	sĩ,	tu	mà	cuối	cùng	không	có	gì	hết,	một	hồi	mình	nghèo	xơ	nghèo	xác,	ăn	
mặc	thì	lụi	thụi	đi	ra.	Người	ta	chưa	biết	Phật	pháp,	người	ta	nhìn	mình	họ	sợ	
quá,	tu	đạo	gì	lạ	quá.	Còn	người	xuất	gia	thì	không	sao,	người	xuất	gia	càng	khổ	
hạnh	càng	tốt.	Còn	người	tại	gia	mà	tu	kiểu	đó	thì	không	ổn,	đúng	chưa?	Cho	nên	



 
 

22 

phải	hiểu	nha! 

		 Đây	là	mới	trích	thôi,	không	có	nguyên	vẹn	đâu,	bữa	nào	trích	thêm	nữa,	
còn	nhiều	đoạn	hay	lắm.	Kinh	này	rất	dài,	Kinh	thứ	16	trong	Trường	A	Hàm,	quý	
vị	có	thể	coi	thêm.	Còn	không	thì	bữa	nào	Thiện	Trang	trích	thêm.	

	

Đó	 là	một	điều,	hôm	nay	giới	 thiệu	cho	quý	vị	một	điều	chấn	động	nữa.	
Thường	chúng	ta	nói	tu	mới	đắc	đạo,	hôm	nay	giới	thiệu	cho	quý	vị	công	đức	bố	
thí	có	thể	đắc	đạo,	theo	Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm.	Kinh	Nikaya	cũng	có,	ở	đây	là	
trích	theo	Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm.	Điều	này	cần	phải	nghe	để	mình	hiểu,	hồi	xưa	
cứ	hay	đi	chê	người	ta	đi	làm	từ	thiện,	chê	làm	này	làm	kia,	kêu	tu	mới	đắc	đạo.	
Mình	xin	sám	hối	là	hồi	xưa	con	không	biết,	bây	giờ	học	kinh	rồi,	mình	thấy	người	
ta	tu	[pháp]	gì	cũng	đắc	đạo	hết.	Nên	nhớ	như	vậy!	Người	ta	bố	thí	cúng	dường	
cũng	đắc	đạo	nữa.	Hôm	nay	giới	thiệu	cho	quý	vị	luôn,	kinh	này	nói	chứ	không	
phải	Thiện	Trang	nói:	

Công	Đức	Bố	Thí	Có	Thể	Đắc	Đạo	

(Theo	Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm)	

Tôi	nghe	như	vầy:	Một	thời,	đức	Phật	trú	trong	rừng	Di-hầu[5]	tại	Tỳ-
xá-ly	cùng	năm	trăm	Tỳ-kheo.	Bấy	giờ,	Đại	tướng	Sư	Tử[6]	đi	đến	chỗ	Thế	
Tôn,	đảnh	lễ	sát	chân,	rồi	đứng	qua	một	bên.	Bấy	giờ,	đức	Phật	bảo	Sư	Tử: 

“Thế	nào,	trong	nhà	ông	thường	có	bố	thí	không?”	(Đại	tướng	Sư	Tử	
này	là	một	vị	rất	nổi	tiếng.	Ổng	đi	đến	gặp	Phật,	đức	Phật	hỏi:	“Ông	có	bố	thí	
không?”). 

Sư	Tử	bạch	Phật	(tức	là	ông	Đại	tướng	Sư	Tử	này	chứ	không	phải	con	sư	
tử	nha): 

“Con	thường	ở	ngoài	bốn	cửa	thành	và	trong	thành	phố,	tùy	thời	mà	
bố	thí	không	cho	thiếu	sót.	Ai	cần	ăn,	cung	cấp	thức	ăn.	Y	phục,	hương	hoa,	
xe	ngựa,	tọa	cụ,	tùy	theo	chỗ	cần	dùng	của	họ,	con	đều	khiến	cung	cấp	cho	
họ”.	(Tức	là	ông	Đại	tướng	Sư	Tử	này	cũng	bố	thí	rất	nhiều,	ổng	cũng	kể	ra.	Chứ	



 
 

23 

không	phải	như	mình,	tới	là	quất	cho	[người	ta]	chấp	tướng	rồi.	Không	có!	Đức	
Phật	không	có	nói	vậy	đâu,	đức	Phật	nhẹ	nhàng	lắm). 

Đức	Phật	bảo	Sư	Tử:	

“Lành	thay,	lành	thay,	ông	có	thể	bố	thí	mà	không	ôm	lòng	tưởng	tiếc	
(quý	vị	thấy	đức	Phật	khen	đó	chứ.	Còn	[tổ]	vô	là	quất	cho	ông	vua	Lương	Võ	Đế	
chạy	mất	tiêu	rồi.	Cho	nên	là	khác	nhau). 

Đàn-việt	thí	chủ	tùy	thời	bố	thí	có	năm	công	đức.	Những	gì	là	năm?	
(Quý	vị	thấy	không?	Tùy	thời	bố	thí	có	năm	công	đức.	Thiện	Trang	xin	giới	thiệu,	
bài	bố	thí	này	có	mấy	bài	lận,	phải	học	hết.	Lần	trước	giới	thiệu	một	bài	rồi,	lần	
này	giới	thiệu	hai	bài,	lần	sau	phải	giới	thiệu	hai	bài	nữa,	thậm	chí	còn	nữa.	Tại	
vì	khi	bố	thí	phải	tác	ý	như	thế	nào,	rồi	bố	thí	như	thế	nào	mới	đúng	thời,	phước	
mới	lớn	v.v…	bố	thí	đối	tượng	nào.	Mình	giới	thiệu	bài	đối	tượng	bố	thí	rồi,	còn	
mấy	bài	nữa.	Cho	nên	học	bố	thí	thôi	là	mình	đã	học	chưa	đúng	rồi)	(1)đàn-việt	
thí	chủ	được	tiếng	đồn	vang	khắp,	mọi	người	khen	ngợi	rằng:	 ‘Tại	thôn	
làng	kia	có	đàn-việt	 thí	chủ	 thường	ưa	 tiếp	đón	Sa-môn,	Bà-la-môn,	 tùy	
theo	nhu	cầu	mà	cung	cấp,	không	để	thiếu	sót.	Này	Sư	Tử,	đó	gọi	là	công	
đức	thứ	nhất	mà	đàn-việt	thí	chủ	thu	được.	(Tức	là	điều	thứ	nhất	là	được	
khen,	tiếng	lành	đồn	xa,	vì	bố	thí	nhiều	thì	được	khen). 

Lại	nữa,	này	Sư	Tử,	(điều	này	Thiện	Trang	đánh	số	2)	(2)khi	đàn-việt	
thí	chủ	đến	trong	chúng	Sa-môn,	Sát-lợi,	Bà-la-môn,	Trưởng	giả,	trong	ôm	
lòng	hổ	thẹn,	cũng	không	có	điều	sợ	hãi.	Giống	như	sư	tử,	vua	loài	thú,	ở	
giữa	bầy	nai,	không	hề	sợ	nạn.	Này	Sư	Tử,	đó	gọi	là	công	đức	thứ	hai	mà	
đàn-việt	thí	chủ	thu	được.	(Tức	là	khi	đi	vào	trong	chúng	đông	như	Sa-môn,	
Bà-la-môn,	Trưởng	giả…	thì	không	có	sợ	hãi.	Bởi	vì	sao	không	sợ	hãi?	Vì	mình	
bố	thí	nhiều	rồi	thì	mình	quen,	mình	có	tự	tin,	nên	đi	tới	đâu	mình	cũng	thoải	
mái.	Còn	mình	làm	gì	cũng	sợ	sợ,	nhát	nhát,	rụt	rè,	sợ	là	không	làm	gì	được	hết.	
Thật	ra	công	đức	đó	gia	trì	cho	tâm	mình,	nên	tâm	mình	mạnh	mẽ	hơn). 

Lại	nữa,	này	Sư	Tử,	(đây	là	điều	thứ	ba)	(3)đàn-việt	thí	chủ	được	mọi	
người	kính	ngưỡng,	người	thấy	vui	mừng	như	con	thấy	cha,	ngắm	nhìn	
không	chán.	Này	Sư	Tử,	đó	gọi	là	phước	đức	thứ	ba	mà	đàn-việt	thí	chủ	thu	



 
 

24 

được.	(Tức	là	đức	thứ	ba	là	mình	được	mọi	người	kính	ngưỡng,	người	thấy	vui	
mừng). 

Lại	nữa,	này	Sư	Tử,	(4)đàn-việt	thí	chủ	sau	khi	mạng	chung	sẽ	sinh	
hai	nơi:	Hoặc	sinh	lên	trời,	hoặc	sinh	trong	loài	người.	Ở	trời	được	trời	
kính	trọng;	ở	người	được	người	tôn	quí.	Này	Sư	Tử,	đó	gọi	là	phước	đức	
thứ	 tư	mà	đàn-việt	 thí	 chủ	 thu	được.	 (Quý	vị	 thấy	không?	Tức	 là	 có	được	
phước	đức.	Chỉ	có	bố	thí	thôi,	chẳng	tu	gì	hết	mà	được	sanh	hai	đường	là	Trời	và	
Người.	Ở	trời	thì	được	kính	trọng,	ở	trong	Người	thì	được	người	tôn	quý). 

Mình	thấy	người	ta	đi	bố	thí	không	thôi,	mình	nói	mai	mốt	đọa	đường	ác	
đó,	đúng	không?	Không	đúng!	Cho	nên	phải	học	theo	kinh	thì	mới	hiểu	được.	Hồi	
xưa	mình	có	bệnh	hay	soi	người	đó	quý	vị,	mình	thấy	đâu	cũng	đọa	hết.	Còn	bây	
giờ	mình	học,	mình	thấy	ôi	ai	cũng	tu,	cũng	vui	vẻ,	ai	cũng	có	phước	báo	hết.	
Người	ta	đi	bố	thí,	cúng	dường,	mình	thấy	vui	quá	mà.	Đời	sau	người	ta	được	
sanh	Thiên,	đời	sau	người	ta	được	sanh	lên	cõi	Người,	người	ta	được	kính	trọng,	
đời	sau	người	ta	được	người	tôn	quý.	Cho	nên	mình	vui,	mình	tùy	hỷ	là	mình	có	
phước.	Còn	mình	thấy	người	ta	bố	thí	là	sai	rồi,	phải	tu	niệm	Phật	vô,	niệm	Phật	
mới	giải	thoát,	v.v…	nên	mình	thấy	khó	chịu,	mà	khó	chịu	là	Tâm	sân.	Mình	tự	
hại	mình	chứ	ai,	“nhất	thiết	pháp	từ	tâm	tưởng	sanh”	mà. 

Cho	nên	tại	sao	học	theo	Phật	có	giá	trị	là	như	vậy.	Thiện	Trang	thấy	Thiện	
Trang	học	có	giá	trị,	quý	vị	cũng	thấy	giá	trị	như	vậy,	cho	nên	từ	đó	mình	vui	vẻ	
hoan	hỉ,	mình	cũng	muốn	giới	thiệu	cho	mọi	người	học.	Mà	mọi	người	không	tiếp	
nhận	thì	thôi,	không	sao	hết,	cứ	thoải	mái.	

Lại	nữa,	này	Sư	Tử,	(5)đàn-việt	thí	chủ,	trí	huệ	xa	vời	vượt	lên	mọi	
người,	hiện	thân	diệt	tận	lậu,	không	tái	sinh	đời	sau.	Này	Sư	Tử,	đó	gọi	là	
phước	đức	thứ	năm	mà	đàn-việt	thí	chủ	thu	được.	(Điều	này	mới	chấn	động	
nè!	Quý	vị	thấy	không	ạ?	‘Đàn-việt	thí	chủ	được	trí	huệ	xa	vời	vượt	lên	mọi	người,	
hiện	thân	(là	ngay	thân	này)	diệt	tận	lậu,	không	tái	sinh	đời	sau’.	Đắc	đạo	đó,	
đừng	coi	thường	bố	thí	không	đắc	đạo.	Đây	chính	là	bố	thí	đắc	đạo.	Quý	vị	thấy	
không	ạ?	Cứ	suốt	ngày	thấy	người	ta	bố	thí	rồi	quất	cho	câu:	“Giả	sử	cúng	dường	
Hằng	sa	Thánh,	bất	như	kiên	dũng	cầu	Chánh	giác”.	Có	nhiều	hạnh	cầu	Chánh	



 
 

25 

giác	mà.	Cầu	Chánh	giác,	thì	bố	thí	cũng	cầu	Chánh	giác	được.	[Pháp	bố	thí]	cũng	
đắc	đạo.	‘Hiện	thân	(là	thân	hiện	đời	đó)	diệt	tận	lậu	(là	hết	Lậu	hoặc	không	tái	
sanh	đời	sau	nữa)’.	Tu	mỗi	pháp	bố	thí	thôi	đó,	cho	nên	đừng	có	khinh	thường.	 

Có	ví	dụ	không	nhỉ?	Có	ví	dụ.	Kinh	nói	rồi,	nhưng	phải	có	dẫn	chứng	thêm,	
chú	giải	chứ.	Quý	vị	nhớ	câu	chuyện	ông	Đại	thần	Ngũ	Đạo	không?	Có	ông	đó	sắp	
chết,	bữa	đó	đức	Phật	bệnh	trúng	gió,	Ngài	nhờ	vị	Tỳ-kheo	đi	tới	đó	xin	nước.	Vị	
Tỳ-kheo	đó	có	Thần	thông	nên	quán	thử,	thì	thấy	có	ông	đó,	[nhưng]	ổng	sắp	
chết	rồi,	ổng	không	có	tu	phước	lành	gì.	Cho	nên	[vị	Tỳ-kheo]	vô	đó	khất	thực,	
xin	ít	nước	thơm	về	cho	đức	Phật	chữa	bệnh	trúng	gió.	Ông	đó	thì	đang	thờ	Đại	
thần	Ngũ	đạo	nên	ổng	đâu	có	tin,	ổng	không	chịu	[cúng	dường].	Đại	thần	Ngũ	
Đạo	phải	hù	dọa	ổng,	để	cho	ổng	lật	đật	đem	nước	thơm	đưa	tới	cúng	dường	cho	
Phật.	Cúng	dường	cho	Phật	xong,	thì	sau	đó	ổng	chết.	Ngài	đó	hỏi	đức	Phật	là	ổng	
sanh	về	đâu?	Quý	vị	biết	ổng	sanh	về	đâu	không?	Ông	sanh	về	cõi	Trời,	trời	Tứ	
Thiên	Vương.	Sau	đó,	ổng	sanh	tiếp	lên	các	tầng	trời	khác	nữa,	đi	vòng	vòng	hình	
như	20	kiếp	hay	60	kiếp	(Thiện	Trang	quên	rồi),	sau	đó	ổng	đắc	đạo.	 

Thấy	chưa	ạ?	Bố	thí	cúng	dường	cho	Phật	một	lần	thôi,	mà	không	phải	
dùng	tâm	thật	sự	cúng	dường,	bị	ép	buộc	cúng	dường,	vậy	mà	đắc	đạo	về	sau,	
suốt	60	kiếp	không	đọa	vào	đường	ác.	Vậy	mà	mình	nói	là	không	có	tu.	Cho	nên	
mình	học	giữa	Phật	và	người	đời	sau	không	giống	nhau	nhiều	lắm,	nên	hoan	hỉ	
nha! 

		 Hôm	nay	nhớ,	mọi	người	thấy	ai	phát	tâm	làm	lành,	dù	[xây	dựng]	cầu	đò,	
dù	làm	việc	gì	[thì	mình]	cũng	vui	vẻ,	hoan	hỉ.	Ai	cũng	tu	hết,	tương	lai	đều	sẽ	
thành	Phật.	Điều	này	kinh	Đại	thừa	cũng	nói	mà,	trong	Kinh	Diệu	Pháp	Liên	Hoa	
nói:	“Hoặc	có	người	bố	thí,	hoặc	có	người	cúng	dường,	hoặc	có	người	đốt	
hương,	người	xây	tháp	miếu	cho	đến	chỉ	vào	trong	tháp	miếu,	dù	tán	loạn	
tâm	xưng	một	câu	‘Nam	mô	Phật’	đều	đã	thành	Phật	đạo”.	 

	 Một	câu	xưng	‘Nam	mô	Phật’	đều	trở	thành	Phật	đạo,	Kinh	Diệu	Pháp	Liên	
Hoa	có	nói	quá	không?	Sao	mà	nói	quá	được,	có	dẫn	chứng	luôn.	Một	câu	xưng	
Nam	Mô	Phật	đều	trở	thành	Phật	đạo	là	ai,	quý	vị	biết	không?	Là	ông	Đề	Bà	Đạt	
Đa,	trước	khi	chết	ổng	bị	đất	rút	(gọi	là	hố	tử	thần),	lúc	đó	ổng	vội	xưng	‘Nam	



 
 

26 

mô	Phật’,	nhưng	trong	miệng	chưa	kịp	đọc	thì	bị	chết	mất	rồi.	Sụp	đất	chết	luôn,	
đọa	Địa	ngục	A	Tỳ	đó.	Nhưng	sau	khi	ngài	Mục	Kiền	Liên	đi	xuống	thăm,	thấy	
ổng	đau	khổ	quá,	[nên]	nói	cho	ổng	một	tin	vui	là:	“Đức	Phật	thọ	ký	cho	ông	rồi.	
Hết	kiếp	này	ông	sẽ	ra	khỏi	Địa	ngục,	ông	sẽ	sanh	về	trời	Tứ	Thiên	vương”.	Do	
đã	trồng	được	niềm	tin	đối	với	Phật	lúc	mạng	chung,	là	ổng	đã	xưng	một	tiếng	
‘Nam	mô	Phật’.	Mặc	dù	chưa	kịp	[xưng]	ra	miệng	nhưng	đã	có	trong	tâm	rồi.	Ổng	
trải	qua	hết	thọ	mạng	ở	trời	Tứ	Thiên	vương	thì	sẽ	sanh	lên	trời	Đao	Lợi,	rồi	
sanh	lên	trời	Tu	Diệm	Ma.	Đi	vòng	trên	đó	suốt	60	kiếp	không	đọa	đường	dữ	và	
cuối	cùng	sẽ	đắc	đạo.	 

	 Thấy	chưa	ạ?	Một	[câu]	xưng	‘Nam	mô	Phật’	đều	đã	thành	Phật	đạo,	chú	
giải	cho	Kinh	Diệu	Pháp	Liên	Hoa	đó.	Có	hết!	Cho	nên	trong	kinh	đều	có	tất	cả.	
Đừng	khinh	thường	người	ta,	người	ta	niệm	một	câu	Nam	mô	Phật	là	đủ	rồi.	Thật	
ra	đức	Phật	có	một	câu	nói	càng	chấn	động	hơn,	chúng	ta	mới	học	tuần	trước,	
đúng	không	ạ?	“Ai	có	lòng	tịnh	tín	bất	động	ở	nơi	Ta,	tất	cả	người	ấy	đều	là	
bậc	Dự	lưu”.	Nhớ	câu	này!	Cho	nên	tại	đắc	đạo	thời	Phật	dễ	như	vậy.	Bởi	vì	chỉ	
cần	có	lòng	tịnh	tín	(tức	là	lòng	tin	trong	sạch)	bất	động	đối	với	Phật,	thì	người	
đó	là	bậc	Dự	lưu	rồi	mà.	Hay	như	vậy	mà	tại	thời	nay	mình	không	học,	[nên]	
mình	đâu	có	tin	Phật	được	cỡ	đó.	Nói	là	tin	nhưng	tin	trên	miệng	thôi,	gặp	chuyện	
gì	là	mình	đâu	có	tin	bất	động	được.	 

	 Cho	nên	học	rồi,	càng	học	mình	thấy	Phật	pháp	hay	lắm,	tuyệt	vời	lắm,	tại	
sao	không	học?	Tại	sao	lại	không	tìm	hiểu?	Là	tự	mình	đoạn	đi	cơ	hội,	mình	học	
thấy	càng	hay,	càng	vui.	Nhớ	nha!	Sau	này	nhớ,	bố	thí	là	có	trí	huệ	nha.	Ở	đây	nói	
trí	huệ	vượt	lên	mọi	người,	chứ	không	phải	như	hồi	xưa	mình	[học]	là	bố	thí	thì	
thành	Súc	sanh	đâu	nha.	Không	có!	Đó	là	một	câu	chuyện	không	điển	hình	cho	
tất	cả.	Có	câu	chuyện	đó.	Nhưng	câu	chuyện	đó	là	ông	đó	làm	Súc	sanh	không	
phải	vì	ổng	bố	thí.	Câu	chuyện	hai	anh	em,	một	người	thành	Súc	sanh,	làm	một	
con	đại	 tượng	quải	 anh	 lạc.	Một	người	 là	A-la-hán	nhưng	đói.	Bây	 giờ	Thiện	
Trang	coi	kỹ	lại,	không	phải	nguyên	nhân	là	ổng	bố	thí,	mà	nguyên	nhân	ổng	đọa	
làm	Súc	sanh	là	do	ổng	phá	giới,	không	giữ	giới.	Cho	nên	ổng	làm	con	voi.	Nhưng	
vì	ổng	bố	thí	nhiều	quá,	nên	được	đeo	đủ	loại	anh	lạc	vô	người.	Còn	ông	kia	là	do	
tu	Thiền	chỉ,	Thiền	quán,	lo	giữ	quá	mà	không	đi	bố	thí.	Cho	nên	sau	này	khi	ổng	



 
 

27 

đắc	A-la-hán	nhưng	lại	nghèo,	không	đến	nỗi	đói	nhưng	nghèo.	 

	 Quý	vị	thấy	chưa	ạ?	Phải	học	vô.	Còn	bài	kệ	kia	là	đời	sau	ghi	vô,	chứ	trong	
kinh	không	có	nói	như	vậy.	Cho	nên	có	những	điều	mình	học,	mình	theo	người	
đời	sau	thì	không	giống	trong	kinh.	Bây	giờ	mình	học	thì	mình	mới	thấy:	‘À!	Ra	
là	như	vậy’.	Mình	mà	sửa	lại	[thì]	người	ta	nói	ông	này	ngã	mạn,	nói	mình	giỏi	
hơn	chư	Tổ.	Nhưng	thật	tế	mình	học	thì	mình	mới	biết	được.	Nên	là	hãy	cố	gắng	
học! 

Phàm	người	bố	thí	có	năm	đức,	thường	đi	theo	bên	mình”.	(Đã	không	
ạ?	Học	bài	nào	thấy	đã	bài	nấy.	Thiện	Trang	thấy	càng	học	Kinh	A	Hàm	và	Kinh	
Nikaya	 sao	mà	hay	quá!	Tuyệt	vời	quá!	Hay	vô	 cùng.	Cho	nên	học	 rồi,	Thiện	
Trang	kêu	chắc	tương	lai	mình	sẽ	mở	một	chuyên	đề,	gọi	là:	“Chuyên	Đề	Kinh	A	
Hàm	và	Kinh	Nikaya”.	Sau	khi	giảng	thông	như	vậy	mới	đã.	Chứ	còn	nhiều	bài	
hay	nữa	mà	mình	không	có	thời	gian	giảng,	giảng	hết	xong	là	đâu	có	thời	gian	
giảng	cái	khác	nữa.	Giống	như	bài	này	mà	giảng	kỹ	là	có	nhiều	[điều]	hay	lắm.	
Cho	nên	là	phải	tu,	phải	làm	thiện. 

Bấy	giờ,	Thế	Tôn	liền	nói	kệ	này:	

Tâm	ưa	thích	bố	thí,	
Thành	công	đức	đầy	đủ;	

(Nhớ	nha!	Đức	Phật	đâu	có	nói	ly	Tam	tướng	gì	đâu,	không	có	tướng	bố	thí	gì	
đó.	Không	có!) 

Trong	chúng	không	nghi	nan,	
Cũng	không	hề	sợ	hãi.	
Người	trí	hãy	bố	thí,	

Tâm	đầu	không	hối	tiếc.	
Tại	trời	Tam	thập	Tam,	
Ngọc	nữ	sẽ	vây	quanh.	

		 ‘Người	trí	hãy	bố	thí.	Tâm	đầu	không	hối	tiếc’	thì	mình	được	hưởng	quả	ở	
trời	Tam	Thập	Tam,	ngọc	nữ	sẽ	vây	quanh.	Có	nhiều	người	nói:	“Lên	trời	Tam	
Thập	Tam	và	trời	Đao	Lợi	để	làm	gì,	khi	không	có	Phật	pháp	ở	trên	đó.	Đức	Phật	



 
 

28 

nói	vãng	sanh	mới	tốt	chứ”.	Nhưng	bây	giờ	chúng	ta	không	vãng	sanh	được	thì	
lên	đó	đỡ	đi.	Lên	trên	đó,	xin	nói	với	quý	vị	là	vẫn	có	Phật	pháp,	mai	mốt	Phật	
pháp	tại	Diêm	Phù	Đề	này	diệt,	trên	đó	vua	trời	Đao	Lợi	vẫn	giảng	tiếp.	Vua	trời	
Đao	Lợi,	trong	Kinh	Trường	A	Hàm	có	Kinh	Đế	Thích	Sở	Vấn,	nói	ổng	đắc	Tu-đà-
hoàn	rồi,	ổng	xin	đức	Phật	thọ	ký	cho	Tư-đà-hàm	(tức	là	Nhị	quả).	Nhưng	[xin]	
hoài,	đức	Phật	vẫn	không	xác	nhận	cho	ổng.	Nhưng	ổng	cũng	làm	nhiều	việc	tốt	
lắm,	cứ	nửa	tháng	một	lần,	ổng	vô	Thiện	Pháp	Đường	thuyết	pháp.	Cho	nên	lên	
đó,	yên	tâm	là	nghe	được	Phật	pháp.		

	 Rồi	chưa	hết	đâu,	các	cõi	Trời	khác	cũng	có	[Phật	pháp]	nữa.	Quý	vị	lên	trời	
Đâu	Suất	gặp	ngài	Di	Lặc	cũng	[được]	nghe	pháp	tiếp.	Mà	trời	từ	Đâu	Suất	trở	
lên	thì	quý	vị	yên	tâm,	gặp	ngài	Di	Lặc	xuống	trần	nữa.	[Nhưng]	thọ	mạng	đừng	
có	rớt	giữa	chừng,	lên	đó	đừng	có	ham	chơi	quá.	Ở	trên	chư	Thiên	có	một	nạn	
chết	sớm,	đó	là	ham	chơi	mà	quên	ăn	là	chết.	Ở	trong	kinh	nói	nha,	trên	chư	
Thiên	(Dục	Giới)	có	nạn	là	chơi	say	mê	quá,	không	ăn	là	chết,	có	một	nạn	đó.	
Nhưng	 thông	 thường	 trước	khi	 chết	 sẽ	 có	năm	 tướng	 suy	hao,	 cho	nên	năm	
tướng	suy	hao	xảy	ra	vẫn	còn	có	thời	gian	để	tu.	Nên	có	bài	kinh,	ông	đó	bị	năm	
tướng	suy	hao,	ổng	than.	Vua	trời	Đế	Thích	tới,	bảo:	“Bây	giờ	ông	quy	y	Phật	đi”.	
Ông	nói:	“Bây	giờ	tôi	quy	y	gì	nổi	nửa,	tôi	sắp	đọa	làm	heo	ở	trong	thành	Xá	Vệ	
rồi.	Làm	sao	bây	giờ?	Tôi	có	sức	đâu	mà	đến	với	đức	Phật	nữa,	năm	tướng	suy	
hao	hiện	ra	nơi	thân	rồi”.	Lúc	đó	vua	trời	Đế	Thích	nói	chỉ	cần	quy	y	Phật	thôi,	
hết	lòng	quy	y	với	Phật,	đặt	niềm	tin	với	Phật	thôi,	rồi	sau	đó	nguyện	như	thế,	
như	thế...	Và	nói	ổng	sẽ	không	đọa	nữa. 

		 [Khi	chết,	ổng]	cũng	sanh	xuống	thành	Xá	Vệ,	vô	nhà	đó,	hình	như	đợi	đến	
9	tuổi	hay	10	tuổi	gì	đó,	[thì]	vua	trời	Đế	Thích	hiện	thân	ra,	nhắc:	“Ông	có	nhớ	
không?	Đời	trước	ông	là	chư	Thiên,	 lúc	sắp	hết	thọ	mạng,	tôi	nhắc	ông	quy	y	
Phật.	Bây	giờ	ông	cứ	tiếp	tục	làm	đi”.	Quý	vị	biết	sau	đó	ổng	xuất	gia	với	ngài	Xá	
Lợi	Phất	đắc	đạo	đó.	Cho	nên	đừng	nghĩ	là	mình	lên	chư	Thiên	là	tệ,	không	đến	
nỗi.	Nếu	chưa	ra	khỏi	sanh	tử,	thì	lên	chư	Thiên	vẫn	là	một	con	đường	tốt	mà.	
Đừng	có	cực	đoan	quá!	Học	riết	rồi	cực	đoan	quá,	cuối	cùng	không	vãng	sanh	là	
xuống	Địa	ngục,	thì	tội	lắm.	Không	vãng	sanh	thì	lên	chư	Thiên	cũng	đỡ,	[còn]	
không	thì	lên	cõi	Người	mà	nguyện	cầu	Phật	pháp	tiếp.	Ráng	đi!	Cho	nên	những	



 
 

29 

điều	này	quá	hay.	

		 Có	người	hỏi:	“Vậy	hằng	ngày	ta	niệm	‘Nam	Mô	A	Di	Đà	Phật’	thì	tương	lai	
cũng	đắc	đạo	có	đúng	không	thầy?”	Đúng!	Tương	lai	đều	đắc	đạo.	Quý	vị	niệm	
Phật,	trong	đầu	quý	vị	có	Phật.	Trong	1000	câu	niệm	của	quý	vị,	chắc	chắn	cũng	
phải	nhớ	đến	Phật.	Tức	là	miệng	niệm	nhưng	chắc	chắn	trong	tâm	sẽ	có	lúc	nhớ	
đến	Phật	A	Di	Đà,	nhớ	đến	một	vị	Phật	nào	đó.	Dù	trên	hình	tướng	có	hay	không,	
trên	thực	tế	có	hay	không,	nhưng	trong	đầu	ta	có	định	hình	về	giác	ngộ,	định	
hình	đến	Phật,	thì	quý	vị	đều	đã	thành	Phật	đạo.	Tức	là	sau	này	sẽ	giải	thoát	sanh	
tử.	Thiện	Trang	xin	nói	sẽ	giải	thoát,	sẽ	đắc	đạo,	chứ	không	nói	sẽ	thành	Phật.	
Biết	đâu	quý	vị	sẽ	thành	Bích-chi-phật,	sẽ	thành	Duyên	giác	hoặc	là	thành	A-la-
hán.	Cho	nên	là	chỉ	nói	sau	này	đều	đắc	đạo.	Thành	Phật	đạo	là	như	vậy	đó.	Ý	
nghĩa	Phật	đạo	tức	là	đều	đắc	đạo.	Bởi	vì	Phật	định	nghĩa	trong	Nguyên	thuỷ	là	
Phật	gồm	có	ba	hạng. 

Vì	vậy,	Sư	Tử	nên	biết,	đàn-việt	thí	chủ	sinh	hai	chỗ	lành,	hiện	thân	
hết	lậu,	đến	chỗ	Vô	vi”.	(Thấy	chưa	ạ?	Nhớ	là	bố	thí	cũng	được	sanh	vào	hai	chỗ	
lành,	hiện	thân	và	hiện	đời	hết	Lậu	hoặc,	đến	chỗ	Vô	vi). 

	 Bấy	giờ,	Thế	Tôn	liền	nói	kệ	này:	

“Thí	là	lương	đời	sau,	
Đưa	đến	chỗ	rốt	ráo.	

Thiện	thần	thường	theo	hộ,	
Cũng	khiến	cho	hoan	hỷ.	

Bố	 thí	 không	 [thôi]	mà	Thiện	 thần	 cũng	 theo	 hộ	 quý	 vị.	 Cho	nên	nhiều	
người	đi	làm	bố	thí	nhiều,	mặt	mày	sáng	ra,	tốt,	rất	tuyệt	vời.	

Vì	sao	vậy?	Sư	Tử	nên	biết,	vì	khi	bố	thí	thường	hiện	lòng	hoan	hỷ,	
thân	tâm	kiên	cố,	nên	các	công	đức	lành	đều	đầy	đủ,	được	Tam-muội,	ý	
cũng	không	tán	loạn,	biết	như	thật.	Thế	nào	là	biết	như	thật?	Đây	là	Khổ	
Tập,	Khổ	Diệt,	Khổ	Xuất	Ly,	thảy	đều	biết	như	thật.		

Quý	vị	thấy	không	ạ?	Chúng	ta	tưởng	bố	thí	không	được	gì,	nhưng	đức	
Phật	nói	 là	được	Tam-muội	 luôn.	Tại	vì	sao?	Vì	khi	bố	thí,	 thông	thường	tâm	



 
 

30 

được	hoan	hỉ.	Bây	giờ	mình	học,	mình	cũng	biết	rồi,	chính	tâm	hoan	hỉ	này	là	
Tâm	đại	thiện,	đại	thiện	nhiều	nên	đắc	luôn	định.	Thân	tâm	kiên	cố	như	vậy,	các	
công	lành	đầy	đủ,	tự	nhiên	định	nhiều	thì	vào	Tam-muội.	Tam-muội	thì	thành	
Phật	đạo	thôi.	Lúc	đó,	mình	biết	như	thật	về	Khổ,	Tập,	Diệt,	Đạo	(Tứ	đế:	Khổ,	Tập,	
Khổ	Diệt,	Khổ	Xuất	Ly)	là	xong,	đắc	đạo.	Quý	vị	hiểu	không?	Bây	giờ	chúng	ta	học	
là	chúng	ta	giải	thích	được	hết. 

Cho	nên,	này	Sư	Tử,	hãy	tìm	cầu	phương	tiện	tùy	thời	bố	thí.	Nếu	
muốn	đắc	đạo	Thanh	Văn,	Bích-chi-phật	thì	thảy	đều	như	ý.	Này	Sư	Tử,	hãy	
học	điều	này	như	vậy”.	

Sư	Tử	sau	khi	nghe	những	gì	Phật	dạy,	hoan	hỷ	phụng	hành.	

(Kinh	Số	10[1]	-	Phẩm	Thiện	Tụ	Thứ	32	–	Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm).	

		 Quý	vị	thấy	rất	hay	đúng	không	ạ?	Có	những	bài	kinh	này,	mình	đi	chậm	
chậm	chút	là	tuyệt	vời	lắm.	Thiện	Trang	thấy	từ	khi	học	những	bài	này,	mình	
hoan	hỷ,	vui	vẻ.	Không	biết	quý	vị	có	hoan	hỷ,	vui	vẻ	không?	Học	bên	kia	cao	siêu	
quá,	làm	không	được,	thôi	học	[những	điều]	này	rồi	từ	từ	làm.	Thật	ra,	mỗi	ngày	
tu	tới	đâu,	thì	từ	từ	rồi	sẽ	tới.	

	

	Bây	giờ	là	bố	thí	cần	tác	ý	như	thế	nào?	Theo	Kinh	Tăng	Chi	Bộ.	Đáng	lẽ	là	
để	buổi	sau,	nhưng	thôi,	ghi	vô	luôn.	Tại	vì	chúng	ta	học	điều	cũ,	chúng	ta	thường	
nói	là	bố	thí	cần	cố	gắng	quên	đi,	cố	gắng	đừng	nghĩ	gì	hết,	“vô	Nhân	tướng,	vô	
Thọ	giả	tướng”.	Tức	là	mình	đừng	có	để	ý	tướng	ta,	đừng	có	để	ý	tướng	người,	
đừng	có	tướng	thọ	giả.	Đó	là	theo	Đại	thừa,	nên	mình	làm	không	được.	Nhưng	
thật	tế	đức	Phật	dạy	trong	kinh	Nguyên	thuỷ	(Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya)	thì	tác	
ý	khi	bố	thí.	Tác	ý	như	thế	nào?	Thì	đây,	bài	kinh	này	như	sau: 

Khi	Bố	Thí	Cần	Tác	Ý	Như	Thế	Nào?	

(Theo	Kinh	Tăng	Chi	Bộ)	

			 Một	thời,	Thế	Tôn	ở	Campā,	trên	bờ	hồ	Gaggarā.	Bấy	giờ	có	nhiều	Cư	
sĩ	ở	Campā	đi	đến	Tôn	giả	Sāriputta	(tức	là	ngài	Xá	Lợi	Phất),	sau	khi	đến,	



 
 

31 

đảnh	lễ	Tôn	giả	Sāriputta	rồi	ngồi	xuống	một	bên.	Ngồi	xuống	một	bên,	các	
nam	Cư	sĩ	ấy	thưa	với	Tôn	giả	Sāriputta: 

-	Thưa	Tôn	giả,	đã	lâu	lắm,	chúng	con	không	được	nghe	pháp	thoại	
từ	miệng	Thế	Tôn.	Lành	thay,	thưa	Tôn	giả,	nếu	nay	chúng	con	được	nghe	
pháp	thoại	từ	miệng	Thế	Tôn!	

-	Vậy	này	chư	Hiền,	hãy	đến	trong	ngày	lễ	Trai	giới	(uposatha),	các	
vị	sẽ	được	nghe	pháp	thoại	từ	miệng	Thế	Tôn. 

-	Thưa	vâng,	thưa	Tôn	giả!	

Các	nam	Cư	sĩ	ở	Campā	ấy	vâng	đáp	Tôn	giả	Sāriputta,	từ	chỗ	ngồi	
đứng	dậy,	đảnh	lễ	Tôn	giả	Sāriputta,	thân	bên	hữu	hướng	về	Tôn	giả	rồi	ra	
đi.	(Nhớ	là	‘thân	bên	hữu	hướng	về	Tôn	giả	rồi	ra	đi’,	tức	là	đi	ngang	ngang,	đi	
ra,	chứ	không	phải	mình	quay	lưng	vô	ngài	Tôn	giả	Sāriputta	rồi	đi	ra.	Quý	vị	
thấy,	cách	đi	là	vậy,	là	mình	đi	ngang).	Rồi	các	nam	Cư	sĩ	ở	Campā,	đến	ngày	
lễ	Trai	giới,	đi	đến	Tôn	giả	Sāriputta,	sau	khi	đến,	đảnh	lễ	Tôn	giả	Sāriputta	
rồi	đứng	một	bên.	Rồi	Tôn	giả	Sāriputta	cùng	với	các	nam	Cư	sĩ	ở	Campā	
đi	đến	Thế	Tôn;	sau	khi	đến,	đảnh	lễ	Thế	Tôn	rồi	ngồi	xuống	một	bên.	Ngồi	
xuống	một	bên,	Tôn	giả	Sāriputta	bạch	Thế	Tôn.	(Quý	vị	học	kinh,	mà	Kinh	
Nikaya	hay	lặp	đi	lặp	lại	thì	quý	vị	chịu	khó	lướt	qua	những	[điều]	này.	Quý	vị	
chỉ	cần	để	ý	sơ	sơ	nội	dung,	 [còn]	mấy	nội	dung	 lặp	 lại	 thì	quý	vị	bỏ	qua,	 thì	
không	có	nhiều	đâu.	Đặc	biệt	là	những	người	trí	nhớ	yếu	nữa,	thì	lướt	qua.	Thiện	
Trang	thì	đọc	đầy	đủ,	còn	quý	vị	cứ	lướt	qua	chỗ	đó). 

-	Có	thể,	bạch	Thế	Tôn,	ở	đây	có	hạng	người	bố	thí	như	vậy,	không	
được	quả	lớn,	không	được	lợi	ích	lớn.	Nhưng	bạch	Thế	Tôn,	có	thể	ở	đây	
có	hạng	người	bố	thí	như	vậy,	được	quả	lớn,	được	lợi	ích	lớn.	(Quý	vị	thấy,	
đây	là	một	vấn	đề	rất	quan	trọng,	đúng	không?	Bố	thí,	nhưng	có	người	bố	thí	
được	quả	lớn,	lợi	ích	lớn.	Có	người	thì	không	được	quả	lớn,	không	được	lợi	ích	
lớn.	Lý	do	là	sao?	Cho	nên	nhiều	khi	mình	cũng	không	biết	cách	bố	thí	nữa.	Rồi	
chúng	ta	học,	chúng	ta	coi	xưa	nay	mình	bố	được	lợi	ích	lớn	hay	được	lợi	kích	
nhỏ?) 

-	Này	Sāriputta,	có	thể	ở	đây	có	hạng	người	bố	thí	như	vậy,	không	



 
 

32 

được	quả	lớn,	không	được	lợi	ích	lớn.	Có	thể,	này	Sāriputta,	ở	đây	có	hạng	
người	bố	thí	như	vậy,	được	quả	lớn,	được	lợi	ích	lớn.	

-	Bạch	Thế	Tôn,	do	nhân	gì,	do	duyên	gì,	ở	đây	có	hạng	người	bố	thí	
như	vậy,	không	được	quả	lớn,	không	được	lợi	ích	lớn?	Bạch	Thế	Tôn,	do	
nhân	gì,	do	duyên	gì,	ở	đây	có	hạng	người	bố	thí	như	vậy,	được	quả	lớn,	
được	lợi	ích	lớn?	(Tóm	lại	là	bố	thí,	tại	sao	có	người	được	lợi	ích	lớn,	cho	quả	
lớn,	mà	có	người	thì	không	được.	Đơn	giản	như	vậy,	tóm	lại	đoạn	vừa	rồi	chỉ	
ngắn	vậy	thôi). 

-	Ở	đây,	này	Sāriputta,	có	người	bố	thí	với	tâm	mong	cầu,	bố	thí	với	
tâm	trói	buộc	(về	kết	quả),	bố	thí	với	tâm	mong	cầu	được	chất	chứa,	bố	thí	
với	ý	nghĩ:	"Tôi	sẽ	hưởng	thọ	cái	này	trong	đời	sau".	Vị	ấy	bố	thí	như	vậy	
cho	các	Sa-môn,	Bà-la-môn,	bố	thí	đồ	ăn,	đồ	uống,	vải	mặc,	xe	cộ,	vòng	hoa,	
hương	thơm,	hương	liệu,	giường	nằm,	những	trú	xứ,	đèn	đuốc.	Thầy	nghĩ	
thế	nào,	này	Sāriputta,	ở	đây	có	thể	có	hạng	người	bố	thí	như	vậy	không?	

-	Thưa	có,	bạch	Thế	Tôn.	

Tại	vì	bài	kinh	này,	đức	Phật	muốn	cho	rõ	ràng	nên	đức	Phật	phải	hỏi.	Đức	
Phật	nói:	Có	hạng	người	bố	thí	với	tâm	mong	cầu,	tâm	trói	buộc	về	kết	quả.	Họ	
bố	thí	nhưng	họ	mong	cầu	được	chất	chứa,	họ	bố	thí	mà	họ	nghĩ	rằng:	họ	sẽ	được	
hưởng	thọ	quả	báo	đó	trong	đời	sau.	Có	hạng	người	bố	thí	như	vậy	không?	Đức	
Phật	hỏi	như	vậy. 

Ở	đây,	này	Sāriputta,	có	hạng	người	bố	thí	với	tâm	mong	cầu,	bố	thí	
với	tâm	trói	buộc,	bố	thí	với	tâm	mong	cầu	được	chất	chứa,	bố	thí	với	ý	
nghĩ:	"Ta	sẽ	hưởng	thọ	cái	này	trong	đời	sau".	Vị	ấy	bố	thí	như	vậy,	khi	thân	
hoại	mạng	chung,	được	sanh	cộng	trú	với	chư	Thiên	ở	Bốn	thiên	vương.	
Và	vị	ấy,	khi	nghiệp	được	đoạn	tận,	thần	lực	ấy,	danh	tiếng	ấy,	uy	quyền	ấy	
được	đoạn	tận,	vị	ấy	trở	thành	"vị	trở	lui	lại",	trở	lui	trạng	thái	này.	 

Điều	này	là	quả	lớn	hay	nhỏ	quý	vị?	Người	mà	bố	thí	với	tâm	mong	cầu	
được	chất	chứa	như	vậy,	rồi	ý	nghĩ	hưởng	được	thọ	quả	đời	này	và	hưởng	thọ	
quả	đời	sau.	Bố	thí	như	vậy,	đức	Phật	nói	là	sau	khi	mạng	chung,	họ	được	sanh	
vào	trời	Tứ	Thiên	Vương.	Và	khi	hết	phước	đó	rồi	là	rớt	trở	lại	trạng	thái	này.	



 
 

33 

Như	vậy	quả	này	lớn	hay	không	lớn?	Quý	vị	thấy	cũng	lớn	đó.	Nhưng	đức	Phật	
xếp	vào	[quả]	nhỏ.	Tức	là,	bố	thí	vậy	cũng	có	kết	quả.	Tức	là	mình	có	vướng	mắc	
như	vậy	[khi	bố	thí],	nhưng	cũng	được	kết	quả	sanh	về	trời	Tứ	Thiên	Vương.	
Nhưng	đó	là	quả	nhỏ,	chứ	không	phải	quả	lớn.	Quả	sau	nói	mới	lớn.	 

Ở	đây,	này	Sāriputta,	có	người	bố	thí	không	với	tâm	cầu	mong,	bố	thí	
không	với	tâm	trói	buộc,	bố	thí	không	với	mong	cầu	được	chất	chứa,	bố	thí	
không	với	ý	nghĩ:	"Ta	sẽ	hưởng	thọ	cái	này	trong	đời	sau",	bố	thí	không	với	
ý	nghĩ:	"Lành	thay,	sự	bố	thí",	bố	thí	không	với	ý	nghĩ:	"Cái	này	đã	được	cho	
trong	đời	quá	khứ,	đã	được	tổ	tiên	làm	trong	quá	khứ,	ta	không	nên	để	
truyền	thống	gia	đình	này	bị	bỏ	quên",	bố	thí	không	với	ý	nghĩ:	"Ta	nấu	ăn,	
các	 người	 này	 không	nấu	 ăn.	 Ta	 không	 xứng	đáng	 là	 người	 nấu	 ăn,	 lại	
không	bố	thí	cho	người	không	nấu	ăn",	bố	thí	không	với	ý	nghĩ:	"Như	các	
vị	ẩn	sĩ	 thời	xưa	có	những	tế	đàn	lớn	như	Aṭṭhaka,	Vāmaka,	Vāmadeva,	
Vessāmitta,	 Yamataggi,	 Aṅgīrasa,	 Bhāradvāja,	 Vāseṭṭha,	 Kassapa,	 Bhagu	
(những	tên	này	không	quan	trọng,	vì	tên	này	là	của	những	vị	tế	đàn	lớn);	cũng	
vậy,	ta	sẽ	là	người	san	sẻ	các	vật	bố	thí	này",	bố	thí	không	với	ý	nghĩ:	"Do	
ta	bố	thí	vật	bố	thí	này,	tâm	được	tịnh	tín,	hỷ	duyệt	khởi	lên".	Nhưng	vị	ấy	
bố	thí	với	ý	nghĩ	để	trang	nghiêm	tâm,	để	trang	bị	tâm.	Và	đối	với	Sa-môn	
hay	Bà-la-môn,	vị	ấy	bố	thí	đồ	ăn,	đồ	uống,	vải	mặc,	xe	cộ,	vòng	hoa,	hương	
thơm,	hương	liệu,	giường	nằm,	trú	xứ,	đèn	đuốc.	Thầy	nghĩ	thế	nào,	này	
Sāriputta,	ở	đây,	có	hạng	người	có	thể	bố	thí	như	vậy	không? 

-	Thưa	có,	bạch	Thế	Tôn.	

Đây	là	hạng	người	thứ	hai,	họ	bố	thí	nhưng	không	có	mong	cầu	gì	hết.	Họ	
không	có	trói	buộc	tâm,	cũng	không	có	mong	cầu	gì,	nhưng	vì	họ	thấy	truyền	
thống	gia	đình,	rồi	họ	thấy	việc	đó,	cho	nên	họ	chỉ	là	bố	thí	thôi.	Ở	đây,	đoạn	này	
hơi	dài,	lặp	lại	như	trên. 

-	Này	Sāriputta,	ở	đây,	ai	bố	thí	không	với	tâm	cầu	mong,	bố	thí	không	
với	tâm	trói	buộc,	bố	thí	không	với	mong	cầu	được	chất	chứa,	bố	thí	không	
với	ý	nghĩ:	"Ta	sẽ	hưởng	thọ	cái	này	trong	đời	sau",	do	bố	thí	không	với	ý	
nghĩ:	"Lành	thay,	sự	bố	thí",	bố	thí	không	với	ý	nghĩ:	"Cái	này	đã	được	cho	



 
 

34 

trong	đời	quá	khứ,	đã	được	tổ	tiên	làm	trong	quá	khứ,	ta	không	nên	để	
truyền	thống	gia	đình	này	bị	bỏ	quên",	bố	thí	không	với	ý	nghĩ:	"Ta	nấu	ăn,	
các	 người	 này	 không	nấu	 ăn.	 Ta	 không	 xứng	đáng	 là	 người	 nấu	 ăn,	 lại	
không	bố	thí	cho	người	không	nấu	ăn",	bố	thí	không	với	ý	nghĩ:	"Như	các	
vị	ẩn	sĩ	 thời	xưa	có	những	tế	đàn	lớn	như	Aṭṭhaka,	Vāmaka,	Vāmadeva,	
Vessāmitta,	Yamataggi,	Aṅgīrasa,	Bhāradvāja,	Vāseṭṭha,	Kassapa,	Bhagu;	
cũng	vậy,	ta	sẽ	là	người	san	sẻ	các	vật	bố	thí	này",	bố	thí	không	với	ý	nghĩ:	
"Do	ta	bố	thí	vật	bố	thí	này,	tâm	được	tịnh	tín,	hỷ	duyệt	khởi	lên".	Nhưng	
vị	ấy	bố	thí	với	ý	nghĩ	để	trang	nghiêm	tâm,	để	trang	bị	tâm.	Do	vị	ấy	bố	thí	
như	vậy,	sau	khi	thân	hoại	mạng	chung,	được	sanh	cộng	trú	với	chư	Thiên	
ở	Phạm	chúng	thiên.	(Phạm	chúng	thiên	là	ở	Sơ	thiền.	Ở	đây,	chúng	ta	coi,	họ	
bố	thí	như	vậy	tưởng	như	đơn	giản,	nhưng	họ	lên	được	Sơ	thiền).	Và	khi	vị	ấy,	
nghiệp	được	đoạn	tận,	thần	lực	ấy,	danh	tiếng	ấy,	uy	quyền	ấy	được	đoạn	
tận,	vị	ấy	trở	thành	vị	Bất	lai,	không	trở	lui	trạng	thái	này.	

Quý	vị	thấy,	bố	thí	có	thể	đạt	đến	đâu?	Đạt	đến	Bất	lai,	thành	Tam	quả	A-
na-hàm.	Đoạn	này	hơi	dài,	nhưng	quý	vị	nhớ,	đây	là	tâm	không	cầu	mong.	Bố	thí	
không	có	trói	buộc,	bố	thí	không	có	mong	cầu	chất	chứa,	bố	thí	không	có	ý	nghĩ:	
‘Ta	sẽ	hưởng	thọ	cái	này	trong	đời	sau”.	Đó	là	họ	không	có	mong	cầu	việc	đó.	Bố	
thí	không	với	ý	nghĩ	rằng:	“Lành	thay,	sự	bố	thí”.	Bố	thí	không	với	ý	nghĩ:	“Cái	
này	đã	được	cho	trong	đời	quá	khứ…bị	bỏ	quên”.	Nói	chung,	điều	này	được	diễn	
đạt	như	trong	kinh	Đại	thừa	nói	là	‘vô	Ngã	tướng,	vô	Nhân	tướng,	vô	Chúng	sanh	
tướng,	vô	Thọ	giả	tướng’.	Tức	là	bố	thí	Tam	luân	Thể	không	là	kiểu	như	vậy.	 

[Ở]	đây,	đoạn	kinh	văn	này	không	đầy	đủ.	Nhưng	quý	vị	thấy	quan	trọng	
là	ở	chỗ	này:	“Nhưng	vị	ấy	bố	thí	với	ý	nghĩ	để	trang	nghiêm	tâm,	để	trang	bị	
tâm”.	Dòng	này	quan	trọng.	Nhớ!	Chứ	không	phải	là	mình	không	có	gì	hết,	mình	
phải	có	ý	nghĩ	 là	để	 ‘trang	nghiêm	tâm,	trang	bị	tâm’.	Những	[điều]	này	quan	
trọng,	thì	mới	được	quả	như	vậy.	Tức	là	mình	bố	thí,	nhưng	mình	đang	tu	đó,	thì	
mình	mới	được	quả	là	lên	trời	Phạm	chúng	thiên,	rồi	sau	đó	là	không	trở	lại	nữa,	
tức	là	[đạt	quả]	Bất	lai	luôn. 

Này	Sāriputta,	đây	là	nhân,	đây	là	duyên,	khiến	cho	ở	đây,	một	hạng	
người	bố	thí	như	vậy,	không	được	quả	lớn,	không	được	lợi	ích	lớn.	Này	



 
 

35 

Sāriputta,	 nhưng	 đây	 cũng	 là	 nhân,	 là	 duyên	 khiến	 cho	 ở	 đây,	 có	 hạng	
người	bố	thí	như	vậy,	được	quả	lớn,	được	lợi	ích	lớn.					  

((7.52)	Bố	Thí:	Dāna	–	Kinh	Tăng	Chi	Bộ).	

			 Quý	vị	nhớ,	bố	thí	vẫn	là	pháp	tu,	có	thể	chứng	đến	Tam	quả	A-na-hàm	đúng	
không	ạ?	Bữa	nay	đính	chính	thêm	[điều]	đó.	Thật	ra	ở	đây,	đưa	ra	hai	điều:	
Người	chấp	tướng	cũng	được	quả	báo,	mà	người	nghĩ	rằng:	‘Bố	thí	là	để	tu,	để	
trang	nghiêm	tâm,	hay	trang	bị	tâm’,	tức	là	bố	thí	để	kết	quả	được	đắc	đạo.	Họ	
mong	như	thế	thì	vẫn	có	thể	đắc	đạo.	Chứ	không	phải	mình	bố	thí	mà	không	có	
nghĩ	gì,	cái	sai	của	mình	là	bố	thí	mà	không	có	nghĩ	gì.	Nhưng	nhớ:	bố	thí	với	ý	
nghĩ	là	‘để	trang	nghiêm	tâm,	để	trang	bị	tâm’.	Nhớ	giùm	câu	này!	Chúng	ta	sau	
này	bố	thí	[hay]	là	mình	làm	gì	đó,	là	để	trang	nghiêm	tâm,	trang	bị	tâm	thì	quả	
báo	của	mình	lớn,	[để]	mình	lên	cộng	trú	với	chư	Thiên	Phạm	chúng	là	trời	Sơ	
thiền.	Rồi	sau	đó	khi	nghiệp	hết,	thần	lực	hết	thì	mình	không	phải	rớt	xuống	đây,	
mà	mình	trở	thành	Bất	lai	luôn,	không	có	trở	lại	[Dục	giới]	nữa,	tức	là	Tam	quả	
A-na-hàm	 rồi.	 Chứ	 không	 phải	 ‘trụ	 tướng	 bố	 thí,	 phước	 sanh	 Thiên’	 rồi	 rớt	
xuống.	Không	phải!	Đó	là	trụ	tướng	bố	thí	là	kiểu	kia,	chứ	còn	mình	không	phải.	
Cho	nên,	cầu	phước	cũng	một	phương	pháp	tu,	quý	vị	nhớ	nha!	

			 Cho	nên	mới	có	84.000	Pháp	môn	chứ.	Đức	Phật	mà	vô	quất	mỗi	Pháp	môn	
niệm	Phật	thôi,	đâu	phải	đâu.	Bố	thí	cũng	thành	tựu,	đi	làm	đường,	làm	sông,	làm	
đò,	làm	gì	cũng	thành	tựu	hết.	Cho	nên	ai	tu	[pháp	gì]	cũng	hoan	hỷ,	đừng	có	khó	
chịu,	người	tu	không	giống	mình	cho	là	sai,	là	đọa	lạc	hết,	thì	không	phải.	Người	
ta	tu	pháp	gì	cũng	được.	Học	kinh	rồi	thì	mới	thấy	rộng	vậy,	tâm	mình	mới	lớn	
được.	Tâm	lớn	thì	phước	mới	lớn	được.	Chứ	còn	nói	tâm	lớn,	lượng	lớn,	ăn	rồi	
nói	trên	miệng.	Thấy	người	ta	tu	không	giống	mình	là	ghét	rồi.	Người	ta	nói	mình	
sai,	 [nói]	ông	 thầy	mình	 [giảng]	không	đúng	 theo	kinh	 là	bực	 tức	rồi,	hù	dọa	
mong	mai	mốt	ổng	chết	cho	thê	thảm,	đọa	Địa	ngục	A	Tỳ...	Chúng	tu	Tịnh	Độ	đó,	
tuyệt	vời	quá	ha!	Thiện	Trang	thấy	thương	cho	những	người	tu	như	vậy	đó,	học	
Phật	pháp	không	hành,	không	hiểu.	Cho	nên	pháp	học	quan	trọng	lắm. 

			 	

Bữa	nay	chúng	ta	sẽ	trở	lại	phần	thứ	hai,	đó	là	phần	Vi	Diệu	Pháp.	Bây	giờ	



 
 

36 

chúng	ta	sửa	bài	tập	về	nhà,	bài	tập	số	4.	Hôm	nay	bận	quên	soạn	bài	tập	số	5,	để	
bữa	nào	soạn	cho	quý	vị,	soạn	nhiều	cho	quý	vị	làm	thì	tốt	hơn.	Bữa	nay	chúng	
ta	sửa	bài	tập,	quý	vị	nào	làm	rồi	thì	bình	luận	lên	để	đối	chiếu.	

	Sửa	Bài	Tập	Về	Nhà	4:	 

	 Một	ngày	sinh	hoạt	đặc	biệt	của	một	nữ	Cư	sĩ. 

	 (1).	Buổi	sáng,	vừa	ngủ	dậy	còn	buồn	ngủ,	cô	nhìn	đồng	hồ	và	nghĩ:	
“Mới	5	giờ,	mình	còn	buồn	ngủ	quá,	ngủ	thêm	tí	nữa”	rồi	nằm	xuống.	Đó	là	
tâm	gì? 

	 Quý	vị	cho	đáp	án,	ghi	 tâm	gì,	 thọ	gì...	Tâm	đại	 thiện	hay	bất	thiện,	Tâm	
tham	hay	Tâm	sân?	Chúng	ta	học	hết	rồi	nha.	Có	đồng	tu	nói:	Tâm	si	thọ	xả,	hợp	
trạo	cử,	hữu	trợ.	Có	người	nói	Tâm	đại	thiện	thọ	xả,	hợp	trí,	hữu	trợ.	Người	khác	
nói	Tâm	tham	thọ	xả,	ly	trí,	hữu	trợ.	Khó	quá!	Mới	vô	quất	cho	câu	khó.	Cho	nên	
khó	quá,	không	biết. 

			 Bây	giờ	chúng	ta	phân	tích,	muốn	biết	Tâm	gì	thì	chúng	ta	xem	tình	huống	
này:	Cô	này	mới	ngủ	dậy,	còn	buồn	ngủ,	cô	nhìn	đồng	hồ	và	nghĩ:	“Mới	5	giờ,	
mình	còn	buồn	ngủ	quá,	ngủ	thêm	tí	nữa”	rồi	nằm	xuống.	Trong	tình	huống	này	
là	cổ	nằm	xuống	ngủ	tiếp,	như	vậy	có	người	nói	tham,	tham	chỗ	nào?	Giả	sử	ở	
đây	là	Tâm	tham,	thì	không	thể	nào	là	Tâm	tham	thọ	hỷ	được,	lúc	đó	đâu	có	hỷ	
gì	đâu,	 lúc	này	không	thể	nào	hỷ	được	vì	còn	buồn	ngủ,	đâu	thấy	sướng	đâu,	
mình	thấy	mệt	mệt.	Nếu	là	Tâm	tham,	ai	xác	định	là	Tâm	tham	thọ	xả,	thì	có	thể	
đúng	nha.	Chưa	biết	đúng	hay	không.	Mình	xét	tâm	khác	xem	có	đúng	không?	
Tâm	đại	thiện	được	không?	Tâm	đại	thiện,	thì	[phải]	biết	thiện	ở	chỗ	nào.	Ở	đây	
còn	buồn	ngủ	quá,	ngủ	thêm	tí	nữa,	rồi	nằm	xuống.	Nếu	đại	thiện	là	mình	phải	
có	tâm	hướng	tốt	hơn,	đúng	không?	Buồn	ngủ	thì	buồn	ngủ,	nhưng	cũng	ráng	
dậy,	thì	đó	mới	là	Tâm	đại	thiện.	Còn	ở	đây	là	buồn	ngủ,	mà	chiều	theo	ngủ	thì	là	
Tâm	tham.	[Vậy]	Tâm	tham	thọ	xả	là	đúng	rồi,	tại	vì	không	thể	nào	là	thọ	[hỷ].	 

	 Tiếp	theo	là	hợp	Tà	kiến	hay	ly	Tà	kiến?	Trong	12	Tâm	bất	thiện,	thì	Tâm	
tham	là	hợp	tà	hay	ly	tà.	Thật	ra	ở	đây	cũng	chẳng	liên	quan	đến	Tà	kiến	hay	
không	Tà	kiến,	mà	chỉ	là	buồn	ngủ	quá	thì	ngủ	tiếp	thôi,	bình	thường,	[nên	là]	ly	
Tà	kiến.	 



 
 

37 

	 Và	hữu	trợ	hay	vô	trợ?	Có	lẽ	tình	huống	này	là	vô	trợ,	[vì]	quyết	định	nhanh	
quá,	buồn	ngủ	là	ngủ	tiếp	thôi,	đồng	hồ	kêu	dậy	[nhưng]	cũng	ngủ	tiếp	thôi.	Còn	
nếu	mà	dùng	dằng,	nghĩ	tới	nghĩ	lui	thì	mới	là	hữu	trợ.	Nhưng	ở	đây	tình	huống	
này	là	vừa	ngủ	dậy	liền,	nên	là	vô	trợ. 

				Đáp	án:	Tâm	tham	thọ	xả,	ly	tà,	vô	trợ. 

(2)	Trong	lúc	ngủ,	cô	mơ	thấy	mình	trúng	số	độc	đắc,	rất	vui	mừng	
sung	sướng.	Đây	là	tâm	gì? 

Trúng	số	vui	quá,	vui	thì	chỉ	có	thọ	hỷ	thôi.	Thọ	hỷ	thì	chắc	mọi	người	nghĩ	
là	Tâm	tham	hoặc	là	Tâm	đại	thiện.	Rất	vui	mừng,	sung	sướng,	tâm	lúc	này	là	
Tâm	tham,	là	đúng	rồi.	Và	cũng	[không]	hợp	tà	luôn,	[vì]	đâu	có	thấy	liên	[quan]	
đến	Tà	kiến	hay	không	Tà	kiến,	nên	là	ly	tà.	Vui	quá	mà,	đâu	có	gì	đâu,	trúng	số	
vui	liền	nên	là	vô	trợ	cũng	được.	Nếu	mà	quý	vị	muốn	phân	tích	hữu	trợ,	thì	tình	
huống	đó	[phải]	có	gì	đặc	biệt	hơn.	Mình	cứ	cho	vậy	đi. 

Đáp	án:	Tâm	tham	thọ	hỷ,	ly	tà,	vô	trợ.	

	 (3)	Tỉnh	dậy,	cô	nhớ	tới	giấc	mơ,	bật	cười	và	nghĩ:	“Hoá	ra	chỉ	là	mơ	
thôi”.	Đó	là	tâm	gì? 

	 Chúng	ta	khẳng	định	đây	là	Tâm	đại	thiện.	Tại	vì	sao?	Vì	cô	biết	đó	là	giấc	
mơ	thôi,	cho	nên	là	Tâm	đại	thiện.	Thọ	gì?	Ở	đây	cô	bật	cười	nên	là	thọ	hỷ.	Tâm	
đại	thiện	thì	ly	trí	hay	hợp	trí?	Chắc	chắn	là	hợp	trí,	bởi	vì	cô	biết	đó	chỉ	là	giấc	
mơ	thôi,	[nên	là]	hợp	trí.	Ở	đây	không	phải	là	Tà	kiến	hay	không	Tà	kiến,	mà	Tâm	
đại	thiện	là	hợp	trí	hay	ly	trí.	Ở	đây	là	hợp	trí.	Và	cô	nhớ	tới	giấc	mơ,	tức	là	cô	lại	
nhớ	tới	lần	nữa	nên	có	thể	là	hữu	trợ.	Không	phải	dậy	một	cái	là	thấy	vậy	liền,	
mà	cô	nhớ	thôi. 

				Đáp	án:	Tâm	đại	thiện	thọ	hỷ,	hợp	trí,	hữu	trợ	. 

(4)	Sau	khi	ăn	sáng,	cô	lướt	mạng	xã	hội,	thấy	một	người	hàng	xóm	
đăng	hình	đi	du	lịch	sang	trọng,	trong	lòng	nổi	lên	sự	ganh	tỵ. 

[Tình	huống]	này	dễ	quá,	đúng	không?	Lướt	mạng	xã	hội	thấy	người	ta	đi	
chơi	 sang	 chảnh,	 sang	 trọng	nên	ganh	 tỵ.	Ganh	 tỵ	 là	 tâm	gì?	Có	nhiều	người	



 
 

38 

không	biết	ganh	tỵ	là	tâm	gì?	Ganh	tỵ	là	tâm	xấu	rồi,	 là	Tâm	bất	thiện.	Quý	vị	
muốn	biết	tâm	nào,	bất	thiện	hay	không	bất	thiện	thì	quý	vị	coi	tâm,	rõ	ràng	tâm	
xấu	là	bất	thiện	rồi.	Đầu	tiên	mình	xác	định	như	vậy.	Tiếp	theo	là	Tâm	sân	hay	
Tâm	tham?	Có	nhiều	người	không	biết	xác	định	Tâm	sân	hay	là	Tâm	tham.	Cách	
xác	định	dễ	thôi,	nếu	như	có	sự	khó	chịu	thì	là	sân,	còn	tham	thì	thường	là	dễ	
chịu,	si	là	mơ	mơ	màng	màng,	không	biết	gì.	Chỉ	là	ba	yếu	tố	đó	thôi,	ở	đây	chúng	
ta	thấy	nổi	lên	sự	ganh	tỵ,	mà	khi	ganh	tỵ	là	khó	chịu,	[nên]	đó	là	Tâm	sân.	Và	khi	
Tâm	sân	rồi,	xét	về	thọ	thì	chỉ	có	thọ	ưu	thôi.	Xét	về	hợp,	không	có	hợp	trí	[hay	
hợp]	gì	hết,	mà	hợp	phẫn	nộ.	Nhớ!	Tâm	sân	chỉ	có	hợp	phẫn	nộ	thôi.	 

Tâm	sân	có	2	Tâm	sân:	Một	là	hợp	phẫn	nộ	vô	trợ,	[hai	là	hợp	phẫn	nộ]	hữu	
trợ.	[Tình	huống]	này	vô	trợ	hay	hữu	trợ?	[Tình	huống]	này	thấy	là	hữu	trợ,	đúng	
không?	Coi	sơ	sơ,	thấy	rồi	mới	suy	nghĩ.	Còn	quý	vị	đưa	vô	trợ	hay	hữu	trợ	cũng	
đúng.	Nhưng	Thiện	Trang	để	hữu	trợ,	quý	vị	để	vô	trợ	cũng	được.	Tại	vì	tình	
huống	này	không	rõ,	đáng	lẽ	phải	cho	rõ	hơn	chút	nữa,	cho	nên	để	hữu	trợ	hay	
vô	trợ	gì	cũng	được.	 

	Đáp	án:	Tâm	sân	thọ	ưu,	hợp	phẫn	nộ,	hữu	trợ/vô	trợ. 

			 (5)	Nhưng	ngay	sau	đó,	cô	nghĩ:	“Không	nên	ghen	tỵ,	mình	nên	hoan	hỷ	
với	hạnh	phúc	của	người	khác”.	Đó	là	tâm	gì? 

[Tình	huống]	này	dễ	quá,	tâm	này	là	tâm	tốt	hay	không	[tốt]?	Tốt!	Tốt	là	vô	
Tâm	đại	thiện	rồi.	Tâm	đại	thiện	cũng	giống	như	Tâm	tham,	xét	về	thọ,	xét	về	trí	
và	xét	về	hữu	trợ	hay	vô	trợ.	Ở	đây	là	Tâm	đại	thiện,	xét	về	thọ	thì	có	thọ	hỷ	với	
thọ	xả.	Ở	đây	thọ	hỷ	hay	thọ	xả?	Có	nhiều	người	đọc,	y	văn	giải	nghĩa,	thấy	chữ	
hoan	hỷ	và	hạnh	phúc	là	quất	vô	thọ	hỷ.	Nhưng	ở	đây	cô	suy	nghĩ	là:	“Mình	không	
nên	ganh	tỵ,	mình	nên	hoan	hỉ	với	hạnh	phúc	của	người	khác”.	Do	lúc	đó	cô	nghĩ	
như	vậy,	là	Tâm	thọ	xả,	đâu	có	có	hoan	hỉ	gì	đâu,	chỉ	có	ráng	bỏ	sân	đi	mà,	xả	là	
may	lắm	rồi,	đang	từ	thọ	ưu	chuyển	về	thọ	xả,	đúng	chưa?	Dễ	dàng	thôi,	có	gì	
đâu.		

Rồi	hợp	trí	hay	ly	trí?	Chắc	chắn	là	phải	hợp	trí	rồi,	vì	suy	nghĩ	này	quá	hợp	
trí	đi	chứ.	Là	hợp	trí.	Có	trợ	hay	vô	trợ?	Có	trợ,	hữu	trợ	rõ	ràng,	bởi	vì	cô	phải	
nghĩ	rồi	cô	mới	làm	được,	chứ	còn	không	nghĩ	làm	sao	làm	được.	Suy	nghĩ,	đấu	

http://n.qu/
http://n.qu/
http://y.ti/


 
 

39 

tranh	đó,	cho	nên	là	hữu	trợ.	Như	vậy	rất	rõ	ràng,	rất	dễ.	

				 	Đáp	án:	Tâm	đại	thiện	thọ	xả,	hợp	trí,	hữu	trợ. 

		 (6)	Cô	quyết	định	tụng	kinh	buổi	sáng,	tâm	an	lạc,	tịnh	tín	nơi	Tam	
Bảo. 

	Tâm	an	lạc	là	tâm	gì?	Chắc	chắn	là	Tâm	đại	thiện,	chỉ	có	tâm	đó	thôi.	Chưa	
có	tu	tập	Thiền	chỉ,	Thiền	quán	gì	hết,	có	đắc	Thiền,	đắc	đạo	gì	đâu,	chỉ	có	mấy	
tâm	đó	thôi.	Đây	là	Tâm	đại	thiện.	Ở	đây	có	‘tâm	an	lạc’,	là	thọ	hỷ.	Đại	thiện	thì	
hợp	trí	hay	không	hợp	trí?	Ở	đây	là	hợp	trí,	vì	đây	là	tụng	kinh,	tín	tâm	nơi	Tam	
Bảo	mà.	Tín	tâm	là	hợp	trí	rồi.	Và	hữu	trợ,	vì	tụng	kinh	một	hồi	thì	mới	an	lạc,	
chứ	đâu	có	an	lạc	liền	gì	đâu,	[nên]	là	hữu	trợ.	Mình	làm	hoài	thì	mình	sẽ	hiểu	
được	tâm	mình	như	thế	nào. 

	 Đáp	án:	Tâm	đại	thiện	thọ	hỷ,	hợp	trí,	hữu	trợ. 

(7)	Sau	đó	cô	đi	làm,	có	đồng	nghiệp	lỡ	lời	chê	bai	khiến	cô	nổi	giận,	
phản	ứng	nặng	lời.	Tâm	này	là	tâm	gì? 

	[Tình	huống]	này	quá	dễ	rồi.	Đây	là	Tâm	sân	chắc	chắn	luôn,	nổi	giận	xác	
định	là	Tâm	sân.	Tâm	sân	thì	chỉ	có	một	thọ,	là	thọ	ưu	thôi.	Có	thể	Tâm	sân	thọ	
khổ	cũng	được.	Nhưng	mình	không	xét	trên	thân	(trên	thân	là	thọ	khổ),	mình	
đang	nói	trên	tâm,	Tâm	sân	là	thọ	ưu	hợp	phẫn	nộ.	Tại	vì	sân	lúc	nào	cũng	chỉ	
hợp	phẫn	nộ	thôi.	Và	đây	chắc	chắn	là	hữu	trợ	đúng	không?	Có	người	chửi	rõ	
ràng	mà,	tiếp	nhận	là	tiếp	nhận	từ	từ,	chứ	đâu	thể	nào	làm	ầm	được,	đâu	có	sân	
liền. 

	 Đáp	án:	Tâm	sân	thọ	ưu,	hợp	phẫn	nộ,	hữu	trợ. 

(8)	Nhưng	chiều	về	nhớ	lại	cô	thấy	hối	hận	và	nguyện	lần	sau	sẽ	cố	gắng	
nhẫn	nhịn	hơn.	Tâm	này	là	tâm	gì? 

	 Thông	thường	chúng	ta	cũng	vậy,	nóng	một	hồi	bây	giờ	mới	tỉnh.	Tâm	lúc	
tỉnh	là	tốt	rồi,	đúng	không?	Đây	là	chắc	chắn	là	Tâm	thiện,	Tâm	đại	thiện	Dục	
giới.	Tâm	đại	thiện	có	hai	thọ:	Thọ	hỷ	hoặc	thọ	xả.	Ở	đây	chắc	chắn	là	thọ	xả,	vì	
cô	cố	gắng	nhẫn	nhịn	thôi,	không	thể	nào	hỷ	được,	đâu	thấy	vui	gì	đâu,	không	có	



 
 

40 

ai	vui	vì	mình	bị	chửi,	không	có.	Cô	nghĩ	lại,	[nguyện]	cố	gắng	nhẫn	nhịn	hơn,	
nên	là	thọ	xả.	Nói	chung,	thông	thường	đang	sân	thì	trả	về	thọ	xả,	chứ	đâu	có	khi	
nào	đang	sân	mà	chuyển	nhanh	về	thành	vui	được,	không	có	đâu.	Hợp	trí	hay	
không	hợp	trí?	Hợp	trí,	tại	vì	‘nguyện	lần	sau	nhẫn	nhịn	hơn’	là	hợp	trí.	Cô	nghĩ	
và	hối	hận	là	hữu	trợ. 

				Đáp	án:	Tâm	đại	thiện	thọ	xả,	hợp	trí,	hữu	trợ. 

(9)	Buổi	tối,	cô	bắt	đầu	ngồi	tu	Thiền	chỉ,	lấy	kasiṇa	màu	xanh	làm	đề	
mục	(ví	dụ	như	quý	vị	dùng	bóng	đèn	màu	xanh).	Đó	là	tâm	gì?	 

			‘Tu	thiền’,	nhiều	người	sẽ	quất	vô	là	Tâm	thiền.	Nhưng	không	phải!	Tu	thiền,	
mới	đầu	vẫn	là	dùng	Tâm	đại	thiện	thôi.	Tu	thiền,	nhìn	đề	mục	màu	xanh.	Khi	
nhìn	vào	đó,	thực	tế	là	quý	vị	không	có	xao	động	tâm,	không	nghĩ	gì	hết,	nhìn	
màu	xanh	là	tâm	tập	trung	được	rồi,	là	biết	cảnh	rồi,	cho	nên	là	đại	thiện.	Nó	phải	
bắt	đầu	từ	đại	thiện.	Biết	cảnh	đó	thôi,	còn	không	có	[nghĩ]	gì,	nên	là	Tâm	đại	
thiện.	Thọ	gì	đây?	Mới	đầu	vô	tu	Thiền,	chắc	chắn	là	thọ	xả	đúng	không?	Chưa	có	
hỷ,	chưa	thấy	đắc	Thiền	gì	đâu,	là	thọ	xả	thôi.	Tiếp	theo	là	hợp	trí,	việc	đó	thì	phải	
có	trí,	biết	tu	Thiền	là	có	trí	rồi.	Và	[tâm]	này	là	hữu	trợ,	có	nguyên	đề	mục	để	
trợ	đó. 

					Đáp	án:	Tâm	đại	thiện	thọ	xả,	hợp	trí,	hữu	trợ. 

		 (10)	Nhờ	tinh	tấn,	cô	chứng	Sơ	thiền	Sắc	giới.	Đây	là	tâm	gì? 

		 Có	người	nói	 là	Tâm	thiền	Sắc	giới.	Tâm	thiền	nhưng	là	Tâm	thiền	nào?	
Tâm	quả	hay	là	Tâm	thiền	thôi?	Tâm	thiền	thì	có	3	Tâm	thiền	Sắc	giới	lận	nha.	
Nếu	là	Tâm	quả	thiền	thì	không	phải	Thiền	sắc	giới	nữa	mà	là	Sơ	thiền.	Cho	nên	
ở	đây	là	Tâm	thiền	thiện	hay	là	Tâm	thiện	Sắc	giới,	mình	dùng	tên	đầy	đủ	là	Tâm	
thiện	Sắc	giới	Sơ	thiền.	Không	phải	Tâm	quả	đâu.	

		 Đáp	án:	Tâm	thiện	Sắc	giới	Sơ	thiền.	

		 (11)	Sau	khi	xuất	định,	cô	tận	hưởng	sự	hỷ	lạc	của	định	còn	lưu	lại	
trong	tâm.	Tâm	này	là	tâm	gì?	

		 Cổ	hưởng	sự	hỷ	lạc	thôi.	Sự	hưởng	lạc	lúc	đó	là	Tâm	đại	quả,	tại	vì	không	



 
 

41 

có	suy	nghĩ	gì	hết.	Thọ	gì?	Tâm	đại	quả	giống	Tâm	đại	thiện	thôi,	cũng	có	thọ	hỷ	
hoặc	thọ	xả.	Ở	đây	là	cổ	hưởng	sự	hỷ	lạc,	hỷ	lạc	là	thọ	hỷ.	Rồi	hợp	trí	hay	không	
hợp	trí?	Ở	đây	thì	không	nói	về	hợp	trí	hay	không	hợp	trí,	quý	vị	thấy	không	có	
tác	tâm,	nhưng	đang	hưởng	thọ	quả	đằng	trước	có	trí	thì	đằng	sau	có	trí.	Tại	vì	
là	Tâm	quả	thôi	mà,	đằng	trước	là	do	tu	đắc	Thiền	rồi,	là	hợp	trí,	thì	bây	giờ	sẽ	
cho	[quả]	hợp	trí	thôi.	Tâm	quả	mà,	nên	nó	theo	quả	trước.	Còn	nếu	đằng	trước	
là	không	hợp	trí	thì	quả	đằng	sau	cũng	không	hợp	trí.	Ở	đây	là	tu	Thiền	cho	nên	
phải	hợp	trí.	Hợp	trí	rồi	sau	đó	nó	trả	lại,	cho	nên	như	vậy.	Nhưng	cũng	có	khi	tu	
Thiền	chưa	chắc	hợp	trí.	Khó	quá!	Ở	đây	không	có	nói	rõ,	thôi	mình	để	tạm	hợp	
trí	đi	nha.	Chứ	nhiều	khi	tu	Thiền,	vô	Thiền	rồi,	lúc	đó	vô	cảnh	rồi	thì	đâu	có	trí	
đâu,	chỉ	ở	trong	cảnh	đó	thôi.	Nhưng	thông	thường	là	sẽ	có	trí,	trừ	những	trường	
hợp	như	Thiền	Vô	tưởng...	mấy	Thiền	đó	mới	không	có	trí.	Chứ	còn	Thiền	bình	
thường	thì	có	trí	chứ.	Cho	nên	mình	cứ	để	hợp	trí	đi. 

		 Và	lúc	này	là	hữu	trợ	hay	vô	trợ?	Có	người	thì	nói	hữu	trợ,	có	người	nói	vô	
trợ.	Ở	đây	chúng	ta	coi	thử	là	hữu	trợ	hay	vô	trợ.	Muốn	biết	là	hữu	trợ	hay	vô	
trợ	thì	chúng	ta	coi	tâm	này	là	Tâm	quả,	mà	Tâm	quả	thì	theo	tâm	nhân.	Trước	
đó	tu	Thiền	sắc	giới	này	có	trợ	hay	không?	Nếu	có	trợ	thì	bây	giờ	cũng	có	trợ.	
Vậy	thôi!	Ở	trên	quý	vị	xác	định	Tâm	thiền	Sắc	giới	có	trợ,	thì	ở	đây	cũng	có	trợ.	
Nó	là	quả	mà,	thì	phải	tương	ưng	với	[tâm	nhân].	Mình	học	như	vậy	thì	mình	
hiểu	rõ	được.	Tâm	đại	quả	không	phải	là	do	tâm	nữa,	mà	nó	chạy	theo	nhân	đằng	
trước	đó.	Nhân	là	tu	Thiền	thì	cho	quả	thôi.	

	 Đáp	án:	Tâm	đại	quả	thọ	hỷ,	hợp	trí,	hữu	trợ.	

		 (12)	Sau	đó,	cô	nghe	pháp	thoại	về	Tứ	Thánh	Đế,	tâm	khai	sáng	mạnh	
mẽ,	quán	sát	Vô	thường,	Khổ,	Vô	ngã.	Tâm	này	là	tâm	gì?	

		 Tâm	này	là	Tâm	đại	thiện.	Thật	ra	muốn	tu	mấy	[pháp]	quán	sát	này	vẫn	là	
dùng	Tâm	đại	thiện.	Tu	Tứ	Thánh	Đế	hay	tu	pháp	nào,	thật	ra	cũng	đều	dùng	
Tâm	đại	thiện	hết.	Mình	ở	Dục	giới	mà,	thì	mình	dùng	Tâm	đại	thiện.	Thọ	gì?	Ở	
đây	không	có	thọ	hỷ	đúng	không?	Cổ	nghe	pháp	thôi,	đâu	có	vui	gì	đâu,	thì	là	thọ	
xả.	Và	hợp	trí	chắc	chắn	luôn,	vì	đang	nghe	Tứ	Thánh	Đế,	quán	sát	Tứ	Thánh	Đế	
mà.	Rồi	hữu	trợ,	vì	đang	có	pháp	trợ	cho.	



 
 

42 

				Đáp	án:	Tâm	đại	thiện	thọ	xả,	hợp	trí,	hữu	trợ	. 

(13)	Trong	lúc	quán	sát,	cô	đoạn	trừ	Thân	kiến,	Hoài	nghi,	Giới	cấm	
thủ,	chứng	quả	Tu-đà-hoàn.	Tâm	đó	là	tâm	gì? 

		 Câu	này	thì	dễ	thôi.	Tâm	quả	hay	tâm	nhân	thôi	đúng	không?	Tâm	này	là	
tâm	đạo	hay	tâm	quả?	Mình	có	2	[loại]:	Một	là	Tâm	đạo,	hai	là	Tâm	quả.	Ở	đây	
phải	là	Tâm	quả.	Tâm	quả	Siêu	thế	Sơ	quả	hay	Tâm	quả	Siêu	thế	Tu-đà-hoàn.	
Quý	vị	thích	ghi	chữ	nào	cũng	được.	Ghi	Tu-đà-hoàn	hay	Sơ	quả	cũng	được	nha.	
Tâm	này	không	yêu	cầu	xét	về	thọ,	nhưng	nếu	xét	về	thọ	thì	thọ	gì?	Lúc	đó	chỉ	có	
chứng	thôi	thì	là	thọ	xả.	Rồi	chắc	chắn	là	hợp	trí,	không	thể	nào	chứng	quả	mà	
không	có	trí	lúc	đó	được,	đúng	không?	Và	lúc	đó	có	thể	là	hữu	trợ	hay	vô	trợ	đều	
được.	Ở	đây	là	hữu	trợ,	bởi	vì	thật	ra	tâm	này	từ	[nhân]	đằng	trước	bay	tới.	

		 Đáp	án:	Tâm	quả	Siêu	thế	Tu-đà-hoàn	thọ	xả,	hợp	trí,	hữu	trợ. 

			 (14)Sau	khi	chứng	quả,	cô	ngồi	yên,	tâm	tràn	đầy	hỷ	lạc	an	tịnh,	không	
do	suy	nghĩ	mà	như	một	kết	quả	tự	nhiên. 

		 Tâm	này	là	có	thể	quý	vị	sẽ	nhầm,	tại	vì	sau	khi	chứng	quả	rồi	nó	tiếp	tục	
có	mấy	sát-na	nữa.	Nhưng	ở	đây	là	cổ	đã	tràn	đầy	hỷ	lạc	an	tịnh,	không	do	suy	
nghĩ	mà	như	một	kết	quả	tự	nhiên.	Có	nhiều	người	sẽ	để	vào	là	Tâm	đại	quả,	
nhưng	thực	tế	lúc	này	là	trở	về	Tâm	đại	thiện	rồi.	Chỉ	có	mấy	sát-na	bao	nhiêu	
lâu	đó	thôi	rồi	nó	hết.	Hoặc	cũng	có	thể	quý	vị	nói	là	Tâm	quả	Siêu	thế	nữa.	Nhưng	
không!	Ở	đây	chúng	ta	nên	dùng	Tâm	đại	quả,	tức	là	quả	của	Tâm	đại	thiện.	Tâm	
đại	quả	thọ	hỷ,	hợp	trí,	vô	trợ.	Chỗ	này	không	có	trợ	gì	hết,	tại	vì	đang	tự	nhiên. 

		 Đáp	án:	Tâm	đại	quả	thọ	hỷ,	hợp	trí,	vô	trợ. 

			 (15)Trước	khi	đi	ngủ,	cô	nhớ	lại	công	đức	tu	tập	trong	ngày,	khởi	tâm	
mong	mọi	người	cũng	được	lợi	ích	như	mình. 

		 Tâm	này	dễ	quá!	Hôm	bữa	ai	mà	biết	làm	thì	hôm	nay	sẽ	làm	được,	không	
khó	gì.	Đây	là	Tâm	đại	thiện,	vì	tâm	đó	là	tâm	muốn	người	khác	được	lợi	ích.	Rồi	
thọ,	không	thấy	vui	gì	thì	là	thọ	xả.	Và	hợp	trí	chắc	chắn	rồi.	Rồi	cổ	nhớ	lại	[công	
đức	tu	tập]	thì	phải	có	trợ,	hữu	trợ.	



 
 

43 

		 Đáp	án:	Tâm	đại	thiện	thọ	xả,	hợp	trí,	hữu	trợ. 

		 (16)	Đêm	đến	cô	ngủ	say	không	mộng	mị. 

		 Nhiều	người	không	biết	là	tâm	gì,	nói	ngủ	say	rồi	là	Tâm	đại	thiện.	Thực	ra	
ngủ	say	rồi	thì	là	Tâm	hộ	kiếp.	Tâm	hộ	kiếp	rồi	thì	khỏi	cần	bàn	thọ	gì	hết.	Hộ	
kiếp	thì	tất	nhiên	là	thọ	xả	rồi,	nó	chạy	về	thọ	xả.	Nhưng	mình	không	cần	bàn	vì	
điều	này	chưa	học.	

		 Đáp	án:	Tâm	hộ	kiếp. 

		 Như	vậy	là	đã	xác	định	xong.	Có	ai	đúng	hết	100%	không?	Ai	mà	đúng	hết	
100%	là	học	sinh	giỏi,	trao	danh	hiệu	liền.	Như	vậy	là	đã	sửa	xong	bài	tập,	chúng	
ta	cứ	học	từ	từ	thôi.	Mỗi	lần	học	như	vậy,	thỉnh	thoảng	mình	cứ	làm	bài	tập	nhiều	
thì	nhớ	hết	các	tâm.	Cứ	lặp	đi	lặp	lại	nhiều	lần,	gọi	là	‘nhất	môn’,	[nhưng]	học	
một	thời	gian	thôi,	chứ	không	phải	là	trường	thời	học.	

		

	 [Tiếp	tục]	chúng	ta	vào	phần	lý	thuyết	của	bài	Tâm	quả	Siêu	thế.	

4b.4.Chi	tiết	thêm	về	Tâm	quả	Siêu	thế:	

		 Tâm	quả	siêu	thế	có	4:	1	là	Tâm	quả	Thất	lai	(sotāpattiphalacitta)	(là	
tâm	 của	 bậc	 dự	 lưu	 Tu-đà-hoàn),	 2	 là	 Tâm	 quả	 Nhất	 lai	
(sakadagāmiphalacitta)	(là	 tâm	của	bậc	Tư-đà-hàm),	3	 là	Tâm	quả	Bất	 lai	
(anāgāmiphalacitta)	 (là	 tâm	 của	 bậc	 A-na-hàm),	 4	 là	 Tâm	 quả	 Vô	 sanh	
(arahattaphalacitta)	(là	 tâm	của	bậc	A-la-hán).	Khi	đắc	đạo	thì	các	ngài	đạt	
được	tâm	này. 

Tên	gọi	bốn	bậc	quả	cũng	như	4	bậc	đạo,	chỉ	khác	 là	do	 ‘đạo’	 làm	
nhân	trợ	và	phân	nhiều	bậc	theo	người.	

		 Bây	giờ	chúng	ta	vào	Tâm	quả	Thất	 lai,	 tức	 là	về	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	thì	
chúng	ta	có	3	loại.	Chúng	ta	thường	học	thì	có	một	loại	nhưng	ở	đây	nói	3	loại.	
Ba	loại	nhưng	thật	ra	là	nhiều	loại	đó.	

		 1.Tâm	quả	Thất	lai	(Sotapattiphalacitta)	có	3	loại	(Sơ	quả): 



 
 

44 

+Nhất	sanh	Thất	lai	(ekabījī)	(tức	là	có	một	đời	thôi.	Thất	lai	nhưng	có	
một	đời	thôi)	-	là	bậc	Sơ	quả	trở	lại	cõi	Dục	giới	không	quá	1	lần. 

		 Đây	là	dạng	Nhất	chủng.	Ở	trong	kinh	văn	gọi	là	Nhất	chủng.	Hồi	xưa	mình	
cứ	nghe	Tu-đà-hoàn	thì	có	7	lần	[sanh],	nhưng	không	phải.	Tu-đà-hoàn	thì	có	
bậc	Tu-đà-hoàn	một	lần	[sanh]	ở	cõi	Dục	thôi.	Cho	nên	không	phải	Tu-đà-hoàn	
[nào]	cũng	có	7	lần.	Cho	nên	không	học	thì	mình	không	hiểu	rõ,	rồi	cứ	tưởng	Tu-
đà-hoàn	thường	 lắm.	Nhưng	thực	tế	nếu	quý	vị	 là	Tu-đà-hoàn	rồi,	mà	Tu-đà-
hoàn	kha	khá	một	chút	thì	còn	một	đời	nữa	thôi,	vẫn	có	thể	không	trở	lại	cõi	Dục	
nữa.	Cho	nên	sướng	nha,	không	quá	một	lần. 

+Lục	sanh	Thất	lai	(kolaṅkola)	-	là	bậc	Sơ	quả	trở	lại	cõi	Dục	giới	từ	
2	đến	6	lần. 

Trong	đây	có	thể	xếp	ở	hạng	như	Gia	gia,	là	hai	đời,	ba	đời	đến	bốn	đời,	
năm	đời...	Có	nghĩa	là	từ	hai	đến	sáu	đời,	không	có	cố	định.	Do	sự	tu	tập	khác	
nhau,	chứ	không	phải	ai	chứng	Tu-đà-hoàn	rồi	cũng	cứ	7	lần	[sanh	trong	cõi	Dục]	
như	vậy.	Hồi	xưa	mình	nghe	Hòa	thượng	nói	là	cứ	chết	ở	cõi	Người	rồi	sanh	lên	
cõi	Trời,	chết	ở	cõi	Trời	rồi	sanh	xuống	cõi	Người,	cứ	lên	xuống	như	vậy	7	lần	
trên	nhân	gian.	Thật	ra	không	phải!	Cũng	chưa	hẳn	có	một	hạng	như	vậy.	Tại	vì	
bảy	lần,	có	thể	quý	vị	ở	cõi	Trời	7	lần	hoặc	là	ở	cõi	Người	7	lần,	do	công	đức,	
phước	đức	đời	đó	của	quý	vị	tu	như	thế	nào.	Đời	này	mà	mình	tu	tốt	thì	mình	
được	lên	cõi	Trời.	Mặc	dù	là	Tu-đà-hoàn	nhưng	mình	được	lên	cõi	Trời	Dục	giới.	
Còn	nếu	đắc	Thiền	thì	thậm	chí	mình	được	về	cõi	Thiền	nữa	chứ.	Trong	đây	nói	
sơ	khởi	như	vậy.	

Còn	nếu	như	mình	không	có	lo	tu	Thiền,	cứ	tu	chơi	chơi,	rồi	mình	không	
có	làm	phước	gì	hết.	Không	đủ	phước	thì	làm	sao	sanh	lên	cõi	Trời?	Không	sanh	
lên	cõi	Trời	 thì	quý	vị	ở	nguyên	7	đời	ở	dưới	nhân	gian	chứ	sao.	Cho	nên	có	
những	điều	mà	Thiện	Trang	nói	không	đúng	với	hồi	xưa	mình	học,	quá	nhiều	đi,	
bây	giờ	nói	không	hết,	nhưng	học	tới	đâu	mà	nhớ	tới	đó	thì	mình	nói	thôi.	

+Thất	sanh	Thất	 lai	(sattakattuparama)	 -	 là	bậc	Sơ	quả	trở	lại	cõi	
Dục	giới	7	lần. 

		 Đây	là	bậc	Sơ	quả	trở	lại	cõi	Dục	giới	7	lần	đó.	Tức	là	chết	ở	Dục	giới	nữa,	



 
 

45 

có	thể	là	cõi	Người	hay	cõi	Trời	mình	không	biết,	nhưng	ở	cõi	Dục	giới,	cứ	quần	
quần	7	lần.	Đó	là	Thất	lai.	

		 Cho	nên	quý	vị	thấy	không	ạ?	Nội	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	thôi	là	đã	nhiều	kiểu	
rồi,	phức	tạp	chứ	đâu	phải	ít	đâu.	Nếu	chia	kỹ	ra	là	7	bậc	đúng	không?	Bảy	bậc	
từ	một	đời,	hai	đời,	ba	đời,	bốn	đời,	năm	đời,	sáu	đời,	bảy	đời.	Nếu	chia	kỹ	ra	là	
bảy	đời,	mà	trong	đó	còn	chia	phức	tạp	nữa.	Có	người	thì	7	đời	ở	cõi	Trời,	có	
người	thì	7	đời	ở	cõi	Người,	có	người	lộn	lên	lộn	xuống	tùm	lum.	Cho	nên	là	có	
rất	nhiều	trường	hợp,	chứ	không	phải	là	một	trường	hợp	đâu.	Phức	tạp	lắm! 

		 2.Tâm	quả	Nhất	lai	(Sakadagāmiphalacitta)	có	5	loại	(Nhị	quả):	(5	loại	
đó	là	gì?	5	loại	Nhị	quả	đó.	Nhất	 lai,	chúng	ta	thường	cứ	nghe	là	1	[loại]	thôi,	
nhưng	bữa	nay	chúng	ta	mới	nghe	kỹ,	có	5	loại: 

		 +1	 là	 đắc	 tại	 nhân	 loại	 Niết-Bàn	 tại	 nhân	 loại	 (Idha	 patvā	 idha	
parinibbāyī); 

		 Tức	là	hạng	người	này	là	đắc	quả	Tư-đà-hàm	tại	cõi	Người.	Rồi	sau	đó	là	
một	đời	nữa	đúng	không?	Nhất	lai	là	một	đời	nữa,	một	đời	sau	cũng	ở	cõi	Người	
rồi	đắc	Niết-Bàn	luôn.	Ví	dụ	đời	này	mình	đắc	Nhị	quả	Tư-đà-hàm,	xong	rồi	do	
không	đủ	phước	để	lên	cõi	Trời	được,	nên	sanh	lại	nhân	gian	tiếp.	Hoặc	là	có	
nguyên	nhân	gì	đó	mà	mình	sanh	ở	nhân	gian	tiếp.	Sau	khi	sanh	ở	nhân	gian	thì	
mình	đắc	Niết-Bàn	ngay	đời	đó,	tức	là	đời	sau	tại	nhân	gian	tiếp	tục	đắc	Niết-
Bàn.	Đó	là	một	lần	thôi,	Nhất	lai	là	một	lần,	nên	đắc	luôn	Niết-Bàn	tại	nhân	gian	
nữa.	Đó	là	hạng	thứ	nhất.	

			 +2	 là	đắc	 tại	 chư	 thiên	Niết-Bàn	 tại	 chư	 thiên	 (Tattha	patvā	 tattha	
parinibbāyī) 

		 Tức	là	[hạng]	Tư-đà-hàm	này	là	đắc	ở	trên	chư	Thiên,	và	đời	sau	đó	cũng	
sanh	ở	chư	Thiên	nữa,	rồi	đắc	[Niết-Bàn]	tại	chư	Thiên	luôn.	Chư	Thiên	là	chư	
Thiên	Dục	giới	nha.	Tất	nhiên	nhiều	khi	đắc	Thiền	thì	lên	trên	nữa,	không	nói,	
nhưng	như	vậy	đó,	chứ	không	phải	xuống	nhân	gian	nữa.	

		 Cho	nên	có	nhiều	người	hỏi	Tịnh	Độ	như	thế	nào?	Thiện	Trang	nói	có	nhiều	
đường	Tịnh	Độ	lắm.	Quý	vị	lên	trên	cõi	Trời	đi,	quý	vị	thành	Tịnh	Độ	rồi	quý	vị	



 
 

46 

đắc	luôn	là	xong.	Và	ở	đây	cũng	nói	ra	một	điều	là	gì?	Đắc	tại	chư	Thiên	nha.	Có	
nhiều	người	nói	lên	chư	Thiên	không	có	Phật	pháp,	đừng	có	sanh	thiên.	Thực	tế	
không	phải!	Lên	chư	Thiên	có	Phật	pháp,	Phật	pháp	[ở]	trên	đó	nhiều.	Đức	Phật	
thuyết	pháp,	quý	vị	thấy	không	ạ?	Bao	nhiêu	người	nghe,	chư	Thiên	xuống	nghe	
ké	cũng	được,	mà	đức	Phật	lên	chư	Thiên	giảng	cũng	được. 

		 Quý	vị	thấy	trong	kinh,	có	bài	kinh	nói	là	đức	Phật	lên	đó	lâu	quá,	ở	dưới	
này	lên	thỉnh	đức	Phật	về.	Các	chư	Thiên	thì	xuống	nghe	pháp	được,	còn	chúng	
con	đâu	có	Thần	thông,	đâu	có	lên	được.	Cho	nên	mong	Phật	ở	tại	nhân	gian.	Tại	
vì	đức	Phật	[giảng]	tại	nhân	gian	thì	chư	Thiên	vẫn	xuống	nghe	được,	còn	Phật	
mà	ở	trên	chư	Thiên	thì	mình	lên	đó	không	được.	Cho	nên	là	Phật	ưu	tiên	[thuyết	
pháp]	tại	nhân	gian,	Phật	thuyết	pháp	tại	nhân	gian	là	chư	Thiên	xuống	nghe.	
Cho	nên	làm	chư	Thiên	ngon	lắm	đó.	Hồi	xưa	mình	học,	mình	cứ	chửi	chư	Thiên	
thế	này	thế	kia,	không	bằng	mình.	Thật	ra	đó	là	do	mình	không	hiểu	biết.	

			 +3	 là	 đắc	 tại	 nhân	 loại	 Niết-Bàn	 tại	 chư	 thiên	 (Idha	 patvā	 tattha	
parinibbāyī); 

		 Đây	là	Nhất	lai	mà,	là	mình	đắc	tại	đời	này.	Ví	dụ	đời	này	quý	vị	đắc	Tu-đà-
hoàn	rồi,	quý	vị	ráng	thêm	chút	nữa,	chỉ	cần	giảm	bớt	tham,	sân,	si	chút	là	thành	
Nhị	quả	Tư-đà-hàm.	Rồi	từ	Nhị	quả	đó	mình	tu	thêm	chút	phước	nữa,	là	mình	
lên	[cõi	Trời].	Ví	dụ	như	bây	giờ	mình	tu	Bát	quan	trai	nhiều	đúng	không?	Đủ	
phước	rồi	thì	lên	cõi	Trời,	thì	đời	sau	đắc	A-la-hán	luôn,	[nhập]	Niết-Bàn	luôn	
trên	đó. 

		 Vậy	đó	là	Tịnh	độ	chưa?	Tịnh	độ	ngon	đó,	cũng	đâu	thua	gì	Tây	Phương	Cực	
Lạc	đâu,	đúng	không?	Cho	nên	tại	sao	hồi	xưa	Thiện	Trang	nói	là	khi	quý	vị	kiến	
đế,	quý	vị	[chứng]	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	rồi,	có	khi	quý	vị	thấy	không	cần	vãng	sanh	
Tây	Phương	Cực	Lạc	nữa.	Tại	vì	sao?	Vì	tôi	sanh	lên	Tây	Phương	Cực	Lạc	mệt	
quá,	thôi	tôi	lên	cõi	Trời	rồi	tôi	[nhập]	Niết-Bàn	cũng	có	khác	gì	Tây	Phương	Cực	
Lạc	đâu.	Ví	dụ	quý	vị	đắc	Sơ	thiền	rồi,	quý	vị	Niết-Bàn	trên	đó	là	sướng	quá	rồi.	
Tuổi	thọ	trên	đó	cũng	lâu,	cũng	đâu	có	chiến	tranh,	đâu	có	gì	khổ	đâu,	[ở]	trên	
trời	Tha	Hóa	Tự	Tại	sướng,	ăn	chơi	đã	luôn.	Mình	[còn]	trên	cả	trời	Tha	Hóa	Tự	
Tại	nữa,	nên	đâu	có	thua	gì	Tây	Phương	Cực	Lạc. 



 
 

47 

Cho	nên	nếu	mình	học	giáo	pháp	rộng	rãi	 thì	mình	không	có	chấp	Pháp	
môn,	không	chấp	đường	này	đường	kia.	Còn	người	không	biết,	thì	cứ	ăn	rồi	như	
‘ếch	ngồi	đáy	giếng’,	chấp	vào	một	cái	giếng	đó	thôi,	thấy	bầu	trời	như	cái	giếng	
đó	thôi.	Nên	tại	sao	người	ta	học	không	rộng,	không	hiểu	thì	người	ta	chấp	rất	
nhiều.	Cho	nên	bữa	nay	Thiện	Trang	mới	mượn	bài	kinh:	 

“Con	ta,	tài	sản	ta 

Người	ngu	sanh	ưu	não,	 
Thân	ta	còn	không	có,	 
Con	đâu	tài	sản	đâu”.	 

đổi	lại	là: 
	“Thầy	tôi,	Pháp	môn	tôi,	 
Người	ngu	sanh	ưu	não”. 

Thật	ra	chúng	ta	đâu	có	gì	thật	đâu.	Cho	nên	chấp	nhiều	thì	khổ	nhiều.	Học	
Phật	là	để	giải	thoát,	không	phải	học	Phật	để	ràng	buộc.	Tự	nhiên	trói	mình	vô	
một	thân	phận	này,	rồi	nhóm	đồng	tu	này,	nhóm	của	thầy	này,	nhóm	của	thầy	
kia,	rồi	chia	phe,	chia	bè,	phân	tán	Phật	giáo	ra,	ai	theo	mình	thì	mới	đúng,	ai	
không	theo	mình	thì	sai.	Rồi	chấp	trước,	ai	nói	gì	ngược	với	ý	mình	[thì]	chửi,	
[rồi]	mong	cho	người	ta	đọa,	nói	người	ta	[bị]	Ngũ	ấm	ma,	nói	người	ta	[là]	Ma	
vương,	đủ	thứ	kiểu,	thế	này	thế	kia...	Cho	nên	Thiện	Trang	nói	vấn	đề	nằm	ở	đó	
đó,	mà	Thiện	Trang	không	thể	nói	được,	họ	đông	quá,	rất	là	đáng	tiếc.	

Cho	nên	đó	là	do	pháp	của	người	thầy	dạy,	quý	vị	nhớ	là	sau	này	làm	thầy	
đừng	dạy	kiểu	đó.	Cố	gắng	dạy	chúng	sanh	làm	sao	phải	dung	thông	hết	tất	cả.	
Mình	tu	pháp	nào,	kệ	mình.	Mình	tu	Tịnh	Độ	được	thôi,	không	ai	nói.	Mình	đâu	
có	nói	gì	đâu,	mình	nói	là	trong	kinh	không	có	[nói]	điều	đó.	Mình	chỉ	là	đăng	lên	
nói	Kinh	Đại	Tập	không	có	điều	đó,	chứ	mình	chưa	có	nói	là	tu	Tịnh	Độ	không	
thành	đâu.	Vậy	mà	cũng	vô	chửi	mình.	Không	có	thì	nói	là	không	có,	mình	chấp	
nhận	đi,	lời	của	thầy	mình	nói	sai.	Thầy	mình	đâu	phải	tuyệt	đối	đâu	quý	vị,	thầy	
mình	cũng	[là]	người	thôi,	đâu	phải	là	[Phật,	Bồ-tát]	đâu,	mà	cứ	vậy.	Quý	vị	nhớ,	
đấy	gọi	là	cuồng	tín,	những	người	như	vậy	là	không	tốt	đâu.	Phải	học	Phật	pháp	
cho	trí	tuệ	vô.	Thầy	không	phải	là	Phật,	chỉ	có	một	mình	đức	Phật	là	tuyệt	vời	
thôi. 



 
 

48 

Tiếp	tục,	chúng	ta	đến	hạng	thứ	tư:	

+4	 là	 đắc	 tại	 chư	 Thiên	 Niết-Bàn	 tại	 nhân	 loại	 (Tattha	 patvā	 idha	
parinibbāyī); 

Hạng	người	này	là	tệ	hơn	chút,	 tức	 là	hồi	ở	trên	trời	nghe	pháp	hoặc	tu	
pháp	gì	đó	đắc	được	Nhị	quả	Tư-đà-hàm	rồi.	Nhưng	xui,	phước	yếu	thế	nào	rớt	
xuống	nhân	loại.	Xuống	nhân	loại	thì	mới	đắc	A-la-hán	nhập	Niết-Bàn.	Vì	Nhất	
lai	rồi	thì	chỉ	còn	một	đời	nữa	thôi.	

+5	là	đắc	tại	nhân	loại	sanh	về	chư	thiên,	trở	lại	Niết-bàn	tại	nhân	loại	
(Idha	patvā	tattha	nibbatti	vā	parinibbāyī). 

Đắc	tại	nhân	loại,	sanh	tại	chư	Thiên,	rồi	trở	về	Niết-Bàn	tại	nhân	loại.	Đoạn	
này	tuy	là	Nhất	lai	nhưng	cũng	kỳ	cục,	đúng	không	ạ?	Nhất	lai	mà	đắc	tại	nhân	
loại,	rồi	sanh	về	chư	Thiên,	rồi	trở	lại	Niết-Bàn	tại	nhân	loại,	thì	điều	này	cũng	
hơi	kỳ.	[Vì]	thành	ra	là	hai	đời	mất	rồi.	Thì	Niết-Bàn	ở	đây	là	Niết-Bàn	khi	trở	về	
thôi,	lúc	tái	sanh	là	đắc	luôn.	Giống	như	bên	Bắc	truyền	nói	thân	trung	ấm,	trung	
hữu	đó.			

3.Tâm	quả	Bất	lai	(Anāgāmiphalacitta)	có	5	loại	(Tam	quả): 

+1	 là	 Trung	 bang	 Bất	 lai	 (Trung	 bang	 Bát-nê-hoàn)	 (antara	
parinibbāyī)	-	là	bậc	chứng	quả	thứ	ba	nơi	nhân	loại,	nếu	chưa	chứng	A-la-
hán	nơi	cõi	Người	thì	sẽ	chứng	A-la-hán	nơi	cõi	Ngũ	Tịnh	cư	từ	nửa	đời	trở	
về	trước	trong	cõi	ấy.	Nghĩa	là	ở	đây	có	người	chứng	Tam	quả	A-na-hàm	rồi,	
mà	chưa	chứng	A-la-hán	liền,	thì	sanh	về	5	cõi	trời	Bất	Hoàn,	gồm	có:	trời	Thiện	
Kiến,	trời	Thiện	Hiện,	trời	Vô	Phiền,	trời	Vô	Nhiệt,	trời	Sắc	Cứu	Cánh.	Do	định	
lực	mà	sanh	vào	một	trong	năm	tầng	Trời	đó.	Khi	sanh	[vào]	thì	chỉ	cần	sống	
chưa	tới	nửa	đời,	nói	chung	tối	đa	nửa	đời	là	chứng	được	quả	A-la-hán.	Như	vậy	
gọi	là	Trung	bang	Bất	lai. 

		 +	2	là	Sanh	bang	Bất	lai	(upahacca	parinibbāyī)	-	là	đắc	nửa	đời	trở	về	
sau,	tức	là	đắc	già.	Có	nghĩa	là	sau	đắc	Tam	quả	A-na-hàm	rồi,	sanh	về	một	trong	
năm	tầng	trời	Ngũ	Tịnh	Cư	Thiên	(một	trong	năm	thôi,	chứ	không	phải	sanh	hết):	
Trời	Vô	Phiền,	trời	Vô	Nhiệt,	trời	Thiện	Kiến,	trời	Thiện	Hiện	và	trời	Sắc	Cứu	



 
 

49 

Cánh.	Sau	đó	sống	hơn	nửa	đời	mới	đắc	được	A-la-hán,	hơn	nửa	đời	ở	một	cõi	
đó.	Hơi	lâu,	nhưng	cũng	đắc	A-la-hán,	nên	gọi	là	đắc	già. 

+	3	là	Vô	hành	bang	Bất	lai	(ở	bên	Kinh	A	Hàm	hay	Kinh	Nikaya	là	Vô	
hành	Bát-nê-hoàn)	(asaṅkhāra	parinibbāyī)	-	là	không	cần	cảnh	rõ	rệt	cũng	
tiến	hóa	đến	đạo,	quả	thứ	tư	(không	cần	cố	gắng).	Tức	là	hạng	này	là	đi	chơi,	
không	cần	cảnh	gì	hết,	sanh	lên	cõi	trời	Ngũ	Tịnh	Cư	v.v…	cũng	chẳng	cần	tu	gì	
ghê	gớm,	thoải	mái	(gọi	là	vô	hành	mà),	chơi	hay	ngủ	cũng	được,	cũng	chứng	A-
la-hán,	không	cần	cảnh	rõ	rệt	nữa. 

+4	là	Hữu	hành	bang	Bất	lai	(ở	bên	kinh	khác	là	Hữu	hành	Bát-nê-hoàn)	
(sasaṅkhāra	parinibbāyī)	-	là	phải	cần	cảnh	rõ	rệt	mới	có	thể	tiến	hóa	đến	
cõi	tột,	cõi	Niết-bàn	(phải	cố	gắng).	Tức	là	lúc	này	sanh	lên	cõi	Ngũ	Bất	Hoàn	
Thiên	rồi,	lên	đó	phải	dụng	công	thì	mới	chứng	được	Niết-Bàn.	Phải	nỗ	lực,	phải	
tu	hành	vất	vả	hơn. 

+5	 là	 Thượng	 lưu	 bang	 Bất	 lai	 (Thượng	 lưu	 Sắc	 cứu	 cánh)	
(uddhaṃsotākaniṭṭhāgāmi)	-	là	bậc	sanh	về	cõi	Sơ	thiền,	Nhị	thiền	hoặc	cho	
đến	 Ngũ	 tịnh	 cư	 mà	 còn	 phải	 luân	 chuyển	 sanh	 lên	 cõi	 Sắc	 cứu	 cánh	
(Akānitthā)	mới	đắc	quả	thứ	tư	rồi	Niết-bàn.	Hạng	này	thì	Thiện	Trang	cũng	
đã	có	một	bài	chia	sẻ	từ	Đại	Tỳ	Bà	Sa	Luận.	Quý	vị	nhớ	không	ạ?	Tức	là	hạng	Tam	
quả	này	tệ	nhất,	có	thể	sanh	về	Sơ	thiền,	Nhị	thiền	hoặc	Tam	thiền,	Tứ	thiền	hoặc	
vô	trời	Ngũ	Tịnh	Cư.	Cứ	sanh	như	vậy,	và	cứ	đi	lên	một	tầng	hoặc	nhiều	tầng.	Ví	
dụ	như	sanh	về	Sơ	thiền,	trời	Phạm	Chúng	hay	Phạm	Phụ	gì	đó,	rồi	sanh	Tam	
thiền,	rồi	sanh	lên	Tứ	thiền.	Cứ	sanh	bao	giờ	lên	tới	trời	Sắc	Cứu	Cánh	thì	mới	
chứng	được	Tứ	quả	A-la-hán,	rồi	mới	Niết-Bàn.	Cho	nên	hạng	này	lâu	lắm,	chứng	
Tam	quả	kiểu	này	là	đi	chơi	đã	luôn.	Ai	muốn	ở	trong	cõi	Sắc	nhiều	thì	chứng	
quả	này,	cứ	ở	đó	từ	từ	đi	dạo	chơi	các	tầng	Trời	cho	đã,	rồi	từ	từ	Niết-Bàn.	Nhiều	
người	nghe	nói	Niết-Bàn	không	còn	gì	nên	sợ	quá,	thì	đi	con	đường	này	cho	đã.	 

Nhưng	nói	thật	với	quý	vị,	đó	là	mình	suy	nghĩ	trong	đầu	của	mình,	gọi	là	
phàm	phu.	Phàm	phu	thì	nghĩ	rằng	mình	sẽ	cố	gắng	sống	lâu	chút,	lên	hoặc	Tây	
Phương	Cực	Lạc	sống	lâu	cho	đã.	Nhưng	khi	quý	vị	đắc	được	Kiến	đế	(Sơ	quả	Tu-
đà-hoàn)	thì	quý	vị	lại	có	một	mong	muốn,	là	chỉ	muốn	Niết-Bàn	càng	sớm	càng	



 
 

50 

tốt.	Vì	sao?	Vì	quý	vị	sẽ	không	thấy	những	điều	ở	đây	đáng	ưa,	đáng	thích	như	
trước.	Còn	khi	mình	làm	phàm	phu	thì	mình	thấy	có	nhiều	điều	đáng	ưa,	đáng	
thích	lắm.	Nhưng	tới	khi	kiến	đế	thì	quý	vị	sẽ	thấy	ngán,	không	muốn	nữa.	Chẳng	
qua	là	đi	không	được,	tu	không	được,	không	tiến	lên	được	cho	nên	chấp	nhận	
thôi,	chứ	còn	được	là	đi	liền. 

Đó	là	năm	hạng,	cho	nên	quý	vị	thấy	bữa	nay	[học]	Tam	quả	thấy	nhiều	
loại	lắm,	chứ	không	phải	một	loại.	Còn	A-la-hán	cũng	nhiều	hạng	A-la-hán	nữa.	

4.Tâm	quả	Vô	sanh	(Arahattaphalacitta)	(hay	Tứ	quả)	có	2	bậc	và	có	
4	bậc… 

Nhị	chủng	La-hán	(tức	là	chia	theo	hai	loại): 

+	1	là	Quán	lạc	La-hán	(sukkhavipassaka)	tức	là	chỉ	tu	Tứ	niệm	xứ	tỏ	
ngộ	luôn	đến	đắc	Tứ	quả	mà	không	có	Thiền,	Thần	thông	v.v… 

Có	nhiều	người	nghĩ	A-la-hán	là	[có]	Thần	thông.	Không	phải!	[Quán	lạc	La-
hán]	này	chỉ	tu	mỗi	Tứ	niệm	xứ	thôi,	người	ta	chuyên	tu	Tứ	niệm	xứ	đó.	Bây	giờ	
cũng	có	những	người	tu	như	vậy	đó,	thì	đắc	quả	mà	không	có	Thần	thông,	không	
có	Thiền	gì	hết.	Và	đắc	xong	rồi	là	người	ta	Niết-Bàn.	[A-la-hán]	này	chỉ	tu	Tứ	
niệm	xứ	gọi	là	A-la-hán	Tuệ	giải	thoát,	nên	chỉ	có	Tuệ	giải	thoát	thôi.	A-la-hán	
như	vậy	cũng	được,	[nhưng]	không	có	Thần	thông.	 

Cho	nên	quý	vị	thấy	trong	Kinh	Tiểu	Bộ,	ở	phần	Tích	Truyện	Pháp	Cú,	có	
câu	chuyện	mà	vị	Tỳ-kheo	đắc	A-la-hán	rồi	mà	bị	mù	mắt,	đi	vẫn	giẫm	đạp	côn	
trùng.	Có	đồng	tu	thông	minh	phát	hiện	ra	nói:	“Ủa	sao	nói	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	là	
ly	ngộ	sát,	họ	cày	ruộng	là	côn	trùng	tránh	ra	hết	mà?”	Thiện	Trang	mới	nói:	đó	
là	đời	sau	nói,	Đại	sư	Ấn	Quang	nói	thôi,	chứ	thực	tế	trong	kinh	đâu	có	nói	vậy.	
Sơ	quả	đến	Tứ	quả	vẫn	không	có	Thần	thông	bình	thường,	tránh	sát	sanh	chỉ	là	
không	cố	ý	thôi.	A-la-hán	mới	không	sát	sanh,	còn	Tu-đà-hoàn	vẫn	có	thể	sát	
sanh	đó.	Quý	vị	coi	kinh	đi,	chúng	ta	thấy	có	bài	kinh	‘Những	điều	A-la-hán	không	
làm’.	Cho	nên	phải	cẩn	thận,	đừng	học	sai	rồi	lúc	đó	hoang	mang.	Tiêu	chuẩn	đó	
trong	kinh	rất	rõ	ràng. 

+	2	là	Lục	thông	La-hán	(chaḷabhiñño)	tức	là	La-hán	có	Thiền,	Thần	



 
 

51 

thông	v.v…	Tức	là	chứng	đến	Sáu	thông.	Sáu	thông	là	có	Ngũ	thông:	Túc	mạng	
thông,	Thiên	nhãn	thông,	Thiên	nhĩ	thông,	Tha	tâm	thông,	Thần	túc	thông,	và	
chứng	thêm	Lậu	tận	thông	nữa.	Đó	là	tu	cả	Thiền	chỉ	nên	có	Thần	thông.	A-la-
hán	này	là	tu	cả	Thiền	chỉ	và	Thiền	quán,	thì	có	được	những	điều	này. 

Đó	là	chia	theo	hai	kiểu.	Còn	chia	theo	bốn	kiểu	là	như	thế	này: 

Tứ	chủng	La-hán	(chia	làm	4	bậc):	

-	1	là	La-hán	Nhất	minh	(sukkhavipassako)	chỉ	có	tuệ	quán	là	sự	tỏ	
ngộ.	Tức	là	A-la-hán	này	chỉ	tu	Thiền	quán,	chuyên	tu	Thiền	quán,	tức	là	tu	Tứ	
niệm	xứ	thì	chứng	được	một	‘minh’	thôi,	gọi	là	Lậu	tận	minh	là	hết. 

-	2	là	La-hán	Tam	minh	(tevijjo)	là	La-hán	đắc	Thiên	nhãn	minh,	Túc	
mạng	minh	và	Lậu	tận	minh.	Người	này	là	đắc	Tam	minh.	Tam	minh	khác	Lục	
thông	nha	quý	vị.	Nhiều	người	không	phân	biệt	được	Thiên	nhãn	minh	với	Thiên	
nhãn	thông.	Túc	mạng	thông	với	Túc	mạng	minh	khác	nhau,	nhiều	người	không	
phân	biệt	được	điều	này.	Thiên	nhãn	minh,	Túc	mạng	minh	và	Lậu	tận	minh,	
những	điều	này	là	thiên	về	đắc	Thiền	quán.	Vẫn	là	đắc	Thiền	quán,	nhưng	sâu	
hơn	[La-hán]	Nhất	minh.	Tức	là	quý	vị	tu	Tứ	niệm	xứ,	thực	tế	là	quý	vị	vẫn	chứng	
được.	Mà	chứng	sâu	là	chứng	Tam	minh	luôn	(Thiên	nhãn	minh,	Túc	mạng	minh	
và	Lậu	tận	minh),	nhưng	quý	vị	không	có	Thần	thông	thôi,	như	bay	nhảy	là	không	
có.	Nhưng	quý	vị	biết	được	túc	mạng	của	đời	trước,	[có]	Thiên	nhãn	minh	tức	là	
quý	vị	thấy	được	cảnh	giới,	v.v…	nhưng	không	nghe	được	tiếng. 

Còn	Thiên	nhãn	thông	thì	yếu	hơn.	Cũng	tùy,	do	tầng	Thiền	sâu	hay	không	
nữa.	Nhưng	nói	chung	là	Thiên	nhãn	minh,	Túc	mạng	minh	và	Lậu	tận	minh	là	
tu	Tuệ	quán	thôi	là	vô	được.	Quý	vị	đừng	có	lầm	lẫn	nha,	đừng	hỏi	tại	sao	vị	đó	
chưa	tu	Thiền	chỉ,	[tu]	Thiền	quán	thôi	mà	lại	có	Thiên	nhãn	minh,	Túc	mạng	
minh,	Lậu	tận	minh?	Thì	đúng	rồi!	Tu	Thiền	quán	mà	đắc	sâu	thì	vẫn	có	[Thiên	
nhãn	minh,	Túc	mạng	minh	và	Lậu	tận	minh].	Lậu	tận	minh	là	hết	Phiền	não. 

-	3	là	La-hán	Lục	thông	(chalabbhiñño)	là	bậc	La-hán	có	đủ	6	thông	
(Thiên	nhãn	thông,	Thiên	nhĩ	thông,	Tha	tâm	thông,	Túc	mạng	thông,	Thần	
túc	thông	và	Lậu	tận	thông).	La-hán	này	có	được	Thiền	chỉ	và	Thiền	quán,	tu	
hết	cả	hai.	Hoặc	có	những	người	đắc	một	[pháp]	thôi,	nhưng	sau	đó	khôi	phục	



 
 

52 

đời	quá	khứ	thì	người	ta	cũng	có	thể	đắc	được	Lục	thông.	Cho	nên	trong	kinh	có	
những	trường	hợp	họ	mới	nghe	pháp	xong,	họ	đâu	có	tu	Thiền	chỉ	đâu,	mà	sau	
đó	là	họ	đắc	luôn	Thần	thông.	Vì	khôi	phục	được	Thần	thông	đời	trước.	Thật	ra	
có	nhiều	yếu	tố	phức	tạp	lắm,	nghiệp	lực	chúng	sanh	không	thể	nghĩ	bàn,	căn	
lành	của	chúng	sanh	cũng	không	thể	nghĩ	bàn,	nên	mình	không	biết	được,	chỉ	có	
Phật	biết	thôi. 

-	4	là	La-hán	Tứ	trí	(paṭisambhidappatto)	hay	Tứ	tuệ	Phân	tích	là	bậc	
La-hán	đắc	4	trí	thông	suốt….	Tứ	tuệ	Phân	tích	là	mình	có	Tứ	vô	ngại	Biện	tài	
đó,	là	La-hán	này. 

[Có	La-hán]	chia	ra	5	bậc	nữa.	Bây	giờ	hết	giờ	rồi,	nhưng	ráng	[học	luôn]	
cho	hết,	để	bữa	sau	cho	khoẻ. 

A-la-hán	có	5	bậc:	 

-	1	là	La-hán	Giải	thoát	trí	siêu	(paññāvimutta	Arahatta)	tức	là	La-hán	
đắc	đạo,	quả	thiền	khô	(Thiền	quán)	hay	không	thiền	(Không	có	Thiền	chỉ).	
Tức	là	người	này	không	có	tu	Thiền	chỉ,	đắc	được	Giải	thoát	trí	siêu. 

-	2	là	La-hán	Giải	thoát	lưỡng	biên	(ubhatobhāgavimutta	Arahatta)	là	
bậc	đắc	đạo,	quả	trải	qua	tỏ	ngộ	danh-sắc	rộng	(Sắc	tức	là	thân	thể	vật	lý,	
Danh	là	tinh	thần	trong	Ngũ	uẩn:	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức.	Nếu	ai	đi	con	đường	
tỏ	ngộ	bằng	Ngũ	uẩn	thì	đắc	[La-hán]	này);	thấy	sự	sanh	diệt	của	Danh	uẩn	
(Ngũ	uẩn),	Sắc	uẩn	rất	dồi	dào;	khi	hành	trí	tuệ	sanh	nhiều	hơn	bậc	trước. 

-	3	là	La-hán	Tam	minh	(tevijjā	Arahatta)	là	bậc	đắc	Tứ	quả	được	Túc	
mạng	minh,	Thiên	nhãn	minh	và	Lậu	tận	minh	(điều	này	giống	ở	trên). 

-	4	là	La-hán	Lục	thông	(chaḷabhiññā	Arahatta)	là	bậc	Tứ	quả	đắc	Lục	
thông	gồm	Thiên	nhãn	thông,	Thiên	nhĩ	thông,	Tha	tâm	thông,	Túc	mạng	
thông,	Thần	túc	thông	và	Lậu	tận	thông. 

Muốn	đắc	 [Lục]	 thông	này	 thì	 quý	 vị	 phải	 tu	 đến	Tứ	 thiền	 Sắc	 giới,	 rồi	
hướng	tâm	về	từng	Thần	thông	thì	mới	được,	mới	trọn	vẹn.	Thật	ra	quý	vị	tu	đến	
Tam	thiền,	quý	vị	hướng	tâm	[về	thì]	vẫn	có	Tha	tâm	thông,	vẫn	có	những	Thần	
thông	khác	nhưng	yếu,	không	mạnh.	Mà	Tha	tâm	thông,	trong	Vi	Diệu	Pháp	nói	



 
 

53 

chủ	yếu	là	từ	Tam	thiền	thì	có	thể	có	Tha	tâm	thông.	Cho	nên	có	một	số	người	tu	
có	thể	biết	tâm	của	mình,	là	do	họ	có	Thiền	mạnh.	 

Thật	ra	điều	này	dễ	hiểu	lắm!	Quý	vị	thiền	nhiều,	mà	Thiền	chỉ	là	dừng	tâm,	
khi	dừng	tâm	rồi	 thì	mọi	sóng	dao	động	của	những	thứ	bên	ngoài,	mình	cảm	
nhận	rất	rõ.	Cho	nên	rất	nhiều	người	không	biết	tu	Thiền	chỉ,	[nên	hỏi]:	‘Tại	sao	
con	ngồi	vô	Thiền	chỉ,	con	nghe	âm	thanh	xa	cỡ	nào,	nơi	này	nơi	kia,	có	tiếng	
động	nhỏ	con	[cũng]	nghe	được,	tiếng	nước	chảy,	từng	chút	chút,	thậm	chí	muỗi	
bay	nhiều	khi	cũng	nghe	được’.	Tại	vì	khi	tâm	mình	định	lại,	giống	như	nước,	
[khi]	nước	yên	thì	mọi	thứ	sẽ	thấy	rất	rõ	ràng.	[Khi]	quý	vị	thiền,	mặc	dù	không	
đắc	Thiền	những	cũng	nghe	được	âm	thanh	như	vậy.	Có	nhiều	người	nói:	“Con	
khó	chịu	với	những	âm	thanh	như	vậy	thì	làm	sao	con	vô	Thiền	được?”	Đúng	rồi!	
Trong	kinh,	đức	Phật	cũng	nói	“Âm	thanh	là	gai	nhọn	của	Sơ	Thiền”,	tức	là	
chướng	ngại	để	cho	nhập	Sơ	thiền.	Quý	vị	muốn	vào	được	thì	quý	vị	phải	vượt	
qua	những	chướng	ngại	đó. 

Thật	ra	mình	ráng	chịu	đựng,	tức	là	mình	lờ	nó	đi,	tại	vì	bình	thường	giác	
quan	của	mình	sáu	căn	hoạt	động	liên	tục.	Tâm	thì	nghĩ,	tai	nghe,	mắt	thấy,	tay	
chân	mình	mẩy	tiếp	xúc	với	cảnh	bên	ngoài	cảm	thấy	nóng	lạnh	gì	đó.	Nhưng	khi	
mình	tu	Thiền	chỉ	là	mình	tập	trung	vào	một	đề	mục	đó.	Ví	dụ	mắt	nhìn	đề	mục	
nước	thì	mình	chỉ	nhìn	nước	thôi,	 tập	trung	[vào]	đó	thì	các	căn	kia	gần	như	
đóng,	 chỉ	 còn	mỗi	 tai	 là	 nghe	 rõ.	 Như	 trong	 Kinh	 Lăng	 Nghiêm	 nói	 là	 “Thử	
phương	chân	giáo	thể.	Thanh	tịnh	tại	âm	văn”.	Tai	mình	nhạy	bén	lắm,	nên	
nghe	được	rõ,	vì	vậy	thấy	khó	chịu	là	đúng	rồi.	Nhưng	nếu	mình	vượt	qua	được	
là	hết.	Vậy	 thì	phải	nhập	vào	Sơ	thiền	sâu,	nhập	vô	Nhị	 thiền	 là	hết.	Còn	nếu	
không	nhập	Nhị	thiền	được	thì	không	hết.	Thật	ra	nhập	Sơ	thiền	hoài,	khi	đủ	
mạnh	thì	không	sao.	Cho	nên	cứ	tu	thôi. 

-	5	là	La-hán	Tứ	trí	Đạt	thông	(paṭisambhidappatta	Arahatta)	là	La-
hán	 đắc	 4	 pháp	 thông	 suốt:	 Thông	 suốt	 nghĩa	 lý	 (aṭṭhapaṭisambhidā),	
thông	 suốt	 pháp	 (dhammapaṭisambhidā),	 hiểu	 thấu	 các	 thứ	 tiếng	
(niruttipaṭisambhidā)	 và	 thông	 suốt	 tất	 cả	 sự	vật	 trong	đời	 (paṭibhāṇa-
paṭisambhidā). 



 
 

54 

[La-hán]	này	là	Tứ	vô	ngại	Biện	tài.	[La-hán]	này	thì	có	một	số	điều	đặc	biệt.	
Quý	vị	nhớ	A-la-hán	mà	không	thông	suốt	tất	cả	các	sự	vật	trong	đời,	không	có	
Túc	mạng	thông,	v.v…	thì	nhiều	khi	trí	thế	gian	cũng	không	bằng	người	thường.	
Tại	vì	sao?	Vì	quý	vị	học	khoa	học	thì	quý	vị	mới	biết	khoa	học	nhiều,	chứ	các	
ngài	có	biết	điều	đó	đâu,	các	ngài	có	học	đâu.	Ví	dụ	như	các	ngài	đắc	A-la-hán	
bình	thường	thì	chỉ	có	Tuệ	giải	thoát	thôi,	chỉ	biết	Tứ	đế,	12	nhân	duyên	v.v…	
Các	ngài	biết	rõ	những	[pháp]	đó,	chứ	các	ngài	đâu	có	biết	sâu	[về	thế	gian].	Các	
ngài	phải	có	những	cái	khác	nữa.	Chính	vì	vậy	sự	giáo	hoá	của	mỗi	người	không	
giống	nhau,	nó	sai	biệt	lắm.	

	La-hán	tứ	 trí	hay	 là	La-hán	tứ	 tuệ	phân	tích:	1	 là	 trí	 tuệ	biết	hết	ý	
nghĩa	 (aṭṭhapaṭisambhidā),	 2	 là	 trí	 tuệ	 biết	 tất	 cả	 pháp	
(dhammapaṭisambhidā),	 3	 là	 trí	 tuệ	 biết	 các	 thứ	 tiếng	
(niruttipaṭisambhidā)	 4	 là	 trí	 tuệ	 biết	 tất	 cả	 sự	 vật	
(paṭibhāṇapaṭisambhidā). 

Theo	trong	các	bộ	của	Nam	truyền,	bên	Chú	Giải	chứ	không	phải	trong	kinh,	
chia	ra	thời	giáo	pháp	của	đức	Phật,	cho	đến	thời	này	thì	không	đắc	mấy	[bậc]	
dưới	đâu,	thời	này	chủ	yếu	người	ta	đắc	tới	Tam	quả	A-na-hàm	là	nhiều.	Bây	giờ	
có	ai	mà	đắc	A-la-hán	thì	rất	hy	hữu,	ít	lắm,	không	nhiều.	Đó	là	theo	Chú	Giải,	chứ	
trong	kinh	đức	Phật	nói	là:	“Khi	nào	ai	còn	hành	đúng	Bát	chánh	đạo,	Tứ	niệm	
xứ	(nói	chung	37	Phẩm	trợ	đạo)	thì	ở	đời	vẫn	có	người	đắc	đạo”.	Đó	là	trong	
kinh,	chúng	ta	cứ	nghe	như	vậy	thôi.	

Thời	gian	cũng	hết	rồi,	chúng	ta	đợi	bữa	khác,	bữa	nay	Thiện	Trang	chưa	
kịp	soạn	bài	tập,	mong	quý	vị	thông	cảm.	Mời	quý	vị	chúng	ta	cùng	hồi	hướng. 

Nguyện	đem	công	đức	này	

Hướng	về	khắp	tất	cả	

Đệ	tử	cùng	chúng	sanh	

Đều	trọn	thành	Phật	đạo”. 


