
 
 

1 

Câu	Xá	Luận	Và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận	

Bài	58	

Giảng	giải:	Thầy	Thích	Thiện	Trang	
Giảng	ngày:	10.9.2025	

Phát	trực	tiếp	trên	Kênh	YouTube	Thích	Thiện	Trang	
https://www.youtube.com/watch?v=e2Py7Xbo8EI 
mạng	xã	hội	Facebook,	Fanpage	Thích	Thiện	Trang:	
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang 

		

Nam	Mô	Bổn	Sư	Thích	Ca	Mâu	Ni	Phật!	

			 Kính	chào	toàn	thể	quý	vị	đồng	tu!	Hôm	nay	[là]	thứ	Tư,	chúng	ta	trở	lại	với	
chuyên	đề	Câu	Xá	Luận	và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận.	Thời	gian	vừa	qua	chúng	ta	chủ	
yếu	đi	vào	Tinh	Hoa	Kinh	Luận,	tức	là	chúng	ta	học	nền	tảng	Kinh	A	Hàm,	Kinh	
Nikaya	và	Vi	Diệu	Pháp	là	chính.	Còn	Câu	Xá	Luận	thì	từ	từ	chúng	ta	sẽ	trở	lại. 

Hôm	nay	cũng	như	mọi	khi,	chúng	ta	bắt	đầu	vào	phần	đầu	tiên	là	phần	căn	
bản	gồm	có	các	câu	chuyện.	Tức	là	Thiện	Trang	sắp	xếp,	đầu	tiên	vô	thì	ai	cũng	
nghe	được	những	câu	chuyện	rất	hay	trong	kinh,	chú	giải	từ	thời	đức	Phật.	Rồi	
sau	đó	phần	thứ	hai	thường	là	phần	đời	sống.	Phần	thứ	ba	bắt	đầu	vào	tu	tập	là	
các	pháp	tu.	Phần	thứ	tư	là	phần	Vi	Diệu	Pháp.	Đó	là	nội	dung	mà	Thiện	Trang	
hầu	như	xuyên	suốt	trong	các	bài	của	bộ	này,	chúng	ta	cũng	đã	nghe.	Hôm	nay,	
Thiện	Trang	sẽ	mở	màn	bằng	một	câu	chuyện	rất	hay,	trích	từ	Tích	Truyện	Pháp	
Cú.	Câu	chuyện	như	sau,	mời	quý	vị	theo	dõi: 

	

Câu	Chuyện	Về	Vị	Đao	Phủ	Tàn	Bạo	Giết	Người	Suốt	55	Năm	Vào	Thời	Đức	
Phật	Thích	Ca	

(Trích	từ	Tích	Truyện	Pháp	Cú)	

1.	Tên	Ðao	Phủ	

https://www.youtube.com/watch?v=e2Py7Xbo8EI
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang


 
 

2 

Dù	nói	năng	ngàn	lời	...	

Thế	Tôn	đã	dạy	câu	trên	tại	Trúc	Lâm,	về	chuyện	tên	đao	phủ	răng	
đồng.	

Một	bọn	bốn	trăm	chín	mươi	chín	tên	cướp	sống	bằng	nghề	cướp	bóc	
các	thôn	làng	và	những	nghề	bạo	động	khác.	Bấy	giờ,	có	một	gã	răng	màu	
đồng,	da	ngâm	đen,	mình	đầy	sẹo,	đến	xin	nhập	bọn	với	chúng.	Chúa	đảng	
nhìn	gã	thấy	tánh	tình	tàn	bạo	quá	đỗi,	có	thể	ăn	thịt	mẹ	và	uống	máu	cha,	
nên	từ	chối.	Dù	thế	gã	vẫn	tìm	cách	nịnh	để	mua	chuộc	cảm	tình	một	lâu	la	
hầu	cận,	kết	quả	gã	được	thâu	nhận.	

Quý	vị	thấy	câu	chuyện	mới	đầu	nghe	cũng	hơi	sốc	đúng	không	ạ?	Tức	là	
có	499	tên	cướp,	vào	thời	đức	Phật,	họ	làm	nghề	cướp	bóc	ghê	gớm	lắm.	Có	một	
tên	gã	răng	đồng,	da	ngăm	đen,	mình	đầy	sẹo,	tướng	giang	hồ	đến	xin	nhập	bọn.	
Tướng	[của	ổng]	đáng	sợ	đến	nỗi	vị	trưởng	nhóm	cướp	đó	còn	sợ,	không	dám	
nhận	nữa,	tại	ghê	quá.	Thế	nhưng	gã	này	cũng	rất	thông	minh,	[tìm	cách]	nịnh	để	
mua	chuộc	cảm	tình	một	lâu	la	hầu	cận	vị	tướng	cướp,	nên	cuối	cùng	cũng	được	
băng	cướp	thu	nhận	vào	là	thành	500.	Những	con	số	500	như	thế	này	là	quy	định	
của	kinh	nha.	Khi	kết	tập	[kinh],	số	nhiều	nhiều	một	chút	thì	gọi	là	500,	nhiều	hơn	
nữa	thì	84.000.	Chúng	ta	phải	hiểu	những	con	số	đó,	chứ	không	chắc	chắn	là	500.	
Chúng	ta	coi	tiếp: 

Ðến	một	lúc	nào	đó	hết	thời,	bọn	cướp	bị	dân	chúng	hợp	lực	với	lính	
nhà	vua	bắt	được,	đưa	hết	ra	tòa.	Quan	tòa	ra	lệnh	chặt	đầu	bọn	chúng	bằng	
rìu.	Dân	chúng	bối	rối	không	tìm	ra	người	bằng	lòng	làm	đao	phủ.	Cuối	cùng	
họ	bảo	tên	chúa	đảng	nếu	chịu	giết	hết	bọn	sẽ	được	tha	mạng	và	còn	được	
thưởng	nhiều.	Nhưng	đã	từng	chung	sống	với	nhau,	hắn	cũng	không	nỡ.	Họ	
hỏi	đến	tên	răng	đồng,	da	ngâm	đen,	mình	sẹo	nọ,	gã	đồng	ý.	Rồi	gã	giết	hết	
cả	bọn,	được	tha	mạng	và	lãnh	thưởng.	

Quý	vị	thấy	ghê	không	ạ?	Thật	ra	làm	nghề	gì	rồi	cũng	đến	lúc	hết	phước,	
hết	thời.	Cho	nên	bọn	cướp	này	cuối	cùng	bị	dân	chúng	và	quân	lính	của	nhà	vua	
hợp	lực	bắt	được,	đưa	ra	tòa	xử,	thì	tất	nhiên	là	tội	chém	đầu.	Và	lúc	đó	thì	sao?	
Dân	chúng	bối	rối,	không	ai	ra	làm	đao	phủ	hết,	không	ai	muốn	giết	người,	cho	



 
 

3 

nên	không	có	ai	chịu	ra	tay	hết,	mặc	dù	vua	đã	xử	tội	như	vậy	rồi.	 

Bấy	giờ	vua	nghĩ	ra	cách	là	bảo	tên	chúa	đảng	tướng	cướp	hãy	ra	tay	với	
bọn	còn	lại	đi,	thì	ổng	sẽ	được	tha	mạng	và	sẽ	được	thưởng	thêm	tiền	nữa.	Dù	
như	vậy	nhưng	ổng	cũng	không	nỡ	ra	tay,	vì	tuy	là	cướp,	ác	gì	chăng	nữa	cũng	
đâu	đến	cỡ	đó,	đâu	đến	nỗi	là	giết	những	người	đi	cùng	mình,	nên	là	cũng	không	
nỡ	ra	tay.	Nhưng	khi	hỏi	đến	tên	răng	đồng,	da	ngâm	đen,	mình	đầy	sẹo	đó	thì	gã	
đồng	ý	và	gã	giết	hết	luôn	cả	bọn.	Tức	là	thi	hành	lệnh	của	vua,	chặt	hết	đầu	của	
những	người	kia	rồi	lãnh	thưởng	và	được	tha	mạng.	Quý	vị	thấy	ác	ghê	chưa?	
Máu	lạnh	cỡ	đó,	quý	vị	thấy	khiếp	không? 

Cũng	thế	họ	đem	năm	trăm	tên	cướp	trong	xứ	từ	phía	nam	đến	xét	
xử,	và	kết	án	tử	hình.	Không	tìm	được	đao	phủ,	họ	nhớ	đến	gã,	tìm	đến,	gã	
bằng	lòng.	Họ	cho	gã	là	người	xuất	sắc	và	phong	làm	đao	phủ	thường	trực.	
Sau	đó	họ	đem	năm	trăm	kẻ	cướp	từ	phương	tây,	rồi	từ	phương	bắc	đến,	
và	gã	giết	hết	tổng	cộng	hai	ngàn	người	từ	bốn	hướng.	Từ	đó	mỗi	ngày	gã	
giết	một	hay	hai	người.	Trong	suốt	năm	mươi	lăm	năm,	gã	hành	nghề	đao	
phủ	công	cộng.	

Có	nghĩa	là	từ	lúc	đó	[ổng]	chuyển	thành	nghề	đao	phủ	luôn,	quý	vị	thấy	
ghê	không	ạ?	Tức	là	giết	500	tên	cướp,	được	tha	mạng	rồi,	bây	giờ	tới	[lúc]	người	
ta	bắt	nhóm	cướp	nào	từ	phía	Nam	tới,	phía	Tây	tới,	phía	Bắc	tới	thì	ổng	cũng	
[thi]	hành	hết.	Rồi	từ	đó	ổng	nổi	tiếng	luôn,	thông	luôn	nghề	đao	phủ.	Như	vậy	
quý	vị	thấy	làm	55	năm	thì	giết	biết	bao	nhiêu	người?	Quá	ghê	đúng	không?	Thiện	
Trang	nghe	thôi	mà	cũng	thấy	sợ	đó,	quá	ghê,	máu	lạnh	quá	đúng	không	ạ?	Chúng	
ta	coi	xem	kết	quả	thế	nào? 

Về	già,	gã	không	thể	chặt	đầu	người	một	nhát,	mà	phải	hai	đến	ba	
nhát,	gây	thêm	đau	đớn	vô	ích	cho	nạn	nhân;	vì	thế	dân	chúng	muốn	kiếm	
người	khác	và	cho	gã	nghỉ	việc,	tức	về	sau	gã	sẽ	mất	bốn	bổng	lộc	là	quần	
áo	cũ,	cháo	sữa	nấu	từ	bơ	tươi,	hoa	nhài	và	dầu	thơm	để	trang	điểm.	Do	đó	
ngày	bị	bãi	chức,	gã	ra	lệnh	nấu	cháo	sữa	sẵn,	rồi	ra	bờ	sông	tắm.	Xong,	gã	
mặc	quần	áo	cũ,	đeo	vòng	hoa	nhài,	xức	dầu	thơm	vào	tay	chân,	về	nhà	ngồi	
xuống	thì	cháo	sữa	đặt	trước	mặt	với	nước	rửa	tay.	



 
 

4 

Có	nghĩa	là	làm	gì	thì	làm,	chứ	đến	lúc	nào	đó	cũng	già.	Quý	vị	[thấy]	55	
năm	giết	biết	bao	nhiêu	người	như	vậy,	làm	đao	phủ	mà,	ác	như	vậy.	Hồi	xưa	đi	
cướp	đã	ghê	rồi,	mà	sau	đó	làm	nghề	đao	phủ	nữa	thì	quý	vị	thấy	nghiệp	cỡ	nào,	
kinh	khủng	đúng	không	ạ?	Quá	ghê!	Chúng	ta	tưởng	tượng	tội	như	vậy	thì	chắc	
đọa	Địa	ngục	rồi	đúng	không	ạ?	Sau	cùng	thì	cũng	đến	lúc	phải	nghỉ	thôi,	hết	sức	
rồi.	Quý	vị	thấy	ở	đây	nói	đến	khi	[gã]	không	đủ	sức	nữa,	chặt	đầu	người	mà	phải	
chặt	2,	3	nhát,	làm	người	ta	đau	đớn	thêm.	Cho	nên	dân	chúng	thấy	thương	quá,	
họ	cũng	có	lòng	từ	bi,	họ	không	để	như	vậy	nên	kiếm	người	khác.	Cho	gã	nghỉ	
việc	và	mất	hết	bổng	lộc,	bây	giờ	cho	đi	về	thôi.	Bữa	cuối	cùng	được	nấu	cháo	sữa	
sẵn,	rồi	ra	bờ	sông	tắm	rửa,	thay	áo	quần,	chuẩn	bị	đeo	vòng	hoa	nhài,	xức	dầu	
thơm	vào,	rồi	về	chuẩn	bị	nghỉ.	 

Quý	vị	thấy	câu	chuyện	là	như	vậy.	Tức	là	thế	gian	vô	thường,	tất	cả	đều	
mong	manh,	tất	cả	các	nghề,	dù	nghề	nào	chăng	nữa	thì	cuối	cùng	cũng	về.	Mà	gã	
này	chưa	chết,	bây	giờ	chúng	ta	thấy	duyên	đến	tiếp	theo	như	thế	nào: 

Vào	lúc	đó	Trưởng	lão	Xá	Lợi	Phất	xả	thiền,	nhìn	trước	lối	sẽ	đi	khất	
thực,	thấy	cháo	sữa	trong	nhà	tên	đao	phủ	cũ,	ngài	biết	rằng	người	đặc	biệt	
này	sẽ	đối	xử	tử	tế,	do	đó	ông	sẽ	được	phước	báo	lớn. 

Tức	là	lúc	đó,	tại	thời	đức	Phật	mà,	thì	ngài	Xá	Lợi	Phất	(Đệ	nhất	Thanh	
văn	về	trí	tuệ)	đang	đi	khất	thực,	thấy	cháo	sữa	của	nhà	tên	đao	phủ.	Và	với	khả	
năng	của	mình,	ngài	biết	là	ông	này	có	sự	tử	tế,	nếu	cúng	dường	cháo	sữa	đó	cho	
ngài	thì	ổng	sẽ	được	phước	báu	lớn,	nên	là	Trưởng	lão	sẽ	khất	thực.	Quý	vị	thấy	
câu	chuyện	này	hay	không? 

Thấy	Trưởng	lão	khoác	y	ôm	bát	đứng	trước	cửa	nhà,	ông	sanh	tâm	
hoan	hỷ,	và	nghĩ	đến	biết	bao	mạng	người	chết	dưới	lưỡi	đao	của	mình,	ông	
phát	tâm	cúng	dường.	

Tức	là	ổng	vẫn	nhớ	là	ổng	làm	đao	phủ,	trong	vòng	55	năm	đã	biết	bao	
nhiêu	người.	Quý	 vị	 nhớ	 [đoạn]	ở	 trên	 này	 không?	Một	 ngày	 gã	 giết	một	 hai	
người,	còn	mấy	vụ	mà	bắt	mấy	nhóm	cướp	tới	rồi	giết	một	loạt.	Cho	nên	tính	ra	
là	biết	bao	nhiêu	người.	Quý	vị	thử	tính	coi,	một	năm	365	ngày,	nhân	cho	55	năm.	
1	ngày	tính	trung	bình	hai	người	thôi,	thì	quý	vị	tính	nhiều	hay	ít?	Dễ	sợ	đúng	



 
 

5 

không	ạ?	Cho	50	năm	là	ổng	giết	khoảng	36.500	người,	ổng	giết	cỡ	đó.	Bây	giờ	
ổng	thấy	ngài	Trưởng	lão	Xá	Lợi	Phất	thì	phát	tâm	cúng	dường.	Ổng	sanh	tâm	
hoan	hỉ	và	nghĩ	đến	biết	bao	mạng	người	chết	dưới	lưỡi	đao	của	mình,	nên	phát	
tâm	cúng	dường. 

	 Quan	trọng	là	cúng	dường	cho	ngài	Xá	Lợi	Phất	thì	quả	báo	như	thế	nào?	
Quý	vị	đoán	[thử]	coi.	Bây	giờ	gọi	là	nghiệp	đen	cho	quả	đen,	nghiệp	trắng	cho	
quả	trắng.	Nghiệp	trước	đấy	là	nghiệp	đen	rồi,	do	giết	người	nhiều	quá	rồi.	Giờ	
nghiệp	trắng	là	cúng	dường	một	vị	Thánh	tăng.	Chúng	ta	hy	vọng	chắc	quả	báo	
lớn	sẽ	trổ	trước,	hay	là	nghiệp	kia	sẽ	trổ	trước?	Rất	hay!	Giờ	chúng	ta	coi	tiếp: 

Ông	cất	tô	cháo	đặt	trước	mặt	mình,	bước	ra	đảnh	lễ	và	mời	Trưởng	
lão	vào	nhà	ngồi,	trút	cháo	vào	bình	bát,	rưới	mật	tươi	lên,	và	đứng	quạt	
một	bên.	

Ông	này	cúng	dường	rất	là	đặc	biệt,	rất	là	cẩn	thận.	Cũng	đảnh	lễ	ngài	Xá	
Lợi	Phất,	mời	ngài	ngồi	vào	nhà,	rồi	đổ	cháo	vào	bát,	thêm	mật,	rồi	đứng	quạt	hầu	
một	bên.	Quý	vị	thấy	ngày	xưa	ở	Ấn	Độ,	người	ta	có	lòng	cung	kính	như	vậy	đó,	
mặc	dù	ông	này	là	một	vị	tướng	cướp,	rồi	sau	đó	làm	đao	phủ	giết	người	ghê	gớm,	
nhưng	ổng	vẫn	có	lòng	[cung	kính	với	người	xuất	gia].	Đó	là	thiện	căn	của	ổng. 

Ðã	lâu	không	nếm	cháo	sữa,	ông	thèm	ghê	gớm.	(Tức	là	ổng	chưa	ăn	
mà	ổng	cúng	luôn,	ổng	nhịn	tới	mức	độ	đó). 

Trưởng	lão	đọc	được	ý	ông	bèn	bảo	ông	hãy	ăn	đi.	Ông	đưa	quạt	cho	
người	khác	quạt	Trưởng	lão,	còn	ông	thì	ăn	cháo.	Trưởng	lão	bảo	người	
quạt	hãy	qua	quạt	cho	ông	đao	phủ	cũ.	Thế	là	có	người	quạt	hầu,	ông	ăn	một	
bữa	cháo	no	bụng	rồi	lấy	quạt	lại,	quạt	cho	Trưởng	lão.	

Quý	vị	thấy	không	ạ?	Tức	là	ổng	thèm	ăn	lắm,	tại	lâu	quá	không	được	ăn,	
nhưng	ổng	cũng	cúng.	Cúng	xong,	nhưng	ngài	Xá	Lợi	Phất	biết	là	ổng	thích	ăn,	
ngài	là	bậc	Thánh	mà,	ngài	nhận	rồi	nhưng	ngài	nhường.	Quý	vị	nên	biết:	tác	ý	
khi	việc	đó	làm	xong	thì	phước	đó	có	rồi	nha.	Chứ	không	phải	người	ta	nhận	rồi,	
người	ta	trả	lại	là	mình	hết	[phước].	Không	có!	Người	ta	nhận	rồi	là	nghiệp	đó	
xong	rồi,	việc	đó	xong	rồi.	Rồi	bây	giờ	ngài	Xá	Lợi	Phất	cho	lại,	đó	là	việc	khác.	
Mình	học	nhân	quả	phải	rõ	ràng	như	vậy.	Nghiệp	lúc	trước	cúng	dường	cho	ngài	



 
 

6 

Xá	Lợi	Phất	là	phước	đã	có	rồi	nha.	Cho	nên	nhiều	khi	mình	không	biết,	có	những	
cái	mình	cho	người	ta,	người	ta	nhận	xong	rồi	người	ta	cho	lại,	mình	thấy	hai	việc	
đó	khác	nhau,	hai	nghiệp	khác	nhau.	Cho	nên	phải	hiểu,	phải	học	cho	sâu	nhân	
quả.	 

Bây	giờ	ngài	Xá	Lợi	Phất	còn	bảo	quạt	cho	[ăn]	nữa,	sướng	quá! 

Ngài	thọ	thực	xong,	ông	đỡ	lấy	bình	bát,	và	Trưởng	lão	bắt	đầu	hồi	
hướng	công	đức.	Nhưng	ông	chẳng	thể	để	tâm	nghe	được,	vì	lâu	nay	làm	
việc	tàn	bạo	giết	hại	nhiều	người,	giờ	đây	nhớ	lại	tâm	trí	quá	rối	loạn,	ông	
không	chú	tâm	được.	

Quý	vị	 thấy	không?	Nghiệp	đó	che,	mặc	dù	 lúc	đó	ngài	Xá	Lợi	Phất	hồi	
hướng	công	đức	cho	ổng	(hồi	hướng	công	đức	ổng	cúng	dường	đó),	nhưng	ổng	
không	có	chú	tâm	nghe	được.	Vì	sao?	[Vì]	nghiệp	ổng	giết	người	nhiều	quá	nên	
bây	giờ	tâm	trí	rối	loạn,	không	chú	tâm	được.	Quý	vị	thấy	trong	kinh	nói	từng	chi	
tiết	một,	mình	cứ	theo	dõi	là	mình	thấy.	Cho	nên	khi	nghiệp	tới	rồi	là	tâm	mình	
không	có	định	được.	Làm	sao	bây	giờ?	Chúng	ta	nghe	tiếp: 

	Do	đó	Trưởng	lão	tìm	lời	khéo	để	giúp	ông.	(Tức	là	ngài	Xá	Lợi	Phất	
không	có	cách	hồi	hướng	được,	vì	ổng	không	chú	tâm	được	thì	ngài	phải	nói	kiểu	
khác). 

-	Ông	làm	việc	tự	ý	mình	hay	theo	lệnh	người	khác?	(Ý	là	hỏi	ổng	việc	
giết	người	đó	là	làm	theo	ý	ổng	hay	là	theo	người	khác?) 

-	Vua	sai	con	làm,	bạch	Tôn	giả.	(Ổng	trả	lời	là	vua	sai	ổng	làm). 

-	Nếu	thế,	ông	đâu	có	lỗi	gì,	cư	sĩ.	(Ngài	Xá	Lợi	Phất	nói	rất	hay,	nói	là	
như	thế	thì	ông	không	có	lỗi	gì). 

Ông	hoang	mang,	vì	theo	lời	Trưởng	lão	ông	không	có	lỗi	gì.	Ông	xin	
Trưởng	lão	nói	tiếp	bài	hồi	hướng.	Tâm	ông	trở	nên	tĩnh	lặng,	nhẫn	lực	
được	khai	mở	ông	tiến	đến	quả	Dự	lưu.	

Quý	vị	hãy	nghe	cho	kỹ,	ông	tiến	đến	quả	Dự	lưu.	Quý	vị	thấy	một	kết	cục	
không	ngờ	đúng	không?	Rất	là	vui	mừng!	Một	người	giết	người	55	năm,	cỡ	đó,	



 
 

7 

mỗi	ngày	giết	biết	bao	nhiêu	người,	hồi	xưa	thì	đi	 làm	cướp	hung	dữ	tàn	bạo,	
chúng	ta	[nghĩ]	chắc	người	đó	chết	chỉ	có	đọa	Địa	ngục	thôi.	Nhưng	ngài	Xá	Lợi	
Phất	với	trí	tuệ	tuyệt	vời,	quý	vị	nên	biết	ở	trong	kinh,	chính	là	trong	Kinh	Tăng	
Chi,	đức	Phật	nói	có	hai	người	có	khả	năng	độ	sanh	đặc	biệt:	Một	là	ngài	Xá	Lợi	
Phất,	hai	là	ngài	Mục	Kiền	Liên.	Ngài	Xá	Lợi	Phất	chuyên	dẫn	người	ta	vào	Sơ	quả.	
Tức	là	ngài	Xá	Lợi	Phất	thuyết	pháp	thì	hầu	như	ai	cũng	vô	Sơ	quả	hết.	Còn	Ngài	
Mục	Kiền	Liên	chuyên	dẫn	người	ta	lên	những	quả	vị	cao	hơn,	tức	là	đắc	quả	rồi,	
gặp	ngài	Mục	Kiền	Liên	thì	ngài	dẫn	một	phát	là	lên	luôn	quả	tiếp.	 

Ở	đây	phương	tiện	trí	tuệ	của	ngài	Xá	Lợi	Phất	giúp	cho	ông	này	là	gì?	Ổng	
không	nghe	được	bài	 hồi	 hướng,	 chỉ	 cần	 chú	 tâm	 là	 [nghe]	 được,	 nhưng	ổng	
không	chú	tâm	được.	Ngài	Xá	Lợi	Phất	mới	hỏi	ổng	là	làm	những	việc	đó	(tại	vì	
biết	ổng	day	dứt	về	chuyện	giết	người	mà)	thì	tự	ý	mình	làm	hay	theo	lệnh	người	
khác?	Thì	ổng	nói	là	vua	sai	ổng	làm.	Ngài	Xá	Lợi	Phất	mới	nói	nếu	là	như	thế	thì	
đâu	có	lỗi	gì,	thưa	Cư	sĩ.	[Mới	đầu]	thì	ổng	hoang	mang,	bây	giờ	ổng	nghe	như	
vậy,	ổng	nghĩ	là	mình	không	có	lỗi	gì,	nên	lúc	đó	tâm	ổng	tĩnh	lặng	lại,	nghe	được	
bài	hồi	hướng	của	ngài	Xá	Lợi	Phất.	Lúc	đó	nhẫn	lực	được	khai	mở,	ổng	tiến	đến	
quả	Dự	lưu.	 

Tiến	đến	quả	Dự	lưu,	ngôn	ngữ	này	có	thể	là	quả	Dự	lưu	hoặc	là	Dự	lưu	
hướng.	Ở	đây	không	nói	rõ,	trong	Chú	Giải	cũng	có	nói	đó	là	Dự	lưu	hướng,	tức	là	
Sơ	quả	hướng.	Nhưng	dù	sao	Sơ	quả	hướng	thì	cũng	xong	rồi,	cũng	là	không	đọa	
đường	ác	rồi,	thì	tất	nhiên	khi	chết	cũng	chứng	được	Sơ	quả.	Tại	vì	trong	kinh	nói	
Sơ	quả	hướng,	thì	tối	đa	khi	người	đó	chết	sẽ	chứng	Sơ	quả.	Cho	nên	là	không	có	
lý	do	nào	nữa	hết,	quý	vị	thấy	ngon	chưa	ạ?	 

Cho	nên	đừng	tưởng	người	ta	ác	mà	mình	cho	họ	đọa	lạc.	Chưa!	Chưa	chết	
thì	vẫn	còn	cơ	hội.	Chỉ	có	kinh	Phật	mới	có	những	câu	chuyện	như	vậy.	Còn	mình	
học	Đạo	gia	hay	những	đạo	gì	đó	[thì]	chuyên	gia	[nói]	người	làm	ác	khi	chết	là	
đọa	không	à.	Điều	đó	chưa	hẳn!	Gặp	Phật	pháp	là	tuyệt	vời!	Cho	nên	Đức	Phật	
mới	nói	trong	nhiều	bộ	kinh,	như	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya,	Kinh	Đại	Bảo	tích	
v.v…	là	 ‘nước	trăm	dòng	sông	cùng	đổ	vào	biển	cả,	dù	nước	trăm	dòng	sông	có	
nhiều	vị	khác	nhau,	nhưng	khi	đổ	vào	biển	thì	chỉ	có	một	vị,	đó	là	vị	mặn.	Cũng	vậy,	
tất	cả	các	hạng	người	trên	Thế	gian,	với	nhiều	hành	nghiệp	khác	nhau,	nhưng	khi	



 
 

8 

vào	trong	giáo	pháp	của	Ta	thì	chỉ	có	một	vị,	đó	là	vị	giải	thoát’.	 

Người	này	ác	như	vậy	mà	vẫn	giải	thoát,	chứ	không	phải	như	người	ta	cứ	
hù	suốt.	Quý	vị	mới	phá	mấy	cái	thai	thì	bị	hù	đọa	Địa	ngục	rồi.	Trong	khi	đó	quý	
vị	thấy	nhiều	chuyện,	[như]	chuyện	ông	tướng	cướp	Vô	Não	giết	quá	trời	người,	
cuối	cùng	vẫn	chứng	quả	A-la-hán	đúng	không?	Còn	hôm	nay	gửi	cho	quý	vị	[bài	
về]	người	này,	giết	người	cỡ	đó,	[mà]	gặp	Phật	pháp	quay	đầu	tu	tích	tắc	thôi,	
cũng	chẳng	tu	lâu,	nghe	xong	một	bài	pháp	liền	tiến	đến	quả	Dự	lưu.	Sơ	quả	hay	
Sơ	quả	hướng	gì	thì	không	biết,	nhưng	ít	nhất	Sơ	quả	hướng	thì	cũng	xong	rồi,	
[chậm	nhất]	khi	chết	là	đắc	[được]	Sơ	quả. 

Trưởng	 lão	 (tức	 là	 ngài	 Xá	 Lợi	 Phất)	 ra	 về,	 ông	 tiễn	ngài	một	 đoạn	
đường.	Trên	đường	về	ông	bị	quỷ	Dạ-xoa	dưới	lốt	con	bò	cái	húc	chết.	Ông	
tái	sanh	vào	cõi	trời	Ðâu	Suất.	

Quý	vị	thấy	hay	không	ạ?	Có	tu	gì	không?	Không	tu	gì	hết!	Một	lần	nghe	
pháp	chút	xíu	trong	đời,	một	bài	hồi	hướng	của	ngài	Xá	Lợi	Phất,	một	bữa	cúng	
dường	cho	ngài	Xá	Lợi	Phất,	kết	quả	là	chứng	Sơ	quả	Dự	lưu,	sau	đó	tái	sanh	vào	
trời	Đâu	Suất.	Cho	nên	là	quá	tuyệt	vời!	Chỉ	có	Phật	pháp	mới	mang	lại	giá	trị	
như	vậy.	Hồi	xưa	mình	nghe	nói	không	có	tu	định	thì	không	thể	lên	các	tầng	trời	
cao,	chỉ	lên	đến	tầng	trời	Đao	Lợi.	Quý	vị	thấy	sai	không	ạ?	Rõ	ràng	ông	ấy	có	tu	
gì	đâu,	chỉ	nghe	chút	pháp	mà	đắc	Sơ	quả	Dự	lưu,	sau	đó	chết	thì	[sanh]	lên	trời	
Đâu	Suất.	Và	nghiệp	chết	là	bị	quỷ	Dạ-xoa	dưới	lốt	con	bò	cái	húc	chết.	Chứng	
quả	rồi	bị	húc	chết	vẫn	bình	thường,	chúng	ta	thấy	trong	kinh	rất	nhiều	[chuyện	
như	vậy].	Chúng	ta	thấy	quá	tuyệt	vời,	câu	chuyện	quá	hay	đúng	không	ạ? 

Các	Tỳ-kheo	bàn	tán	trong	Pháp	đường	về	tên	đao	phủ,	và	thắc	mắc	
không	biết	ông	ta	sanh	về	đâu.	Phật	đến,	nghe	thấy	liền	dạy:	

-	Các	Tỳ-kheo!	Ông	ta	sanh	lên	cõi	Trời	Ðâu	Suất.	Ông	ta	đã	được	đại	
thiện	tri	 thức	thuyết	pháp	cho,	nhờ	đó	ông	mở	mang	tri	kiến,	nên	được	
sanh	thiên.	

Xong,	Phật	nói	kệ:	

Người	đao	phủ	trong	thành,	



 
 

9 

	Nghe	những	lời	khéo	nói,	
	Ðược	nhẫn	và	sau	đó,	
	Lên	cõi	trời	hưởng	vui.	

Quý	vị	thấy	không	ạ?	Người	đao	phủ	trong	thành	nổi	tiếng	như	vậy,	nghe	
những	lời	khéo	nói	của	ngài	Xá	Lợi	Phất	[mà]	được	nhẫn	(đắc	nhẫn),	sau	đó	lên	
cõi	Trời	hưởng	vui.	Đắc	nhẫn	ở	đây,	người	ta	nói	có	thể	là	Nhẫn	lực	hay	Nhẫn	vị,	
nhưng	người	này	là	đắc	Sơ	quả	rồi.	Cho	nên	căn	cứ	vào	đây,	người	ta	có	thể	xếp	
Nhẫn	vị	vào	Sơ	quả.	Nhưng	Nhẫn	vị	không	thể	nào	xếp	vào	Sơ	quả	được,	Nhẫn	
vị	thấp	hơn	Sơ	quả. 

Các	Tỳ-kheo	vẫn	 còn	ngạc	nhiên,	hỏi	 tiếp.	 (Người	 ta	 cũng	không	 tin	
luôn.	Bình	thường	mà!	Mình	cũng	không	tin	nổi). 

-	Bạch	Thế	Tôn,	trong	lời	hồi	hướng	thật	ra	đâu	có	năng	lực	gì	ghê	
gớm.	Vả	lại,	người	này	đã	lầm	lỗi	rất	nhiều,	làm	sao	ông	ta	chứng	đạt	với	ít	
lời	như	thế?	(Quý	vị	thấy	không?	Các	vị	Tỳ-kheo	thắc	mắc,	ông	ấy	lầm	lỗi	cỡ	đó	
thì	làm	sao	nghe	lời	hồi	hướng	trong	bài	kệ	của	ngài	Xá	Lợi	Phất	thôi,	có	gì	ghê	
gớm	đâu	mà	ổng	chứng	đắc	được	như	thế?	Đức	Phật	giải	thích). 

Thế	Tôn	đáp:	

-	Các	Tỳ-kheo,	đừng	đo	lường	giáo	pháp	của	Ta	nhiều	hay	ít	lời.	Một	
câu	đầy	đủ	đạo	lý	vẫn	có	công	đức	siêu	việt.	

Và	Ngài	nói	Pháp	Cú:	

(100)	Dầu	nói	năng	ngàn	lời,	
	Nhưng	không	gì	lợi	ích	
	Tốt	hơn	một	câu	nghĩa	
	Nghe	xong,	được	tịnh	lạc.	

Bài	kệ	này	là	bản	dịch	của	Thiền	viện	Viên	Chiếu,	nên	khác	với	bản	dịch	
của	Hòa	thượng	Minh	Châu.	Hòa	thượng	Minh	Châu	dịch	là: 

“Dầu	nói	năng	ngàn	lời,	
	Không	nghĩa	đâu	ích	gì	



 
 

10 

	Tốt	hơn	nói	một	câu	
	Nghe	xong,	được	tịnh	lạc”. 

Trích	từ	VIII.	Phẩm	Ngàn	-	Tích	Truyện	Pháp	Cú	–	bản	dịch	của	Thiền	viện	
Viên	Chiếu). 

	Quý	vị	có	thể	tìm	ở	Chú	Giải	Kinh	Pháp	Cú.	Câu	chuyện	quá	hay	đúng	không	
ạ?	Cho	nên	đừng	khinh	thường	giáo	pháp	của	Đức	Thế	Tôn,	đừng	khinh	thường	
người	ta	dở,	tu	hay	lắm.	Cho	nên	học	[bài]	này,	ai	có	tạo	nghiệp	nhiều,	sâu	dày,	
nhớ	là	mình	vẫn	còn	quay	đầu	được,	chứ	không	phải	người	ta	hù	suốt	rồi	sợ.	Quý	
vị	nhớ	câu	chuyện	này	để	chia	sẻ	cho	mọi	người,	nói	rằng	chỉ	cần	quay	đầu	vẫn	
được.	Cho	nên	trong	Kinh	Đại	Bát	Niết	Bàn	có	câu	chuyện	một	người	đồ	tể	buông	
xuống	 đồ	 đao,	 lập	 tức	 thành	 Phật.	 Không	 phải	 thành	 Phật	 liền	 đâu,	 mà	 câu	
chuyện	đó	giống	như	câu	chuyện	này	nè.	Một	người	đao	phủ	như	vậy,	nhưng	chỉ	
cần	thay	đổi,	chỉ	cần	nghe	một	bài	kệ	thôi	cũng	thành	tựu,	tiến	đến	Sơ	quả	Dự	
lưu	và	sanh	vào	trời	Đâu	Suất.	Quý	vị	thấy	không?	Mình	tu	cả	đời	cũng	không	
bằng,	đó	là	do	mình	tu	dở.	Thứ	hai	là	mình	không	gặp	ngài	Xá	Lợi	Phất,	chứ	nếu	
gặp	cao	tăng	cỡ	đó	thì	ok.	Cho	nên	những	người	giảng	pháp	[bây	giờ]	làm	sao	
bằng	ngài	Xá	Lợi	Phất	được.	Nói	Phật,	Bồ-tát	tái	lai.	Làm	gì	có!	Nếu	mà	có	Phật,	
Bồ-tát	tái	lai	thì	phải	hơn	ngài	Xá	Lợi	Phất	chứ.	

 

Chúng	ta	tiếp	tục	vào	nền	tảng	thứ	hai.	Hôm	nay	cung	cấp	cho	quý	vị	câu	
chuyện	cực	hay,	sốc,	toàn	đi	ngược	với	tri	kiến	thế	gian.	Cho	nên	tri	kiến	của	Phật	
pháp	rất	tuyệt	vời,	vậy	mà	không	học	thì	thật	uổng	phí	cuộc	đời.	Chúng	ta	vào	
phần	tri	kiến	nhẹ	nhàng	của	ứng	nhân	xử	thế	thôi,	nhưng	đức	Phật	vẫn	dạy	hay	
hơn	những	bộ	của	thế	gian. 

Đức	Phật	Dạy	4	Loại	Bạn	Chân	Thật 

Đức	Phật	Dạy	Tích	Lũy	Tài	Sản 

(Trích	từ	-	31.	Kinh	Giáo	Thọ	Thi-Ca-La-Việt	–	Thuộc	Trường	Bộ	Kinh)	

Bữa	thứ	Bảy	vừa	rồi,	Thiện	Trang	đã	giới	thiệu	cách	nhận	diện	bốn	loại	bạn	
xấu	cũng	từ	kinh	này.	Thiện	Trang	nói	Thiện	Trang	chia	sẻ	một	lúc	thì	quý	vị	



 
 

11 

không	nhớ,	hôm	đó	đưa	ra,	Đức	Phật	chỉ	ra	hết,	thì	rất	nhiều	đồng	tu	hoan	hỉ,	
nói:	“A!	Bây	giờ	nhận	ra	được	ai	là	bạn	xấu	rồi”.	Ai	chưa	nghe	bộ	đó	thì	quý	vị	
chịu	khó	nghe,	vì	bộ	Kinh	Vô	Lượng	Thọ	Khoa	Chú	Tuyển	Giảng	phần	khúc	đầu	
Thiện	Trang	vẫn	giới	thiệu	giống	phần	này,	khúc	sau	mới	vô	[Khoa	Chú]	thôi,	
nên	chúng	ta	học	khúc	đầu	cũng	được.	Ai	theo	Nam	truyền,	không	thích	Kinh	Vô	
Lượng	Thọ	thì	học	khúc	đầu,	cứ	học	như	vậy	là	ok.	Còn	bây	giờ	chúng	ta	vào	
phần	nhận	biết	được	bạn	chân	thật	và	đức	Phật	dạy	tích	lũy	tài	sản	là	như	thế	
nào: 

Này	Gia	chủ	tử,	bốn	loại	bạn	này	phải	được	xem	là	bạn	chân	thật	(bây	
giờ	bạn	chân	thật	của	mình	là	ai,	chúng	ta	xem	xét):	(I)Người	bạn	giúp	đỡ	
phải	được	xem	là	bạn	chân	thật;	(II)người	bạn	chung	thủy	trong	khổ	cũng	
như	trong	vui	phải	được	xem	là	bạn	chân	thật;	(III)người	bạn	khuyên	điều	
lợi	 ích	 phải	 được	 xem	 là	 bạn	 chân	 thật;	 (IV)người	 bạn	 có	 lòng	 thương	
tưởng	phải	được	xem	là	bạn	chân	thật. 

Chúng	ta	thấy	chữ	trong	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya	hay	bị	lặp	lại,	mình	cứ	
nhớ	có	4	hạng	người	bạn	chân	thật,	đó	là:	(1)	Người	bạn	giúp	đỡ;	(2)	người	bạn	
chung	thủy	trong	khổ	cũng	như	trong	vui;	(3)	người	bạn	khuyên	điều	lợi	ích;	(4)	
người	bạn	có	lòng	thương	tưởng. 

	Có	một	điều	là	quý	vị	yên	tâm,	học	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya,	thì	mình	thắc	
mắc	thế	nào	là	người	bạn	nào	thì	Đức	Phật	giải	thích	luôn,	chứ	không	để	người	
ta	giải	thích	lung	tung,	lang	tang.	Còn	qua	kinh	điển	Đại	thừa	thì	không	có	giải	
thích,	nên	mấy	người	giảng	muốn	giải	thích	kiểu	gì	thì	giải	thích,	từ	đó	chia	năm	
sẻ	bảy,	càng	chia	càng	xa.	Cuối	cùng	đời	sau	y	theo	đó	tôn	làm	thầy,	rồi	một	hồi	
đi	xa	gốc	của	Đức	Phật,	chẳng	biết	điều	đó	Đức	Phật	đã	giải	thích	hết	trong	Kinh	
A	Hàm,	Kinh	Nikaya	rồi.	Giống	như	ở	đây,	chúng	ta	thấy	bốn	loại	bạn	này	Đức	
Phật	cũng	giải	thích	luôn. 

Này	Gia	chủ	tử,	có	bốn	trường	hợp,	(I)người	bạn	giúp	đỡ	phải	được	
xem	là	bạn	chân	thật	(dấu	hiệu	như	thế	nào?):	(1)Che	chở	cho	bạn	khi	bạn	
vô	ý	phóng	dật,	(2)che	chở	của	cải	cho	bạn	khi	bạn	vô	ý	phóng	dật,	(3)là	
chỗ	nương	tựa	cho	bạn	khi	bạn	sợ	hãi,	(4)khi	bạn	có	công	việc	sẽ	giúp	đỡ	
cho	bạn	của	cải	gấp	hai	lần	những	gì	bạn	thiếu.	Này	Gia	chủ	tử,	như	vậy	có	



 
 

12 

bốn	trường	hợp,	người	bạn	giúp	đỡ	phải	được	xem	là	người	bạn	chân	thật. 

Những	bài	kinh	như	thế	này	phải	[nghe]	từ	từ,	chậm	chậm,	nếu	quý	vị	ham	
đọc	nhanh	thì	đầu	óc	không	thể	[hiểu	được].	Ở	đây	Đức	Phật	nói	bốn	dấu	hiệu	
để	nhìn	coi	người	bạn	giúp	đỡ	mình,	bốn	dấu	hiệu	đó	là	gì?	

1.	‘Che	chở	cho	bạn	khi	bạn	vô	ý	phóng	dật’.	Tức	là	mình	làm	chuyện	gì	đó	
không	đúng,	vô	ý	phóng	dật,	ví	dụ	như	mình	ham	đi	chơi	gặp	chuyện	gì	đó	v.v…	
thì	bạn	tốt	sẽ	giúp	đỡ	mình,	không	cho	mình	làm	sai,	khuyên	mình	không	nên	
phóng	dật.	Kêu	bữa	nay	đi	chơi,	vô	quán	nhậu	hay	tửu	điếm	gì	tùm	lum	thì	họ	sẽ	
che	chở	cho	mình.	Hoặc	gặp	chuyện	gì	vô	ý	phóng	dật	(tùy	tiện)	[thì	họ	ngăn	
mình	lại]. 

2.	‘Che	chở	của	cải	cho	bạn	khi	bạn	vô	ý	phóng	dật’.	Ví	dụ	như	bữa	đó	quý	
vị	nhậu	say,	quý	vị	quên	lấy	xe	thì	người	bạn	đó	[sẽ]	lấy	xe	đưa	quý	vị	về,	[rồi]	
giữ	xe,	giữ	tài	sản	cho	quý	vị.	Hoặc	người	đó	che	chở	bảo	vệ	để	khỏi	rớt	điện	
thoại	v.v…	bảo	vệ	tài	sản	như	giữ	tiền	cho	quý	vị,	thì	đó	là	những	người	bạn	giúp	
đỡ. 

3.	‘Là	chỗ	nương	tựa	cho	bạn	khi	bạn	sợ	hãi’.	Tức	là	khi	mình	gặp	sợ	hãi	thì	
người	đó	là	chỗ	nương	tựa.	

4.	‘Khi	bạn	có	công	việc	sẽ	giúp	đỡ	cho	bạn	của	cải	gấp	hai	lần	những	gì	bạn	
thiếu’.	Quý	vị	thấy	không	ạ?	Khi	mình	khó	khăn	thì	người	ta	sẵn	sàng	giúp	đỡ	
gấp	hai	lần	những	gì	mình	thiếu,	đó	mới	gọi	là	người	bạn	tốt.	Chứ	còn	không,	đến	
lúc	khó	khăn	thì	họ	chạy	mất	tiêu,	thường	thường	nói	khéo	lắm,	nói	ngọt	lắm,	
đến	lúc	khó	khăn	thì	không	có	giúp.	Đức	Phật	nói	rất	chi	tiết,	rất	đầy	đủ.	Chứ	còn	
Đệ	Tử	Quy,	đố	quý	vị	tìm	ra	những	chi	tiết	này,	đâu	có	nói	đâu. 

Đó	là	người	bạn	thứ	nhất	là	bạn	giúp	đỡ. 

Này	Gia	chủ	tử,	có	bốn	trường	hợp,	(II)người	bạn	chung	thủy	trong	
khổ	cũng	như	trong	vui	phải	được	xem	là	người	bạn	chân	thật:	(1)Nói	cho	
bạn	biết	điều	bí	mật	của	mình;	(2)giữ	gìn	kín	điều	bí	mật	của	bạn;	(3)không	
bỏ	bạn	khi	bạn	gặp	khó	khăn;	(4)dám	hy	sinh	thân	mạng	vì	bạn.	Này	Gia	
chủ	tử,	như	vậy	có	bốn	trường	hợp,	người	bạn	chung	thủy	trong	khổ	cũng	



 
 

13 

như	trong	vui	phải	được	xem	là	người	bạn	chân	thật. 

Quý	vị	thấy	hay	không	ạ?	Có	bốn	điều: 

1.	‘Nói	cho	bạn	biết	điều	bí	mật	của	mình’.	Thời	nay	có	mấy	ai	nói	đâu,	giấu	
không	à.	Người	bạn	này	không	chung	thủy	trong	khổ	cũng	như	trong	vui	rồi.	 

2.	‘Giữ	gìn	kín	điều	bí	mật	của	bạn’.	Tức	là	mình	nói	điều	bí	mật	của	mình	
thì	người	ta	giữ	kín,	chứ	không	đi	nói	lung	tung	lang	tang.	 

3.	 ‘Không	bỏ	bạn	khi	bạn	gặp	khó	khăn’.	Khi	khó	khăn	thì	chạy	mất	dép.	
Giống	như	khi	có	những	chuyện	thị	phi	thì	họ	chạy	mất	tiêu. 

4.	‘Dám	hy	sinh	thân	mạng	vì	bạn’.	Phải	vậy	chứ,	[còn]	bạn	mình	bị	đánh	
mà	không	dám	đứng	ra	bảo	vệ,	thì	đó	không	phải	người	bạn	chung	thủy	trong	
khổ	cũng	như	trong	vui. 

Quý	vị	thấy	không	ạ?	Đức	Phật	dạy	quá	tuyệt	vời,	dạy	hay	quá	mà.	Cho	nên	
học	những	điều	này	thì	mình	nhìn	hết	được	cả	thế	gian	và	xuất	thế	gian.	Cho	nên	
Thiện	Trang	nói	trong	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya	hay	lắm,	chịu	học	đi,	học	thì	mới	
biết	được,	còn	nghe	người	ta	không	có	bằng	Phật	được	đâu. 

Này	Gia	chủ	tử,	có	bốn	trường	hợp,	(III)người	bạn	khuyên	điều	lợi	ích	
phải	được	xem	là	người	bạn	chân	thật:	(1)Ngăn	chận	bạn	không	làm	điều	
ác;	(2)khuyến	khích	bạn	làm	điều	thiện;	(3)cho	bạn	nghe	điều	bạn	chưa	
nghe;	(4)cho	bạn	biết	con	đường	lên	cõi	chư	Thiên.	Này	Gia	chủ	tử,	như	
vậy	có	bốn	trường	hợp,	người	bạn	khuyên	điều	lợi	ích	phải	được	xem	là	
người	bạn	chân	thật.	 

Tức	là	đối	với	hạng	người	thứ	ba	cũng	là	bạn	tốt,	mà	người	bạn	này	được		
Đức	Phật	nói	là	người	bạn	khuyên	đều	lợi	ích.	Dấu	hiệu	đó	là: 

1.	‘Ngăn	chặn	bạn	không	làm	điều	ác’.	Là	ngăn	chặn	mình	hoặc	là	những	
người	bạn	khác,	không	làm	điều	ác.	Tức	là	thấy	mình	làm	điều	ác	thì	người	ta	
chặn	lại,	người	ta	khuyên. 

2.	‘Khuyến	khích	bạn	làm	điều	thiện’.	Tức	là	khuyến	khích	làm	điều	thiện.	
Điều	này	dễ	đúng	không? 



 
 

14 

3.	 ‘Cho	bạn	nghe	điều	bạn	chưa	được	nghe’.	 [Tức	 là]	nói	cho	mình	nghe	
những	điều	mình	chưa	nghe,	như	Phật	pháp,	Chánh	pháp. 

4.	‘Cho	bạn	biết	con	đường	lên	cõi	chư	Thiên’.	Tức	là	dạy	cho	con	đường	
lên	chư	Thiên,	giải	thoát. 

Bây	giờ	đến	trường	hợp	thứ	tư,	người	bạn	thứ	tư: 

Này	Gia	chủ	tử,	có	bốn	trường	hợp,	(IV)người	bạn	thương	tưởng	phải	
được	xem	là	người	bạn	chân	thật	(có	bốn	dấu	hiệu):	(1)Không	hoan	hỷ	khi	
bạn	gặp	hoạn	nạn;	(2)hoan	hỷ	khi	bạn	gặp	may	mắn;	(3)ngăn	chận	những	
ai	nói	xấu	bạn;	(4)khuyến	khích	những	ai	tán	thán	bạn.	Này	Gia	chủ	tử,	như	
vậy	có	bốn	trường	hợp,	người	bạn	thương	tưởng	phải	được	xem	là	người	
bạn	chân	thật. 

Như	vậy	người	bạn	thương	tưởng	là	gì?	Người	bạn	thương	tưởng	có	bốn	
dấu	hiệu:	

1.	 ‘Không	hoan	hỷ	khi	bạn	gặp	hoạn	nạn’.	Là	họ	không	vui	khi	mình	gặp	
nạn.	Chứ	không	phải	thấy	mình	gặp	nạn	mà	họ	vui,	người	đó	là	người	xấu	rồi,	
không	phải	bạn	mình	đúng	không	ạ? 

2.	‘Hoan	hỷ	khi	bạn	gặp	may	mắn’.	Tức	là	không	có	ganh	tỵ	đúng	không	ạ? 

3.	‘Ngăn	chận	những	ai	nói	xấu	bạn’.	Tức	là	mình	bị	nói	xấu	thì	người	ta	
ngăn	chặn.	Quý	vị	có	làm	vậy	không?	Nhiều	khi	không	có	đúng	không?	Thôi	kệ	
nó,	nó	bị	nói	xấu	thì	kệ	nó. 

4.	‘Khuyến	khích	những	ai	tán	thán	bạn’.	 

Thấy	chưa	ạ?	Cho	nên	rõ	ràng,	từ	đó	mình	thấy	rõ	ai	thương	mình.	Quý	vị	
nghĩ	ai	thương	mình	thì	quý	vị	coi	giùm	bốn	điều	đó,	Đức	Phật	dạy	hết	rồi.	Cho	
nên	quá	tuyệt	vời!	Đúng	là	trí	tuệ	của	bậc	giác	ngộ,	Ngài	quá	tuyệt	vời,	không	có	
gì	hay	hơn	nữa.	Cho	nên	từ	khi	Thiện	Trang	[thâm	nhập]	vào	[Kinh]	A	Hàm	và	
[Kinh]	Nikaya	thì	Thiện	Trang	mê	luôn,	mê	tít	mắt.	Ngôn	ngữ	bây	giờ	gọi	là	mê	
tít	mắt,	bởi	vì	mình	quá	thích,	mình	thấy	hay	quá,	và	thực	hành	đâu	là	có	lợi	ích	
tới	đó.	Rất	tuyệt	vời!	Bây	giờ	khuyên	người	ta	nghe,	mà	có	một	số	người	chưa	



 
 

15 

tiếp	nhận	nhiều,	cho	nên	đó	cũng	là	một	điều	rất	đáng	tiếc. 

Thế	Tôn	thuyết	giảng	như	vậy. 

Thiện	thệ	thuyết	giảng	xong,	bậc	Ðạo	Sư	lại	giảng	thêm: 

Tức	là	đức	Phật	nói	một	bài	kệ:	

Bạn	sẵn	sàng	giúp	đỡ,	
	Bạn	chung	thủy	khổ	vui,	
	Bạn	khuyến	khích	lợi	ích,	
	Bạn	có	lòng	thương	tưởng.	

	Biết	rõ	bốn	bạn	này,	
	Người	trí	phục	vụ	họ,	
	Như	mẹ	đối	con	ruột.	
	Người	trí	giữ	giới	luật,	
	Sáng	như	lửa	đồi	cao.	

Tức	là	bốn	hạng	người:	1.	Hạng	người	bạn	sẵn	sàng	giúp	đỡ;	2.	Bạn	chung	
thủy	khổ	vui;	3.	Bạn	khuyến	khích	lợi	ích;	4.	Bạn	có	lòng	thương	tưởng.	Bốn	hạng	
người	này	mình	cố	gắng	phục	vụ	tốt,	bởi	vì	sao?	Vì	phải	như	mẹ	đối	với	con	ruột	
của	mình,	mình	nên	nhớ,	vì	đó	là	những	điểm	nương	tựa	của	cuộc	đời	mình,	gần	
những	người	tốt	thì	mình	sẽ	được	tốt.	Còn	nếu	mình	gần	bạn	ác,	bạn	xấu	thì	nhớ	
coi	lại	bài	trước,	bài	thứ	Bảy	vừa	rồi	để	coi	bạn	nào	xấu	thì	mình	phải	cẩn	thận.	
Đức	Phật	nói	thẳng	luôn,	là	không	chơi	với	người	xấu.	Nên	nhớ	vậy!	Có	bài	kệ	
chúng	ta	học	rồi	đúng	không?	‘Thân	cận	người	hạ	liệt,	rồi	sẽ	thành	hạ	liệt.	Những	
ai	hạnh	phúc	thay,	thân	cận	người	hiền	thiện’.	Quý	vị	thấy	có	bài	về	năm	đức	tin,	
Đức	Phật	dạy	rõ	lắm. 

Ở	đây	đức	Phật	dạy	tích	lũy	tài	sản	nữa,	Thiện	Trang	đánh	chữ	đỏ: 

Người	tích	trữ	tài	sản,	
	Như	cử	chỉ	con	ong.	

	Tài	sản	được	chồng	chất,	
	Như	ụ	mối	đùn	cao,	
	Người	cư	xử	như	vậy,	



 
 

16 

	Chất	chứa	các	tài	sản,	
	Vừa	đủ	để	lợi	ích	

	Cho	chính	gia	đình	mình. 

Tức	là	ngược	lại	với	các	đồng	tu	Tịnh	Độ,	học	với	Hòa	thượng	thì	ngài	bảo	
xả	hết.	Nhưng	quý	vị	thấy,	chúng	ta	đã	học	mấy	bài	kinh	rồi,	đức	Phật	luôn	luôn	
khuyên	là	tích	lũy	tài	sản	đúng	không?	‘Người	tích	trữ	tài	sản;	Như	cử	chỉ	con	
ong’	thì	‘Tài	sản	được	chồng	chất;	Như	ụ	mối	đùn	cao’,	càng	ngày	càng	nhiều	lên.	
‘Chất	chứa	các	tài	sản;	Vừa	đủ	để	lợi	ích;	Cho	chính	gia	đình	mình’.	Mình	có	tiền	
rồi	thì	mới	làm	lợi	ích	cho	gia	đình	mình	được	chứ.	Tu	hành	kiểu	gì	mà	càng	ngày	
càng	nghèo	xơ	nghèo	xác,	rồi	gia	đình	sợ	mình	luôn.	Đó	là	tu	sai	rồi.	Thấy	trong	
Kinh	A	Hàm	và	Nikaya	là	biết	đồng	tu	Tịnh	Độ	mình	đa	phần	tu	sai	rồi. 

Tài	sản	cần	chia	bốn	
	Ðể	kết	hợp	bạn	bè:	

	Một	phần	mình	an	hưởng,	
	Hai	phần	dành	công	việc,	
	Phần	tư,	phần	để	dành,	

	Phòng	khó	khăn	hoạn	nạn.	

Quý	vị	thấy	hay	không	ạ?	Nội	dung	này	giống	như	bài	Kinh	A	Hàm	đợt	trước	
mình	học.	Tức	là	chia	tài	sản	ra	làm	bốn	phần:	Một	phần	mình	an	hưởng,	là	xài	
thoải	mái	(1/4	đó	là	25%).	Còn	hai	phần	tức	là	50%,	đầu	tư	lại	cho	công	việc.	
1/4	còn	lại	là	để	dành,	tích	trữ	đi,	phòng	khi	khó	khăn	hoạn	nạn.	Chứ	không	xả	
hết	rồi	khi	gặp	khó	khăn	chẳng	biết	đường	nào.	Quý	vị	thấy	không	ạ?	Kinh	A	Hàm	
hay	Kinh	Nikaya	vẫn	như	vậy	thôi,	vẫn	giống	nhau.	Đoạn	này	thiếu	chi	tiết	như	
bên	Kinh	A	Hàm,	bữa	chúng	ta	đã	học	rồi,	Kinh	A	Hàm	chi	tiết	hơn	đúng	không	
ạ?	Đó	là	Đức	Phật	nói:	Nếu	ai	làm	như	thế	thì	đời	này	được	an	vui,	đời	sau	sinh	
cõi	Trời.	Quá	tuyệt	vời!	Còn	bên	Đạo	gia	nói	là	tích	trữ	nhiều	vô	là	bị	ghét,	quỷ	
ghét	rồi	người	ghét….	 

Trong	khi	đó	Đức	Phật	dạy	ở	đây,	đầu	tiên	là	mình	tích	trữ	như	vậy,	mình	
giàu	có	thì	mình	mới	giúp	được	gia	đình	mình,	sau	đó	mình	giúp	cho	bạn	bè,	giúp	
cho	mọi	người	nữa.	Và	Đức	Phật	cho	phép	mình	hưởng	thụ	rất	nhiều,	đó	là	25%.	
Còn	bên	bài	 kinh	 kia	 chúng	 ta	 học	 rồi,	 là	 được	 xài	 thoải	mái	 (25%),	 cứ	 sắm	



 
 

17 

giường,	sắm	bàn	ghế,	nhà	cửa	tạo	dựng	thoải	mái.	50%	đầu	tư	vào	cho	công	việc	
để	phát	triển	cho	giàu	thêm	hơn.	Rồi	còn	lại	1/4	là	tích	trữ.	Nếu	ai	muốn	bố	thí,	
cúng	dường	thì	cứ	đem	phần	xài	nhín	lại	một	chút,	rồi	phần	tích	trữ	nhín	lại	một	
chút	đem	bố	thí	cúng	dường,	thì	đó	là	ok.	Đúng	chưa.	ạ?	Và	làm	như	vậy	thì	đời	
này	được	an	vui,	đời	sau	lên	cõi	Trời,	có	khó	gì	đâu.	Tu	gì	mà	căng	quá,	xả	hết	rồi	
nghèo	xơ	nghèo	xác. 

Cho	nên	là	Thiện	Trang	mong	quý	vị	hãy	học	theo	Phật,	chỉ	có	Phật	mới	trí	
tuệ.	Mà	quý	vị	nghĩ	đúng	không?	Đúng	mà!	Vì	sao?	Vì	chính	những	điều	này,	quý	
vị	học	Phật	thì	người	ta	mới	thấy	đáng	để	học.	Còn	không,	quý	vị	học	Phật	càng	
ngày	càng	nghèo	xơ	nghèo	xác,	thiên	hạ	nhìn	quý	vị	người	ta	né,	sợ,	chạy	luôn.	
Người	học	Phật	càng	ngày	càng	nghèo,	càng	ngày	càng	xấu,	càng	tệ,	gia	đình	suy	
sụp,	thì	làm	sao	người	ta	dám	học	Phật.	Cho	nên	nói	mình	học	Phật	như	vậy	là	
mình	tạo	ra	hình	tượng	xấu	về	Phật	pháp,	thì	mình	đang	đi	vào	con	đường	ác	đó,	
đúng	không?	Mình	tạo	ác	nghiệp	đó. 

Cho	nên	hãy	học	lại	A	Hàm	và	Nikaya	đi!	Để	thấy	rằng	Đức	Phật	dạy	dùng	
tài	sản	như	vậy.	Thật	ra	những	bài	này	Thiện	Trang	đã	trích	đây	là	lần	thứ	ba	rồi	
đó,	còn	nữa,	chưa	hết	đâu,	Đức	Phật	dạy	nhiều	 lắm.	Mà	tu	thì	Đức	Phật	cũng	
khuyên	là	tu	sướng	chứ	đâu	có	tu	khổ	đâu.	Bài	thứ	Bảy	vừa	rồi	nói	có	bốn	loại	
tu:	1.	Tu	khổ	đắc	khó;	2.	Tu	khổ	đắc	dễ;	3.	Tu	sướng	đắc	khó;	4.	Tu	sướng	đắc	dễ.	
Đức	Phật	khuyên	là	hãy	tu	như	Tôn	giả	Thi	Ba	La	(Thi	Bà	La)	tức	là	Sivali,	là	tu	
sướng	đắc	dễ.	Còn	có	nhiều	bài	kinh	nữa,	vì	một	vấn	đề	Đức	Phật	nói	trong	nhiều	
bài	kinh	chứ	không	phải	một	bài	kinh	đâu.	Đoạn	này	rồi	đoạn	kia,	kinh	này	kinh	
kia. 

Đức	Phật	cũng	khuyên	là	hãy	tu	làm	sao	cho	sướng,	chứ	không	có	lấy	khổ	
làm	thầy	đâu.	Không	phải	tu	kiểu	ráng	khổ	hạnh	đâu,	rồi	cuối	cùng	ép	xác.	Tu	
như	vậy	thì	làm	sao	quý	vị	làm	tấm	gương	tốt	cho	xã	hội	được.	Rồi	tu	càng	ngày	
càng	dốt	đi	thì	 làm	sao	được,	tu	 là	phải	sáng	suốt	 lên.	Cho	nên	Đức	Phật	nói:	
trước	hãy	học	nghề	giỏi,	nghề	khéo,	học	cho	giỏi,	rồi	sau	đó	đi	tìm	công	việc	làm	
cho	ngon	lành.	Được	chưa? 

	Cho	nên	bây	giờ	thật	ra	ở	Việt	Nam	thôi,	quý	vị	thấy	những	người	tu	theo	
Phật	giáo	Nam	truyền,	họ	làm	đúng	theo	những	điều	này,	họ	càng	ngày	càng	giàu	



 
 

18 

lên,	càng	ngày	càng	sướng	lên,	mặt	mày	hoan	hỷ	vui	vẻ,	đi	đâu	cũng	thấy.	Còn	
mình	tu	Tịnh	Độ,	mình	nói	một	đời	vãng	sanh	chấm	dứt	luân	hồi.	Mà	khổ	đời!	
Chẳng	thấy	vãng	sanh	chấm	dứt	luân	hồi	đâu	mà	khổ	quá	trời,	rồi	mặt	mày	nhăn	
nheo,	nghèo	đi,	bệnh	cũng	không	dám	chữa	nữa,	v.v….	Tu	như	thế	có	đúng	Chánh	
pháp	hay	không?	Hoàn	toàn	ngược	với	Chánh	pháp	Như	Lai.	Chánh	pháp	Như	
Lai	dạy	[mà	làm]	ngược	hết	đúng	không?	Cho	nên	là	hãy	học	kinh	Tiểu	thừa,	còn	
không	thể	nào	dùng	Nho,	Đạo	thay	thế	được	đâu.	Không	được!	Những	người	đề	
xướng	như	thế	là	họ	đề	xướng	sai. 

	 Thiện	Trang	làm	bảng	tóm	tắt	cho	quý	vị	dễ	nhớ: 

Tóm	Tắt	về	4	Hạng	Bạn	Tốt	Trong	Kinh	Giáo	Thọ	Thi-Ca-La-Việt	
TT	 Loại	Bạn	 Dấu	hiệu	

1	 Bạn	sẵn	sàng	giúp	đỡ	

(1)Che	chở	cho	bạn	khi	bạn	vô	ý	phóng	dật	
(2)Che	chở	của	cải	cho	bạn	khi	bạn	vô	ý	phóng	

dật	
(3)Là	chỗ	nương	tựa	cho	bạn	khi	bạn	sợ	hãi	
(4)Khi	bạn	có	công	việc	sẽ	giúp	đỡ	cho	bạn	của	
cải	gấp	hai	lần	những	gì	bạn	thiếu.	(Quý	vị	thấy	
không?	Cho	gấp	đôi	luôn,	chứ	không	phải	lúc	
mình	khó	khăn,	không	ai	cho	tiền.	Trốn	hết,	nói	

ngọt	lắm	mà	chạy	mất	tiêu).	

2	
Bạn	chung	thủy	khổ	

vui	

(1)Nói	cho	bạn	biết	điều	bí	mật	của	mình.	
(Không	có	giấu).	

(2)Giữ	gìn	kín	điều	bí	mật	của	bạn	
(3)Không	bỏ	bạn	khi	bạn	gặp	khó	khăn	
(4)Dám	hy	sinh	thân	mạng	vì	bạn.	

3	
Bạn	khuyến	khích	lợi	

ích	

(1)Ngăn	chận	bạn	không	làm	điều	ác	
(2)Khuyến	khích	bạn	làm	điều	thiện	
(3)Cho	bạn	nghe	điều	bạn	chưa	nghe.	

(4)Cho	bạn	biết	con	đường	lên	cõi	chư	Thiên.	
4	 Bạn	có	lòng	thương	 (1)Không	hoan	hỷ	khi	bạn	gặp	hoạn	nạn	



 
 

19 

tưởng	 (2)Hoan	hỷ	khi	bạn	gặp	may	mắn	
(3)Ngăn	chận	những	ai	nói	xấu	bạn.	

(4)Khuyến	khích	những	ai	tán	thán	bạn.	

	

	 Thật	ra	quý	vị	để	ý,	nếu	quý	vị	làm	tốt	người	bạn	như	vậy	thì	giới	thiệu	Phật	
pháp	cho	người	ta	thì	người	ta	tin.	Còn	mình	nói	xạo	quá,	mình	nói	ngược,	mình	
toàn	chèn	ép,	đè	ép	người	ta	không	thì	làm	sao	người	ta	tin	được,	đúng	không?	
Cho	nên	ngay	trong	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya	đã	là	Đại	thừa	rồi,	mà	còn	đặt	tên	
Đại	thừa	cho	những	kinh	kia	làm	chi	nữa.	Cho	nên	Thiện	Trang	nói	Kinh	A	Hàm,	
Kinh	Nikaya	đủ	rồi,	ôm	giùm	5	bộ	Kinh	Nikaya,	4	bộ	A	Hàm,	học	cho	tốt	vào.	Rồi	
quý	vị	học	Đại	thừa,	quý	vị	tu	bất	cứ	Pháp	môn	nào	đều	có	thành	tựu	lớn,	bởi	vì	
sao?	Quý	vị	làm	tốt	con	đường	nhân	thiên	rồi,	làm	được	nhân	thiên	mới	tốt.	Cho	
nên	bên	Tịnh	Độ	nói:	“Làm	người	chưa	tốt	thì	làm	sao	làm	Phật?”	Xin	lỗi!	Quý	vị	
làm	người	chưa	tốt	đó,	tại	vì	sao?	Quý	vị	không	học	nền	tảng	A	Hàm	và	Nikaya	là	
quý	vị	làm	người	sai	rồi.	Tiêu	chuẩn	quý	vị	nói	làm	người	đó	là	làm	theo	ngoại	
đạo,	không	phải	làm	theo	Phật	giáo.	Vì	quý	vị	làm	theo	Cảm	Ứng	Thiên,	Đệ	Tử	
Quy,	đó	 là	ngoại	đạo,	không	phải	của	Phật	giáo.	Vậy	 thì	 tiêu	chuẩn	đó	 là	 tiêu	
chuẩn	của	ngoại	đạo,	mai	mốt	quý	vị	đi	về	ngoại	đạo	tiếp.	 

	 Cho	nên	Thiện	Trang	nói	rất	mạnh	về	vấn	đề	này,	hy	vọng	mọi	người	sẽ	vào	
đây	nghe.	Có	những	người	vào	đây	nghe	để	chửi,	thì	quý	vị	chuẩn	bị	chửi	đi,	sẵn	
sàng	nghe	quý	vị	chửi.	Nhưng	nãy	giờ	nghe	thì	chắc	không	chửi	được	đúng	không	
ạ?	Đức	Phật	nói	hay	quá	thì	làm	sao	chửi	được.	Hãy	tin	[và]	giác	ngộ	đi.	Cảm	ơn	
quý	vị	đã	theo	dõi	dù	quý	vị	muốn	làm	gì. 

Chúng	ta	đã	học	xong,	như	vậy	về	chép	lại,	ghi	nhớ	giùm.	Về	dạy	cho	con	
mình	dấu	hiệu	bạn	xấu,	có	bốn	hạng	bạn	xấu,	dấu	hiệu	bạn	tốt,	có	bốn	hạng	bạn	
tốt.	Tức	là	không	yêu	cầu	được	hết	bốn	điều	đó,	nhưng	một	trong	bốn	điều	là	
được,	mỗi	điều	là	có	bốn	[tiêu	chuẩn],	4x4=16.	Ai	làm	được	16	[tiêu	chuẩn]	theo	
hình	thức	bạn	tốt	thì	đó	tuyệt	vời,	nên	thân	cận	trọn	đời.	Nếu	ai	làm	16	điều	này	
theo	chiều	hướng	xấu	thì	ta	nên	tránh	xa,	đừng	tới	la	cà,	né	luôn.	32	điều	để	chốt	
được	thân	cận	bạn	lành	và	tránh	xa	bạn	ác,	đó	là	điều	đơn	giản	mà	Kinh	Giáo	Thọ	



 
 

20 

Thi	Ca	La	Việt	nói.	Kinh	đó	có	phải	là	kinh	Tiểu	thừa	không?	Có	đáng	học	không?	
Không	học	làm	sao	biết	được,	phải	nghe	thì	mới	so	sánh	được	đúng	không	ạ? 

Chúc	mừng	quý	vị	đã	được	nghe	những	bài	 tuyệt	vời,	 tinh	hoa,	 tinh	tuý	
trong	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya	nãy	giờ.		

	

Bây	giờ	chúng	ta	vào	phần	thứ	ba,	bắt	đầu	vào	tu	tập.	[Nãy	giờ]	là	phần	
chuyện	kể	và	chuyện	giáo	thọ	nhân	thiên,	bây	giờ	chúng	ta	vào	tu	tập	để	giải	
thoát: 

Thành	Tựu	7	Pháp	Để	Không	Bị	Ma	Ba-Tuần	Phá	Hoại	Được	

(Theo	Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm)	

Đây	là	lần	thứ	ba	Thiện	Trang	giới	thiệu	pháp	để	không	bị	ma	Ba-Tuần	có	
thể	hại	được.	Lần	thứ	nhất	là	giới	thiệu	với	quý	vị	tu	Thiền	chỉ,	từ	Sơ	thiền	trở	
lên.	Lần	thứ	hai	là	hãy	tu	đến	địa	vị	Tùy	tín	hành	trở	đi,	Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	
hành,	rồi	đến	Tu-đà-hoàn.	Tu	từ	Tùy	tín	hành	trở	lên	là	ok,	đó	là	tu	Thiền	quán.	
Còn	Thiền	chỉ	là	từ	Sơ	thiền	trở	lên	thì	đức	Phật	nói	là	mù	mắt	ác	ma,	vượt	qua	
lưới	ma.	Vì	ma	vương	là	ở	tầng	trời	thứ	sáu,	tâm	quý	vị	đắc	Sơ	thiền	là	ở	tầng	
trời	thứ	bảy	trở	lên,	thì	ma	không	làm	gì	được.	Còn	Tùy	tín	hành	là	vào	địa	vị	
tâm	không	thoái	chuyển	nữa,	thì	cũng	yên	tâm,	ma	không	lay	động	được.	Hôm	
nay	giới	thiệu	bảy	pháp	nữa.	Vẫn	còn	một	bài	nữa,	Thiện	Trang	nhớ	còn	một	bài	
nữa	có	cách	khác	để	vượt	khỏi	lưới	ma	Ba-Tuần.	Nhưng	chúng	ta	cứ	nghe	ba	bài	
này	là	đầy	đủ	rồi. 

Tôi	nghe	như	vầy:	Một	thời,	Đức	Phật	ở	trong	vườn	Cấp	Cô	Độc,	rừng	
cây	Kỳ	Đà,	nước	Xá-vệ.	

Bấy	giờ,	Thế	Tôn	bảo	các	Tỳ-kheo:	

“Thánh	vương	cai	trị	nước	xa	xôi,	nếu	thành	tựu	bảy	pháp,	sẽ	không	
bị	kẻ	thù,	giặc	cướp	chiếm	giữ.	(Quý	vị	thấy	không	ạ?	Kinh	A	Hàm	hay	Kinh	
Nikaya	có	điều	hay,	đầu	tiên	trước	khi	nói	về	tu	tập,	thì	Đức	Phật	đưa	ra	ví	dụ	
cũng	thực	tế,	là	Thánh	vương	cai	trị	nước	xa	xôi	là	vùng	biên	ải,	vùng	biên	giới	



 
 

21 

thì	bây	giờ	làm	sao	không	bị	giặc	chiếm	giữ.	Đức	Phật	có	dạy	luôn,	pháp	thế	gian	
cũng	có	trong	đó.	Đức	Phật	đưa	ra	rồi	mới	nói	về	tu	tập.	Đưa	ra	bảy	pháp,	nếu	
làm	được	thì	vùng	biên	ải	(vùng	biên	cương)	không	bị	xâm	chiếm). 

Những	gì	là	bảy?	(1)Thành	quách	ấy	rất	cao,	được	sửa	sang	tề	chỉnh.	
Đó	gọi	là	vị	vua	kia	thành	tựu	pháp	thứ	nhất	(hồi	xưa	xây	thành	cho	cao	lên	
và	được	sửa	sang	tề	chỉnh,	ngon	lành,	thì	quân	địch	không	tấn	công	mình	được).	
Lại	nữa,	(2)cổng	thành	kia	chắc	chắn.	Đó	gọi	là	thành	kia	thành	tựu	pháp	
thứ	hai	(làm	cổng	thành	cho	chắc,	vì	thời	xưa	mà).	Lại	nữa,	(3)ngoài	thành	kia	
có	hào	rất	sâu	rộng.	Đó	gọi	là	thành	kia	thành	tựu	pháp	thứ	ba	(yếu	tố	thứ	
ba	là	ở	ngoài	thành	phải	đào	hào	cho	sâu	rộng.	Quý	vị	thấy	Đức	Phật	dạy	pháp	
nhân	gian	cũng	ok	đúng	không?).	Lại	nữa,	(4)trong	thành	kia	nhiều	thóc	gạo,	
kho	lẫm	chứa	đầy	ắp.	Đó	gọi	là	thành	kia	thành	tựu	pháp	thứ	tư	(Đức	Phật	
bảo	dự	trữ	lương	thực	trong	đó,	lỡ	bị	bay	thành	thì	cũng	ok,	không	có	vấn	đề).	
Lại	nữa,	(5)thành	kia	nhiều	củi,	cỏ.	Đó	gọi	là	thành	kia	thành	tựu	pháp	thứ	
năm	(thành	tựu	nhiều	củi,	cỏ	thì	yên	tâm,	trong	đó	mới	nuôi	ăn	được).	Lại	nữa,	
(6)thành	kia	nhiều	cụ	khí,	gậy	gộc,	đầy	đủ	các	chiến	cụ	(tức	là	hãy	đầy	đủ	các	
vũ	khí,	phải	có	vũ	khí,	chứ	thành	không	có	vũ	khí	thì	không	được.	Quý	vị	thấy	
Đức	Phật	đâu	phá	hoại	pháp	thế	gian,	Đức	Phật	nói	bình	thường	thôi,	bảo	vệ	
thành	thì	phải	có	vũ	khí).	Đó	gọi	là	thành	kia	thành	tựu	pháp	thứ	sáu.	Lại	
nữa,	 (7)chủ	 thành	kia	rất	 thông	minh,	 tài	 cao,	dự	biết	 tình	người,	đáng	
dùng	roi	thì	dùng	roi,	đáng	sửa	trị	thì	sửa	trị.	Đó	gọi	là	thành	kia	thành	tựu	
pháp	thứ	bảy,	cảnh	ngoài	không	thể	đến	xâm	chiếm	(yếu	tố	thứ	bảy	là	chủ	
thành	kia	phải	thông	minh,	phải	tài	cao,	dự	biết	tình	người,	đáng	dùng	roi	thì	
dùng	roi,	đáng	sửa	trị	thì	sửa	trị.	Chứ	chủ	thành	nhu	nhược	quá	thì	cũng	không	
được,	đôi	khi	phải	mạnh,	người	chủ	thành	lúc	thì	thế	này,	lúc	phải	thế	kia).	Đó	
gọi	là,	này	các	Tỳ-kheo,	chủ	nước	thành	kia	thành	tựu	bảy	pháp,	nên	người	
ngoài	không	thể	tiếp	cận	quấy	nhiễu.	 

Đức	Phật	dạy	hay	lắm,	tất	nhiên	quý	vị	không	quan	tâm	điều	đó	lắm,	tại	vì	
chúng	ta	không	làm	chiến	sự.	Đức	Phật	cũng	dạy	luôn	cho	vua,	nhưng	bây	giờ	
chúng	ta	tu	tập	mà,	ở	đây	đưa	ra	bảy	pháp	cho	quý	vị	liên	hệ,	cho	dễ	nhớ	thôi. 

Ở	đây,	Tỳ-kheo	cũng	lại	như	vậy,	nếu	thành	tựu	bảy	pháp	thì	tệ	ma	



 
 

22 

Ba-tuần	không	thể	tùy	tiện	được.	Những	gì	là	bảy?	(Ở	đây	đang	dạy	cho	chư	
vị	Tỳ-kheo,	cũng	là	nói	người	tu.	Muốn	thành	tựu	bảy	pháp	thì	tệ	ma	Ba-Tuần	
không	thể	tùy	tiện	được.	Ma	vương	Ba-Tuần	này	ở	tầng	trời	thứ	sáu).	Ở	đây,	Tỳ-
kheo	(1)thành	tựu	giới	luật,	đầy	đủ	oai	nghi,	phạm	luật	nhỏ	còn	sợ	huống	
gì	là	lớn	(tức	là	đầu	tiên	mình	ráng	giữ	giới	luật,	ngay	cả	giới	nhỏ	mình	cũng	
ráng	giữ.	Mình	sợ	phạm	[giới	nhỏ],	huống	hồ	chi	giới	lớn.	Đó	là	yếu	tố	thứ	nhất	
để	mình	không	bị	tệ	ma	Ba-Tuần	tùy	tiện	phá	hoại).	Đó	gọi	là	Tỳ-kheo	thành	
tựu	pháp	thứ	nhất	này,	tệ	ác	ma	không	thể	tùy	tiện	được.	Giống	như	thành	
kia	cao	rộng,	rất	nghiêm	nhặt,	không	thể	phá	hoại.	(Đức	Phật	lấy	ví	dụ,	 là	
mình	làm	tốt	Giới	luật	thì	giống	như	thành	cao	rộng,	nghiêm	ngặt,	nên	không	thể	
phá	hoại	được.	Đức	Phật	dạy	ví	dụ	rất	dễ	hiểu). 

Lại	nữa,	này	Tỳ-kheo,	(2)khi	mắt	thấy	sắc	không	khởi	tưởng	đắm,	
cũng	không	khởi	niệm,	Nhãn	căn	đầy	đủ,	thủ	hộ	Nhãn	căn	không	để	khuyết	
thủng,	rò	rỉ;	Tai	nghe	tiếng,	mũi	ngửi	mùi,	lưỡi	nếm	vị,	thân	xúc	chạm,	ý	
đối	với	pháp	cũng	lại	như	vậy,	cũng	không	khởi	tưởng,	đầy	đủ	ý	căn,	mà	
không	loạn	tưởng,	thủ	hộ	đầy	đủ	ý	căn.	Đó	gọi	là	Tỳ-kheo	thành	tựu	pháp	
thứ	hai	này,	tệ	ma	Ba-tuần	không	thể	tùy	tiện;	như	thành	quách	kia	cửa	
ngõ	chắc	chắn. 

Cửa	ngõ	của	chúng	ta	là	gì?	Cửa	thành	của	người	tu	tập	là:	Mắt,	tai,	mũi,	
lưỡi,	thân,	ý.	Đức	Phật	nói	là	cứ	thấy	cái	gì	thì	đừng	có	đắm	nhiễm	vào	đó	là	được.	
Mắt	thấy	sắc	thì	đừng	có	đắm	nhiễm,	đừng	có	chạy	vô,	không	khởi	niệm;	tai	nghe	
tiếng	âm	thanh	hay,	âm	thanh	dở	gì	đó	cũng	đừng	có	để	[tâm];	rồi	mũi	cũng	vậy,	
ngửi	mùi	hôi	hay	thơm	gì	cũng	kệ;	rồi	thân	xúc	chạm	thì	cũng	ráng	đừng	để	đắm	
nhiễm	trong	đó;	rồi	ý	bị	đắm	nhiễm,	người	ta	chửi	một	cái	là	mình	tức	lên,	rồi	
mình	ôm	câu	chửi	đó	miết,	đó	là	đắm	nhiễm.	Hoặc	là	người	ta	khen	một	điều	gì	
đó	là	mình	nhớ	hoài,	mình	cứ	niệm	niệm	khen,	thì	đó	là	đắm	nhiễm.	Hoặc	mình	
nhớ	chuyện	gì	đó	rồi	cứ	niệm	niệm	suốt,	nghĩ	hoài,	thì	đó	là	đắm	nhiễm.	Nếu	
mình	không	đắm	nhiễm	đó	thì	tệ	ma	Ba-Tuần	(tức	là	ác	ma	Ba-Tuần)	không	có	
làm	gì	được.	 

Đó	là	hai	điều,	giống	như	cửa	thành	chắc	chắn	rồi,	cửa	thành	của	chúng	ta	
là	sáu	căn.	Còn	thành	xây	chắc,	đó	là	Giới	luật.	Quý	vị	thấy	hay	không	ạ?	Đức	Phật	



 
 

23 

lấy	ví	dụ	quá	tuyệt	vời. 

Lại	nữa,	Tỳ-kheo	 (3)nghe	nhiều	không	quên,	 thường	nhớ	nghĩ	 tư	
duy	 chánh	pháp	đạo	giáo,	những	pháp	đã	nghe	qua	 trước	kia	 thảy	đều	
thông	suốt.	Đó	gọi	là	Tỳ-kheo	thành	tựu	pháp	thứ	ba	này,	tệ	ma	Ba-tuần	
không	thể	tùy	tiện;	như	bên	ngoài	thành	quách	kia	có	hào	rất	sâu	và	rộng.	

Hào	của	mình	để	chống	giặc	là	gì?	Đó	là	phải	nghe	nhiều,	phải	đa	văn,	chứ	
không	phải	dốt	mà	tu	được	đâu,	thời	nay	người	ta	đề	xướng	ngược	đó.	Quý	vị	
thấy	tất	cả	các	kinh,	đức	Phật	đều	khuyên	là	đa	văn.	Đa	văn	thì	mới	được,	đa	văn	
rồi	mà	còn	phải	nhớ	nữa.	Nghe	nhiều	tức	là	đa	văn,	còn	thường	nhớ	nghĩ	tư	duy	
Chánh	pháp	đạo	giáo,	những	pháp	đã	nghe	qua	trước	kia	thảy	đều	thông	suốt.	
Cho	nên	mấy	người	đa	văn	thì	người	ta	được	cái	hào	này,	hào	chống	giặc	ma	Ba-
Tuần.	Mà	mình	lại	nói	là	‘tôi	sợ	mấy	người	đa	văn’,	đó	là	nói	ngược.	Thời	nay	
người	ta	toàn	nói	ngược	không	[thôi].	Đa	văn	là	giống	như	cái	hào	để	chống	giặc	
ngoại	 thành	xâm	nhập	vào	 thành.	Nghe	mà	nghe	phải	hiểu,	nhớ,	nghe	không	
quên,	rồi	thường	tư	duy	thông	suốt	thì	ok.	Đó	cũng	là	một	biện	pháp	để	chống	tệ	
ma	Ba-Tuần.	Ở	đây	không	nói	chống	gì,	thật	ra	ngôn	ngữ	của	Phật	là	không	để	
người	ta	hại	thôi,	chứ	không	có	chống	gì	đâu.	Đức	Phật	từ	bi	lắm,	Đức	Phật	không	
có	hù	dọa	bắt	ma	vương	Ba-tuần	đâu,	quý	vị	thấy	trong	kinh,	Đức	Phật	không	có	
làm	gì	đâu.	[Ma	Ba-tuần]	tới	phá	chút,	không	được	thì	tự	bỏ	đi	thôi. 

Lại	nữa,	Tỳ-kheo	(4)có	nhiều	phương	tiện,	những	pháp	mà	khoảng	
đầu	thiện	xảo,	giữa	thiện	xảo,	cuối	cũng	thiện	xảo,	thanh	tịnh	đầy	đủ,	hiển	
hiện	Phạm	hạnh.	Đó	gọi	là	Tỳ-kheo	thành	tựu	pháp	thứ	tư	này;	như	thành	
quách	kia,	nhiều	lúa	gạo,	giặc	ngoài	không	dám	đến	xâm	lăng.	 

Tức	là	mình	phải	có	nhiều	phương	tiện,	ở	đây	có	chú	giải	(413)	là	nhiều	
nỗ	lực,	tinh	cần,	là	Chú	Giải	của	ngài	Tuệ	Sỹ.	Tức	là	những	pháp	khúc	đầu	hay,	
khúc	giữa	hay,	khúc	sau	hay,	thanh	tịnh	đầy	đủ,	hiển	hiện	Phạm	hạnh.	Nói	chung	
là	mình	phải	có	nhiều	nỗ	lực,	tinh	cần.	Ở	đây	dịch	chữ	là	‘có	nhiều	phương	tiện’,	
[thì]	ngài	Tuệ	Sỹ	chú	giải	như	vậy. 

Lại	 nữa,	 Tỳ-kheo	 (5)	 tư	 duy	 về	 bốn	 pháp	 tăng	 thượng	 tâm,	 cũng	
không	rỉ	thoát.	Đó	gọi	là	Tỳ-kheo	thành	tựu	pháp	thứ	năm	này,	tệ	ma	Ba-



 
 

24 

tuần	không	 thể	 tùy	 tiện;	như	 thành	quách	kia,	nhiều	củi,	 cỏ,	người	bên	
ngoài	không	thể	đến	quấy	nhiễu.	 

Tức	là	tu	bốn	pháp	tăng	thượng	tâm,	là	tu	gì	quý	vị	biết	không?	Ngài	Tuệ	
Sỹ	chú	giải	là	tu	bốn	thiền:	Sơ	thiền,	Nhị	thiền,	Tam	thiền,	Tứ	thiền.	Phải	tu	Thiền	
thì	mới	được,	bài	này	tổng	hợp	lại	thôi.	Tu	Thiền,	mà	bây	giờ	người	ta	không	
chịu	tu	Thiền,	nói	tu	Thiền	bị	ma	gì	đó	v.v…	nên	sợ	hết.	Thành	ra	mình	không	
chống	lại	ma	vương	Ba-tuần	được,	[nên]	bị	ma	vương	Ba-tuần	xâm	lấn	là	đúng	
rồi. 

Lại	nữa,	Tỳ-kheo	(6)	đắc	bốn	Thần	túc,	thực	hiện	không	khó.	Đó	gọi	
là	Tỳ-kheo	thành	tựu	pháp	thứ	sáu	này,	tệ	ma	Ba-tuần	không	thể	tùy	tiện;	
như	trong	thành	kia	đầy	đủ	vũ	khí.	 

Đầy	đủ	vũ	khí	 là	khi	mình	đắc	bốn	Thần	túc,	 thế	nào	 là	bốn	Thần	túc?	
Nhiều	người	cũng	không	nhớ,	định	nghĩa	chữ	#Thần	túc	là	căn	bản	của	Thần	
thông	hay	là	nền	tảng	của	những	điều	phi	thường.	Tức	là	mình	phải	đạt	đến	định	
lực	mạnh	mẽ.	Nhiều	bộ	kinh	nói	khi	đạt	đến	Tứ	thiền	rồi	thì	mình	hướng	tâm	về	
các	Thần	túc,	để	có	Thần	thông.	Để	hình	thành	được	Thần	túc	thì	gồm	có	bốn	
điều,	gọi	là:	 

1.	Dục	thần	túc	là	mong	muốn,	ước	nguyện	được	điều	gì.	Ví	dụ	quý	vị	đắc	
đến	Tứ	thiền	rồi	thì	mình	sẽ	hướng	tâm	được	điều	gì,	giống	như	muốn	có	Tha	
tâm	thông,	Túc	mạng	thông	thì	mình	có	được	điều	đó.	Đó	là	lộ	trình	sau	khi	nhập	
Thiền	ra,	xuất	Thiền	xong	thì	mình	ước	gì	là	thành	được	cái	đó.	Đó	là	Dục	thần	
túc. 

2.	Tinh	tấn	Thần	túc	là	siêng	năng	tinh	cần	trong	tu	tập,	không	có	thoái	lui,	
phải	cố	gắng. 

3.	Tâm	thần	túc	là	phải	có	định,	an	trú	trong	Thiền	định. 

4.	Quán	thần	túc.	Ở	đây	Thiện	Trang	không	giải	thích	theo	kinh	nha,	mà	
giải	thích	theo	Chú	Giải.	Hôm	bữa	đã	giải	thích	theo	kinh	rồi.	Là	mình	có	trí	tuệ	
quán	sát	được	về	nhân	duyên,	thấy	được	đâu	là	đúng,	đâu	là	sai,	đâu	là	chân,	đâu	
là	ngụy.	Chứ	không	phải	tu	một	hồi	rồi	không	biết	đúng	hay	sai,	chân	hay	ngụy	



 
 

25 

thì	đó	là	không	có	điều	này.	Mà	không	có	năng	lực	này	thì	bị	ma	dắt	dẫn. 

Cho	nên	đây	là	con	đường	đưa	đến	Thần	thông,	có	Thần	túc	rồi	thì	có	Thần	
thông.	Có	bốn	Thần	túc	là	có	thể	trụ	thế	một	kiếp,	ai	đắc	được	bốn	Thần	túc	thì	
muốn	trụ	thế	một	kiếp	là	có	thể	trụ	thế	được	một	kiếp.	Đó	là	điều	thứ	sáu. 

Lại	nữa,	Tỳ-kheo	(7)có	thể	phân	biệt	đầy	đủ	ấm,	nhập,	giới,	cũng	lại	
phân	biệt	pháp	do	mười	hai	nhân	duyên	phát	sanh	(tức	là	mình	phải	phân	
biệt	 đầy	đủ	 ấm,	#ấm	 tức	 là	Ngũ	 ấm:	 Sắc,	 Thọ,	 Tưởng,	Hành,	Thức;	#nhập	 là	
những	chỗ	mình	tiếp	xúc	đưa	vào,	ví	dụ	mắt	thấy	sắc,	tai	nghe	tiếng,	những	điều	
đó	gọi	là	nhập;	#giới	là	những	cảnh	bên	ngoài,	ví	dụ	như	mắt	thấy	sắc,	thì	sắc	là	
giới,	tai	nghe	tiếng	thì	tiếng	là	giới.	Cũng	lại	phân	biệt	pháp	do	12	nhân	duyên	
phát	sanh,	tức	là	mình	phải	thuộc	vòng	12	nhân	duyên,	ở	bài	50	chúng	ta	đã	học	
qua	12	nhân	duyên	rồi).	Đó	gọi	là	Tỳ-kheo	thành	tựu	pháp	thứ	bảy	này,	tệ	
ma	Ba-tuần	không	thể	tùy	tiện;	như	chủ	thành	quách	kia	thông	minh,	tài	
cao,	đáng	bắt	thì	bắt,	đáng	thả	thì	thả.	 

Điều	này	khó	hơn,	hôm	bữa	chứng	Sơ	thiền	là	thoát	lưới	ma,	còn	điều	này	
là	ghê	hơn	nữa,	 tu	pháp	này	 là	 tu	 tổng	 trì	 luôn	mà.	Nhưng	 thật	 ra	muốn	đạt	
[pháp]	này	phải	 tu	 [pháp]	kia.	Nhưng	đắc	bốn	Thần	 túc	này	đâu	có	dễ,	đúng	
không	quý	vị?	Tu	đến	Tứ	thiền	là	một	chuyện	cũng	không	dễ. 

Nay	đây,	Tỳ-kheo	cũng	lại	như	vậy,	biết	phân	biệt	đầy	đủ	các	bệnh	
uẩn,	giới,	xứ.	Tỳ-kheo	thành	tựu	bảy	pháp	này,	tệ	ma	Ba-tuần	không	thể	
tùy	tiện.	Cho	nên,	các	Tỳ-kheo,	hãy	tìm	cầu	phương	tiện	phân	biệt	uẩn,	giới,	
xứ	 và	mười	 hai	 nhân	 duyên,	 đừng	 để	mất	 thứ	 lớp,	 liền	 vượt	 cảnh	Ma,	
không	có	ở	trong	ấy	nữa. 

Các	Tỳ-kheo,	hãy	học	điều	này	như	vậy.	

Các	Tỳ-kheo	sau	khi	nghe	những	gì	Phật	dạy,	hoan	hỷ	phụng	hành.	

(KINH	SỐ	4[7]	-	Phẩm	39	–	Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm). 



 
 

26 

	 	Ở	đây,	quý	vị	thấy	mình	học	cho	chắc	uẩn,	xứ,	giới,	Ngũ	uẩn,	rồi	Sáu	xứ,	
Mười	hai	giới,	Mười	hai	nhân	duyên.	Mình	phải	học	những	điều	căn	bản	này,	
chúng	ta	học	theo	những	lời	đức	Phật	dạy. 

Ở	đây	Thiện	Trang	tóm	tắt	lại	cho	dễ	nhớ	thôi,	quý	vị	coi	bảng	tóm	tắt	này:	

Tóm	Tắt	về	7	Điều	Thành	Tựu	Để	Không	Bị	Ma	Ba-Tuần	Phá	Hoại	theo	
Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm	

1	 Thành	tựu	giới	luật,	đầy	đủ	oai	nghi,	phạm	luật	nhỏ	còn	sợ	
huống	gì	là	lớn.	

2	 Khi	mắt	thấy	sắc	không	khởi	tưởng	đắm,	cũng	không	khởi	niệm,	
Nhãn	căn	đầy	đủ,	thủ	hộ	Nhãn	căn	không	để	khuyết	thủng,	rò	rỉ	
(tức	là	mình	đừng	để	chạy	theo	cảnh	sắc);	tai	nghe	tiếng,	mũi	ngửi	
mùi,	lưỡi	nếm	vị,	thân	xúc	chạm,	ý	đối	với	pháp	cũng	lại	như	vậy	
(tức	là	với	Sáu	căn	đều	là	như	vậy),	cũng	không	khởi	tưởng,	đầy	đủ	

ý	căn,	mà	không	loạn	tưởng,	thủ	hộ	đầy	đủ	ý	căn.	
3	 Nghe	nhiều	(là	đa	văn)	không	quên	(cố	gắng	nghe,	nếu	quên	thì	

nghe	đi	nghe	lại	cho	nhớ),	thường	nhớ	nghĩ	tư	duy	chánh	pháp	
đạo	giáo,	những	pháp	đã	nghe	qua	trước	kia	thảy	đều	thông	

suốt.	
4	 Có	nhiều	phương	tiện,	những	pháp	mà	khoảng	đầu	thiện	xảo,	

giữa	thiện	xảo,	cuối	cũng	thiện	xảo,	thanh	tịnh	đầy	đủ,	hiển	hiện	
Phạm	hạnh.	

5	 Tư	duy	về	bốn	pháp	tăng	thượng	tâm	(tức	là	cần	phải	tu	Thiền	
định),	cũng	không	rỉ	thoát	(tu	từ	Sơ	thiền,	Nhị	thiền,	Tam	thiền,	Tứ	

thiền,	là	tu	Thiền	chỉ).	
6	 Đắc	bốn	Thần	túc,	thực	hiện	không	khó.	(Tức	là	mình	phải	tu	bốn	

Thần	túc,	tức	là	phải	tu	đến	Tứ	thiền	thì	mới	hướng	đến	Thần	túc	
được). 

7	 Có	thể	phân	biệt	đầy	đủ	ấm,	nhập,	giới,	cũng	lại	phân	biệt	pháp	
do	mười	hai	nhân	duyên	phát	sanh.	

Trong	mấy	điều	này	thì	Thiện	Trang	thấy	điều	khó	nhất	là	đắc	Thần	túc	này	



 
 

27 

thôi,	chứ	còn	mấy	điều	còn	lại	thì	chịu	khó	chút	là	được.	 

Thiện	Trang	đã	giới	thiệu	xong,	còn	mấy	điều	sau	thì	quý	vị	nghe	sẽ	khó	
hơn.	Lúc	đầu	nghe	thì	dễ,	giới	thiệu	pháp	nhân	gian,	nhân	thiên,	câu	chuyện	thì	
dễ,	rồi	vô	thì	khó.		

 

Hôm	nay,	Thiện	Trang	giới	thiệu	cho	quý	vị	nền	tảng	tiếp	theo	là	tu	Tứ	niệm	
xứ.	Pháp	tu	Tứ	niệm	xứ	này	Thiện	Trang	xin	trích	từ	Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm,	bữa	
trước	thì	Thiện	Trang	hình	như	đã	theo	Kinh	Trung	A	Hàm.	Pháp	Tứ	niệm	xứ	là	
một	pháp	rất	quan	trọng,	cho	nên	mình	phải	học.	Lúc	trước	Thiện	Trang	giới	
thiệu	cho	quý	vị	tự	học	thôi,	còn	bây	giờ	chỉ	cặn	kẽ	hơn.	Vì	thời	gian	qua	là	để	
cho	quý	vị	tu	Thiền	chỉ,	luyện	Thiền	chỉ	cho	nhuần	nhuyễn,	một	thời	gian	là	được	
rồi.	Thiền	chỉ	có	một	cái	bệnh	là	buồn	ngủ,	nếu	tu	Thiền	chỉ	thì	hay	buồn	ngủ	
lắm.	Cho	nên	hôm	nay	mình	học	Thiền	quán	nữa,	Thiền	Tứ	niệm	xứ	thì	sẽ	chống	
được	buồn	ngủ.	Hai	[pháp]	kết	hợp	với	nhau,	nếu	mình	học	một	[pháp],	thực	
hành	một	[pháp]	thì	buồn	ngủ.	Khi	buồn	ngủ	thì	nên	tu	Tứ	niệm	xứ	thì	sẽ	không	
buồn	ngủ.	Cho	nên	hôm	nay	sẽ	giới	thiệu	ở	đây. 

Quý	vị	nào	tu	Thiền	chỉ	thì	ráng	tu	tập,	tu	tập	Thiền	chỉ	cũng	rất	là	quan	
trọng,	bởi	vì	không	có	nền	tảng	Thiền	chỉ	thì	Thiền	quán	cũng	yếu.	Và	Thiền	chỉ	
cũng	là	căn	bản,	bởi	vì	Đức	Phật	nói	là	hãy	tùy	thời	tu	Thiền	chỉ	quán,	tức	là	lúc	
nào	tu	Chỉ	thì	tu	Chỉ,	lúc	nào	tu	Quán	thì	tu	Quán.	Cho	nên	hãy	cố	gắng. 

Pháp	Tu	Tứ	Niệm	Xứ	

(Theo	Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm)	

Tôi	nghe	như	vầy:	Một	thời	Đức	Phật	trú	tại	vườn	Cấp	Cô	Độc,	rừng	
cây	Kỳ	Đà,	tại	nước	Xá-vệ.	Bấy	giờ,	Thế	Tôn	bảo	các	Tỳ-kheo: 

“Có	con	đường	chỉ	một	lối	vào,	làm	thanh	tịnh	các	hành	của	chúng	
sanh,	trừ	bỏ	sầu	ưu,	không	còn	mọi	bức	não,	được	trí	tuệ	lớn,	thành	tựu	
sự	chứng	đắc	Niết-Bàn.	Đó	là	hãy	diệt	trừ	năm	Triền	cái,	tư	duy	Tứ	niệm	
xứ.	 

Quý	vị	thấy	dòng	màu	đỏ	không?	Hấp	dẫn!	Thiện	Trang	thấy	dòng	đó	có	



 
 

28 

lẽ	là	dòng	cốt	yếu	trong	kinh.	Bao	nhiêu	lần	chúng	ta	trích	dẫn	Tứ	niệm	xứ,	Đức	
Phật	đều	nói:	Chỉ	có	một	con	đường	duy	nhất	để	đến	Niết-Bàn,	độc	nhất	không	
hai,	đó	là	Tứ	niệm	xứ.	Quý	vị	coi	trong	bài	Kinh	A	Hàm	cũng	vậy,	Kinh	Trung	Bộ	
cũng	vậy,	Kinh	Trung	Bộ	nói	chỉ	có	một	con	đường	độc	nhất	đó	thôi.	Kinh	Trung	
Bộ	là	thuộc	Kinh	Nikaya,	còn	Kinh	Trung	A	Hàm	là	thuộc	kinh	Bắc	truyền	(Hán	
Tạng)	cũng	nói	con	đường	đó	Đức	Phật	quá	khứ	đã	đi	qua,	Đức	Phật	hiện	tại	
cũng	đi,	Đức	Phật	tương	lai	cũng	đi.	Hôm	nay,	chúng	ta	thấy	thêm	một	câu	nữa	
là	‘con	đường	đó	chỉ	có	một	lối	vào’.	Nhớ	là	chỉ	có	một	lối	vào	thôi.	Con	đường	
làm	thanh	tịnh	các	hành	của	chúng	sanh.	Hành	là:	Sắc,	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức,	
Hành	là	50	Tâm	sở.	Rồi	‘trừ	bỏ	saºu	ưu’	tức	là	mình	có	sầu	ưu	thì	được	trừ	bỏ,	
‘không	còn	mọi	bức	não’	nghĩa	là	hết	Phiền	não,	‘được	trı́	tuệ	lớn,	thành	tựu	sự	
chứng	đắc	Nie¿ t-Bàn’.	 

Đức	Phật	nói	chỉ	có	một	lối	vào	thôi,	nhớ	là	đi	con	đường	nào,	Pháp	môn	
nào	v.v…	cuối	cùng	phải	đến	đây.	Tại	vì	con	đường	đó	là	đường	vào,	chính	là	diệt	
trừ	năm	Triền	cái	và	tư	duy	Tứ	niệm	xứ.	Cho	nên	không	tu	Tứ	niệm	xứ	thì	không	
có	cách	nào,	không	thể	đắc	Niết-Bàn.	Hãy	tin	đi!	Nếu	không	tin	mà	nghe	người	
đời	sau	nói,	thì	đó	là	quý	vị	tin	người	đời	sau. 

Hôm	nay,	Thiện	Trang	đưa	lên	video	của	Hòa	thượng	Giác	Khang,	ngài	nói	
rõ	ràng:	Tiểu	thừa	(Nguyên	thủy)	giống	như	gốc	và	thân	cây,	còn	Đại	thừa	giống	
như	cành	lá.	Nếu	không	có	gốc	cây,	không	có	thân	cây	thì	cành	lá	lấy	đâu	ra.	Đại	
thừa	là	gì?	Đại	thừa	là	mở	rộng	ra,	giải	thích	một	cách	phóng	khoáng,	cởi	mở	của	
Nguyên	thủy	(Tiểu	thừa).	Ai	muốn	cho	chắc	thì	phải	có	gốc,	cho	nên	Đại	thừa	
phải	nương	vào	gốc.	Nếu	không	có	gốc	cây	đó,	thì	ngài	nói	là	giống	như	trồng	cây	
bồ	đề,	mà	coi	chừng	nó	ra	lá	cây	lăng	dồ	(là	cây	giống	giống	cây	bồ	đề).	Cho	nên	
nhìn	thì	giống	nhưng	cuối	cùng	không	phải	đâu,	mà	không	phải	là	tiêu	rồi.	Ngài	
cũng	nói	đó	là	ngoại	đạo.	Và	ngài	nói	thời	này	ngoại	đạo	nhiều,	vì	sao?	Vì	thiếu	
kinh	Nguyên	thủy,	đó	là	A	Hàm	và	Nikaya.	Không	có	là	thôi	rồi.	Cho	nên	nhiều	
người	gọi	là	phát	tâm	Bồ-đề	vô	lượng,	nhưng	thật	ra	là	cây	Bồ	đề	giả,	đâu	biết	
mình	trồng	Bồ	đề	giả. 

			 Đáng	thương	không	quý	vị?	Rất	đáng	thương!	Bây	giờ	Thiện	Trang	biết	rồi,	
Thiện	Trang	thấy	đúng.	Thật	ra	quý	vị	coi	Kinh	A	Hàm	và	Kinh	Nikaya,	hầu	như	



 
 

29 

tất	cả	những	điều	gì	về	Nhân	sinh	quan,	Vũ	trụ	quan	đều	có	trong	Kinh	A	Hàm.	
Đức	Phật	nói	cơn	mưa	từ	đâu	có,	tại	sao	có	mưa,	quý	vị	biết	không?	Giông	sét	là	
từ	đâu	có?	Đức	Phật	nói	rồi.	Giông	như	thế	nào?	Mưa	như	thế	nào?	Thế	giới	này	
khi	hình	thành	lên,	cây	cối	từ	đâu	mà	có?	Quý	vị	biết	không?	Trong	Kinh	A	Hàm,	
Kinh	Nikaya	nói	hết	rồi.	Bao	nhiêu	thứ	về	Vũ	trụ	quan,	Thế	giới	quan	có	hết	rồi.	
Đáng	buồn	thay,	bao	nhiêu	người	mang	tiếng	là	Tổ	sư,	bao	nhiêu	người	mang	
tiếng	là	Giảng	viên,	Giảng	sư	nổi	tiếng	mà	lại	không	đọc	những	điều	đó	trong	
kinh.	Rồi	bắt	đầu	suy	diễn,	nói	theo	ý	mình,	với	những	thuật	ngữ,	nói	tả	một	hồi	
trật	lất,	không	giống	trong	kinh.	Mà	trong	kinh,	Đức	Phật	nói	tuyệt	vời	siêu	vượt,	
bây	giờ	khoa	học	cũng	ngỡ	ngàng.	Bởi	vì	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya	có	thể	tả	được	
sấm	chớp,	vì	sao	có	sấm	mà	không	có	mưa?	Tại	sao	vừa	có	sấm	vừa	có	mưa?	
v.v…	Đức	Phật	nói	hết	rồi.	Ôi!	Quá	hay!	Rồi	tại	sao	trên	Thế	gian	này	có	cây?	Lúc	
đầu	kiếp	sơ	hình	thành	ra	đất	này	làm	gì	có	cây,	tại	sao	có	cây	quý	vị	biết	không?	
Một	câu	hỏi	đơn	giản	vậy	thôi	mà	im	re	hết	rồi,	đâu	thể	trả	lời	được,	nếu	không	
đọc	kinh	thì	nói	bậy	thôi	chứ	sao. 

Rồi	tuổi	thọ	loài	người	như	thế	nào,	tăng	giảm	lên	xuống	như	thế	nào?	Rồi	
Nhân	sanh	quan,	Vũ	trụ	quan,	Thế	giới	loài	người	biến	động	như	thế	nào,	[Đức	
Phật]	nói	hết.	Đấy!	Cần	gì	đâu,	Đức	Phật	nói	đầy	đủ	trong	đó	rồi,	không	chịu	học,	
rồi	suy	diễn,	nói	bậy.	Rồi	bây	giờ	mình	 lôi	ở	 trong	đó	ra	mình	dẫn	 lại,	 thì	họ	
không	tin,	họ	kêu	phỉ	báng.	Thật	là	đáng	thương!	 

Thật	ra	 là	mọi	người	hay	tin	vào	lời	đồn	hơn	là	tin	thật.	Tức	là	tôi	nghe	
người	kia	nói	‘ông	thầy	đó	chân	tu	lắm’.	Sư	Giác	Nguyên	nói:	Làm	sao	quý	vị	biết	
ông	thầy	đó	chân	tu?	Căn	cứ	đâu?	Nghe	nói	ổng	giữ	giới.	Trời	mới	biết	ổng	giữ	
giới!	Làm	sao	biết	ổng	giữ	giới?	Trước	mặt	Phật	tử	thì	ông	giữ,	tội	gì	ông	không	
giữ.	Ổng	phải	giữ	gìn,	có	ông	thầy	nào	phạm	giới	trước	mặt	Phật	tử	đâu?	Không	
có!	Ông	lén	lén	lút	lút	đằng	sau,	làm	sao	biết?	Cho	nên	ổng	cũng	ráng	thúc	cò,	gọi	
là	giữ	giới,	phải	ráng	đạo	mạo,	nghiêm	trang.	Cho	nên	Sư	Giác	Nguyên	mới	nói	
những	người	như	vậy,	tôi	xin	lỗi,	tôi	ra	ngoài	chợ	Đầu	mối,	chợ	Cầu	Muối,	chợ	gì	
đó,	mấy	địa	điểm	ở	Sài	Gòn	hoặc	là	Hà	Nội,	lượm	một	mớ	thằng	về,	bảo	đắp	y	áo	
cho	trang	nghiêm	vô,	con	cứ	giữ	như	vậy,	đi	mắt	lim	dim	làm	cho	ngon	ngon	một	
chút.	Thúc	cò	như	vậy	tức	là	giữ	oai	nghi	như	vậy,	lát	nữa	là	tiền	vô	ào	ào,	là	
chúng	theo	làm	liền,	[kiếm]	mấy	triệu	bạc	liền,	đúng	không?	Con	có	tiền,	con	sẽ	



 
 

30 

có	đống	đệ	tử. 

Cho	nên	mình	chỉ	toàn	thấy	trên	tin	đồn,	gặp	nhau	có	một	chút	thôi	mà	tin	
ông	thầy	đó	giữ	giới.	Làm	sao	biết	ổng	giữ	giới?	Quý	vị	về	rồi,	ổng	có	giữ	giới	hay	
không?	Làm	sao	biết?	Rồi	nghe	nói	ổng	chân	tu,	làm	sao	biết	ổng	chân	tu?	Đâu	
có	biết	được	đâu.	Tu	chân	hay	không	làm	sao	biết	được!	Đệ	tử,	rồi	Phật	tử	chùa	
đó	đồn	ra	‘ông	thầy	đó	chân	tu	lắm,	ông	thầy	đó	giữ	giới	lắm’.	Mà	trong	[khi]	đó	
quên	mất	ở	trong	Kinh	Tương	Ưng	Bộ,	ở	phẩm	Tương	Ưng	Vương,	Đức	Phật	nói	
rất	rõ	ràng:	Có	một	đoàn	người	đi	qua,	vua	Ba	Tư	Nặc	thấy	7	vị	loã	thể	(Ni-kiền-
tử),	7	vị	Nigantha,	7	vị	[bện	tóc]…	gì	đó,	nói	chung	đủ	các	loại	ngoại	đạo	đi	ngang	
qua,	nhóm	đông	đông	vậy	đó.	Vua	Ba	Tư	Nặc	là	thuộc	dòng	Sát-đế-lợi,	so	với	
dòng	Bà-la-môn	thì	làm	sao	bằng	được,	nên	vua	Ba	Tư	Nặc	mới	đảnh	lễ:	“Bạch	
các	vị	Sa-môn,	con	là	vua	Ba	Tư	Nặc,	vua	của	nước	Kosala”...	Ngài	đảnh	lễ	rồi	
cung	kính...	Và	bắt	đầu	mới	tới	hỏi	Đức	Phật:	“Bạch	đức	Thế	Tôn,	những	người	
ấy	trên	đường	đến	A-la-hán	hay	là	A-la-hán?”	Đức	Phật	nói:	“Ông	làm	sao	biết	
được,	khi	ông	còn	là	Cư	sĩ,	hằng	ngày	ông	sống	trong	nhung	lụa...	thì	làm	sao	ông	
biết	mấy	người	đó	là	tu	hành	thật	hay	giả”.	Rồi	Đức	Phật	mới	nói:	Muốn	biết	
người	đó	như	thế	nào,	thì	phải	chung	sống	với	họ,	phải	trải	qua	nhiều	năm	mới	
biết	được	như	thế.	Phải	khi	gặp	nghịch	cảnh	thì	mới	biết	được	lòng	truân	chuyên	
của	mọi	người,	phải	có	điều	kiện	này,	điều	kiện	kia	mới	thử	thách	họ,	thì	mới	
biết	được	họ	là	thật	tu	hay	giả	tu.	

Còn	quý	vị	nghe	toàn	tin	đồn,	suốt	ngày	đồn	ông	đó	là	tổ,	ông	đó	tu	tốt,	ông	
này	 ghê	 gớm	 lắm.	 Toàn	 tin	 đồn,	 không	 kiểm	 chứng	 được.	 Cho	 nên	 Sư	 Giác	
Nguyên	nói	‘chỉ	có	một	điều	mà	mình	có	thể	kiểm	chứng	được,	đó	chính	là	lời	pháp	
của	mấy	ông	đó	nói	ra	có	khớp	với	Kinh,	khớp	với	Luật,	khớp	với	A	Tỳ	Đàm	hay	
không?’	Đó	là	lời	Đức	Phật	dạy.	Đức	Phật	dạy	như	vậy	mà,	trong	Kinh	Du	Hành	
thuộc	Kinh	Trường	A	Hàm,	[có]	một	vị	Tỳ	kheo	từ	phương	Đông	đến,	cực	kỳ	nổi	
tiếng	và	đa	văn,	trì	giới,	tu	Thiền	gì	đó,	v.v…	tới	nói	với	ông	rằng	‘pháp	như	thế	
này’...	Thì	ông	từ	từ	đã,	ông	đừng	có	nghe	vội	mà	ông	phải	suy	xét	những	lời	đó,	
coi	 có	đúng	với	Kinh,	đúng	với	Luật,	đúng	với	A	Tỳ	Đàm	(Vi	Diệu	Pháp)	hay	
không?	Rồi	sau	đó	kết	luận.	Nếu	thấy	không	đúng,	thì	ông	hãy	phủ	nhận	đi,	đuổi	
đi,	hay	là	bỏ	đi	đúng	không?	Còn	nếu	như	thấy	đúng	ý	nhưng	không	nguyên	văn,	
thì	nói	là	đây	là	những	lời	ý	của	đức	Thế	Tôn,	nhưng	văn	không	đúng.	Còn	nếu	



 
 

31 

như	thấy	vừa	đúng	ý	vừa	đúng	văn,	thì	xác	nhận	đây	mới	là	lời	của	Đức	Thế	Tôn. 

	 Còn	bây	giờ	mình	rất	dễ	dãi,	mình	nhận	 ‘y	nghĩa	bất	y	ngữ’	gì	đó	(Tứ	y	
pháp),	mình	thấy	diễn	giải	tùm	lum	tùm	la	mà	mình	cũng	tin.	Cho	nên	cái	dốt	của	
người	 tu	bây	giờ	 là	không	chịu	 thâm	nhập	Kinh	A	Hàm	và	Nikaya	để	biết	 ra	
những	điều	đó,	mà	cứ	nghe	tin	đồn	là	người	này	người	kia,	rồi	khi	chết	làm	hồ	
sơ	giả,	tức	là	xá-lợi	giả.	Thiện	Trang	đưa	lên	bài	của	báo	Giác	Ngộ	nói,	bây	giờ	
muốn	xá-lợi	cỡ	nào	cũng	có	hết,	nhà	quàn	tới	hỏi	luôn.	Ông	thầy	chết,	Phật	tử	
chết,	muốn	xá-lợi	kiểu	gì,	bao	nhiêu	tiền	đưa	ra	là	họ	làm	cho	xá-lợi,	thiêu	ra	là	
có	xá-lợi.	Muốn	có	xá-lợi	xương	thì	chỉnh	nhiệt	độ	cho	thấp	xuống	một	chút,	thì	
xương	còn.	Có	hết!	Lúc	nhập	quan	tài	bỏ	mấy	thứ	vô,	độn	mấy	đồ	cứng	cứng	vô,	
đốt	nhẹ	nhẹ	chút	là	ra	xá-lợi	đầy,	không	[phải]	thiệt! 

Cho	nên	Sư	Giác	Khang	mới	nói	xá-lợi	thì	ma	cũng	có	thể	làm	được.	Tin	đi!	
Rồi	Thần	thông	cảm	ứng	gì	đó,	họ	cũng	giả	được	hết.	Họ	lắp	mấy	cái	bóng	chớp	
chớp,	chiếu	chiếu,	vào	làm	lễ	nhập	quan	động	quan	gì	đó,	giấu	ở	đâu	đó	rồi	bấm	
xẹt	xẹt,	ánh	sáng	chiếu,	mình	thấy	hào	quang	Phật	phóng	quang	tiếp	dẫn,	tin	quá! 

Cho	nên	chúng	sanh	thời	nay	dốt	lắm,	không	có	kiến	thức	khoa	học,	không	
[biết]	một	cái	gì	hết	là	bị	lừa.	Trong	khi	đó,	Đức	Phật	dạy	là	phải	căn	cứ	vào	giáo	
pháp,	đúng	không	ạ?	Cho	nên	không	căn	cứ	vào	[đó]	thì	chịu	thua.	Cứ	nghe	đồn,	
mà	đồn	lâu	rồi	thì	thành	sự	thật.	Mới	đầu	ông	A	truyền	cho	bà	B,	mới	đầu	đồn	
trong	chùa,	rồi	đồn	ra	ngoài	chùa,	rồi	dần	dần	thành	thật.	Nhưng	có	một	sự	thật	
không	che	dấu	được,	đó	là	chết,	cuối	cùng	chết	không	có	tự	tại.	Một	vị	Phật,	Bồ-
tát	chứng	Tứ	thần	túc	thì	có	thể	trụ	thế	suốt	một	kiếp.	Một	người	bình	thường	
thôi	chứ	chả	cần	A-la-hán,	mà	chứng	Tứ	thần	túc	thôi,	chưa	chứng	A-la-hán	thì	
có	thể	trụ	thế	một	kiếp.	Mình	nói	mình	là	Phật,	Bồ-tát	tái	lai	mà	không	chứng	
được. 

Thứ	hai	là	người	chứng	từ	Sơ	thiền	trở	đi	là	người	ta	đã	ra	đi	an	nhiên	tự	
tại	khá	rồi,	còn	chứng	đến	Tứ	thiền	là	muốn	đi	lúc	nào	thì	đi,	nhẹ	nhàng	lắm.	Vậy	
mà	mình	tu,	mình	nói	mình	ghê	gớm	lắm	mà	không	làm	được.	Cho	nên	không	có	
học	kinh	thì	làm	sao	biết	được	trong	kinh	nói	gì,	và	cứ	theo	điều	đó	rồi	đi	giảng	
giải	và	cứ	tưởng	là	đúng. 



 
 

32 

			 Cho	nên	thời	nay	bị	lừa	nhiều	lắm,	thật	sự	Thiện	Trang	rất	là	thương	cho	
thời	đại	hiện	nay,	chính	vì	vậy	nên	mình	mới	kệ,	cứ	nói	cho	thiên	hạ	chém	thôi.	
Giống	như	Sư	Giác	Nguyên	nói	‘không	biết	tôi	còn	sống	ngày	nào	không’	đó.	Tại	
vì	sao?	Đi	ra	đường	họ	chém	chết.	Cho	nên	thật	sự	rất	là	đáng	sợ.	Thời	đại	này	
gọi	là	thời	đại	loạn	rồi,	khi	cái	giả	lên	ngôi	và	chúng	sanh	mê	mờ,	không	chịu	coi	
kinh,	coi	sách	mà	chỉ	tin	vào	những	lời	đồn.	Cho	nên	thời	đại	này	là	vậy	đó	quý	
vị.	Thật	là	đáng	tiếc! 

Chúng	ta	nhớ!	Ở	đây	đức	Phật	nói	‘con	đường	chỉ	một	lối	vào’,	có	nghĩa	là	
tu	Pháp	môn	nào,	[chỉ	có]	con	đường	duy	nhất	thôi;	nhất	đạo	nghĩa	là	không	có	
con	đường	nào	hết.	Kinh	Đại	thừa,	Kinh	Lăng	Nghiêm	cũng	nói:	“Thập	phương	
Bạc	Già	Phạm,	nhất	 lộ	Niết-Bàn	môn”.	Bạc	Già	Phạm	tức	 là	Đức	Phật,	 thập	
phương	Bạc	Già	Phạm	tức	là	10	phương	Đức	Phật,	chỉ	một	con	đường	vào	Niết-
Bàn	(nhất	lộ	Niết-Bàn	môn)	đó	là	con	đường	Tứ	niệm	xứ.	Cho	nên	tu	niệm	Phật	
mà	cuối	cùng	không	trở	về	Tứ	niệm	xứ	thì	không	đắc	Niết-Bàn,	không	có	giải	
thoát.	Nhớ!	Tu	[pháp]	gì	thì	cũng	phải	về	đây. 

Thế	nào	là	một	lối	vào?	Tâm	chuyên	nhất,	đó	là	một	lối	vào.	Thế	nào	
là	đạo?	Tám	Phẩm	đạo	Hiền	thánh:	1.	Chánh	kiến,	2.	Chánh	tư	duy,	3.	Chánh	
nghiệp,	4.	Chánh	mạng,	5.	Chánh	tinh	tấn,	6.	Chánh	ngữ,	7.	Chánh	niệm,	8.	
Chánh	định.	Đó	gọi	là	đạo.	Đó	gọi	là	con	đường	chỉ	một	lối	vào.		

Bài	này	Đức	Phật	nói	rõ	hơn,	ngoài	Tứ	niệm	xứ,	5	Triền	cái	cũng	không	vấn	
đề	gì,	nhưng	mình	phải	theo	Bát	chánh	đạo.	Đó	là	phải	[có]	Chánh	kiến,	Chánh	
kiến	có	2	loại:	Chánh	kiến	thế	gian	và	Chánh	kiến	xuất	thế	gian.	Chánh	kiến	thế	
gian	nghĩa	là	mình	phải	tin	được	rằng	có	đời	này,	đời	sau	đời,	có	cha	có	mẹ	(tức	
là	mình	không	thể	sinh	ra	từ	đâu	hết,	[mà]	mình	phải	sinh	ra	từ	cha	mẹ),	có	loài	
hóa	sanh	(tức	là	có	cảnh	giới	khác),	có	luân	hồi,	có	nghiệp	báo,	ở	đời	có	bậc	A-la-
hán	(tức	là	mình	tin	có	người	tu	chứng	ngộ)	v.v..	đó	gọi	là	có	Chánh	kiến	của	thế	
gian	thôi.	Chánh	kiến	đó	gọi	là	Chánh	kiến	Hiệp	thế,	tức	là	mình	chỉ	được	ở	cõi	
nhân	thiên	thôi.	Còn	muốn	Chánh	kiến	đắc	đạo	là	phải	[có]	Chánh	kiến	xuất	thế	
gian,	là	biết	như	thật	về	Khổ,	Tập,	Diệt,	Đạo	(Tứ	đế),	đó	là	để	đắc	đạo. 

Khi	có	Chánh	kiến	rồi	thì	mới	có	Chánh	tư	duy,	có	Chánh	tư	duy	rồi	thì	có	
Chánh	ngữ,	Chánh	nghiệp,	Chánh	mạng,	Chánh	tinh	tấn,	Chánh	niệm	và	Chánh	



 
 

33 

định.	Chánh	định	chính	là	tứ	định:	Sơ	thiền,	Nhị	thiền,	Tam	thiền,	Tứ	thiền,	mấy	
thiền	đó	là	Chánh	định.	Cho	nên	không	tu	mấy	điều	đó	thì	làm	sao	có	đạo	quả	Sa-
môn	được.	Cho	nên	đó	là	con	đường	chỉ	có	một	lối	vào	mà	mình	không	tin. 

Thế	nào	là	diệt	trừ	năm	triền	cái?	Tham	dục	cái,	Sân	nhuế	cái,	Trạo	cử	
cái,	Thùy	miên	cái,	Nghi	cái.	Đó	gọi	là	năm	Triền	cái	phải	diệt.	 

Điều	này	chúng	ta	học	hoài	rồi,	năm	Triền	cái	là:	Tham	dục	cái	là	tham;	Sân	
nhuế	là	sân	hận;	Trạo	cử	(phóng	dật)	là	tâm	mình	lao	xao;	Thùy	miên	là	buồn	
ngủ,	hôn	trầm;	Nghi	là	mình	nghi	ngờ.	Khi	mình	còn	năm	[Triền	cái]	này	thì	mình	
tu	Thiền	không	đắc.	Khi	mình	phục	được	[năm	Triền	cái]	này	thì	mình	đắc	Sơ	
thiền.	Điều	này,	thật	ra	khi	đắc	đạo,	các	quả	vị	cao	thì	sẽ	hết,	còn	quả	vị	thấp	thì	
đôi	khi	vẫn	còn. 

Thế	nào	là	tư	duy	Tứ	niệm	xứ?	Ở	đây,	này	Tỳ-kheo,	quán	thân	nơi	nội	
thân	trừ	bỏ	niệm	ác,	không	có	sầu	ưu;	quán	thân	nơi	ngoại	thân,	trừ	bỏ	ác	
niệm	không	có	sầu	ưu;	quán	thân	nơi	nội	ngoại	thân,	thân	trừ	bỏ	ác	niệm,	
không	có	sầu	ưu.	Quán	thọ	nơi	nội	thọ,	quán	thọ	nơi	ngoại	thọ,	quán	thọ	
nơi	nội	ngoại	thọ	mà	tự	an	trú.	Quán	nội	tâm,	quán	ngoại	tâm,	quán	nội	
ngoại	tâm	mà	tự	an	trú.	Quán	nội	pháp,	quán	ngoại	pháp,	quán	nội	ngoại	
pháp	mà	tự	an	trú.	 

Thật	ra	Tứ	niệm	xứ	này	là	quán	thân,	thọ,	tâm,	pháp.	Chúng	ta	quán	về	4	
điều,	đó	là	gì?	Mỗi	[pháp	quán]	thì	có	ba,	tức	là	quán	bên	trong,	bên	ngoài	và	cả	
trong	cả	ngoài.	Quán	về	thân,	về	tâm,	về	thọ,	về	pháp	(quán	thân,	thọ,	tâm,	pháp).	
Thật	ra	đó	là	nói	gọn	thôi,	còn	ở	đây	là	nói	chi	tiết.	Hôm	nay,	Thiện	Trang	nói	về	
cách	thực	hành	luôn.	Ở	đây	chúng	ta	học	điều	này	là	cũng	có	thể	thực	hành	được	
rồi	đó. 

	 [Quán	thân]	

Thế	nào	là	Tỳ-kheo	quán	thân	nơi	nội	thân	mà	tự	an	trú?	Ở	đây,	Tỳ-
kheo	quán	thân	này	tùy	theo	tánh	hành	của	nó:	từ	đầu	đến	chân,	từ	chân	
đến	đầu;	quán	trong	thân	này	tất	cả	đều	bất	tịnh,	không	có	gì	đáng	tham.	
(Tức	là	mình	quán	tính	chất	của	thân	hành	là	biến	đổi	của	thân,	từ	đầu	đến	chân,	
từ	chân	đến	đầu;	quán	tất	cả	[thân]	này	đều	bất	tịnh).	Lại	quán	thân	này	có	các	



 
 

34 

thứ	lông,	tóc,	móng,	răng,	da,	thịt,	gân,	xương,	tủy,	não,	mỡ	cao,	ruột,	bao	
tử,	tim,	gan,	tỳ,	thận;	thảy	đều	quán	biết	hết.	Phẩn,	tiểu,	sanh	tạng,	thục	
tạng,	nước	mắt,	đờm	dãi,	huyết	mạch,	mỡ,	mật;	đều	nên	quán	biết,	không	
có	gì	đáng	tham	đắm.	Như	vậy,	này	các	Tỳ-kheo,	hãy	quán	thân	mà	tự	an	
trú,	trừ	bỏ	niệm	ác,	không	có	sầu	ưu. 

Nghĩa	là	quán	những	điều	này	cũng	đơn	giản	thôi,	quý	vị	cứ	thấy	mình	đụng	
tới	tóc	mình,	thấy	tóc	này	cũng	không	có	sạch,	bất	tịnh	mà.	Lông,	móng	tay	rồi	
mình	thấy	răng,	cái	gì	đó…	toàn	là	đồ	dơ	bẩn.	Rồi	các	cơ	quan	bên	trong	là	nước	
đờm,	nước	mắt	rồi	mỡ	v.v…	toàn	là	những	đồ	ghê	không	à.	Quán	như	vậy	đó,	ai	
có	[tu]	đề	mục	tu	bất	tịnh,	quý	vị	thấy	đây	cũng	là	quán	bất	tịnh.	Nhưng	đó	chỉ	là	
một	phép	quán	thôi.	Còn	nữa: 

Lại	nữa,	Tỳ-kheo	 lại	quán	thân	này	có	đại	chủng	đất	chăng?	Có	đại	
chủng	nước,	lửa,	gió	chăng?	Tỳ-kheo	quán	sát	thân	này	như	vậy.	 

Tiếp	theo	là	quán	về	thân	này	có	bốn	đại:	Đất,	nước,	lửa	và	gió.	Đất	là	gì?	
Đất	là	những	gì	cứng	trên	thân	mình,	thỉnh	thoảng	quý	vị	cứ	suy	nghĩ	coi,	thân	
mình	có	yếu	tố	đất	không?	Xương	thì	cứng,	đó	là	đất.	Nước	là	những	gì	ướt	ướt,	
có	nhiều	yếu	tố	nước,	mình	thấy	[khi]	ăn	thì	có	nước	miếng.	Hôm	bữa	mình	học	
bài	ăn	ngon	hay	ăn	dở,	[thì]	phải	có	yếu	tố	nước	miếng,	nước	bọt,	thì	đó	là	nước	
đúng	không?	Rồi	máu	cũng	là	nước.	Lửa	là	hơi	ấm,	hơi	ấm	trong	thân	thể	mình	
giữ	được	37	độ,	khi	sốt	thì	lên	40	độ	hoặc	hơn	nữa,	đó	là	yếu	tố	về	lửa.	Gió	là	sự	
lưu	thông	khí	trong	người,	chúng	ta	có	hơi	thở	đồ	đó. 

Lại	nữa,	Tỳ-kheo	quán	thân	này,	phân	biệt	các	giới;	thân	này	có	bốn	
đại	chủng.	Giống	như	người	khéo	mổ	bò,	hoặc	học	trò	người	mổ	bò,	xẻ	con	
bò	từng	phần	để	tự	xem	xét:	đây	là	chân,	đây	là	tim,	đây	là	đốt	xương,	đây	
là	đầu.	Cũng	vậy,	Tỳ-kheo	kia	phân	biệt	giới	này	mà	tự	quán	sát:	thân	này	
có	các	đại	chủng	đất,	nước,	lửa,	gió.	Tỳ-kheo	quán	sát	thân	như	vậy	mà	tự	
an	trú.	 

Cũng	tương	tự	như	thế,	chúng	ta	quán	sát	các	bộ	phận	trong	người	gồm	
những	gì,	tư	duy	hay	không,	đó	cũng	là	quán	thân.	Cho	nên	có	rất	nhiều	cách	tu	
quán	thân.	Quý	vị	thấy	phổi	mình	đau	rồi,	phổi	mình	gồm	những	gì?	Phổi	gồm	



 
 

35 

có	đất,	tức	là	phổi	mình	có	một	chút	cứng	cứng	đúng	không?	Rồi	có	nước	trong	
đó,	là	máu	chảy	ở	trong	đó,	có	hơi	ấm	của	phổi,	rồi	có	khí	ở	trong	đó.	Hằng	ngày	
mình	thấy	gì	thì	mình	quán	như	vậy,	quán	như	thế	là	tu	Tứ	niệm	xứ.	Cho	nên	nếu	
học	kỹ	ra	thì	Tứ	niệm	xứ	có	rất	nhiều	cách	quán,	chứ	không	phải	chỉ	có	một	cách	
quán	là	quán	thân	hành	thôi.	Quán	niệm	thân	hành	tức	là	quán	đi,	đứng,	nằm,	
ngồi	gì	đó,	làm	gì	biết	nấy,	đó	gọi	là	niệm	thân	hành	thôi. 

Lại	nữa,	Tỳ-kheo	quán	thân	này	có	các	lỗ	rỉ	chảy	không	sạch.	Giống	
như	người	kia	quán	sát	vườn	trúc	hay	quán	sát	bụi	lau.	Cũng	vậy	Tỳ-kheo	
quán	thân	này	có	các	lỗ	chảy	ra	các	thứ	bất	tịnh.	 

Tiếp	theo	là	quán	những	lỗ	trên	thân,	chúng	ta	có	mũi,	lâu	lâu	nước	mũi	
chảy	ra,	ghèn	từ	mắt,	rồi	mồ	hôi,	v.v…	chảy	ra,	đủ	thứ	hết.	Cho	nên	đó	là	không	
sạch.	Mình	 quán	như	 vậy	 thì	mình	 sẽ	 thấy	 nhàm	 chán,	mình	 thấy	 được	 thật	
tướng	của	thân	mình. 

Lại	nữa,	Tỳ-kheo	quán	tử	thi,	hoặc	chết	đã	một	ngày,	hoặc	hai	ngày,	
hoặc	ba	ngày,	hoặc	bốn	ngày,	hoặc	năm	ngày,	sáu	ngày,	bảy	ngày;	thân	thể	
sình	trướng,	hôi	thối	không	sạch.	Tỳ-kheo	lại	tự	quán	thân	mình	cùng	với	
thân	kia	không	khác,	thân	ta	không	thoát	khỏi	hoạn	này.	 

Ngày	xưa	thì	dễ,	chứ	bây	giờ	cũng	khó.	Bây	giờ	không	có	thấy	cảnh	để	xác	
mấy	ngày,	bây	giờ	người	ta	chết	là	sẽ	bỏ	vô	quan	tài	tẩm	liệm	cho	khỏi	[hôi	thối].	
Chứ	còn	hồi	xưa	ở	Ấn	Độ,	người	ta	quăng	ra	ngoài	mấy	chỗ	[bãi	tha	ma],	[để]	
một,	hai,	ba,	bốn,	năm	ngày,	thì	thấy	rõ,	và	các	Tỳ-kheo	đi	tới	những	chỗ	bãi	tha	
ma	đó	để	tu	quán.	Chứ	còn	bây	giờ	mình	đâu	có	thấy	đâu.	Nhưng	chúng	ta	lâu	
lâu	cũng	thấy	đúng	không	ạ?	Lâu	lâu	thấy	người	chết,	lâu	lâu	thấy	người	bị	hỏa	
táng	v.v…	hoặc	là	tai	nạn	giao	thông,	quý	vị	thấy	thân	thể	đó.	Rồi	mình	cũng	nghĩ	
là	sau	này	mình	cũng	chết	vậy	thôi,	trước	sau	gì	cũng	chết	thôi.	Tâm	nghĩ	như	
vậy,	quán	được	như	vậy,	đó	cũng	là	một	đề	mục	trong	quán	Tứ	niệm	xứ,	thuộc	
về	quán	thân. 

Hoặc	Tỳ-kheo	quán	tử	thi	bị	quạ,	se	sẻ,	kên	kên	ăn	nuốt,	hoặc	bị	hổ	
lang,	chó	sói,	các	loài	trùng	thú	trông	thấy	ăn	thịt.	Tỳ-kheo	lại	tự	quán	thân	
mình	cùng	kia	không	khác,	thân	ta	không	tránh	khỏi	hoạn	này.	Đó	là	Tỳ-



 
 

36 

kheo	tự	quán	thân	mà	an	trú.	(Tức	là	hồi	xưa	bỏ	[tử	thi]	ra	thì	có	mấy	con	[thú]	
ăn,	còn	bây	giờ	mình	tưởng	tượng	thân	thể	mình	để	lâu	thì	có	các	con	trùng	ăn	
ở	trong	đó,	[rồi]	dòi	ở	trong	đó...) 

Lại	nữa,	Tỳ-kheo	quán	tử	thi	hoặc	bị	ăn	một	nửa,	rơi	vãi	trên	đất,	hôi	
thối	không	sạch.	Tỳ-kheo	lại	tự	quán	thân	mình	cùng	kia	không	khác,	thân	
ta	không	tránh	khỏi	pháp	này.	(Cách	này	thì	Thiện	Trang	đổi	một	chút,	bây	giờ	
nếu	muốn	bớt	tham	cuộc	đời,	[thì]	thỉnh	thoảng	lên	mạng	coi	mấy	tai	nạn	giao	
thông	người	ta	đăng,	thấy	ghê	lắm,	rồi	từ	đó	thấy	[thân]	mình	cũng	vô	thường,	
mạng	người	mong	manh,	thì	từ	đó	mình	tu	hành	mới	tốt). 

Lại	nữa,	quán	tử	thi	đã	hết	thịt,	chỉ	còn	có	xương	bê	bết	máu.	Tỳ-kheo	
lại	đem	thân	mình	quán	sát	như	thân	kia	cũng	không	khác.	Tỳ-kheo	quán	
thân	này	như	vậy.	(Đó	là	do	hồi	xưa	bỏ	ra	[cho	thú]	ăn	thịt,	chứ	bây	giờ	mình	
không	có	[kiểu]	này.	Mình	chỉ	coi	được	trên	mạng	thôi,	quý	vị	lên	mạng	đánh	vô	
vẫn	có	đó).	Lại	nữa,	Tỳ-kheo	quán	tử	thi,	gân	ràng	rịt	như	bó	củi.	Tỳ-kheo	
lại	quán	thân	mình	cùng	kia	không	khác.	Tỳ-kheo	quán	thân	này	như	vậy.	
(Quán	tử	thi,	[về]	gân). 

Lại	nữa,	Tỳ-kheo	quán	tử	thi,	từng	đốt	xương	phân	tán	rơi	vãi	khắp	
nơi.	Hoặc	xương	tay,	xương	chân	mỗi	thứ	một	nơi,	hoặc	xương	đùi,	xương	
hông,	 hoặc	 xương	 cùng,	 hoặc	 xương	 tay,	 hoặc	 xương	 vai,	 hoặc	 xương	
sườn,	hoặc	xương	sống,	hoặc	xương	cổ,	hoặc	đầu	lâu.	Lại	nữa,	thân	này	
cùng	kia	không	khác.	Ta	không	thoát	khỏi	pháp	này.	Thân	ta	cũng	sẽ	bại	
hoại.	Như	vậy	Tỳ-kheo	quán	 thân	này	mà	 tự	an	 trú.	 (Đây	 là	quán	 lúc	mà	
[xương]	gãy	vụn	ra,	thân	rơi	vãi	ra). 

Lại	nữa,	Tỳ-kheo	quán	tử	thi	màu	trắng,	màu	ngọc	trắng	(Tức	là	khi	đó	
còn	xương	không	[thôi],	nên	có	màu	trắng).	Tỳ-kheo	lại	tự	quán	thân	cùng	kia	
không	khác,	ta	không	lìa	khỏi	pháp	này.	Đó	là	Tỳ-kheo	tự	quán	thân. 

Lại	nữa,	nếu	Tỳ-kheo	thấy	tử	thi,	tưởng	xương	xanh	bầm,	không	có	gì	
đáng	tham	đắm,	hoặc	cùng	màu	tro	đất	không	thể	phân	biệt.	Như	vậy,	Tỳ-
kheo	tự	quán	thân,	trừ	bỏ	niệm	ác,	không	có	sầu	lo.	Thân	này	vô	thường,	
là	pháp	phân	 tán.	Như	vậy	Tỳ-kheo	quán	nội	 tự	 thân,	quán	ngoại	 thân,	



 
 

37 

quán	nội	ngoại	thân,	phân	rã,	không	có	gì.	(Ở	đây	là	quán	như	thế,	sau	khi	
chết	1	năm,	2	năm,	cuối	cùng	còn	lại	gì	đâu.	Bây	giờ	đem	đi	thiêu	thì	còn	đúng	
đống	tro	tàn).	 

Thật	ra	đây	là	quán	bất	tịnh.	Còn	nếu	là	quán	thân	thì	Thiện	Trang	cũng	sẽ	
chia	sẻ	luôn.	Quý	vị	nên	tu	tập	thế	này,	bây	giờ	mình	chia	thời	gian	bớt	ra,	giống	
như	Thiện	Trang	cộng	tu	vừa	rồi,	quý	vị	thấy	Thiện	Trang	chỉ	dành	thời	gian	đầu	
để	niệm	Phật	và	dẫn	chúng.	Thời	gian	tiếp	theo	 là	tu	Thiền	chỉ,	sau	đó	Thiện	
Trang	tu	Thiền	quán,	đó	là	Tứ	niệm	xứ.	Thiện	Trang	đi,	đi	rất	chậm.	Tại	vì	đi	
nhanh	thì	thật	sự	quán	sát	không	rõ,	lúc	được	lúc	không.	Mình	cứ	đi	chậm	chậm,	
để	ý	từng	bước	chân,	để	ý	từng	cử	động	v.v…	đi	một	cách	thoải	mái	nhất.	Thật	ra	
mình	phải	mặc	đồ	dễ	dàng	thì	mới	thoải	mái.	Mình	đi	thì	mình	cảm	thấy	đã	lắm	
quý	vị,	tu	một	thời	gian	thì	Niệm	thân	hành	(hay	Thân	hành	niệm)	tức	là	mình	
để	ý	từng	cử	chỉ	trên	tay,	chân,	v.v…	làm	gì	mình	biết	rất	rõ,	quán	trên	thân	thôi.	
Pháp	đó	cũng	là	quán	thân	trên	thân	của	Tứ	niệm	xứ.	 

Quý	vị	cứ	để	ý	thử	coi,	làm	gì	thì	biết	cái	đó,	tay	ta	đưa	lên	thì	biết	tay	đưa	
lên,	tay	để	xuống	thì	biết	tay	để	xuống.	Đặc	biệt	đi,	quý	vị	đi	thong	thả	thôi,	đi	
nhẹ	nhàng	bước	từng	bước,	thấy	chân	chạm	xuống	đất	rồi,	cảm	thấy	như	vậy.	
Rồi	khi	giở	[chân]	lên	thì	cảm	thấy	[được]	là	đang	giở	chân	lên,	bước	qua	bước	
lại,	xoay	người	thì	biết	xoay	người,	quan	sát	vậy	đó.	Quý	vị	tu	một	lát	thì	tự	nhiên	
đầu	mình	sáng	dữ	lắm,	dễ	chịu	lắm.	Tu	một	thời	gian	thấy	sao	nó	đã,	dễ	chịu	lắm.	
Tự	nhiên	như	vậy,	nói	chung	là	không	thể	tưởng	tượng	được	cảm	giác	đó. 

Cho	nên	bây	giờ	sau	khi	Thiện	Trang	tu	Thiền	chỉ	xong	thì	Thiện	Trang	tu	
Thiền	quán.	Và	đặc	biệt	lúc	nào	quý	vị	buồn	ngủ,	quý	vị	đừng	cố	ngồi	tu	Thiền	
chỉ	nữa,	[vì	tu	Thiền	chỉ]	tiếp	là	ngủ	gục	luôn.	Lúc	đó	nên	tu	Thiền	quán,	quán	Tứ	
niệm	xứ,	mà	đó	là	pháp	quán	thân	là	chính,	khi	đi	là	thuộc	về	quán	thân.	Rồi	tâm	
mình	đang	nghĩ	gì,	mình	biết	liền,	đó	là	quán	tâm.	Cảm	nhận	của	mình	khi	mình	
đặt	chân	xuống,	mình	thấy	cảm	mặt	đất	như	thế	nào,	bằng	hay	không	bằng,	v.v…	
rồi	mình	giở	[chân]	lên	thấy	nhẹ	nhàng,	đó	là	quán	thọ.	Thật	ra	có	cảm	thọ. 

	Ai	mà	tu	được	[pháp]	đó	một	thời	gian	thì	quý	vị	sẽ	cảm	thấy	là	hình	như	
mình	thích	đi,	tức	là	đi	nhẹ	nhàng,	đi	nhẹ	nhàng,	khi	chân	chạm	xuống	đất	thì	
mình	cảm	thấy	dễ	chịu	sao	đó.	Rồi	khi	giở	chân	lên	v.v…	đi	một	cách	ung	dung	



 
 

38 

nhẹ	nhàng,	không	nghĩ	gì	hết,	mà	quan	sát	từng	cử	chỉ	như	vậy.	Một	thời	gian	dễ	
chịu	lắm.	Quý	vị	thử	thực	hành	đi,	nên	thực	hành	như	thế.	Chứ	đừng	có	tu	hình	
thức	nhiều.	Thiện	Trang	thấy	hồi	xưa	Đức	Phật	dạy	như	thế,	bây	giờ	mình	cứ	tu	
như	thế.	Tức	là	hai	pháp:	Một	là	Thiền	chỉ,	hai	là	Thiền	quán.	Bây	giờ	có	nhiều	
đồng	tu	cũng	còn	siêng	niệm	Phật,	nên	đầu	tiên	Thiện	Trang	dẫn	đi	kinh	hành	
niệm	Phật.	Rồi	sau	đó	vô	Thiền	chỉ,	rồi	Thiền	quán.	 

Nói	thật,	bây	giờ	Thiện	Trang	thích	hai	pháp	đó.	Hồi	xưa	mình	tu	Thiền	chỉ	
khó	vô,	còn	bây	giờ	dễ	hơn,	cho	nên	bây	giờ	thích	Thiền	quán,	tu	Thiền	chỉ	một	
chút	thôi.	Ngồi	xuống	một	tí	là	dễ	chịu	rồi.	Lúc	nào	mệt,	buồn	ngủ	thì	ngồi	ngủ	
luôn,	nhưng	thấy	ngủ	không	bị	mê.	Rồi	tu	Thiền	quán	là	đi	như	vậy.	Rồi	ăn	uống	
gì	đó	đều	rõ	biết.	 

Nhưng	còn	một	pháp	nữa	quý	vị	phải	tu,	đó	là	nghe	pháp.	Đặc	biệt	khi	tâm	
loạn,	quý	vị	mà	không	điều	phục	được	tâm,	quý	vị	dùng	Tứ	niệm	xứ	không	được,	
thì	quý	vị	nghe	pháp.	Nghe	pháp	vẫn	là	phải	nghe	để	đổi	tri	kiến.	Và	nghe	pháp	
để	mình	quên	những	việc	ở	đời,	quên	việc	này,	quên	việc	kia.	Cho	nên	hãy	nghe	
pháp.	Và	có	thời	gian	thì	nghe	Kinh	A	Hàm.	Mới	đầu	nghe	Tăng	Nhất	A	Hàm,	sau	
đó	nghe	Tạp	A	Hàm,	Trung	A	Hàm,	Trường	A	Hàm.	Tiếp	theo	là	nghe	Tăng	Chi	
Bộ,	nghe	Tương	Ưng	Bộ,	Trung	Bộ,	Trường	Bộ,	Tiểu	Bộ,	rất	nhiều	[kinh].	Cứ	từ	
từ	nghe,	mới	đầu	nghe	không	hiểu	nhưng	nghe	dần	dần	sẽ	hiểu.	Còn	ai	có	thời	
gian	thì	đọc	nữa,	mua	về	coi.	Tại	vì	nghe	thì	nhiều	khi	lướt	qua	nhanh	quá,	khi	
có	thời	gian	thì	mình	xem	chút	kinh.	Mình	phân	bố	thời	gian	ra.	 

Thật	ra	khi	biết	con	đường	tu	rồi	thì	tu	dễ	lắm	quý	vị,	không	có	khó	đâu.	
Hằng	ngày	sống	trong	đời	sống	là	tu	đó,	quý	vị	làm	việc	là	tu	đó,	đó	là	tu	Tứ	niệm	
xứ.	Quý	vị	nấu	ăn,	quý	vị	xắt	rau	đúng	không?	Cầm	bó	rau	thì	biết	đang	cầm	rau.	
Ta	đặt	bó	rau	xuống,	xắt	xắt,	rõ	ràng,	từng	cử	động	rõ	biết.	Tâm	đang	có	khởi	
vọng	niệm,	thì	biết	tâm	đang	khởi	vọng	niệm.	Tâm	đang	sân,	biết	tâm	đang	sân.	
Tâm	đang	tham,	biết	tâm	đang	tham.	Thấy	rõ	từng	chi	tiết.	Cho	nên	từ	đó	mình	
tu	dễ	dàng	lắm.	 

Bài	kinh	này	hơi	rườm	rà,	nhưng	chúng	ta	biết	đề	mục	trên	là	quán	bất	tịnh	
về	thân.	 



 
 

39 

[Quán	thọ].	

Thế	nào	là	Tỳ-kheo	quán	thọ	nơi	nội	thọ?	Ở	đây,	Tỳ-kheo	khi	có	cảm	
thọ	lạc,	tức	thì	tự	giác	tri	rằng	ta	có	cảm	thọ	lạc.	Khi	có	cảm	thọ	khổ,	tức	thì	
tự	giác	tri	rằng	ta	có	cảm	thọ	khổ.	Khi	có	cảm	thọ	không	lạc	không	khổ,	tự	
giác	tri	rằng	ta	có	cảm	thọ	không	lạc	không	khổ.	(Điều	này	thì	mình	học	hoài	
đúng	không?)	Nếu	khi	được	cảm	thọ	lạc	bởi	vật	dục,	liền	tự	giác	tri	ta	được	
cảm	thọ	lạc	bởi	vật	dục.	Nếu	khi	được	cảm	thọ	khổ	bởi	vật	dục,	liền	tự	giác	
tri	ta	được	cảm	thọ	khổ	bởi	vật	dục.	Nếu	khi	được	cảm	thọ	không	lạc	không	
khổ	bởi	vật	dục,	liền	tự	giác	tri	ta	được	cảm	thọ	không	lạc	không	khổ	bởi	
vật	dục.	Nếu	khi	được	cảm	thọ	lạc	phi	vật	dục,	liền	tự	giác	tri	ta	được	cảm	
thọ	lạc	phi	vật	dục.	(Nói	tóm	lại	chỉ	cần	đối	chiếu	đơn	giản	về	cảm	thọ	là	lạc	hay	
[khổ],	hay	không	khổ	không	lạc	thôi.	Mấy	vật	này	thì	cũng	chỉ	là	đối	tượng	thôi).	
Nếu	được	cảm	thọ	khổ	phi	vật	dục,	liền	tự	giác	tri	ta	được	cảm	thọ	khổ	phi	
vật	dục.	Nếu	khi	được	cảm	thọ	không	lạc	không	khổ	phi	vật	dục,	liền	tự	giác	
tri	ta	được	cảm	thọ	không	lạc	không	khổ	phi	vật	dục.	Tỳ-kheo	nên	tự	quán	
nội	thọ	như	vậy.	 

Tóm	lại	quán	thọ	thì	đơn	giản	thôi,	quý	vị	thấy	[có]	ba	thọ:	Thọ	khổ,	thọ	lạc	
và	thọ	không	khổ	không	lạc.	Mình	thấy	tâm	mình	như	thế	nào?	Nếu	tâm	mình	
thấy	khổ,	thấy	khó	chịu	là	đang	thọ	khổ.	Thấy	dễ	chịu	là	đang	thọ	lạc.	Thấy	bình	
thường	là	đang	thọ	không	khổ	không	lạc.	Đó	là	cách	đơn	giản	nhất	để	nhớ.	Tại	vì	
mình	chia	ra	chi	tiết,	đối	với	người	mới	tu	[thì]	khó.	Nhưng	tu	lâu	thì	người	ta	
cần	phải	đọc	lại	mấy	bài	này	để	người	ta	quán	[dễ]	hơn.	Còn	mình	mới	tu	thì	cứ	
tu	vậy	thôi,	đừng	có	phức	tạp	như	trong	đây.	Khi	nào	mình	tu	[một]	thời	gian	rồi	
thì	mình	quay	lại	mấy	điều	này. 

Lại	nữa,	nếu	Tỳ-kheo	lúc	được	cảm	thọ	lạc,	lúc	ấy	không	có	cảm	thọ	
khổ,	bấy	giờ	tự	giác	tri	ta	đang	cảm	thọ	lạc.	Nếu	lúc	được	cảm	thọ	khổ,	lúc	
ấy	không	có	cảm	thọ	lạc,	bấy	giờ	tự	giác	tri	ta	đang	cảm	thọ	khổ.	(Cũng	vậy	
thôi	đúng	không?	Đang	vui	thì	không	thấy	khổ,	mà	đang	khổ	thì	không	thấy	vui).	
Nếu	khi	được	cảm	thọ	không	lạc	không	khổ,	lúc	đó	không	có	lạc,	không	có	
khổ,	thì	tự	giác	tri	ta	đang	cảm	thọ	không	lạc	không	khổ.	 

Điều	quan	trọng	nhất,	theo	Thiền	đốn	ngộ,	là	quý	vị	tách	ra	được	cái	biết	



 
 

40 

của	mình.	Thật	ra	Đức	Phật	ngầm	dạy	cho	mình,	là	làm	sao	mình	biết,	tánh	biết	
đó	là	Phật	tánh,	nói	ngôn	ngữ	như	vậy.	Tức	là	mình	có	một	tánh	biết,	ngoài	những	
thứ	đó	ra,	tức	là	mình	khổ	thì	đó	là	do	thọ,	nhưng	mình	biết	là	mình	đang	khổ,	
đó	mới	là	tánh	biết.	Mình	vui,	vui	[là]	thọ	vui,	nhưng	mình	biết	là	đang	thọ	vui	
thì	sự	biết	đó	mới	là	mình.	Còn	thọ	lạc,	thọ	khổ	là	thọ	thôi.	Khi	mình	không	vui	
không	buồn,	bình	thường	thôi,	không	khổ,	thì	mình	biết	mình	bình	thường.	Thì	
sự	biết	đó	mới	quan	trọng. 

Cho	nên	Tu	tứ	niệm	xứ	là	luyện	cho	cái	biết	mình	càng	ngày	càng	mạnh,	và	
đó	là	ta,	khi	nào	mạnh	thì	sẽ	chứng	quả	giải	thoát.	Đơn	giản	vậy	thôi!	Tu	trên	bốn	
điều	là:	thân,	thọ,	tâm,	pháp,	thật	ra	đều	là	luyện	trên	cái	biết	đó	thôi,	không	có	
khác	gì	cả.	Cho	nên	ai	mà	biết	thì	tu	rất	dễ,	nằm	ngủ	cũng	tu	được	nữa,	nằm	ngủ	
cũng	biết	mình	đang	ngủ	đúng	không?	Biết	mình	đang	ngủ	tức	là	chưa	ngủ	đó.	
Hoặc	là	nằm	mơ	thì	biết	là	vô	giấc	mơ	rồi,	nhưng	do	hằng	ngày	tu	quán	Tứ	niệm	
xứ	cho	nên	vừa	mơ	một	cái,	ta	quán	trong	mơ	đang	thấy	khổ	kìa,	vừa	mới	nghĩ	
tâm	khổ,	giả	sử	vừa	thấy	cảnh	người	ta	rượt	đuổi	thì	mình	thấy:	“À!	Rượt	đuổi	
là	khổ”.	Vừa	nghĩ	khổ	một	cái	là	sẽ	tỉnh	giấc	mơ.	Tại	vì	đó	là	giác.	Và	thời	gian	
sau	thì	sẽ	không	có	hiện	giấc	mơ	nào	nữa	hết.	Tại	vì	tâm	mình	sáng	thì	không	
mơ,	mơ	là	do	vọng	tưởng,	mơ	là	do	bị	phóng	dật,	do	[nghĩ	tưởng]	tùm	lum	thì	
mới	mơ. 

Vị	đó	quán	pháp	tập	khởi	mà	tự	an	trú,	cũng	quán	pháp	diệt	tận.	(Đoạn	
này	bị	lộn,	ngài	Tuệ	Sỹ	nói	thật	ra	là	quán	thọ,	nguyên	nhân	sinh	ra	thọ,	rồi	pháp	
diệt	cảm	thọ	đó).	Lại	quán	pháp	tập	diệt.	(Nguyên	nhân	của	thọ	hết.	Ví	dụ	mình	
bị	đau,	thì	mình	biết	tại	sao	bị	đau.	Bởi	vì	mình	tông	vô	cái	cây.	Và	khi	hết	đau	
rồi	thì	mình	biết	nguyên	nhân.	Mình	biết	vậy.	Còn	không	thì	mình	cứ	quán	ba	chi	
tiết	[ở]	trên	là	đủ	rồi,	không	cần	quá	chi	tiết	như	vậy).	Hoặc	lại	có	thọ	hiện	ở	
trước	mà	có	thể	biết,	có	thể	thấy;	vị	ấy	tư	duy	nguồn	gốc	của	nó,	không	
nương	tựa	vào	đâu	mà	tự	an	trú,	không	khởi	niệm	tưởng	về	thế	gian.	 

Ở	đây,	nói	chung	vẫn	là	tư	duy	nương	tựa	nguồn	gốc	của	các	thọ	như	thế	
nào,	nó	 từ	đâu,	và	quan	 trọng	 là	không	khởi	niệm	tưởng	 thế	gian.	Tức	 là	chỉ	
hướng	đến	niệm	thôi,	mình	đừng	có	nghĩ	những	chuyện	lung	tung	lang	tang	gì	
hết,	mà	mình	chỉ	hướng	tới	thọ	thôi.	Đang	thọ	gì	thì	mình	biết	thọ	đó	là	được	rồi.	



 
 

41 

Chứ	đừng	có	nghĩ	cha,	chồng,	con	cái	gì	hết.	Nếu	nghĩ	tới	những	điều	đó	thì	mình	
quên	mất,	mình	đâu	biết	là	mình	đang	thọ	gì.	Bình	thường	mình	không	có	nghĩ	
gì	hết,	tâm	mình	đang	thọ	xả	đúng	không?	Còn	khi	nghĩ	chuyện	vui	vui	chút	là	
mình	tâm	mình	đang	thọ	hỷ	(thọ	lạc),	rồi	khi	mà	buồn	buồn	thì	là	thọ	ưu,	thọ	
khổ. 

Ở	trong	đó	cũng	không	kinh	sợ.	Do	không	kinh	sợ	mà	đạt	đến	Niết-
Bàn	(quan	trọng	là	ở	trong	đó	không	kinh	sợ,	và	do	không	kinh	sợ	nên	đạt	đến	
Niết-Bàn),	như	thật	biết	rằng:	‘Sinh	đã	dứt,	phạm	hạnh	đã	vững,	việc	phải	
làm	đã	làm	xong,	không	còn	tái	sinh	đời	sau	nữa’.	(Thật	ra	làm	một	pháp	này	
thôi,	quán	được	tới	đó	thôi	là	cũng	xong	rồi	đó.	Phạm	hạnh	đã	vững,	sự	sinh	đã	
dứt,	sanh	tử	không	còn	nữa	là	chứng	A-la-hán). 

Tỳ-kheo	tự	quán	nội	thọ	như	vậy,	trừ	bỏ	loạn	niệm	không	có	sầu	lo.	
Tự	quán	ngoại	thọ,	quán	nội	ngoại	thọ,	trừ	bỏ	loạn	niệm	không	có	sầu	lo.	
Như	vậy	Tỳ-kheo	nội	ngoại	quán	thọ.	 

Ở	đây	tóm	tắt	lại	đơn	giản	thôi,	mình	thấy	có	những	cảm	thọ	từ	bên	trong,	
nhưng	có	những	thọ	là	do	bên	ngoài,	mình	gọi	là	ngoại	thọ.	Mình	quán	cái	trong	
và	cái	ngoài,	vậy	thôi.	Ví	dụ	như	có	những	điều	mình	suy	nghĩ,	nghĩ	tới	chuyện	
hôm	qua	được	ăn	món	gì	đó,	tự	nhiên	thấy	vui,	thì	đó	là	từ	bên	trong.	Mình	biết	
nguyên	nhân	là	do	mình	thất	niệm,	nên	có	thọ	hỷ	đó.	Còn	nếu	mình	bị	nước	sôi	
tạt	vô,	nóng	quá,	rát	quá,	thì	mình	biết	đó	là	quán	thọ	bên	ngoài,	là	do	[bên	ngoài]	
mang	tới.	Thật	ra	chỉ	là	nước	nóng	quá,	còn	da	mình	nguội,	cho	nên	nóng	bỏng	
tay,	[nên]	thọ	khổ,	vậy	thôi.	Tất	cả	cảm	thọ	[đều]	như	vậy.	 

Lý	do	tại	sao	đắc	A-la-hán	[quý	vị]	biết	không?	Tại	vì	theo	thời	gian	mình	
tách	được	thân	của	mình	ra,	tức	là	mình	không	phải	là	nó.	Thật	ra	nó	là	riêng,	
mày	đau,	mày	khổ,	mày	vui	thì	kệ	mày.	Còn	tao	là	tao	biết	mày,	tao	biết	mày	vui	
đó,	tao	biết	mày	khổ	đó,	tao	biết	mày	không	khổ	không	vui	đó.	Chính	cái	‘tao	biết’	
đó,	đó	là	mình.	Chính	vì	cái	[biết]	đó	nên	sanh	tử	mới	hết.	Còn	khi	mình	đồng	
nhất	những	nỗi	khổ,	vui,	không	khổ	không	vui	cho	là	mình,	thì	coi	như	mình	là	
nó.	Còn	đoạn	trên	là	quán	thân,	mình	tách	mình	ra	khỏi	thân	đó,	thân	làm,	không	
phải	là	mình	làm.	Tay	mình	đang	làm,	mình	xắt	rau	cạch,	cạch,	cạch,	thì	biết	đang	
xắt	rau.	Ta	đang	bước	chân	thì	biết	cái	chân	đang	bước,	chứ	nó	không	phải	là	ta.	



 
 

42 

Một	hồi	nó	tách	ra.	 

Luân	hồi	là	do	thức,	cái	biết	đó	còn	dính	mắc	vào	thân	đó,	còn	dính	mắc	vào	
thọ	đó,	dính	mắc	vào	tâm	đó	và	dính	mắc	vào	pháp	đó,	cho	nên	mới	luân	hồi.	Còn	
khi	mình	đã	tách	nó	ra	thì	hết	luân	hồi.	Nguyên	tắc	đơn	giản	vậy	thôi!	Và	nếu	
không	biết	thì	tu	muôn	kiếp	cũng	chưa	thấy,	nhưng	nếu	biết	thì	chỉ	cần	làm	thôi.	
Nhưng	Đức	Phật	nói	cũng	không	cần	biết	[ngay],	Đức	Phật	nói	cứ	làm	như	vậy	
đi	thì	tự	nhiên	đến	lúc	sẽ	biết.	Tức	là	quán	thân,	thọ,	tâm,	pháp,	tự	nhiên	[khi]	
mạnh	 lên	 thì	nó	biết.	Tức	 là	mong	muốn	hay	không	mong	muốn	không	quan	
trọng,	mà	cứ	làm	đúng	như	vậy	đi!	Đức	Phật	chỉ	công	thức	như	vậy	rồi	thì	cứ	làm	
đi	như	vậy	là	xong. 

	 [Quán	tâm]	

Thế	nào	là	quán	tâm	nơi	tâm	mà	tự	an	trú?	Ở	đây,	Tỳ-kheo	có	tâm	ái	
dục,	liền	tự	giác	tri	có	tâm	ái	dục.	(Tức	là	tâm	mình	đang	ham	muốn	gì	đó…	có	
ái	dục	là	biết	liền).	Không	có	tâm	ái	dục	cũng	tự	giác	tri	không	có	tâm	ái	dục.	
(Điều	này	dễ	đúng	không	ạ?	Có	tâm	ái	dục	tức	là	Tâm	tham).	Có	tâm	sân	nhuế,	
liền	tự	giác	tri	có	tâm	sân	nhuế;	không	có	tâm	sân	nhuế,	cũng	tự	giác	tri	
không	có	tâm	sân	nhuế.	(Điều	này	dễ,	đang	sân	thì	biết	tâm	sân	rồi	đó.	Ở	trên	
là	tâm	tham,	thì	biết	tâm	có	tham	hay	tâm	không	có	tham.	Đang	sân	[thì	biết	đang	
sân],	hay	không	có	sân,	hay	hết	 sân	rồi.	Người	 ta	 chửi	một	câu,	 [là	biết]	 sân,	
nhưng	sau	đó	hết	sân	rồi.	Tại	vì	ta	biết	tâm	đang	sân).	Nếu	có	tâm	ngu	si,	liền	
tự	giác	tri	có	tâm	ngu	si;	không	có	tâm	ngu	si,	liền	tự	giác	tri	ta	không	có	
tâm	ngu	si.	(Đó	là	tham,	sân,	si,	mình	biết.	Và	nếu	muốn	biết	điều	này	thì	học	
tâm	đúng	không?	Chúng	ta	đã	học	hết	mấy	loại	tâm	rồi).		  

Nếu	có	tâm	ái	niệm,	liền	tự	giác	tri	có	tâm	ái	niệm;	không	có	tâm	ái	
niệm,	cũng	tự	giác	tri	không	có	tâm	ái	niệm.	Có	tâm	thọ	nhập,	thì	tự	giác	tri	
có	tâm	thọ	nhập;	không	tâm	thọ	nhập,	thì	tự	giác	tri	không	tâm	thọ	nhập.	
(Thọ	nhập	là	gì?	Ở	đây	ngài	Tuệ	Sỹ	có	chú	giải.	Tâm	thọ	nhập	là	chỉ	tâm	được	
thâu	rút	lại,	đối	lập	với	tâm	loạn	và	tâm	tán	lạc	kể	sau).	Nếu	có	tâm	loạn,	thì	tự	
giác	tri	có	tâm	loạn;	không	có	tâm	loạn	niệm,	cũng	tự	giác	tri	không	có	tâm	
loạn	niệm.	Có	tâm	tán	lạc	(tán	lạc	là	tâm	rơi	vãi,	đồng	nghĩa	với	tâm	loạn	ở	
trên.	Tâm	tán	lạc	là	tâm	rơi	vãi,	bay	tung	tung,	là	tâm	chạy	khắp	nơi.	Ví	dụ	như	



 
 

43 

đang	nghĩ	cái	này,	lại	nghĩ	cái	kia	tiếp).	Có	tâm	tán	lạc,	liền	tự	giác	tri	có	tâm	
tán	lạc;	không	có	tâm	tán	lạc,	liền	tự	giác	tri	không	có	tâm	tán	lạc.	Có	tâm	
phổ	biến,	liền	tự	giác	tri	có	tâm	phổ	biến;	không	có	tâm	phổ	biến,	cũng	tự	
giác	tri	không	có	tâm	phổ	biến. 

Tâm	phổ	biến	nghĩa	 là	 tâm	mình	hướng	tới	nhiều	đối	 tượng,	mình	nghĩ	
thương	cho	nhiều	chúng	sanh	quá,	đó	là	tâm	phổ	biến.	[Còn]	tâm	mình	đang	rút	
lại,	chỉ	nghĩ	mỗi	gia	đình	mình	thôi,	[toàn]	nghĩ	cho	mình	không,	là	[tâm]	không	
phổ	biến.	Mình	cứ	biết	như	vậy	 thôi,	Đức	Phật	không	có	bảo	 là	mình	bỏ	hay	
không	bỏ,	mà	mình	chỉ	cần	biết	thôi.	Khi	biết	thì	‘tâm	vô	nhị	dụng’,	[tức	là]	tâm	
này	hoạt	động	thì	tâm	kia	không	hoạt	động,	nên	tự	động	nó	hết. 

Có	tâm	lớn,	liền	tự	giác	tri	có	tâm	lớn;	không	có	tâm	lớn	cũng	tự	giác	
tri	không	có	tâm	lớn.	Có	tâm	vô	lượng,	liền	tự	giác	tri	có	tâm	vô	lượng	(là	
mấy	đề	mục	vô	 lượng:	Từ,	bi,	hỉ,	 xả,	 chúng	 ta	đã	học	 rồi);	không	có	 tâm	vô	
lượng,	cũng	tự	giác	tri	không	có	tâm	vô	lượng;	có	tâm	tam-muội,	liền	giác	
tri	có	tâm	tam-muội	(tam-muội	là	định.	Mình	tu	nhập	Thiền	định	thì	mình	biết	
là	đang	nhập	Thiền	định.	Chứ	không	phải	nhập	Thiền	định	mà	cũng	không	biết	
nhập	Thiền	định	luôn,	đó	là	rớt	vào	định	không	tâm.	Thì	không	phải	 là	tu	Tứ	
niệm	xứ).	Tâm	chưa	giải	thoát,	liền	tự	giác	tri	tâm	chưa	giải	thoát;	tâm	đã	
giải	thoát,	cũng	tự	giác	tri	tâm	đã	giải	thoát.	 

Điều	đó	thì	dễ	rồi,	bây	giờ	mình	biết	mình	chưa	có	giải	thoát.	Mà	thật	ra	nói	
giải	thoát,	nếu	chứng	quả	thì	xa	quá,	thôi	nói	đơn	giản	là	bây	giờ	tâm	mình	có	
đang	bị	vướng	mắc	gì	không?	Nếu	không	có	vướng	mắc	gì,	[thì	biết]	tâm	ta	đang	
không	vướng	mắc	gì.	Tâm	ta	đang	vướng	mắc	lo	tiền	cho	con	đóng	tiền	học	đầu	
năm,	đó	là	vướng	mắc.	Tâm	ta	đang	vướng	mắc,	ta	biết	như	vậy	là	được	rồi. 

Như	vậy,	Tỳ-kheo	tu	niệm	xứ	với	sự	quán	sát	tướng	của	tâm;	quán	tập	
pháp,	quán	diệt	pháp,	cùng	quán	pháp	tập	diệt;	tư	duy	quán	pháp	mà	tự	an	
trú.	Những	gì	mà	có	thể	biết,	có	thể	thấy,	có	thể	tư	duy,	không	thể	tư	duy,	
không	nương	tựa	cái	gì,	không	khởi	lên	niệm	tưởng	thế	gian.	(Nhớ,	lúc	nào	
cũng	quay	về,	đừng	có	niệm	thế	gian.	Những	điều	này	là	bổ	sung	ở	trên	thôi.	Quý	
vị	chỉ	cần	tu	mức	trên,	rồi	khi	nào	quý	vị	[tu]	xuống	mức	dưới	này	thì	sâu	hơn	
một	tầng	nữa.	Nhưng	Thiện	Trang	thấy	là	tu	mức	trên	đi	đã,	rồi	từ	từ	mình	đọc	



 
 

44 

lại	mức	dưới).	Đã	không	khởi	tưởng	liền	không	sợ	hãi.	Đã	không	sợ	hãi	liền	
được	Vô	dư	(Vô	dư	Niết-Bàn).	Đã	được	Vô	dư	liền	được	Niết-bàn,	như	thật	
biết	rằng:	 ‘Sinh	đã	dứt,	phạm	hạnh	đã	vững,	việc	phải	 làm	đã	 làm	xong,	
không	còn	thọ	thân	đời	sau	nữa’.	(Tu	bất	cứ	pháp	nào	cũng	đến	địa	vị	A-la-
hán). 

Như	vậy,	Tỳ-kheo	 tu	 tập	niệm	xứ,	 tự	quán	 tự	nội	 tâm,	 trừ	bỏ	 loạn	
tưởng,	không	có	sầu	lo;	 tu	tập	niệm,	tự	quán	ngoại	tâm,	quán	nội	ngoại	
tâm,	trừ	bỏ	loạn	niệm,	không	có	sầu	lo.	Như	vậy,	Tỳ-kheo	tu	tập	niệm	xứ	
quán	tướng	của	tâm	nơi	tâm. 

	Điều	này	 tức	 là	chỉ	 ra	 tâm	mình,	 tại	 sao	 tâm	như	vậy,	 tạo	sao	 tâm	 loạn	
tưởng,	mình	phải	biết	nguyên	nhân.	Quý	vị	thấy	tâm	[mình]	tham,	biết	tại	sao	
tham	không?	Nói	đơn	giản	là	vậy	đó.	Tham	từ	đâu	ra?	Tham	là	tại	vì	mình	vướng	
mắc	đứa	con	mình,	vướng	mắc	chồng	mình,	vướng	mắc	tiền	bạc.	Tâm	sân,	ta	biết	
tâm	ta	đang	sân,	vì	sao	sân?	Vì	ta	còn	vướng	mắc	điều	gì	đó,	ta	khó	chịu	gì	đó	
v.v…	đó	là	mình	quán	một	cách	rốt	ráo.	Còn	không	thì	mình	chỉ	cần	biết	là	tâm	
đang	sân,	đang	tham	là	được.	Tức	là	có	hai	tầng,	một	tầng	là	quán	luôn	ra	bên	
ngoài,	một	tầng	là	quán	bên	trong	thôi.	Và	tầng	thứ	3	là	quán	cả	trong	cả	ngoài	
cùng	một	lúc.	Pháp	tu	nào	cũng	vậy	thôi. 

[Quán	pháp]	

Thế	nào	 là	Tỳ-kheo	tu	niệm	xứ,	quán	tướng	của	pháp	nơi	pháp?	Ở	
đây,	Tỳ-kheo	tu	niệm	giác	chi,	y	quán,	y	vô	dục,	y	diệt	tận,	trừ	bỏ	các	pháp	
ác.	 

Tức	là	mình	phải	tu	tập	Thất	giác	chi.	Quý	vị	nhớ	Thất	giác	chi	không	ạ?	
Thất	giác	chi	là	7	yếu	tố	đưa	đến	giác	ngộ,	gồm	có: 

1.	Niệm	giác	chi.	Là	chánh	niệm,	sự	ghi	nhớ	và	tỉnh	giác. 

2.	Trạch	pháp	Giác	chi.	Tức	là	mình	phải	soi	xét,	phân	tích	đâu	đúng	đâu	sai	
v.v…	Nhớ!	Phật	pháp	dạy	cho	chúng	ta	Trạch	pháp	Giác	chi,	đâu	là	pháp	thiện,	
đâu	là	pháp	ác,	phải	biết.	Chứ	không	phải	tu	một	hồi	rồi	mù	luôn,	không	biết	gì	
hết.	Nhiều	người	 cứ	nói	 tu	 chẳng	cần	phân	biệt	đúng	sai,	 [đó	 là]	 rớt	vào	nhị	



 
 

45 

nguyên.	Xin	lỗi	quý	vị!	Không	rớt	vào	nhị	nguyên	thì	quý	vị	vô	dòng	Thánh	rồi.	
Làm	gì	có	chuyện	đó!	Bây	giờ	mình	đang	tu	là	phải	có	nhị	nguyên.	Bên	này	đúng,	
bên	này	sai,	thì	phải	phân	biệt	[được].	Nó	nằm	trong	Trạch	pháp	Giác	chi.	Cho	
nên	nhiều	người	cứ	đem	ngôn	ngữ	Đại	thừa	ra	nói	cho	vui,	rồi	cuối	cùng	không	
tu	được.	Trong	khi	Đức	Phật	nói	là	phải	trạch	pháp.	Khi	mình	có	sự	tỉnh	giác,	trí	
tuệ	soi	xét	pháp	thiện	hay	pháp	ác,	pháp	bất	thiện	hay	không	bất	thiện,	pháp	
mình	 đang	 lựa	 chọn,	 đó	 là	 Trạch	 pháp.	 Chứ	mình	 cứ	 nói	 không	 rớt	 vào	 nhị	
nguyên,	làm	sao	được,	đó	là	cảnh	giới	của	Bồ-tát.	Còn	người	phàm	phu	mới	tu	
thì	phải	tu	theo	Phật	chứ. 

3.	Tinh	tấn	Giác	chi.	Tức	là	mình	nỗ	lực	siêng	năng	tinh	cần,	ở	bước	2	là	các	
pháp	ác	thì	mình	phải	đoạn	đi,	các	pháp	thiện	thì	mình	siêng	năng	làm	lên. 

4.	Hỷ	giác	chi.	Tức	là	mình	làm	sao	để	mình	vui,	đừng	có	mặt	mày	nhăn	nhó	
quá	là	không	đắc	định	đâu	quý	vị.	Lúc	nào	mặt	cũng	buồn	buồn	là	không	có	đắc	
định. 

5.	Khinh	an	Giác	chi.	Tức	là	làm	sao	khinh	an,	nhẹ	nhàng,	lắng	dịu.	Thiện	
Trang	chỉ	cho	cách,	ví	dụ	bình	thường	ở	trong	nhà	hoài	bức	bách	quá,	thì	quý	vị	
ra	công	viên	đi	dạo,	hoặc	đi	lên	sân	thượng	rồi	ngắm	trời,	ngắm	đất,	ngắm	mây	
chút,	là	[thân	tâm]	nhẹ	nhàng.	Hoặc	là	đi	tắm	cho	nhẹ	nhàng	xuống,	v.v...	Đó	là	
những	cách	mình	có	thể	[thực	hiện].	Ai	biết	cách	nào,	làm	sao	đó	miễn	cho	cơ	
thể	mình	nhẹ	nhàng,	thân	tâm	mình	nhẹ	nhàng,	thì	đó	là	Khinh	an	Giác	chi.	Tu	
tập	mà	căng	quá	là	sẽ	bị	bứt,	phải	tu	vừa	phải	thôi. 

6.	Định	giác	chi.	Có	nghĩa	là	mình	phải	tu	trong	định.	Phải	dùng	Thiền	chỉ	
cho	tâm	chuyên	nhất	vững	vàng,	không	tán	loạn. 

7.	Xả	giác	chi.	Là	tâm	quân	bình,	bình	thản,	buông	xả.	Muốn	có	Khinh	an	
Giác	chi	rồi	thì	thông	thường	sẽ	có	Xả	giác	chi.	Xả	giác	chi	là	mình	thả	lỏng	thân,	
tâm	mình.	Giống	như	quý	vị	đi	bộ,	như	hồi	nãy	Thiện	Trang	chỉ	đó.	Khinh	an	là	
thân,	 thì	 tâm	 tự	 động	 xả	 ra	 thôi,	 tức	 là	 tâm	 [được]	 nhẹ	 nhàng	 thôi.	 Lên	 sân	
thượng	ngắm	trăng,	ngắm	một	hồi	thì	khinh	an	đúng	không?	Thì	tự	nhiên	[tâm]	
xả	ra	nhẹ	nhàng,	không	nghĩ	gì	hết.	Còn	mình	đang	nghĩ	tùm	lum	tùm	la,	đó	là	
phóng	dật	(trạo	cử). 



 
 

46 

			 Cho	nên	khi	nào	tu	[pháp]	nào,	quý	vị	nhớ	không	ạ?	Đức	Phật	dạy	có	hai	
cách	tu,	bài	kinh	đó	Thiện	Trang	có	nói	rồi,	khi	nào	tâm	mình	quá	nặng	nề,	hôn	
trầm	thì	mình	tu	Trạch	pháp	Giác	chi,	Niệm	giác	chi,	Tinh	tấn	Giác	chi,	Hỷ	Giác	
chi.	Lúc	nào	cũng	có	niệm	hết.	Phải	thấy	vui	 lên,	để	mình	mình	mạnh	mẽ	lên,	
không	hôn	trầm,	không	nặng	nề.	Còn	khi	nào	tâm	quá	phóng	dật,	bị	loạn,	thì	lúc	
đó	mình	phải	trợ	tu	ba	giác	chi	chính	là:	Khinh	an	Giác	chi,	Định	giác	chi	và	Xả	
giác	chi,	để	đưa	tâm	quân	bình	lại.	Tất	nhiên	lúc	nào	cũng	phải	có	Niệm	hết.	Niệm	
giác	chi	là	dùng	trong	cả	hai	trường	hợp	trên.	Cho	nên	đó	là	cách	mà	chúng	ta	đã	
nói	rồi.	

			 Y	quán,	y	vô	dục	(là	nương	vào	không	mong	muốn),	y	diệt	tận,	trừ	bỏ	các	
pháp	ác	(là	có	điều	gì	khởi	 lên	 thì	mình	bỏ	đi,	mình	phải	biết	 các	pháp).	Tu	
Trạch	pháp	Giác	chi,	tu	Tinh	tấn	Giác	chi,	tu	Hỷ	giác	chi,	tu	Khinh	an	Giác	
chi,	tu	Định	giác	chi,	tu	Xả	giác	chi,	y	quán,	y	vô	dục,	y	diệt	tận,	trừ	bỏ	các	
pháp	ác.	Như	vậy,	Tỳ-kheo	tu	niệm	xứ,	quán	tướng	của	pháp	nơi	pháp. 

			 Thật	ra	đây	chủ	yếu	là	tu	Bảy	giác	chi.	Chúng	ta	đã	nói	xong	Bảy	giác	chi	rồi.	

			 Lại	nữa,	Tỳ-kheo	đã	giải	thoát	khỏi	ái	dục,	trừ	pháp	ác	bất	thiện,	có	
tầm,	có	tứ,	có	hỷ	và	lạc	do	viễn	ly	sinh,	chứng	nhập	và	an	trú	Sơ	thiền	(đây	
là	tu	tới	Sơ	thiền,	tức	là	mình	phải	tu	Thiền	chỉ).	Như	vậy,	Tỳ-kheo	tu	niệm	xứ,	
quán	tướng	của	pháp	nơi	pháp.	

			 Lại	nữa,	Tỳ-kheo	xả	tầm	và	tứ,	nội	tâm	tịch	tĩnh,	chuyên	nhất	ý,	không	
tầm,	không	tứ,	có	hỷ	lạc	do	định	sinh,	chứng	nhập	và	an	trú	Nhị	thiền.	Như	
vậy,	Tỳ-kheo	tu	niệm	xứ,	quán	tướng	của	pháp	nơi	pháp.	

			 Lại	nữa,	Tỳ-kheo	ly	hỷ,	an	trú	xả,	hằng	tự	giác	tri,	thân	có	tri	giác	lạc,	
điều	mà	các	hiền	thánh	nói	là	xả,	niệm,	an	trú	lạc,	chứng	nhập	và	an	trú	
Tam	thiền.	Như	vậy,	Tỳ-kheo	tu	niệm	xứ,	quán	tướng	của	pháp	nơi	pháp.	

			 Lại	nữa,	Tỳ-kheo	xả	tâm	lạc	khổ,	ưu	và	hỷ	từ	trước	đã	trừ,	không	lạc	
không	khổ,	xả,	niệm	thanh	tịnh,	an	trú	nơi	Tứ	thiền.	Như	vậy,	Tỳ-kheo	tu	
niệm	xứ,	quán	tướng	của	pháp	nơi	pháp.	

			 Ở	trên,	Nhị	thiền	là	vừa	có	hỷ	có	lạc.	Còn	Tam	thiền	là	ly	hỷ,	bỏ	luôn	hỷ	rồi,	



 
 

47 

chỉ	còn	lạc	thôi.	Đến	Tứ	thiền	là	hết	lạc	luôn,	chỉ	còn	xả	thôi. 

			 Vị	ấy,	hành	pháp	tập,	hành	pháp	diệt	tận,	cùng	hành	pháp	tập	diệt	mà	
tự	an	trú,	liền	được	niệm	xứ	nơi	pháp	mà	hiện	ra	trước	(đây	là	quán	trên	
các	yếu	tố	gọi	là	nguyên	nhân	từ	đâu	sinh	ra,	từ	đâu	diệt	tận,	mình	an	trú	vào	đó.	
Tại	sao	mình	an	trú	vào	đây?	Vì	để	mình	thấy	rõ	các	hành,	để	thực	hành	làm	sao	
đưa	đến	các	tầng	Thiền),	có	thể	biết,	có	thể	thấy,	trừ	bỏ	loạn	tưởng,	không	
nương	 tựa	 cái	 gì,	 không	 khởi	 tưởng	 thế	 gian	 (quan	 trọng	 là	 không	 khởi	
tưởng	thế	gian).	Đã	không	khởi	tưởng	liền	không	sợ	hãi.	Đã	không	sợ	hãi	
thì	như	thật	biết	rằng,	‘Sinh	đã	dứt,	phạm	hạnh	đã	vững,	việc	phải	làm	đã	
làm	xong,	không	còn	thọ	thân	nữa’.	

			 Tu	như	thế	là	chứng	A-la-hán	luôn.	Còn	nếu	mình	không	chứng	được	A-la-
hán,	mình	tu	được	một	phần	thì	chứng	được	một	phần.	Nhớ!	Đức	Phật	nói	như	
vậy.	Không	được	A-la-hán	thì	cũng	được	Sơ	quả,	không	được	Sơ	quả	thì	cũng	Tu-
đà-hoàn	hướng,	hoặc	Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	hành	đúng	không	ạ?	Không	được	
nữa	thì	xuống	Nhẫn	vị,	không	đọa	lạc	nữa	là	được.	Yên	tâm	đi	quý	vị!	Quý	vị	tu	
đúng	thì	đời	này,	Đức	Phật	nói	là	tu	7	năm,	không	thì	7	ngày,	từ	7	năm	đi	ngược	
tới	7	ngày,	mình	tu	đúng	thì	thăng	tiến	nhanh	lắm.	Nếu	ai	mà	xui,	không	đầu	thai	
bằng	tâm	Tam	nhân	thì	đời	sau	quý	vị	sanh	về	cõi	khác	là	quý	vị	đắc.	Ví	dụ	như	
sanh	cõi	Trời	là	quý	vị	đắc	quả.	Cho	nên	đừng	có	lo	lắng. 

			 Này	các	Tỳ-kheo,	y	 chỉ	 trên	con	đường	một	 lối	vào	mà	chúng	sanh	
được	thanh	tịnh,	xa	lìa	sầu	ưu,	lại	không	có	tưởng	ưu	hỷ,	đạt	được	trí	tuệ,	
chứng	ngộ	Niết-bàn.	Đó	là	diệt	năm	triền	cái,	tu	bốn	niệm	xứ”.	

Các	Tỳ-kheo	sau	khi	nghe	những	gì	Phật	dạy,	hoan	hỷ	phụng	hành.	

(Kinh	Số	1	-12.	Phẩm	Nhập	Đạo	–	Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm).	

			 Đây	là	một	bài	kinh	khá	dài,	Thiện	Trang	đã	giới	thiệu	xong.	Quý	vị	thấy	
khá	mệt	đúng	không	ạ?	Nhưng	quý	vị	nghe	mấy	lần	thì	quý	vị	sẽ	hình	dung	được.	
Còn	thật	ra	hãy	thực	hành	đi,	chịu	khó	thực	hành.	Quý	vị	làm	như	Thiện	Trang	
kể,	quý	vị	hãy	cố	gắng	thực	hành	được	trong	đời	sống	hằng	ngày.	Đừng	có	chấp	
tướng	là	phải	tu	bao	nhiêu,	ngồi	bao	nhiêu.	Thật	ra	tu	ngồi	là	dành	cho	tu	Thiền	
chỉ	là	chính.	Còn	tu	Thiền	quán	là	phải	vận	động.	Nhớ!	Thiền	quán	đa	số	là	vận	



 
 

48 

động,	tại	vì	vận	động	thì	dễ	quan	sát	hơn	là	đứng	im.	Đứng	im	thì	các	cơ	quan	rồi	
tâm...	chạy	ít	lắm,	cho	nên	khó	quan	sát.	Còn	nếu	như	mình	đi,	đứng,	làm	việc...	
thì	quan	sát	dễ	hơn. 

			 Quý	vị	cố	gắng	tu	trong	hằng	ngày,	là	thiền	Tứ	niệm	xứ.	Cứ	niệm	thân	hành	
thôi,	tức	là	thân	làm	gì	thì	biết	đang	làm	đấy,	rõ	ràng	sáng	suốt.	Rồi	ráng	đi	Thiền	
hành,	thay	vì	kinh	hành	mình	niệm	ra	tiếng,	bây	giờ	mình	không	niệm	mà	chỉ	
quan	sát	thôi.	Chỉ	là	người	quan	sát,	quan	sát	thân,	quan	sát	tâm,	quan	sát	các	
pháp,	từ	từ	như	vậy	thì	mình	sẽ	thành	công.	

	

			 Tiếp	theo	chúng	ta	sẽ	sửa	bài	tập	về	nhà	hôm	bữa.	Đáng	lẽ	hôm	nay	mình	
sẽ	học	phần	kia	nữa,	nhưng	bây	giờ	hết	giờ	rồi,	chắc	sửa	bài	tập	về	nhà	rồi	cho	
thêm	bài	tập	về	nhà	nữa	là	ok,	để	mọi	người	có	bài	làm	thì	mọi	người	sẽ	nhớ	hơn.	
Ai	làm	sẵn	rồi,	bữa	sau	viết	ra	rồi	copy	và	dán	nha.	

			 Sửa	Bài	tập	Về	Nhà	5	"Hai	người	bạn	thân	cùng	tu". 

Một	vùng	đó,	có	hai	người	bạn	rất	thân.	Một	người	quyết	chí	xuất	gia,	
dốc	lòng	tu	tập,	còn	người	kia	vẫn	ở	tại	gia,	chăm	chỉ	làm	ăn	nhưng	cũng	
yêu	thích	Phật	pháp.	Về	sau,	người	bạn	tại	gia	A	đi	theo	tà	sư,	tin	nhận	và	
thực	hành	tà	pháp.	(1)	Một	hôm,	A	nghe	giảng	tà	pháp	liền	sinh	lòng	tin.	
Đây	là	tâm	gì? 

A	nghe	giảng	tà	pháp	liền	sinh	lòng	tin.	Lòng	tin	mà	tin	như	kiểu	này	là	
Tâm	bất	thiện	rồi.	Bất	thiện	thì	có	tham,	sân,	si,	có	ba	tâm.	Đây	là	sanh	lòng	tin	
với	sự	bất	thiện,	thì	quý	vị	nghĩ	là	tâm	gì?	Tâm	tham	hay	là	Tâm	si?	Vì	không	thể	
nào	là	Tâm	sân,	đúng	không	ạ?	Chỉ	có	hai	tâm:	Một	là	Tâm	tham,	hai	là	Tâm	si	
thôi.	

Đối	với	pháp	tà	mà	mình	sanh	lòng	tin,	ở	đây	cũng	không	nói	là	hoan	hỷ	
tin.	Nếu	là	hoan	hỷ	tin	thì	tâm	thọ	hỷ,	thì	trở	thành	Tâm	tham.	Còn	đây	chỉ	là	
sanh	lòng	tin	bình	thường	thôi,	nên	cũng	có	thể	là	Tâm	tham,	mà	cũng	có	thể	là	
Tâm	si.	Tại	vì	pháp	ở	đây	là	pháp	tà,	không	phải	chánh,	nên	không	thể	thiện	được,	
nên	là	Tâm	si	hoặc	là	Tâm	tham.	Bây	giờ	mình	xét	coi	là	tham	hay	si.	Ở	đây	không	



 
 

49 

có	thọ	hỷ,	không	thấy	vui	gì	hết.	Cho	nên	chắc	chắn	là	Tâm	si.	Tâm	si	thì	chỉ	có	
thọ	xả	thôi.	Và	hợp	là	hợp	phóng	dật	hoặc	là	hợp	hoài	nghi.	Nếu	là	hợp	hoài	nghi	
thì	không	đúng.	Nếu	mình	xét	như	vậy	thì	tới	đây	mình	thấy	sai	đúng	không?	
Đâu	phải	hợp	nghi,	hợp	phóng	dật	đâu,	vì	đang	sinh	lòng	tin	mà.	Cho	nên	không	
phải	là	Tâm	si,	mà	là	Tâm	tham	mới	đúng.	Cho	nên	đưa	ra	trường	hợp	này,	mới	
đầu	mình	tưởng	là	Tâm	si,	lừa	quý	vị	chơi	vậy	đó.	

Tâm	tham	thọ	xả,	đúng	rồi!	Tâm	tham	thì	hợp	tà	hay	ly	tà?	Hợp	tà	kiến.	Và	
là	hữu	trợ	đúng	không?	Tại	vì	có	người	giảng	nên	mới	vào	nghe	mà,	nên	là	hữu	
trợ.	Vậy	là	Tâm	tham,	không	phải	Tâm	si.	Tâm	si	là	tâm	không	rõ	ràng	cảnh	giới,	
chỉ	có	thọ	xả	và	hợp	phóng	dật	hoặc	hợp	hoài	nghi	thôi.	Ở	đây	[người	này]	đâu	
có	hoài	nghi	đâu,	họ	tin	mà.	Nói	phóng	dật	thì	cũng	không	đúng,	họ	đang	biết	rõ	
cảnh,	nên	là	Tâm	tham. 

Đáp	án:	Tâm	tham	thọ	xả,	hợp	Tà	kiến,	hữu	trợ.	

(2)	Sau	đó,	A	quyết	định	tự	mình	đi	truyền	dạy	lại	cho	người	khác.	

Câu	này	dễ	hơn!	Đầu	tiên	mình	thấy	là	truyền	dạy	cho	người	khác.	Truyền	
dạy	là	lòng	tốt	đúng	không?	Nhưng	việc	này	đi	theo	hướng	hợp	tà	kiến	mất	rồi,	
nên	không	thể	nào	tốt	được.	Thật	ra	đôi	khi	mình	xét	là	tâm	thiện	cũng	được,	
nhưng	thiện	này	lại	căn	cứ	trên	[pháp]	tà,	thì	không	thể	thiện	được	mà	rớt	qua	
Tâm	bất	thiện.	Mà	bất	thiện	thì	chỉ	có	tham	với	si	thôi.	Ở	đây	cũng	là	Tâm	tham	
luôn,	y	chang	ở	trên	thôi.	Lúc	này	thì	anh	chàng	ta	cũng	không	thấy	vui	gì	hết	mà	
quyết	định	thôi,	nên	không	có	thọ	hỷ	mà	là	thọ	xả.	Rồi	cũng	hợp	tà	kiến	luôn.	Và	
quyết	định	liền	sau	đó	nên	có	thể	là	vô	trợ.	Còn	không	thì	quý	vị	để	hữu	trợ	cũng	
chấp	nhận	được,	tại	vì	việc	đó	không	có	ranh	giới	rõ	ràng	lắm.	

Đáp	án:	Tâm	tham	thọ	xả,	hợp	tà	kiến,	vô	trợ.	

(3)	Khi	A	thuyết	giảng,	A	nghĩ	rằng	mình	đang	giúp	người	ta	thoát	
khổ.	

			 Tâm	này	thực	tế	cũng	vậy	thôi,	cũng	là	Tâm	tham,	chứ	cũng	chẳng	có	khác	
gì.	Giúp	người	khác	thoát	khổ,	nhưng	sự	giúp	của	mình	sai	mất	rồi	nên	đó	là	Tâm	
tham,	là	bất	thiện.	Cho	nên	mình	tưởng	là	mình	tu	tốt,	khi	không	có	Chánh	kiến	



 
 

50 

thì	không	có	những	cái	sau.	Cho	nên	rớt	vào	Tâm	tham	thọ	xả,	hợp	tà	kiến.	Lúc	
này	là	hữu	trợ,	tại	vì	đang	thuyết	giảng,	nghĩ	[mình	giúp	người	ta].	Cho	nên	mình	
tưởng	 là	ngon.	Không	ngon	đâu!	Nhiều	khi	mình	đang	 làm	 toàn	 tâm	xấu	mà	
tưởng	là	tốt.	Không	phải	đâu!	Rớt	vào	pháp	tà	thì	là	tà	hết.	

Đáp	án:	Tâm	tham	thọ	xả,	hợp	tà	kiến,	hữu	trợ.	

(4)	Nhưng	khi	có	người	phản	đối,	A	nổi	nóng.	

			 Nổi	nóng	thì	không	cần	phải	suy	nghĩ,	để	vô	Tâm	sân	liền.	Tâm	sân	thì	chỉ	
có	một	thọ	thôi,	là	thọ	ưu.	Đối	với	tâm	là	thọ	ưu,	còn	đối	với	thân	là	thọ	khổ.	Ở	
đây	mình	nói	về	tâm	nên	là	thọ	ưu.	Rồi	hợp	phẫn	nộ,	lúc	nào	chả	hợp	phẫn	nộ	
đúng	không?	Và	lúc	này	là	hữu	trợ	hay	vô	trợ?	Là	hữu	trợ.	Tại	vì	có	người	phản	
đối	mà,	có	tình	huống	hỗ	trợ	nên	là	hữu	trợ.	Tâm	này	là	dễ	nhất.	

			 Đáp	án:	Tâm	sân	thọ	ưu,	hợp	phẫn	nộ,	hữu	trợ.	

			 (5)	Trong	đời	sống	hằng	ngày,	A	vẫn	ăn	cơm	và	sinh	hoạt	bình	thường.	
Đây	là	tâm	gì?	

			 Ở	đây	không	có	nói	gì	hết,	không	có	làm	gì	hết,	thì	là	Tâm	hộ	kiếp	thôi.	Tâm	
hộ	kiếp	thì	khỏi	cần	phải	suy	xét.	Ở	đây	không	có	yêu	cầu	quý	vị	phải	tìm	Tâm	
hộ	kiếp	thọ	gì.	Nhưng	chúng	ta	có	thể	nói	là	thọ	xả.	Tại	vì	bình	thường,	không	có	
gì	hết,	thì	là	thọ	xả	rồi.	

			 Đáp	án:	Tâm	hộ	kiếp.	

(6)	Trong	lúc	ăn,	A	thầm	nghĩ	rằng	việc	mình	làm	thật	cao	quý.	Đây	là	
tâm	gì?	

			 Nghĩ	rằng	mình	cao	quý,	nhưng	việc	đó	có	cao	quý	thật	không?	Không!	Tại	
vì	mình	giúp	cho	việc	tà	nên	tâm	đó	không	đúng,	nên	chỉ	có	Tâm	tham	với	Tâm	
si	thôi.	Chỗ	này,	quý	vị	thấy	là	‘tâm	nghĩ	rằng	việc	mình	làm	thật	cao	quý’,	nhưng	
anh	ta	cũng	chẳng	có	thấy	vui	gì	hết,	chỉ	nghĩ	thôi,	thì	lúc	này	là	Tâm	si.	Chứ	nếu	
anh	ta	thấy	vui	thì	là	Tâm	tham,	có	vui	vui	một	chút,	tự	hào	đó,	thì	là	Tâm	tham.	
Nhưng	ở	đây	anh	ta	không	có	tự	hào,	chỉ	nghĩ	thôi,	thì	là	Tâm	si	thọ	xả.	Và	hợp	
này	là	hợp	phóng	dật,	vì	đang	nghĩ	lung	tung.	



 
 

51 

Đáp	án:	Tâm	si	thọ	xả	hợp	phóng	dật.	

(7)	Đêm	đến,	A	yên	giấc	ngủ	say,	dòng	tâm	vẫn	tiếp	tục	vận	hành.	

			 Chúng	ta	biết,	ngủ	mà	ngủ	say	thì	chỉ	có	Tâm	hộ	kiếp	chạy	thôi.	Tâm	hộ	kiếp	
thọ	xả.	Chúng	ta	cứ	để	Tâm	hộ	kiếp	là	được	rồi.	Đơn	giản!	

			 Đáp	án:	Tâm	hộ	kiếp.	

			 Trong	khi	đó,	(8)	người	bạn	xuất	gia	B	tinh	tấn	hành	thiền,	chứng	đắc	
quả	vị	A-la-hán.	(Quả	vị	A-la-hán	là	dễ	nhất	luôn).	Đây	là	tâm	gì?	

Đắc	A-la-hán	phải	là	tâm	gì?	Tâm	siêu	thế	Tứ	quả.	A-la-hán	mà,	khi	chứng	
quả	rồi	thì	là	Tâm	siêu	thế.	Có	hai	[tâm]:	Một	là	tâm	nhân,	hai	là	tâm	quả,	mình	
cứ	nói	Tâm	siêu	thế	Tứ	quả	đi.	Và	ở	đây	còn	thọ	nữa,	[là]	thọ	xả,	vì	không	thấy	
vui	gì	hết,	bình	thường,	thì	là	thọ	xả.	Tất	nhiên	nếu	lúc	đó	nói	hợp	trí	hay	vô	trí	
gì	đó	thì	cứ	để	vô	thêm,	nhưng	chúng	ta	chỉ	cần	nhớ	thế	thôi.	A-la-hán	rồi	thì	
mình	cũng	không	quan	tâm	nhiều	lắm,	vì	mình	chưa	chứng	tới	A-la-hán	thì	bàn	
làm	chi	đúng	không? 

Đáp	án:	Tâm	siêu	thế	Tứ	quả	thọ	xả. 

(9)	Sau	khi	chứng	quả,	B	nhập	thiền	định	để	an	trú	tâm.	Đó	là	tâm	gì? 

Nhập	thiền	định	này	không	nói	rõ	thiền	gì.	Lẽ	ra	mình	phải	nói	thiền	gì	thì	
mới	rõ.	Hôm	bữa	không	viết	kỹ	đó	là	nhập	thiền	định	gì,	chứ	bây	giờ	mình	để	
vậy	thì	làm	sao	mà	biết	được.	Mình	không	biết	thiền	gì	thì	mình	để	Tâm	thiền,	
mình	không	biết	thiền	gì	thôi.	[Tâm	thiền	thì	có]	Tâm	thiền	Sắc	giới	Sơ	thiền,	Nhị	
thiền,	Tam	thiền,	Tứ	thiền,	thì	thôi	mình	để	Tâm	thiền	đi. 

Còn	đây	là	Tâm	thiền,	Tâm	thiền	này	là	an	trú	tâm,	ở	đây	không	nói	gì	thì	
có	thể	Tâm	thiền	thọ	xả.	Không	biết	thiền	gì,	ở	đây	do	đề	thiếu	thì	mình	cứ	để	
thiếu. 

Đáp	án:	Tâm	thiền	thọ	xả. 

(10)	Gặp	lại	A,	B	khởi	tâm	bi	mẫn	muốn	cứu	bạn	mình	khỏi	sai	lầm.	
Đó	là	tâm	gì? 



 
 

52 

Ở	đây	có	quý	vị	nào	quất	vô	là	Tâm	đại	thiện	không?	Tâm	đại	thiện	tức	là	
Tâm	thiện	Dục	giới.	Đây	không	phải	là	Tâm	thiện	Dục	giới	đâu,	vị	này	là	A-la-hán	
rồi	thì	phải	là	Tâm	đại	tố	(Tâm	tố).	Tâm	A-la-hán	mà,	không	phải	tâm	thường.	Ở	
đây	chúng	ta	thấy	là	Tâm	đại	tố	giống	như	Tâm	thiện	ở	Dục	giới	thì	xét	về	thọ.	Ở	
đây	không	có	nói	gì	hết	thì	là	thọ	xả.	Rồi	hợp	trí	và	hữu	trợ. 

		 Tâm	đại	tố	cũng	giống	như	Tâm	đại	thiện,	cũng	gần	giống	như	Tâm	tham.	
Cũng	có	mấy	trường	hợp,	xét	về	thọ	thì	có	thọ	xả	hay	thọ	hỷ,	hợp	trí	hay	ly	trí,	
hữu	trợ	hay	vô	trợ.	Cũng	giống	vậy	thôi,	tâm	A-la-hán	là	như	thế.	Mình	là	phàm	
phu	thì	chỗ	này	mình	đổi	thành	Tâm	đại	thiện,	còn	A-la-hán	rồi	thì	là	Tâm	đại	tố.	
Nhớ!	Các	bậc	hữu	học	Tam	quả	thì	tâm	cũng	như	mình,	là	Tâm	đại	thiện	thôi. 

Đáp	án:	Tâm	đại	tố	thọ	xả,	hợp	trí,	hữu	trợ.	

		 (11)	B	bắt	đầu	thuyết	giảng	chánh	pháp	cho	A.	Đó	là	tâm	gì?	

		 Thuyết	giảng	này	cũng	là	dùng	tâm	thiện	mà	thuyết	giảng,	[nhưng]	là	bậc	
A-la-hán	rồi	thì	vẫn	là	dùng	Tâm	đại	tố	thôi.	A-la-hán	chỉ	có	Tâm	đại	tố	(tâm	khi	
làm	việc).	Ở	đây	thuyết	giảng	một	cách	bình	thường	thì	thọ	xả,	còn	nếu	thuyết	
giảng	vui	vẻ	thì	thọ	hỷ.	Rồi	thuyết	giảng	pháp	thì	chắc	chắn	phải	hợp	trí	mới	
thuyết	giảng	được.	Và	ở	đây	thì	không	có	trợ	hay	gì	hết,	thì	mình	ghi	vô	trợ	cũng	
được.	Quý	vị	ghi	hữu	trợ	cũng	được	nha.	Mấy	trường	hợp	này	không	rõ	ràng,	
muốn	rõ	ràng	thì	phải	viết	thêm,	mà	viết	dài	quá	nên	viết	vậy	thôi. 

Đáp	án:	Tâm	đại	tố	thọ	xả,	hợp	trí,	vô	trợ. 

		 (12)	Nghe	lần	đầu,	A	sinh	nghi	ngờ.		

Tâm	này	dễ,	nghi	ngờ	là	tâm	gì	thì	quý	vị	biết	rồi.	Có	chữ	nghi	là	dễ.	Nghi	
ngờ	là	Tâm	si	thọ	xả.	Tâm	si	thì	chỉ	có	thọ	xả	thôi,	không	có	thọ	nào	khác.	Tâm	si	
thì	chỉ	hợp	hoài	nghi	và	hợp	phóng	dật	thôi,	chứ	không	có	hợp	trí	hợp	gì	hết.	Ở	
đây	là	hợp	hoài	nghi. 

Đáp	án:	Tâm	si	thọ	xả,	hợp	hoài	nghi.	

		 (13)	Dần	dần,	A	thấy	hoan	hỷ	và	bắt	đầu	có	lòng	tin.	

Đây	cũng	là	một	trường	hợp	rất	dễ.	Những	tâm	này	xác	định	được	rất	dễ.	



 
 

53 

Có	lòng	tin	thì	là	tâm	thiện,	Tâm	đại	thiện	của	Dục	giới.	Tâm	thiện	có	hai	thọ:	là	
thọ	hỷ	và	thọ	xả.	Ở	đây	có	hoan	hỷ	rồi	nên	thọ	hỷ.	Hợp	trí	hay	ly	trí?	Ở	đây	nghe	
pháp	mà	có	lòng	tin	thì	phải	hợp	trí.	[Và	là]	hữu	trợ,	vì	dần	dần,	từ	từ. 

Đáp	án:	Tâm	đại	thiện	thọ	hỷ,	hợp	trí,	hữu	trợ. 

	(14)	Nghe	thêm	nữa,	A	hiểu	rõ	giáo	lý	Tứ	Thánh	Đế.	

Cũng	y	chang	như	thế,	cũng	là	Tâm	đại	thiện	thọ	xả,	hợp	trí.	Vẫn	dùng	Tâm	
đại	thiện	để	nghe	pháp	thôi,	không	dùng	tâm	khác.	Và	cũng	là	hữu	trợ. 

Đáp	án:	Tâm	đại	thiện	thọ	xả,	hợp	trí,	hữu	trợ. 

(15)	Khi	hành	thiền,	A	đạt	đến	Sơ	thiền.	

Tâm	này	là	Tâm	thiền,	là	Sơ	thiền.	Tâm	thiền	có	tâm	nhân	và	tâm	quả.	Ở	
đây	đắc	đến	Sơ	thiền,	thì	chỗ	này	mình	có	thể	dùng	là	Tâm	quả	Sơ	thiền.	Rồi	thọ	
là	thọ	gì?	Sơ	thiền	là	một	trạng	thái	hỷ	lạc	do	ly	dục	sanh,	hỷ	lạc	thì	là	thọ	hỷ.	Hợp	
trí	hay	không	hợp	trí	thì	không	biết,	có	thể	lúc	đó	không	hợp	trí,	cho	nên	có	thể	
để	 là	hợp	 trí	hay	 ly	 trí.	Có	hai	 trường	hợp,	có	khi	chứng	Thiền	nhưng	 lúc	đó	
không	có	hợp	trí.	Lúc	này	có	thể	là	hữu	trợ	hay	vô	trợ?	Thông	thường	tu	Thiền	
là	hữu	trợ	nhiều	hơn	vô	trợ. 

Đáp	án:	Tâm	quả	Sơ	thiền	thọ	hỷ,	hợp/ly	trí,	hữu	trợ.	

(16)	Nhờ	tuệ	quán,	A	đoạn	trừ	Thân	kiến,	Hoài	nghi	và	Giới	cấm	thủ.	
Đó	là	tâm	gì?	

Ở	đây	là	Tâm	đạo	Sơ	quả.	Nếu	xét	thọ	thì	thường	là	thọ	xả.	Và	tất	nhiên	là	
hợp	trí.	Nhưng	ở	đây	mình	cứ	ghi	là	Tâm	đạo	Sơ	quả	thôi,	không	cần	ghi	nhiều. 

Đáp	án:	Tâm	đạo	Sơ	quả.	

(17)	Liền	sau	đó,	A	chứng	nhập	dòng	Thánh	và	an	trú	trong	quả	vị	Sơ	
quả.	

[Đây	là]	Tâm	siêu	thế.	Tâm	đạo	rồi	thì	bây	giờ	tới	Tâm	quả	hoặc	Tâm	quả	
Dự	lưu	cho	hay. 

Đáp	án:	Tâm	quả	Dự	lưu. 



 
 

54 

(18)	Sau	khi	chứng	quả,	A	sinh	tâm	kính	trọng	và	biết	ơn	vị	B.	

Đây	là	Tâm	thiện	chắc	chắn	rồi,	tức	là	Tâm	đại	thiện	Dục	giới.	Thực	ra	ở	
Dục	giới	thì	vẫn	dùng	tâm	đó	thôi,	trừ	A-la-hán	thì	trở	thành	Tâm	đại	tố.	Xét	về	
thọ	thì	là	thọ	xả,	vì	ở	đây	không	có	gì	hết,	không	có	vui.	Và	hợp	trí.	Có	thể	là	vô	
trợ	hoặc	hữu	trợ	cũng	được. 

Đáp	án:	Tâm	đại	thiện	thọ	xả,	hợp	trí,	vô	trợ.	

(19)	Có	lúc	A	hành	thiền,	bị	hôn	trầm	che	lấp.	Hôn	trầm	là	tâm	gì?		

	Hôn	trầm	thì	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	thì	vẫn	bị.	Giống	như	ngài	Mục	Kiền	Liên	
khi	 hành	 thiền,	 sau	 khi	 chứng	 Sơ	 quả	 Tu-đà-hoàn	 thì	 ngài	 vẫn	 bị	 hôn	 trầm.	
Nhưng	quả	vị	cao	sau	này	thì	hết. 

Có	người	đưa	ra	là	Tâm	si	thọ	xả,	hợp	phóng	dật.	Đây	là	một	tình	huống	
mà	mình	hay	gặp,	mình	coi	lúc	đó	mình	có	[bị]	phóng	dật	hay	không?	Tâm	si	thì	
có	hai	Tâm	si,	nghe	nói	hôn	trầm	là	do	si.	Si	thì	có	hợp	phóng	dật	và	hợp	hoài	
nghi.	Si	là	cảnh	không	rõ,	không	rõ	cảnh	mà	phóng	dật,	vậy	phóng	dật	ở	chỗ	nào?	
Hoài	nghi	thì	không	có	rồi,	đâu	có	hoài	nghi	đúng	không?	Có	người	đưa	ra	là	Tâm	
hộ	kiếp.	Cũng	hay	quá	ha!	Nhiều	khi	quý	vị	thấy	tưởng	là	dễ	dàng,	nhưng	[trường	
hợp	này]	hơi	khó.	Có	người	đưa	ra	Tâm	si,	có	người	đưa	ra	Tâm	si	thọ	xả,	hợp	
phóng	dật.	 

Quý	vị	nghĩ	là	tâm	nào	đúng?	Phóng	dật	chỗ	nào?	Người	ta	đang	buồn	ngủ	
thì	làm	sao	phóng	dật?	Buồn	ngủ	thì	tâm	đâu	có	chạy	đi	đâu	đâu,	mà	sao	phóng	
dật	[được],	vậy	phóng	dật	có	hợp	lý	không?	Mình	phải	suy	xét,	mình	cứ	dùng	
tâm	ý	thức	để	suy	xét	thôi.	Ở	đây	nói	đơn	giản	như	sau,	tâm	này	là	Thụy	miên,	
Hôn	trầm,	thật	ra	là	Tâm	bất	thiện.	Ai	cũng	biết	bất	thiện	rồi,	nhưng	bất	thiện	
kiểu	gì?	Có	người	thì	nói	Tâm	si,	có	người	thấy	‘ngủ	luôn’	thì	[bảo]	là	Tâm	hộ	
kiếp	cũng	đúng.	Nhưng	mới	hôn	trầm	thôi,	thì	chỉ	là	Tâm	si,	mà	mình	không	thay	
đổi	cảnh	được,	như	vậy	là	phóng	dật.	Nhưng	phóng	dật	kiểu	này	thì	giải	thích	
khác	một	chút.	Chữ	phóng	dật,	thông	thường	chúng	ta	nghĩ	là	tâm	chạy	tán	loạn	
lung	tung,	nhưng	thật	ra	phóng	dật	này	đơn	giản	là	một	trạng	thái	đang	không	
tập	trung	được,	không	tập	trung	được	cũng	gọi	là	phóng	dật.	Hôn	trầm	che	lấp	
gọi	là	phóng	dật.	Chỉ	đơn	giản	vậy	thôi,	lừa	được	một	số	người	ha. 



 
 

55 

Đáp	án:	Tâm	si	thọ	xả,	hợp	phóng	dật.	

(20)	Nhưng	rồi	A	tỉnh	táo	trở	lại	và	tiếp	tục	giữ	tâm	trong	sạch.	

Tâm	đang	trong	sạch	thì	là	Tâm	đại	quả	hay	Tâm	đại	thiện?	Ở	đây	không	
suy	nghĩ	gì	hết	thì	là	Tâm	đại	quả.	Ở	đây	là	thọ	xả.	Hợp	trí	hay	ly	trí	thì	không	
biết,	hợp	hay	ly	là	tùy	theo	tình	huống	kết	quả	trước	đó.	Và	[trường	hợp]	này	là	
hữu	trợ,	vì	lúc	sau	mới	tỉnh	táo	mà.	Nhưng	vô	trợ	cũng	được	nha,	vì	Tâm	đại	quả	
thì	mình	đâu	biết	là	quả	của	tâm	nào.	Không	biết	quả	của	tâm	nào	nên	là	như	
vậy.	Quả	của	tâm	hợp	trí	thì	được	hợp	trí,	quả	của	tâm	ly	trí	thì	là	ly	trí,	quả	của	
tâm	hữu	trợ	thì	là	hữu	trợ,	mà	quả	của	tâm	vô	trợ	thì	là	vô	trợ. 

Đáp	án:	Tâm	đại	quả	thọ	xả,	hợp/ly	trí,	hữu	trợ.	

Như	vậy	là	Thiện	Trang	đã	sửa	xong	[bài	tập].	Bây	giờ	hết	giờ	rồi,	Thiện	
Trang	xin	đọc	qua	bài	tập	về	nhà.	Và	Thiện	Trang	sẽ	bình	luận	cho	quý	vị	dưới	
dòng	luôn,	bài	này	hơi	dài,	giống	như	[bài	tập]	trên.	Bài	tập	này	là	bài	cuối	cùng,	
để	sau	này	quý	vị	sẽ	không	cần	phải	lo	lắng	nữa,	chúng	ta	sửa	một	lần	này	nữa	
thôi	nha.	Sau	này	mình	không	học	[bài]	này	nữa	mà	mình	chuyển	sang	phần	Lộ	
trình	tâm.		

	

Bài	tập	về	nhà	6,	hy	vọng	quý	vị	sửa	hết	32	[tình	huống]	này,	bữa	sau	mình	
sửa	hết	là	xong. 

Bài	 Tập	 Về	 Nhà	 6:	 Câu	 chuyện	 "Mối	 Duyên	 Xưa	 Và	 Con	Đường	 Giải	
Thoát".	

Thuở	nhỏ,	An	và	Mai	cùng	làng,	cùng	đến	trường.	Cả	hai	ngồi	chung	
bàn,	chia	nhau	từng	quyển	vở,	từng	cây	bút.	Tình	bạn	trong	sáng	dần	trở	
thành	tình	cảm	thân	thương.	Ai	trong	làng	cũng	nghĩ	rằng	lớn	lên	họ	sẽ	
thành	đôi.	Nhưng	dòng	đời	xoay	vần,	Mai	chọn	con	đường	xuất	gia,	dốc	
lòng	tu	tập	sau	chứng	quả	A-la-hán,	và	chứng	cả	Thần	thông	(tức	là	cô	nàng	
và	anh	chàng	này	yêu	nhau,	tại	vì	quen	từ	nhỏ.	Cuối	cùng	lớn	lên,	nhưng	cô	Mai	
đi	xuất	gia	rồi,	còn	chứng	được	A-la-hán	và	chứng	cả	Thần	thông);	Còn	An	vẫn	
ở	đời,	trải	qua	bao	vui	buồn	thương	ghét.	Nhiều	năm	sau,	họ	gặp	lại	nhau	



 
 

56 

trong	ngôi	chùa	thanh	tịnh…	(Đó	là	giới	thiệu	mở	màn	thôi,	bây	giờ	bắt	đầu	
câu	hỏi	tâm	gì	là	từ	đây). 

(1)	Khi	bước	vào	sân	chùa,	An	tham	gia	buổi	phát	quà	từ	thiện	cho	
người	nghèo,	lòng	khởi	thiện	tâm,	hoan	hỷ.	(Câu	này	quá	dễ	đúng	không	ạ?)	
(2)	Trong	lúc	ở	chùa,	An	vô	tình	nghe	được	một	bài	nhạc	thiền,	âm	điệu	du	
dương	khiến	tâm	anh	ta	lắng	dịu,	tràn	đầy	xúc	động.	(Nghe	nhạc	với	tâm	như	
thế	thì	đó	là	tâm	gì?)	(3)	Sau	đó,	đi	chùa	khác	thì	An	gặp	lại	Mai	trong	y	áo	
Tỳ-kheo-ni,	lòng	vừa	bồi	hồi,	với	tâm	ái	nhiễm.	(Tức	là	thấy	người	yêu	xưa	
thì	khởi	tâm	ái,	đó	là	tâm	gì?	Bữa	nay	có	tình	huống	yêu	đương	là	tâm	gì?)	(4)Lúc	
đó	Mai	dùng	Thần	thông	hiện	ra	một	hình	Phật	trước	mặt.	(Tức	là	cô	này	
dùng	Thần	thông	để	dứt	sự	ái	nhiễm	của	anh	chàng	ta,	vì	cô	nàng	có	Thần	thông.	
Lúc	đó	là	tâm	gì?	Chúng	ta	chưa	có	tình	huống	Thần	thông	đúng	không	ạ?	Bây	
giờ	có	tình	huống	Thần	thông.)	(5)	An	thấy	hình	Phật	trước	mặt	Mai	nên	dứt	
lòng	 ái	 dục,	 chuyển	 sang	 tâm	kính	 trọng.	 (6)	Rồi	An	dự	một	buổi	 pháp	
thoại,	nhưng	lúc	đầu	vì	tâm	nghĩ	đến	chuyện	cũ	với	Mai,	nên	chẳng	hiểu	gì.	
(Nghe	pháp	mà	đang	nghĩ	tới	chuyện	khác).	(7)	Lúc	sau,	chú	tâm	lắng	nghe,	
An	hiểu	rõ	Tứ	thánh	đế,	tâm	bừng	sáng.	(Đó	là	tâm	gì?)	(8)	Rồi	nhớ	lại	một	
chuyện	liên	quan	đời	thường,	khiến	An	hoài	nghi	 lời	dạy,	chưa	tin	trọn	
vẹn.	(Tình	huống	(8)	cũng	dễ	đúng	không	ạ?)	(9)	Nhưng	dần	dần,	lòng	khởi	
tín	sâu	sắc,	phát	tâm	kính	trọng	Tam	Bảo.	(10)	Thấy	người	nghèo	khổ	đến	
xin	ăn,	An	khởi	tâm	bi	mẫn,	muốn	giúp	đỡ.	(11)	Một	lần	khác,	trong	thâm	
tâm,	An	vẫn	nhớ	thương	Mai	–	mỗi	khi	nghĩ	đến	nàng,	tâm	khởi	hỷ	lạc,	xao	
động.	(Tâm	nhớ	người	yêu	là	tâm	gì?	Cho	mấy	người	trẻ	biết	nha!).	(12)	Đêm	
ấy	khi	về	nhà	do	đi	cả	ngày	mệt	nên	mới	đầu	An	ngủ	say	không	biết	gì.	(13)	
Đến	gần	sáng,	có	lúc	An	thấy	ác	mộng.	(Ác	mộng	là	tâm	gì?)	(14)	sợ	hãi	bỏ	
chạy	bị	rượt	đuổi.	(Đó	là	tâm	gì?)	(15)	Hoảng	sợ	tỉnh	dậy	rồi	ngủ	tiếp	thì	lại	
mơ	thấy	mình	bố	thí,	lòng	hoan	hỷ.	(Tức	là	nằm	mơ	thấy	nhiều	cảnh	đổi	liên	
tục).	(16)	Ngày	hôm	đó	khi	đang	đi	đường,	bỗng	nghe	tiếng	còi	xe	chói	tai,	
đó	là	tâm	gì?	(17)An	cảm	thấy	khó	chịu,	bực	bội.	(Đó	là	tâm	gì?)	(18)	Nhưng	
sau	đó,	khi	thấy	trẻ	nhỏ	vui	đùa,	chàng	mỉm	cười	hiền	hòa.	(19)	Rồi	một	
ngày,	mẹ	An	qua	đời.	An	khóc	thương	nức	nở,	đi	lên	chùa	cầu	siêu.	(20)	
Mai	chứng	kiến	cảnh	ấy,	khởi	bi	mẫn	với	An,	nhưng	không	sầu	khổ.	(21)	



 
 

57 

Hàng	đêm,	Mai	an	nhiên	ngủ	nghỉ,	không	mộng	mị.	Một	hôm,	An	cùng	Mai	
dùng	bữa	cùng	nơi	nhưng	khác	bàn	với	món	ăn	giống	nhau.	Khi	ăn	món	
ngon:	 (22)	An	 thấy	 thích	 thú,	 tâm	vui	muốn	được	 thường	 ăn	món	này.	
(23)Còn	Mai	chỉ	nhận	biết	vị	ngon	(24)	và	hoan	hỉ.	(25)	Lúc	sau	người	ta	
dọn	lên	món	ăn	dở	thì	An	thấy	khó	chịu,	bất	mãn.	(26)	Còn	Mai	vẫn	quân	
bình,	không	ưa	ghét.	(27)	Có	lần	ngồi	thiền,	An	bị	hôn	trầm	kéo	xuống,	đầu	
gục.	(28)	Sau	đó	tỉnh	lại,	tiếp	tục	giữ	tâm	trong	sạch.	(29)	Nhờ	tinh	tấn,	An	
chứng	nhập	dòng	Thánh,	an	trú	trong	quả	Sơ	quả	Dự	lưu.	(30)	Còn	Mai	thì	
từ	lâu	đã	là	A-la-hán	nên	nhiều	lần	nhập	Diệt	thọ	Tưởng	định,	an	nhiên	
siêu	thoát.	(Đó	là	tâm	gì?)	(31)	Có	khi	ngồi	thiền,	Mai	an	trú	trong	Ngũ	thiền	
Sắc	giới	(tức	là	chứng	thiền	tới	đó);	(32)	còn	bình	thường	thì	thường	hay	
sáng	suốt,	bình	thản,	tự	tại	giữa	đời. 

Chúng	ta	có	32	tình	huống	này,	cho	quý	vị	làm	một	nữa	là	xong	luôn.	Bữa	
sau	sửa	nhanh	nha,	quý	vị	quen	rồi,	sửa	hết	bài	này	là	ok. 

*Hãy	xác	định	loại	tâm	trong	từng	trường	hợp	đánh	số	(1)	đến	(32).	
Nêu	rõ:	Tâm	thuộc	loại	gì	(thiện,	bất	thiện,	quả,	hộ	kiếp,	siêu	thế,	thiền…);	
Thọ	đi	kèm	(lạc	thọ,	khổ	thọ,	hỷ	thọ,	xả	thọ…);	Hợp	với	gì	(có	trí/vô	trí,	có	
tà	kiến/không	tà	kiến,	có	tầm/có	tứ…);	Trợ	hay	vô	trợ	(có	nỗ	lực	hay	thụ	
động).	

Thiện	Trang	sẽ	bình	luận	ở	dưới	bài,	bài	này	dễ	dàng,	quý	vị	có	thể	làm.	
Hôm	nay	quá	giờ	rồi,	Thiện	Trang	xin	dừng	ở	đây,	hẹn	quý	vị	hôm	khác.		

Mời	quý	vị,	chúng	ta	cùng	hồi	hướng.	

Nguyện	đem	công	đức	này	

Hướng	về	khắp	tất	cả	

Đệ	tử	cùng	chúng	sanh	

Đều	trọn	thành	Phật	đạo”.		


