
 
 

1 

Câu	Xá	Luận	Và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận 
Bài	59 

Giảng	giải:	Thầy	Thích	Thiện	Trang 
Giảng	ngày:	01.10.	2025 

Phát	trực	tiếp	trên	Kênh	YouTube	Thích	Thiện	Trang 
https://www.youtube.com/watch?v=UDkdtJpdWPw 
mạng	xã	hội	Facebook,	Fanpage	Thích	Thiện	Trang: 
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang 

	 

Nam	Mô	Bổn	Sư	Thích	Ca	Mâu	Ni	Phật! 

		 Kính	chào	toàn	thể	quý	vị	đồng	tu!	Hôm	nay	[là]	thứ	Tư,	chúng	ta	đang	học	
về	Câu	Xá	Luận	và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận.	Hôm	nay	là	bài	thứ	59.	Cũng	như	mọi	khi,	
Thiện	Trang	bắt	đầu	buổi	[học]	bằng	câu	chuyện,	thông	thường	câu	chuyện	trong	
kinh	luôn	luôn	có	những	đạo	lý	trong	đó.	Tuy	là	câu	chuyện	nhưng	chúng	ta	cũng	
học	được	rất	nhiều	điều	mà	chúng	ta	cần	học.	Và	hôm	nay	cũng	là	một	câu	chuyện,	
mời	quý	vị	theo	dõi	trên	màn	hình. 

Câu	Chuyện	Hay	Về	Nghiệp	Của	Khởi	Tâm	Ái	Nhiễm	Với	Bậc	Thánh 

(Trích	từ	Tích	Truyện	Pháp	Cú) 

9.	Vừa	Là	Cha	Vừa	Là	Mẹ 

Ðiều	mẹ	cha,	bà	con..	(Đây	là	câu	đầu	tiên	trong	bài	kệ).	 

Thế	Tôn	dạy	câu	trên	khi	ngài	ngụ	tại	Kỳ	viên	trong	Thành	Xá-vệ,	cho	
vị	chưởng	khố,	tức	Trưởng	lão	Soreyya.	Chuyện	bắt	đầu	tại	thành	Soreyya	và	
kết	thúc	ở	Xá-vệ. 

Khi	bậc	Chánh	Ðẳng	Giác	ngụ	tại	Xá-vệ,	thì	ở	thành	Soreyya	con	của	vị	
chưởng	khố	tên	Soreyya,	ngồi	trên	xe	kiệu	với	một	người	bạn	thân	và	đám	
tùy	tùng	đông	đảo,	ra	ngoài	thành	đi	tắm.	Họ	gặp	Trưởng	lão	Ðại	Ca	Chiên	
Diên	đang	đắp	đại	y	trước	khi	vào	thành	khất	thực.	Thân	thể	vàng	óng	của	

https://www.youtube.com/watch?v=UDkdtJpdWPw
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang


 
 

2 

Trưởng	lão	đập	vào	mắt	Soreyya	khiến	anh	không	khỏi	buột	miệng:	"Ồ!	phải	
chi	Trưởng	lão	này	là	vợ	ta!	Hoặc	giả	vợ	ta	có	nước	da	được	như	thế!" 

	Câu	chuyện	bắt	đầu	từ	một	trong	những	vị	Đệ	tử	nổi	tiếng	của	Đức	Phật,	đó	
là	ngài	Đại	Ca	Chiên	Diên.	[Ngài]	đang	đắp	y	vào	thành	khất	thực,	thân	thể	của	ngài	
Đại	Ca	Chiên	Diên	rất	vàng	óng.	Với	thân	thể	ấy	đập	vào	mắt	của	một	người	tên	là	
Soreyya	và	người	ấy	lại	buột	miệng	rằng:	"Ồ!	Phải	chi	Trưởng	lão	này	là	vợ	ta!	Hoặc	
giả	vợ	ta	có	nước	da	được	như	thế!"	Tức	là	khởi	lên	tâm	ái	nhiễm	thích	thân	thể	
đẹp	như	vậy.	Dấy	lên	ý	niệm	như	vậy	thì	như	thế	nào? 

Ý	muốn	vừa	dấy	khởi	thì	anh	biến	thành	đàn	bà.	Bối	rối	và	hổ	thẹn,	anh	
bước	xuống	xe	và	vụt	bỏ	chạy.	Những	người	đi	theo	không	biết	việc	gì	xảy	ra	
nhao	nhao	lên: 

-	Thế	nghĩa	là	gì?	Thế	nghĩa	là	gì? 

Ở	đây	là	một	câu	chuyện	mà	chúng	ta	cũng	khó	tin	được,	đúng	không	quý	
vị?	Nghiệp	kiểu	gì	mà	mới	có	ý	khởi	lên	như	thế	thì	đã	biến	người	đàn	ông	thành	
người	đàn	bà.	Và	do	như	vậy	nên	anh	ta	bối	rối,	hổ	thẹn	quá,	xuống	xe	bỏ	chạy	
luôn,	bởi	vì	quê.	Mọi	người	không	biết	chuyện	gì	xảy	ra.	Điều	này,	bằng	trí	phàm	
phu,	thì	mình	không	hiểu	được	tại	sao	có	thể	biến	nhanh	như	vậy	được,	đang	là	
người	đàn	ông	mà	thành	người	đàn	bà,	đúng	không	quý	vị?	Điều	này	khó	tin	được.	
Nhưng	nếu	xét	trên	thế	gian,	thì	thôi,	mình	không	tin	thì	cứ	coi	như	là	chuyện	thần	
thoại.	Còn	ai	học	mà	có	lòng	kính	tin,	thì	có	thể	nghĩ	đây	là	nghiệp	lực	chúng	sanh	
không	thể	nghĩ	bàn.	Cho	nên	nhiều	khi	có	những	chuyện	như	vậy. 

	Quý	vị	thấy,	trong	Giới	luật	có	những	chuyện,	ví	dụ	như	Tỳ-kheo	sau	khi	
một	đêm	ngủ	dậy,	sáng	ra	thấy	mình	là	người	nữ,	thì	trong	Luật	có	như	vậy.	Thật	
ra	những	điều	đó	rất	khó	để	người	đời	nay	tin	được.	Chúng	ta	cứ	nghe	tiếp	câu	
chuyện	này	thế	nào	nha! 

Soreyya	mang	thân	phụ	nữ	bỏ	đi	về	phía	Takkasilà.	Người	bạn	chung	
xe	kiếm	anh	khắp	nơi	không	thấy.	Tắm	xong	mọi	người	về	nhà.	Họ	lắp	bắp	
trả	lời	với	cha	mẹ	anh	là	anh	đã	về	trước.	Ðến	phiên	cha	mẹ	anh	đi	tìm	khắp	
nơi	vẫn	không	thấy,	hai	ông	bà	khóc	lóc	than	van;	cuối	cùng	cho	là	anh	đã	
chết,	họ	làm	đám	tang.	 



 
 

3 

Sự	kiện	đó	khiến	anh	ta	quê	quá,	[nên]	anh	ta	bỏ	đi	luôn.	Gia	đình	tìm	không	
được,	cuối	cùng	cha	mẹ	tưởng	chết	rồi	nên	làm	đám	tang. 

Soreyya,	 bấy	 giờ	 là	 phụ	 nữ	 gặp	 đoàn	 thương	 buôn	 cùng	 hướng	 về	
Takkasilà,	bèn	theo	sát	xe	ông	Trưởng	đoàn.	Trong	đoàn	chú	ý	đến	cô,	và	
thắc	mắc	không	biết	cô	là	con	cái	nhà	ai.	Cô	bảo	họ	cứ	đi	xe	còn	cô	đi	bộ	theo.	
Ði	hết	một	đoạn	đường	dài,	cô	lo	lót	họ	với	chiếc	nhẫn	làm	quà	để	xin	một	
chỗ	ngồi	trên	xe.	Họ	nghĩ,	đến	con	trai	chưởng	khố	thành	Xá-vệ	chưa	có	vợ,	
và	muốn	làm	mai	cho	cô,	mong	được	quà	cáp	hậu	hỷ.	Thấy	cô	hợp	tuổi	mình	
và	quá	đẹp,	anh	ta	bằng	lòng	cưới	cô. 

Như	vậy	[anh	ta]	từ	người	nam	biến	thành	người	nữ,	rồi	bây	giờ	sống	với	
thân	phận	một	người	nữ	luôn.	Cô	đó	bây	giờ	cũng	rất	đẹp.	Từ	người	đàn	ông	biến	
thành	nữ,	giống	như	bây	giờ	đi	chuyển	giới	vậy	đó,	và	đó	là	điều	kỳ	lạ.	Bây	giờ	bằng	
lòng	cưới	con	trai	của	chưởng	khố	thành	Xá-vệ,	anh	ta	chưa	có	vợ	và	bằng	lòng	
cưới	cô	này	(chính	là	anh	chàng	Soreyya	lúc	trước).	Quý	vị	thấy	câu	chuyện	kỳ	lạ	
như	vậy.	[Chúng	ta]	tiếp	tục,	đoạn	này	giải	thích	nè. 

(Ai	cũng	phải	trải	qua	thân	phận	khi	làm	đàn	ông,	khi	làm	đàn	bà.	Như	
ngài	A-nan,	người	đầy	đủ	đức	tính	toán	hảo	trong	trăm	ngàn	kiếp,	và	là	một	
Ðại	đệ	tử,	đã	từng	là	thợ	rèn	ở	một	kiếp	trong	vòng	luân	hồi,	phạm	tội	với	vợ	
người	khác	bị	đọa	Địa	ngục,	và	sau	đó	vì	quả	báo	của	hành	động	xấu	chưa	
hết,	Ngài	phải	trải	qua	mười	bốn	kiếp	làm	vợ	người	khác	cộng	thêm	bảy	kiếp	
nữa	mới	dứt	nghiệp. 

Đây	là	câu	chuyện	[mà]	chúng	ta	cũng	đã	học	qua	đúng	không	quý	vị?	Câu	
chuyện	của	ngài	A-nan,	quý	vị	 thấy	 từ	một	đời	phạm	tà	dâm	([kiếp	đó	ngài]	 là	
người	thợ	rèn),	sau	đó	trải	qua	14	kiếp	làm	vợ	người	khác,	cộng	bảy	kiếp	nữa	mới	
hết	nghiệp	đó,	còn	đọa	Địa	ngục	nữa.	Cho	nên	nghiệp	tà	dâm	[rất]	nguy	hiểm	là	vậy	
đó. 

Mặt	khác,	không	muốn	làm	đàn	bà	nữa,	và	lập	nghiệp	được	tái	sanh	
làm	đàn	ông,	sẽ	được	như	ý.	Ngoài	ra,	những	đàn	bà	vợ	cư	xử	tốt	với	chồng	
sẽ	tái	sanh	làm	đàn	ông.	(Trong	này	giải	thích	là:	Nếu	người	nữ	làm	vợ	tốt	thì	sẽ	
tái	sinh	làm	đàn	ông).	Nhưng	Soreyya	đã	dại	dột	mơ	tưởng	tới	Trưởng	lão,	nên	



 
 

4 

ngay	trong	kiếp	này	đã	biến	thành	đàn	bà). 

		 Do	ái	nhiễm	với	bậc	Thánh	(ngài	Ca	Chiên	Diên	 là	một	vị	A-la-hán	rất	nổi	
tiếng),	nên	tâm	đó	khiến	bị	nghiệp	luôn.	Không	biết	nghiệp	bất	khả	tư	nghì	kiểu	gì	
mà	biến	thành	nữ	luôn. 

Cô	Soreyya	có	thai	và	sau	mười	tháng	sanh	một	bé	trai.	Khi	đứa	bé	chập	
chững	biết	đi	thì	cô	sanh	đứa	thứ	hai.	Như	thế	Soreyya	trước	là	cha	hai	đứa	
con	sanh	ở	thành	Soreyya,	nay	là	mẹ	hai	đứa	nữa	sanh	ở	thành	Takkasilà,	tất	
cả	là	bốn	đứa. 

Cho	nên	câu	chuyện	này	là	"vừa	làm	cha,	vừa	làm	mẹ".	Trước	là	làm	cha	hai	
đứa	con	rồi,	bây	giờ	làm	mẹ	thêm	hai	đứa	con	nữa.	Giống	như	bây	giờ	đi	chuyển	
giới	thì	chắc	có	thể	làm	vậy	được. 

Một	hôm	con	vị	chưởng	khố,	bạn	đồng	hành	khi	xưa	của	Soreyya,	rời	
thành	Soreyya	với	năm	trăm	xe	đi	đến	thành	Takkasilà.	Lúc	đó	cô	Soreyya	
đứng	nơi	cửa	sổ	trên	lầu	cao	nhất	trong	lâu	đài	nhìn	xuống	đường	nhận	ra	
anh	 bạn,	 liền	 sai	 tỳ	 nữ	mời	 vào	 căn	 phòng	 lớn,	 tiếp	 đãi	 kính	 trọng	 như	
thường	lệ. 

Khách	nói	với	chủ	nhà: 

-	Thưa	bà,	tôi	chưa	hề	biết	bà	nhưng	bà	đón	tiếp	tôi	quá	tốt.	Bà	biết	tôi	
sao? 

Chủ	nhà	từ	tốn: 

-	Phải	ông	ạ.	Tôi	biết	ông	rất	rõ.	Ông	không	còn	ở	trong	thành	Soreyya	
à? 

Tức	là	người	này	tuy	là	đã	chuyển	thân	rồi	nhưng	vẫn	biết,	cho	nên	thấy	
người	bạn	hồi	xưa	của	mình	(người	bạn	đi	cùng	xe)	bữa	nay	đi	qua	thành	này	nên	
cho	người	nô	tỳ	nữ	ra	mời	vô	tiếp	đãi	và	hỏi	chuyện. 

-	Vâng,	thưa	bà. 

Và	bà	chủ	nhà	hỏi	thăm	sức	khỏe	cha	mẹ	vợ	con	mình	lúc	trước.	Khách	
trả	lời	tất	cả	đều	khỏe	và	chất	vấn	tiếp: 



 
 

5 

-	Bà	biết	họ	à? 

-	Vâng	ông	ạ,	tôi	biết	họ	rất	rành.	Và	này	ông,	họ	có	một	anh	con	trai,	
hiện	nay	không	biết	ở	đâu? 

Khách	buồn	bã	kể	lại	chuyện	đau	lòng	năm	xưa,	chủ	thú	thật: 

-	Này	ông,	chính	tôi	là	anh	ta	đấy! 

-	Thôi	đi	bà!	Bà	nói	gì	lạ	thế?	Anh	ta	là	bạn	thân	của	tôi,	anh	ta	như	một	
thiên	thần	trẻ	trung,	là	một	người	đàn	ông. 

Quý	vị	thấy	rõ	ràng,	người	bạn	thân	cũng	không	tin	được	chuyện	đó.	Không	
tin	được!	Làm	sao	một	người	bạn	của	mình	bây	giờ	lại	có	thể	biến	thành	người	nữ	
là	bà	đó,	không	tin	được.	Cho	nên	nói	không	tin. 

-	Ấy	thế	đó!	Nhưng	tôi	lại	chính	là	anh	ta	đấy,	hoàn	toàn	đúng	như	thế. 

-	Thế	là	thế	nào? 

-	Ngày	đó,	ông	có	nhớ	là	đã	trông	thấy	Trưởng	lão	Ðại	Ca	Chiên	Diên	
không? 

-	Vâng,	tôi	nhớ	là	có	gặp	Ngài. 

-	Bỗng	dưng	lúc	đó	tôi	chợt	nghĩ	phải	chi	Trưởng	lão	là	vợ	mình	hoặc	
vợ	mình	có	được	nước	da	như	Trưởng	lão.	Tức	khắc	tôi	biến	thành	đàn	bà.	
Tôi	liền	bỏ	chạy	một	mạch	đến	xứ	này. 

-	Ồ	thật	là	tai	hại!	Tại	sao	anh	không	nói	với	tôi?	Mà	anh	đã	sám	hối	
không? 

	Tức	là	lúc	đó	[anh	ta]	quê	quá	nên	chạy	luôn.	Bây	giờ	ông	này	nói:	Thật	là	
tai	hại!	Tại	sao	không	nói	với	tôi?	Và	[hỏi]	anh	có	sám	hối	không?	(Bản	dịch	này	
dịch	không	được	rõ	lắm). 

-	Ngài	đang	ở	gần	đây,	ngay	trong	thành	này. 

-	Ngài	đến	đây	ư?	Tôi	muốn	cúng	dường	vật	thực	cho	Trưởng	lão. 

Tức	là	đúng	lúc	này	Trưởng	lão	Đại	Ca	Chiên	Diên	cũng	đến	thành	Takkasila	



 
 

6 

này.	Cho	nên	đây	cũng	là	cơ	hội	để	được	cúng	dường. 

-	Tốt	lắm,	hãy	chuẩn	bị	đầy	đủ.	Tôi	sẽ	thuyết	phục	Trưởng	lão	tha	lỗi	
cho	anh. 

Tức	là	người	bạn	rất	tuyệt	vời,	nói	là	để	thuyết	phục	Trưởng	lão	tha	cho	lỗi	
đó.	Mặc	dù	mới	trên	ý	thôi	đó	quý	vị,	nhưng	ý	tác	nghiệp,	ở	trong	kinh	nói	là	nghiệp	
tác	từ	thân,	khẩu,	ý,	khi	ý	đã	tác	[thì]	đã	thành	nghiệp	rồi.	Nên	nhớ,	khi	nghiệp	có	
rồi	[thì]	không	thể	nào	dứt	được,	chứ	không	phải	mình	sám	hối	thì	nghiệp	ý	đó	
tiêu.	Nhưng	nghiệp	đã	làm	trổ	quả	rồi	đó. 

Rồi	người	bạn	ngày	xưa	của	Soreyya	đến	chỗ	Trưởng	lão,	đảnh	lễ	ngài,	
cung	kính	ngồi	một	bên	xin	Trưởng	lão	nhận	lời	cúng	dường	ngày	mai.	Ngài	
nhận	lời.	Sáng	hôm	sau	ngài	đến	đứng	trước	cửa	nhà.	Con	của	chưởng	khố	
dâng	ngài	chỗ	ngồi	và	những	thức	ăn	chọn	lọc.	Rồi	ông	dẫn	người	đàn	bà	đến	
phủ	phục	dưới	chân	ngài	kể	lại	tự	sự	và	xin	được	tha	thứ. 

Quý	vị	thấy,	cuối	cùng	anh	chàng	Soreyya	đó	bây	giờ	thành	người	nữ,	tới	
phục	dưới	chân	ngài	Trưởng	lão	Đại	Ca	Chiên	Diên	và	xin	tha	thứ. 

Trưởng	lão	hoan	hỷ: 

-	Tốt	lắm,	hãy	đứng	lên.	Ta	tha	thứ	cho	bà. 

Trưởng	lão	vừa	dứt	câu,	Soreyya	 lập	tức	biến	trở	lại	thành	đàn	ông.	
Người	chồng	cũ	của	Soreyya	trấn	an	anh: 

-	Bạn	thân!	Vì	anh	đã	 là	mẹ	trong	khi	 tôi	 là	cha	của	hai	đứa	bé	này.	
Chúng	thật	sự	là	con	của	cả	hai	chúng	ta.	Vậy	chúng	ta	vẫn	tiếp	tục	sống	lại	
đây.	Ðừng	khó	chịu. 

Quý	vị	thấy	câu	chuyện	này	cũng	rất	hay,	đến	đây	là	hay	rồi.	Tức	là	sám	hối	
cũng	hết	nghiệp.	Nghiệp	đó	hết	chứng	tỏ	là	sám	hối	cũng	có	tác	dụng.	Nhưng	đã	
thọ	quả	rồi	nha,	chứ	không	phải	là	không	cho	quả.	Cho	nên	không	có	mâu	thuẫn	
với	bài	kinh	hôm	trước	chúng	ta	dẫn,	Đức	Phật	nói	nghiệp	chỉ	hết	khi	phải	chịu	
cảm	thọ	quả.	Cho	nên	là	đã	cảm	thọ	quả	rồi,	và	khi	sám	hối	thì	phước	sanh	ra	[nên]	
trả	lại.	Những	chuyện	này	mình	cũng	khó	tin	được	đúng	không?	Nhưng	trong	kinh	
ghi	vậy,	nếu	có	niềm	tin	thì	chúng	ta	tin.	Như	vậy	là	hai	người	này	sống	chung	với	



 
 

7 

nhau	với	hai	đứa	bé. 

Soreyya: 

-	Này	bạn,	tôi	trải	qua	hai	lần	chuyển	hóa	trong	một	đời	người.	Trước	
tiên	tôi	là	đàn	ông,	biến	thành	phụ	nữ	giờ	trở	lại	làm	đàn	ông.	Ban	đầu	tôi	là	
cha	của	hai	đứa	bé,	mới	đây	là	mẹ	của	hai	đứa	nữa.	Bạn	đừng	nghĩ	rằng	sau	
khi	đã	trải	qua	hai	lần	chuyển	hóa	trong	một	kiếp	sống,	tôi	bằng	lòng	sống	
đời	tại	gia	nữa.	Tôi	sẽ	đi	tu	theo	Trưởng	lão	của	tôi.	Bổn	phận	của	bạn	là	nuôi	
dưỡng	hai	đứa	bé	này.	Chớ	xao	lãng. 

Tức	là	chán	quá	rồi,	quý	vị	hiểu	không?	Thấy	cuộc	đời	ngán	quá	rồi,	làm	đàn	
ông,	làm	cha	cũng	đã	làm	rồi,	làm	mẹ	sinh	con,	nuôi	con	nữa	cũng	biết	rồi,	mỗi	lần	
hai	đứa.	Như	vậy	đã	ngán	ngẩm	cuộc	đời	rồi,	nên	không	muốn	ở	tại	gia	nữa,	đi	tu	
luôn.	Đi	tu	theo	Trưởng	lão	Đại	Ca	Chiên	Diên. 

		 Quý	vị	thấy	tuyệt	vời	ha!	Cuối	cùng	người	ta	cũng	giác	ngộ.	Cho	nên	đôi	khi	
những	biến	cố	của	cuộc	đời	cũng	giúp	mình	giác	ngộ.	Ở	đây	câu	chuyện	này	rất	
hay.	Bây	giờ	thì	ổng	giao	lại	hai	đứa	con	cho	người	chồng	để	đi	xuất	gia. 

Nói	xong	Soreyya	hôn	hai	đứa	con,	ôm	vào	lòng	và	trao	lại	cho	người	
cha,	bước	ra	khỏi	nhà,	và	trở	thành	tu	sĩ	theo	Trưởng	Lão.	Trưởng	lão	thuận	
cho	anh	vào	Tăng	đoàn,	nhận	cho	anh	làm	tròn	bổn	phận,	dẫn	anh	cùng	về	
thành	Xá-vệ.	Và	anh	trở	thành	Trưởng	lão	Soreyya.	([Trưởng	lão	Soreyya]	đi	
xuất	gia	luôn	rồi). 

Dân	cư	trong	xứ	nghe	chuyện	rất	xúc	động	và	xôn	xao,	đến	hỏi	Trưởng	
lão	Soreyya	có	thật	như	thế	không,	và	tình	cảm	dành	cho	hai	đứa	con	nào	
mạnh	hơn.	Trưởng	lão	trả	lời	thương	hai	đứa	gọi	bằng	mẹ	hơn.	Xong	trưởng	
lão	rút	lui	khỏi	đám	đông. 

	Chuyện	đó	lan	ra	thì	rất	nhiều	người	quan	tâm,	dân	trong	thành	chạy	tới	
hỏi	thăm:	Trưởng	lão	bây	giờ	đi	xuất	gia	rồi,	nhưng	Trưởng	lão	thương	hai	đứa	
con	nào	hơn?	Tức	là	khi	làm	cha	với	khi	làm	mẹ	thì	khi	nào	thương	con	hơn?	Ở	đây	
rõ	ràng	là	người	nữ	thương	con	nhiều	hơn	đúng	không	ạ?	Chắc	là	sinh	con,	chăm	
sóc	khó	khăn	cho	nên	vẫn	thấy	thương	hai	đứa	con	khi	mà	làm	mẹ.	Quý	vị	thấy	rất	



 
 

8 

logic	với	thế	gian	đúng	không? 

Khi	ngồi	thì	ngồi	một	mình,	khi	đứng	thì	đứng	một	mình.	(Tức	là	ngài	
này	tu	độc	cư).	Sống	độc	cư	như	thế,	ngài	quán	chiếu	về	sự	hoại	diệt,	và	chứng	
A-la-hán	cùng	những	thần	thông. 

	Đó,	quý	vị	 thấy	rồi,	cuối	cùng	cũng	chứng	A-la-hán.	Cho	nên	cuộc	đời	có	
nhiều	biến	cố.	Quý	vị	thấy	trong	kinh	Phật	hay	không?	Dù	người	nào	chăng	nữa,	
đủ	thân	phận,	đủ	thành	phần,	vào	trong	giáo	pháp	của	Phật	đều	[nếm]	một	vị,	đó	
là	vị	giải	thoát.	Những	chuyện	như	thế	chúng	ta	thấy	rất	tuyệt	vời!	Rất	hay!	Chỉ	có	
trong	kinh	Phật	mới	có	những	chuyện	như	vậy	thôi. 

Kể	từ	đó,	có	ai	hỏi	ngài	thương	hai	đứa	bé	nào	hơn	thì	ngài	trả	lời	rằng	
không	đặt	tình	cảm	lên	đứa	nào	cả.	Các	Tỳ-kheo	nghe	vậy	cho	là	ngài	nói	dối,	
và	thưa	chuyện	đến	Phật.	Phật	trả	lời: 

Tức	là	chứng	A-la-hán	rồi	thì	ngài	không	thích,	không	có	đặt	tình	cảm	lên	
đứa	con	nào	nữa.	Hết	ái	nhiễm	rồi,	không	có	tình	cảm	nữa.	Quý	vị	thấy	không	ạ?	
Đó	là	bậc	A-la-hán	không	có	bị	nữa.	Ở	thế	gian	[thì]	người	ta	còn	để	ý	con	này,	con	
kia	v.v…	Và	khi	đi	xuất	gia	rồi	vẫn	còn	để	ý,	vẫn	thương	hai	đứa	con	này	hơn	hai	
đứa	con	kia.	Nhưng	khi	chứng	A-la-hán	rồi	thì	không	đặt	tình	cảm	lên	đứa	nào	hết,	
bốn	đứa,	ngài	không	đặt	[tình	cảm]	lên	đứa	nào	[cả]. 

-	Các	Tỳ-kheo!	Ðệ	tử	ta	không	nói	dối.	Tâm	đệ	tử	Ta	hoàn	toàn	chất	
trực	từ	khi	ông	ta	thấy	đạo.	Không	có	cha	mẹ	nào	có	thể	mang	đến	lợi	lạc	cho	
mình	mà	chỉ	có	tâm	hướng	về	chánh	đạo	làm	được	điều	tốt	đẹp. 

Nói	xong	Phật	nói	Pháp	Cú: 

(43)	Ðiều	mẹ	cha,	bà	con, 

Không	có	thể	làm	được, 

Tâm	hướng	chánh	làm	được, 

Làm	được	tốt	đẹp	hơn. 

Bài	kệ	này	ý	nói	 là	cha	mẹ	 làm	lợi	 lạc	cho	con,	không	bằng	tâm	hướng	về	
chánh	đạo,	đó	là	điều	tốt	đẹp	nhất. 



 
 

9 

(Trích	từ	III.	Phẩm	Tâm	-Tích	Truyện	Pháp	Cú,	bản	dịch	của	Thiền	viện	Viên	
Chiếu). 

Quý	vị	có	thể	tìm	chuyện	này	ở	trên	mạng.	[Trong]	Tích	Truyện	Pháp	Cú	có	
nhiều	câu	chuyện	lắm.	Và	chúng	ta	thấy	những	câu	chuyện	như	thế	này	rất	hay	
đúng	không	ạ?	Cho	nên,	đừng	có	khinh	thường	một	ai.	Thứ	nhất	là	mình	phải	có	
tâm	cung	kính	đối	với	bậc	Thánh,	đừng	nghĩ	lung	tung.	Thứ	hai	là	khi	quả	nghiệp	
tới	thì	chưa	sao,	vẫn	còn	tu	được,	cho	dù	là	tội	phỉ	báng	hay	tội	ái	nhiễm.	Ở	đây	là	
tội	ái	nhiễm	với	bậc	Thánh	v.v…	thì	cố	gắng	sám	hối	sẽ	thoát	tội.	Và	vị	này	vẫn	
chứng	A-la-hán.	 

Cho	nên	đâu	có	sao,	bị	chuyển	thân	nam	thành	thân	nữ,	rồi	chuyển	ngược	lại,	
sau	rồi	cũng	chứng	A-la-hán.	Cho	nên	tu,	hãy	cứ	yên	tâm	chút	đi,	đừng	có	sợ	quá,	
sợ	sệt	nhiều	quá.	Yên	tâm,	đừng	cho	là	nghiệp	của	mình	nặng	nề,	mà	hãy	cố	gắng	
tu	cho	đúng,	tu	cho	tốt.	Để	tu	cho	đúng,	cho	tốt	thì	chúng	ta	phải	nghe	pháp,	không	
nghe	pháp	thì	không	hiểu	được. 

	

Hôm	nay,	Thiện	Trang	xin	để	một	đề	tài	gọi	là: 

Thận	Trọng	Khi	Nghe	Pháp:	Đối	Chiếu	Với	Pháp	và	Luật	Để	Tránh	Sai	Lầm 

(Nguồn	nội	dung	từ:	Sư	Hạnh	Tuệ) 

Vị	Sư	này	ở	Đồng	Nai,	ở	núi	Chứa	Chan	(Gia	Lào),	[xã]	Xuân	Lộc	gần	Long	
Khánh,	có	viết	bài	này	rất	hay.	Thiện	Trang	xin	phép	giới	thiệu,	vì	bài	này	hay	nên	
xin	phép	chia	sẻ	cho	mọi	người. 

Khi	một	người	thực	hành	Phật	pháp,	việc	lắng	nghe	lời	giảng	từ	các	vị	
Pháp	sư,	Thiền	sư	là	một	duyên	lành	quý	báu.	Tuy	nhiên,	người	nghe	cần	
phải	có	trí	tuệ	và	sự	thận	trọng,	bởi	lẽ	ngay	cả	lời	giảng	pháp	cũng	có	thể	bị	
các	phiền	não	vi	tế	chi	phối	mà	thay	đổi	ý	nghĩa	chân	thật.	Một	vị	thầy,	dù	có	
đạo	hạnh,	nhưng	nếu	chưa	đoạn	tận	các	lậu	hoặc	này,	vẫn	có	thể	vô	tình	hoặc	
hữu	ý	thuyết	giảng	dựa	trên	sự	chi	phối	của	chúng. 

Có	nghĩa	là	mình	đừng	có	tuyệt	đối	hóa	người	giảng,	cho	dù	là	người	[có]	đức	
độ,	đạo	hạnh,	học	thông	Tam	tạng	ghê	gớm,	nhưng	nếu	chưa	đoạn	hết	Lậu	hoặc	



 
 

10 

(tức	là	chưa	chứng	A-la-hán)	thì	khi	giảng	pháp	vẫn	có	thể	vì	vô	tình,	hoặc	cố	ý	bị	
các	Lậu	hoặc,	cụ	thể	là	tham,	sân,	si	chi	phối,	khiến	cho	lời	giảng	đó	không	phải	là	
chân	chánh	như	lời	gốc	của	Đức	Phật.	Nên	khi	nghe	pháp	phải	có	trí	tuệ,	phải	cẩn	
thận. 

Bây	giờ	chúng	ta	sẽ	vào	nội	dung: 

1.	Lời	Nói	Bị	Chi	Phối	Bởi	Lòng	Tham	(Lobha) 

Lòng	tham	ở	đây	không	chỉ	là	tham	đắm	tài	vật,	mà	còn	là	sự	mong	cầu	
về	danh	vọng,	sự	kính	trọng,	hay	lợi	ích	cho	bản	thân	và	đoàn	thể	của	mình. 

Tức	là	khi	giảng,	vì	những	sự	mong	cầu	về	danh	vọng,	mong	cầu	kính	trọng	
hay	là	lợi	ích	cho	bản	thân	hay	đoàn	thể	của	mình,	mà	người	giảng	có	thể	vô	tình	
hay	cố	ý	bẻ	cong	lời	của	kinh	điển	một	chút	nào	đó. 

+	Tham	lợi	ích	cho	chính	mình	hoặc	tập	thể:	Vị	ấy	có	thể	khởi	lên	suy	
nghĩ:	"Nếu	ta	thuyết	giảng	theo	cách	này,	người	nghe	sẽ	hoan	hỷ,	tín	tâm,	từ	
đó	sẽ	cúng	dường	nhiều	vật	chất,	hoặc	danh	tiếng	của	ta	(hay	của	chùa	ta,	của	
dòng	truyền	thừa	ta)	sẽ	được	vang	xa".	Lời	pháp	lúc	này	không	còn	thuần	túy	
vì	lợi	ích	của	người	nghe	mà	đã	nhuốm	màu	mong	cầu	lợi	dưỡng. 

Điều	này	là	chắc	chắn	có.	Nếu	chúng	ta	suy	xét,	Thiện	Trang	nghĩ	là	hầu	như	
ai	cũng	có	chút	ít	đó.	Giảng	một	hồi	rồi	cuối	cùng	quên	mất	là	mình	đứng	trung	đạo,	
mình	đang	tu	theo	môn	đó	hoặc	là	mình	thế	nào	đó,	vì	khoe	khoang	tiếng	tăm	hay	
vì	cái	gì	đó,	hoặc	là	muốn	truyền	bá	môn	của	mình	cho	dữ	lên,	cuối	cùng	là	nói	
không	còn	nguyên	gốc	lời	của	Phật.	Tức	là	mình	ép	quá.	Và	cách	này	nếu	quý	vị	có	
[sự]	tỉnh	táo,	suy	xét	thì	cũng	khá	nhiều	người	dính,	hầu	như	dính.	Cho	nên	chưa	
phải	là	A-la-hán	thì	chưa	tin	được. 

+	Tham	làm	hài	lòng	người	khác:	Đôi	khi,	sự	chi	phối	đến	từ	đối	tượng	
nghe	pháp.	Ví	dụ,	một	vị	đại	thí	chủ	có	tài	sản	lớn,	có	sức	ảnh	hưởng	trong	
cộng	đồng.	Vị	này	lại	có	một	niềm	tin	hay	quan	điểm	riêng.	Vì	muốn	làm	hài	
lòng	vị	thí	chủ	ấy	để	nhận	được	sự	ủng	hộ,	vị	thuyết	giảng	có	thể	sẽ	lựa	lời	
nói,	bẻ	cong	giáo	pháp	cho	phù	hợp	với	ý	muốn	của	họ. 

			 Điều	này	thì	nhiều	nữa	đúng	không	ạ?	Ví	dụ	như	có	người	là	đại	gia,	thí	chủ	



 
 

11 

gì	đó	có	tiếng	lớn	hay	là	người	có	chức,	có	quyền	tới	nghe.	Mình	biết	người	nghe	
thích	cái	đó,	cho	nên	bẻ	cong	để	nói	cho	họ	thích.	Hoặc	là	biết	họ	ghét	điều	đó,	nói	
điều	này	đụng	tới	họ,	cho	nên	cố	gắng:	thôi	né	đi.	Như	vậy	là	lời	giảng	lại	bị	bẻ	cong	
so	với	giáo	pháp	của	Đức	Thế	Tôn	rồi. 

2.	Lời	Nói	Bị	Chi	Phối	Bởi	Lòng	Sân	Hận	(Dosa) 

Sân	hận	là	sự	bất	mãn,	khó	chịu,	phẫn	nộ	hoặc	sợ	hãi.	Nó	có	thể	biểu	
hiện	một	cách	thô	thiển	hoặc	rất	vi	tế	trong	lời	giảng. 

+	Do	bất	mãn	với	hoàn	cảnh:	Một	vị	thầy	có	thể	thuyết	pháp	với	tâm	
trạng	không	hài	lòng.	Ví	dụ,	vì	không	vừa	ý	với	vật	phẩm	cúng	dường,	với	sự	
sắp	xếp	của	ban	tổ	chức,	hoặc	với	một	hoàn	cảnh	nào	đó,	vị	ấy	có	thể	giảng	
pháp	với	lời	lẽ	ẩn	chứa	sự	trách	móc,	bực	dọc. 

			 Điều	này	thì	có	nhiều	đúng	không	quý	vị?	Quý	vị	nghe	ai	giảng	cũng	thấy,	
Thiện	Trang	thấy	hình	như	có	rất	nhiều.	Ai	giảng	hình	như	cũng	dính	vô	điều	này,	
[giảng]	một	hồi	rồi	trách	móc	bực	dọc	ai	đó,	hoặc	là	bực	dọc	với	nhóm	người	nào	
đó	v.v…	thì	nói	với	ẩn	ý.	Như	vậy	 lời	giảng	đó	đã	không	có	trung	thực	rồi.	Nếu	
không	học	điều	này	thì	chúng	ta	sẽ	rất	khó	làm	một	vị	Pháp	sư	tốt,	một	người	tốt.	
Học	qua	đây	thì	mình	mới	có	tiêu	chuẩn	để	điều	chỉnh	lại	lời	giảng	đó.	Người	học	
giảng	pháp	phải	căn	cứ	vào	đây.	Quý	vị	nghe	cũng	vậy,	quý	vị	phải	căn	cứ	vào	đây	
để	mình	biết	là	ông	thầy	có	phàm	phu	hay	không?	Điều	này	nói	ra	không	phải	kể	
lỗi	người,	cho	nên	không	nói.	Chứ	thật	ra	nếu	mình	kể	[thì]	đầy,	mình	cũng	có,	mà	
người	ta	cũng	có.	Điều	này	Thiện	Trang	cũng	nhận	ra	rõ	ràng. 

+	Do	phẫn	nộ	với	con	người:	Đây	 là	 trường	hợp	nguy	hiểm	hơn.	Vì	
không	ưa	thích,	có	ác	cảm	với	một	cá	nhân	hay	một	nhóm	người	nào	đó,	vị	
ấy	có	thể	dùng	pháp	thoại	để	công	kích,	chỉ	trích,	hạ	bệ	họ	một	cách	gián	tiếp	
hoặc	trực	tiếp,	mong	cho	sự	bất	lợi	sẽ	đến	với	người	kia.	Lời	pháp	khi	ấy	trở	
thành	một	vũ	khí	gây	tổn	thương. 

Tức	là	lời	Phật	thì	như	vậy	rồi,	nhưng	mình	mượn	lời	Phật	bẻ	qua	nữa.	Tất	
nhiên	là	trong	lời	Phật	thì	có	phần	chỉ	trích	rồi,	cũng	có	những	điều	Đức	Phật	không	
có	thỏa	hiệp	với	những	Tà	kiến	v.v..	Điều	đó	thì	không	sao.	Nhưng	lỡ	pháp	đó	không	
có	như	vậy	mà	mình	dùng	lời	đó,	mình	nhấn	mạnh	hướng	này,	nhấn	mạnh	hướng	



 
 

12 

kia,	thì	đó	là	chúng	ta	bị	tình	trạng	do	tâm	sân	kiểu	này. 

	+	Do	sợ	hãi:	Sợ	hãi	cũng	là	một	biểu	hiện	của	Tâm	sân	(sự	khó	chịu,	
muốn	trốn	tránh	một	kết	quả	tiêu	cực).	Vị	ấy	có	thể	nghĩ:	"Nếu	ta	nói	thẳng	
sự	thật	này,	ta	có	thể	sẽ	mất	lòng	người	kia,	bị	chỉ	trích,	hoặc	gặp	bất	lợi	cho	
bản	thân".	Vì	sợ	hãi,	vị	ấy	chọn	cách	nói	khác	đi,	giảm	nhẹ	sự	thật,	hoặc	im	
lặng	trước	điều	sai	trái	cần	phải	lên	tiếng. 

			 Tình	trạng	này	còn	nhiều	nữa	đúng	không	quý	vị?	Có	nhiều	người	giảng	cũng	
sợ,	sợ	tâm	sân	và	như	vậy	tránh	né	đi.	Tránh	né	hoặc	lướt	qua	hoặc	là	nói	[cách]	
khác,	tùm	lum,	nói	chung	là	im	lặng	v.v...	Như	vậy	khiến	cho	giáo	pháp	của	Phật	
vẫn	bị	bẻ	cong.	Cho	nên	mình	học	Phật	thì	mình	phải	theo	kinh	là	vậy	đó.	Chỉ	có	
kinh	mới	nói	 sự	 thật.	Còn	người	 thì	nhiều	khi	 [nói]	đoạn	này	sợ	quá,	nên	 thôi,	
không	nói.	Sân	là	phẫn	nộ	với	người	ta,	mà	sợ	hãi	cũng	là	sân.	Cho	nên	quý	vị	thấy	
không?	Dính	hết!	Từ	bài	này	Thiện	Trang	thấy	rõ	ràng	là	hầu	như	ít	có	người	không	
bị	dính.	Bởi	vì	sao?	Chưa	chứng	A-la-hán	trở	lên	là	không	được,	phải	A-la-hán	mới	
[hết]	được	Lậu	tận. 

	3.	Lời	Nói	Bị	Chi	Phối	Bởi	Sự	Si	Mê,	Vô	Minh	(Moha) 

Đây	là	sự	chi	phối	tinh	vi	và	khó	nhận	biết	nhất,	vì	nó	đến	từ	sự	thiếu	
hiểu	biết	hoặc	hiểu	biết	sai	lầm	(tà	kiến)	về	giáo	pháp. 

+	Do	thiếu	sót	về	Pháp	học	(Pariyatti):	Vị	ấy	có	thể	chưa	từng	được	đọc,	
được	nghe	giảng	giải	một	cách	cặn	kẽ	về	một	bài	kinh	hay	một	luận	giải	nào	
đó.	Do	kiến	thức	không	đầy	đủ,	vị	ấy	giảng	giải	dựa	trên	sự	phỏng	đoán,	dẫn	
đến	việc	truyền	đạt	thông	tin	sai	lệch. 

	Điều	này	còn	rõ	ràng	nữa	đúng	không	ạ?	Tình	trạng	này	nhiều,	bởi	vì	pháp	
học	rộng	mênh	mông.	Và	khi	mình	chưa	học	đủ,	học	rộng,	thì	mình	không	biết.	Và	
không	biết	thì	bắt	đầu	phỏng	đoán.	Đặc	biệt	mấy	[phần]	vấn	đáp	là	nguy	hiểm	nhất.	
Vấn	đáp,	người	ta	hỏi,	rồi	mình	không	biết,	mình	nói	càn,	nói	nghiễn	đi,	phỏng	đoán	
v.v…	Điều	đó	rất	nhiều.	Chính	vì	vậy	cho	nên	người	Phật	tử	nghe	pháp	phải	chú	
tâm,	trí	tuệ	để	suy	xét,	phải	đối	chiếu	với	Kinh,	Luật	đàng	hoàng.	Đó	là	do	thiếu	sót	
về	Pháp	học.	Điều	này	thì	nhiều	đó. 



 
 

13 

	+	Do	Tà	kiến	(Micchā	diṭṭhi):	Tà	kiến	có	thể	phát	sinh	từ	nhiều	nguồn: 

.	Tà	kiến	do	pháp	học:	Khi	học	hỏi,	vị	ấy	đã	nắm	bắt	sai	ý	nghĩa	của	kinh	
điển	hoặc	lời	dạy	của	Thầy	Tổ.	Từ	sự	hiểu	sai	lầm	ban	đầu	đó,	vị	ấy	tiếp	tục	
thuyết	giảng	dựa	trên	nhận	thức	sai	lầm	của	mình.	(Điều	này	có,	kinh	thì	nói	
như	vậy	hoặc	là	Tổ	nói	vậy,	mà	một	hồi	người	ta	hiểu	[ra]	ý	khác,	diễn	biến	khác	
đi.	Cho	nên	gọi	là	‘tam	sao	thất	bản’). 

.	Tà	kiến	do	suy	tư	cá	nhân:	Dựa	trên	logic	và	sự	suy	luận	của	riêng	
mình,	vị	ấy	diễn	giải	giáo	pháp	theo	một	hướng	mới	nhưng	lại	không	phù	
hợp	với	tinh	thần	nguyên	thủy.	Sự	hiểu	biết	sai	lầm	này	khởi	sinh	từ	việc	quá	
tin	vào	suy	luận	của	bản	thân	mà	không	đối	chiếu	với	kinh	và	luật. 

Điều	này	càng	nhiều	nữa,	tại	vì	mình	cứ	nghĩ,	mình	đem	suy	tư	rồi	mình	suy	
luận	ra	như	vậy	thôi.	Nhưng	thực	tế	một	hồi	trái	với	kinh	mất	tiêu.	Kinh	nói	một	
đường,	mình	suy	luận	nghĩa	khác.	Cho	nên	Thiện	Trang	nói	là	tốt	nhất	cứ	theo	kinh,	
kinh	nói	sao	thì	mình	nói	vậy.	Còn	mình	đừng	có	suy	tư,	mình	thấy:	Ồ!	Điều	này	
không	hợp	lý,	kỳ	quá,	v.v…	Điều	đó	là	mình	phải	nói	rõ:	‘Tôi	thấy	chỗ	này	không	
hợp	với	ý	của	tôi’,	mình	nói	vậy	thì	được.	Chứ	còn	mình	nói	kinh	sai	là	tiêu	rồi.	
Hoặc	là	mình	cố	tình	nói	cho	ngược	luôn,	là	tiêu.	Cho	nên	đó	là	không	đúng. 

.	Tà	kiến	do	kinh	nghiệm	hành	trì:	Đây	là	một	cạm	bẫy	vi	tế.	Khi	thực	
hành	thiền	định,	vị	ấy	có	thể	đạt	được	một	kinh	nghiệm,	một	trạng	thái	tâm	
nào	đó.	Từ	đó,	vị	ấy	vội	vàng	kết	luận	và	chấp	thủ	vào	kinh	nghiệm	đó,	cho	
rằng	"đây	là	chân	lý,	vì	ta	đã	tự	mình	chứng	nghiệm".	Rồi	vị	ấy	đem	sự	hiểu	
biết	còn	phiến	diện,	chưa	trọn	vẹn	này	ra	để	giảng	dạy,	có	thể	dẫn	dắt	người	
khác	đến	sự	ngộ	nhận	tương	tự. 

Điều	này	thì	càng	nguy	hiểm	nữa.	Tại	vì	mình	tu,	mình	đâu	có	trí	của	Như	Lai.	
Phật	có	10	điều,	gọi	là	Thập	lực,	thì	có	một	điều	gọi	là	‘tri	các	cảnh	giới	Thiền	định’.	
Biết	rõ	Thiền	định	tam-muội	thế	nào,	Ngài	biết	hết.	Còn	phàm	phu	thì	chưa	có	thực	
hành	Thiền	định,	mà	thực	hành	thì	cũng	có	thể	chứng	nghiệm	một	chút	nào	đó,	
một	phần	nào	đó,	thì	chỉ	biết	vậy	thôi	chứ	đâu	biết	hết	được.	Cho	nên	đem	điều	đó	
ra	tả,	rồi	chúng	sanh	tưởng	tượng	theo,	tu	theo. 

Ví	dụ	nhập	Thiền,	mình	nghĩ	Sơ	thiền	như	vậy,	như	vậy…	Nhưng	đó	là	kinh	



 
 

14 

nghiệm	của	mình,	còn	thực	tế	chưa	chắc	như	vậy.	Người	khác	tu	sẽ	khác,	rồi	chứng	
quả	v.v...	Nhưng	chứng	quả	lầm,	chứ	không	phải	chứng	quả	thiệt,	chứng	quả	thiệt	
thì	người	ta	biết	cái	chung.	Ví	dụ	như	người	ta	chứng	thì	họ	tự	biết	điều	đó,	nhưng	
cũng	chỉ	là	biết	tầng	đó	thôi.	Lối	vào	của	mỗi	người	không	giống	nhau,	cho	nên	là	
cũng	không	biết	được. 

Cho	nên	cảnh	giới	của	người	ngồi	thiền,	trong	kinh	nói	là	không	thể	nghĩ	bàn,	
nghĩ	là	điên.	Cho	nên	đừng	có	chấp	vào	kinh	nghiệm	của	ông	thầy,	cho	rằng	ông	
thầy	nói	tu	Thiền	là	tới	đó,	phải	như	này,	như	vậy	thì	mới	nhập	định,	thế	này	thế	
kia.	Đó	là	kiến	thức	kinh	nghiệm	của	ổng	thôi.	Còn	lại	mình	phải	thực	hành,	mình	
tự	trải	nghiệm,	thực	hành	để	coi	phương	pháp	Đức	Phật	dạy	như	vậy,	phương	pháp	
thầy	dạy	như	vậy,	mình	phải	thực	hành.	Và	thực	hành	thì	đừng	có	so	sánh	với	kết	
quả	đó,	mà	cứ	thực	hành,	kiểm	tra	những	kiến	thức	[so	với]	Kinh,	Luật,	A	Tỳ	Đàm	
thì	mình	sẽ	chắc	chắn	hơn. 

	Vì	thế,	Đức	Phật	đã	dạy	rất	rõ	trong	Kinh	điển,	đặc	biệt	là	tinh	thần	
trong	Kinh	Đại	Bát	Niết	Bàn	(Kinh	Trường	Bộ):	Khi	một	vị	Tỳ-kheo,	dù	là	một	
vị	Trưởng	lão	danh	tiếng,	hay	cả	một	Tăng	đoàn	đông	đảo	tuyên	bố	rằng:	
"Đây	là	Pháp,	đây	là	Luật,	đây	là	lời	dạy	của	Bậc	Đạo	Sư",	thì	người	nghe	chớ	
vội	vàng	tin	theo,	cũng	đừng	vội	vàng	bác	bỏ. 

+	Hãy	 lắng	nghe	và	ghi	nhớ	kỹ	 lưỡng	 từng	câu,	 từng	 chữ.	Hãy	đem	
những	lời	dạy	đó	ra	so	sánh,	đối	chiếu	với	Pháp	và	Luật	đã	được	kết	tập	và	
gìn	giữ. 

+	Nếu	những	lời	dạy	ấy	tương	ứng	và	phù	hợp	với	Pháp	và	Luật,	ta	có	
thể	hoan	hỷ	đón	nhận	và	tin	rằng:	"Quả	thật,	đây	là	lời	dạy	của	Thế	Tôn.	Vị	ấy	
đã	nắm	giữ	đúng	đắn". 

+	Nếu	những	lời	dạy	ấy	không	tương	ứng,	mâu	thuẫn	với	Pháp	và	Luật,	
ta	hãy	lặng	lẽ	ghi	nhận	rằng:	"Đây	không	phải	là	lời	dạy	của	Thế	Tôn.	Vị	ấy	đã	
nắm	giữ	sai	lầm"	và	hãy	gác	lại,	không	nên	thực	hành	theo. 

			 Quý	vị	thấy	rõ	ràng,	đời	nay	nhiều	người	do	không	học	những	đoạn	kinh	này	
trong	Kinh	Trường	A	Hàm	hoặc	là	Kinh	Trường	Bộ,	nên	khi	nghe	một	nhóm	nào	
đó,	một	ông	thầy	nào	đó,	một	nhân	vật	nổi	tiếng	nào	đó,	một	nhóm	hùng	hậu	nào	



 
 

15 

đó,	một	nhóm	rất	đông	nào	đó,	nói	đây	là	lời	của	chư	Phật,	đây	là	lời	của	kinh,	lời	
của	bậc	Thế	Tôn	thì	họ	tin	theo.	Điều	đó	rõ	ràng	là	chưa	có	kiến	thức.	Chứ	Đức	Phật	
dạy	rất	rõ	ràng	là:	Chớ	vội	vàng	tin	theo,	mà	cũng	chớ	vội	vàng	bác	bỏ.	Phải	đối	
chiếu	kỹ	lưỡng	từng	câu,	từng	chữ	[và]	ghi	nhớ	từng	câu,	từng	chữ.	Chứ	không	phải	
mình	kêu	giải	theo	ý	[mình].	Không	được!	Trong	Kinh	Trường	A	Hàm	nói	rõ	đúng	
không?	Đối	[với]	kinh,	từng	câu,	từng	chữ,	nếu	khớp	hoàn	toàn	thì	nói	đấy	là	lời	
của	kinh.	Còn	nếu	khớp	về	nội	dung	mà	không	khớp	câu,	không	khớp	chữ,	thì	nói	
là	nội	dung	 thì	giống,	nhưng	câu	chữ	không	phải.	Tóm	 lại	đó	không	phải	 là	 lời	
nguyên	văn	lời	thuyết	của	Đức	Phật.	Thời	nay	chúng	ta	hay	bị	nạn	là	cái	gì	cũng	
diễn	đạt	được,	đặc	biệt	là	những	hành	giả	Đại	thừa.	Những	hành	giả	Đại	thừa	là	rớt	
vào	nạn	đó.	Chính	vì	vậy	mới	gặp	nạn,	chứ	nếu	không	vậy,	thì	không	gặp	nạn	đâu.	 

	 Và	quý	vị	nên	nhớ,	kinh	Đại	thừa	với	kinh	Tiểu	thừa	khác	nhau	chỗ	nào?	Kinh	
Tiểu	thừa	thì	chỉ	có:	‘Y	pháp	bất	y	nhân,	y	trí	bất	y	thức’,	luôn	luôn	đề	xướng	như	
vậy	và	có	hai	ý	đó	thôi.	Chứ	không	có	hai	‘y’	như	kinh	Đại	thừa	kia	là:	‘Y	liễu	nghĩa,	
bất	y	bất	liễu	nghĩa’.	Kinh	Tiểu	thừa,	kinh	Nguyên	thủy	chỉ	có	một	nghĩa	thôi,	trước	
sau	như	một,	không	có	thay	đổi.	Thứ	hai	là	không	có	‘y	nghĩa	bất	y	ngữ’,	không	có	
điều	đó.	Đó	là	những	kinh	Đại	thừa	về	sau	[gán	vô].	 

	 Cho	nên	nếu	học	theo	Kinh	luận	Nguyên	thủy	thì	rất	chặt,	không	cho	phép	
sáng	 tạo	một	chút	nào.	Chính	vì	vậy	giáo	 lý	đó	mới	gọi	 là	giáo	 lý	Nguyên	 thủy.	
Nguyên	thủy	có	nghĩa	là	giữ	được	màu	sắc	tốt	nhất,	không	phải	hoàn	toàn	là	giống	
100%	lời	Phật,	nhưng	ít	nhất	là	vậy.	Còn	qua	Đại	thừa,	những	chỗ	[như]	Tứ	y	pháp	
xuất	hiện	ở	rất	nhiều	bộ	kinh.	Ví	dụ	như	Thiện	Trang	nhớ	là	Kinh	Đại	Bát	Niết	Bàn	
của	Đại	thừa,	rồi	Kinh	Nhập	Lăng	Già,	rồi	Đại	Trí	Độ	Luận	v.v…	nhiều	bộ	xuất	hiện	
Tứ	y	đó.	Khi	đó	bắt	đầu	người	ta	mới	phóng	khoáng	ra,	người	ta	thích	kêu	‘y	nghĩa	
bất	y	ngữ’,	nên	người	ta	nói	kiểu	gì	cũng	được.	Cho	nên,	chư	Tổ	Đại	thừa	lại	chữa	
bệnh	đó	bằng	cách	‘ly	kinh	nhất	tự,	tức	đồng	ma	thuyết’.	Tức	là	rời	kinh	một	chữ	
thì	giống	như	ma	thuyết	pháp,	không	được.	Như	vậy	bắt	đầu	lại	có	người	giải	ra,	
kêu	‘y	kinh	giải	nghĩa,	tam	thế	Phật	oan’,	giải	ra	để	bào	chữa	cho	sự	giải	nghĩa	của	
họ	thoải	mái. 

Cho	nên,	từ	đó	Thiện	Trang	sau	khi	nghiên	cứu	kỹ,	trước	khi	tu	hành	thì	phải	
nghiên	cứu,	thì	Thiện	Trang	vẫn	tin	tưởng	vào	hệ	thống	Nguyên	thủy	trước.	Tại	vì	



 
 

16 

Nguyên	thủy	là	không	cho	người	sáng	tạo,	cứ	theo	như	vậy	đi,	cứ	như	vậy	mà	làm.	
Tới	lớp	mẫu	giáo,	vô	tập	viết	từng	con	số	một.	Số	1	viết	như	vậy	đi	con,	kéo	nét	này	
lên,	kéo	xuống,	rồi	kéo	qua	là	con	số	1.	Số	2	thì	kéo	như	vậy	là	ra	con	số	2,	như	vậy	
thì	viết	100	chữ	đúng	hết	100	chữ.	Chữ	‘A’	cứ	viết	vậy	đi,	lớp	1	thì	[học]	viết	cho	
xong	lớp	1	đã.	Hết	chương	trình	Tiểu	học,	lên	Trung	học	Cơ	sở,	rồi	mới	lên	Trung	
học	Phổ	thông,	bắt	đầu	mới	cho	viết	sáng	tác	ra	một	chút,	dần	dần	sáng	tác.	Chứ	
mới	vô	mà	cho	sáng	tác	là	tiêu	rồi,	cho	nên	vấn	đề	nằm	ở	chỗ	đó. 

		 Cho	nên	ai	muốn	học	tốt	thì	căn	cứ	giáo	lý	Nguyên	thủy	là	căn	cứ	quan	trọng	
nhất.	Nếu	ai	phân	vân	hai	bên,	không	biết	 thế	nào,	Đại	 thừa	với	Tiểu	 thừa	 trái	
ngược	nhau,	thì	quý	vị	nên	nhớ	rằng:	Đại	thừa	với	Tiểu	thừa,	Nam	truyền	với	Bắc	
truyền	thì	giống	nhau,	giao	thoa	nhau	ở	A	Hàm	và	Nikaya,	Duy	Thức	và	A	Tỳ	Đàm	
giống	nhau.	Chính	vì	giống	nhau	nên	mình	lấy	phần	giống	nhau	mình	học,	hai	bên	
đều	công	nhận	là	chính	xác,	đúng	không?	Rồi	phần	kia	thì	mình	suy	xét	tiếp.	Nếu	
ai	cẩn	thận	là	vậy,	còn	ai	liều	mạng	thì	phải	thử.	Một	sự	liều	mạng	nào	đó	cũng	có	
giá	của	nó,	đúng	đường	thì	ngon	lành,	còn	trật	đường	thì	tiêu	luôn.	Nên	nhớ,	khi	ta	
đăm	đầu	đi	vào	con	đường	mà	ta	chưa	biết	con	đường	đó	đi	về	đâu,	thì	có	hai	khả	
năng:	Hoặc	là	đúng,	hai	là	sai.	Đã	sai	rồi	là	ngàn	thu	vĩnh	biệt,	gọi	là	‘sai	một	ly,	đi	
một	dặm’.	Cho	nên	người	cẩn	thận	thì	luôn	luôn	kiểm	tra	con	đường. 

Đoạn	cuối	cùng	ngài	ấy	viết	là: 

Hãy	 là	người	có	trí	 tuệ,	biết	 tự	mình	 làm	hòn	đảo,	 tự	mình	 làm	nơi	
nương	tựa,	lấy	Chánh	pháp	làm	hòn	đảo,	lấy	Chánh	pháp	làm	nơi	nương	tựa,	
không	nương	tựa	vào	một	điều	gì	khác.	 

Đây	chính	là	lời	Đức	Phật	nói.	Cho	nên	hãy	làm	người	có	trí	tuệ.	Phật	giáo	tu	
là	phải	có	trí	tuệ,	chứ	không	phải	ngu	mà	tu	được	đâu.	Biết	tự	mình	làm	hòn	đảo	
của	mình,	 lấy	Chánh	pháp	 làm	hòn	đảo	 và	nương	 tựa	 trên	Chánh	pháp,	 không	
nương	tựa	vào	ai	hết. 

Quý	vị	nhớ	nha!	Đây	là	cung	cấp	cho	quý	vị,	Thiện	Trang	đăng	bài	này	lên	
Facebook	rồi,	tuy	nhiên	Thiện	Trang	nghĩ	là	nhiều	người	không	có	duyên	coi	trên	
đó,	nên	Thiện	Trang	có	đọc	lại,	phân	tích	thêm,	hy	vọng	quý	vị	sẽ	thực	hành	được. 

	



 
 

17 

Hôm	nay	chúng	ta	giới	thiệu	thêm	một	phần	nữa	là: 

Chánh	kiến	cần	phải	được	hỗ	trợ	bởi	5	chi	phần	thì	mới	được	Tâm	giải	
thoát	quả,	Tuệ	giải	thoát	quả 

(Theo	Kinh	Trung	Bộ) 

Đề	mục	này	có	nghĩa	 là	gì?	Chúng	ta	đầu	tiên	phải	xây	dựng	được	Chánh	
kiến.	Sau	khi	có	Chánh	kiến	rồi,	bây	giờ	muốn	chứng	quả	giải	thoát	là	A-la-hán	Tâm	
giải	thoát	và	Tuệ	giải	thoát,	thì	cần	có	thêm	năm	chi	phần	nữa.	Cho	nên,	đầu	tiên	là	
phải	xây	dựng	Chánh	kiến.	Chánh	kiến	là	gì?	Chánh	kiến	có	hai:	Một	là	Chánh	kiến	
thế	gian,	hai	là	Chánh	kiến	xuất	thế	gian.	Điều	này	chúng	ta	đã	nói	rất	nhiều	rồi,	
bây	giờ	chúng	ta	vào.	Khi	có	Chánh	kiến	rồi,	quý	vị	xây	dựng	thêm	5	chi	phần	nữa.	
Năm	chi	phần	này	sẽ	giúp	mình	đạt	được	Tâm	giải	thoát	quả,	Tuệ	giải	thoát	quả,	
tức	 là	chứng	A-la-hán	Tâm	giải	 thoát	hoặc	A-la-hán	Tuệ	giải	 thoát.	Cho	nên	rất	
quan	trọng.	Và	điều	này,	quý	vị	thấy	chính	Đức	Phật	giảng.	Cho	nên	Đức	Phật	giảng	
hết	rồi,	mình	không	học	thì	không	biết	thôi,	học	thì	sẽ	biết. 

(Chánh	kiến)	(trong	Kinh	Đại	Phương	Quảng) 

-	Này	Hiền	giả,	có	bao	nhiêu	duyên	khiến	Chánh	Tri	kiến	(Sammādiṭṭhi)	
sanh	khởi?	(Có	bao	nhiêu	duyên	khiến	Chánh	kiến	sanh	khởi?	Điều	này	thì	ở	bài	
trước	chúng	ta	đã	học	rồi). 

-	Này	Hiền	giả,	có	hai	duyên	khiến	Chánh	Tri	kiến	sanh	khởi:	Tiếng	của	
người	khác	và	như	lý	tác	ý.	Này	Hiền	giả,	do	hai	duyên	này,	Chánh	Tri	kiến	
sanh	khởi. 

Điều	này	thì	Thiện	Trang	đã	giới	thiệu	ở	bài	kinh	khác	và	cũng	nói	như	thế.	
Tức	là	quý	vị	muốn	có	Chánh	kiến	thì	phải	có	hai	điều:	Một	là	nghe	tiếng	của	người	
khác	giảng	(nghe	người	khác	nói,	giảng	một	hồi	mình	sẽ	có	Chánh	kiến).	Đầu	tiên	
Chánh	kiến	thế	gian	là	gì?	Đó	là	tin	biết	có	cha	có	mẹ,	có	đời	này	đời	sau,	rồi	có	
nhân	có	quả,	có	loài	hóa	sanh	như	cõi	Trời	thì	mình	tin,	có	Địa	ngục,	rồi	ở	đời	có	
bậc	A-la-hán,	có	bậc	chứng	đắc.	Mình	tin	như	thế	là	Chánh	kiến	thế	gian.	Có	được	
Chánh	kiến	thế	gian	đó	thì	chỉ	ở	cõi	Người,	cõi	Trời	thôi,	chưa	ra	khỏi	sanh	tử.	 

Chánh	kiến	thứ	hai	là	phải	có	Chánh	kiến	xuất	thế	gian,	là	biết	như	thật	về	



 
 

18 

Khổ	đế,	Tập	đế,	Đạo	đế	và	Diệt	đế.	Bốn	đế	đó	phải	biết	như	thật.	Biết	mà	biết	như	
thật,	chứ	không	phải	biết	thường.	Nếu	biết	như	thật	thì	Chánh	kiến	đó	có	rồi,	thì	
được	rồi.	 

Chánh	kiến	[có	được]:	Một	là	nghe	qua	người	khác	giảng,	hai	là	như	lý	tác	ý.	
Như	lý	tác	ý	là	sao?	Là	chúng	ta	phải	thường	tư	duy	trong	pháp,	tức	là	việc	gì	mình	
[cũng]	phải	nghĩ	theo	trong	pháp.	Chứ	không	nghĩ	thì	không	được,	nhiều	khi	chúng	
ta	không	biết.	Từ	từ	chúng	ta	nói,	bây	giờ	chúng	ta	học	tiếp: 

-	Này	Hiền	giả,	Chánh	Tri	kiến	phải	được	hỗ	trợ	bởi	bao	nhiêu	chi	phần	
để	có	Tâm	giải	thoát	quả,	tâm	giải	thoát	quả	công	đức,	và	Tuệ	giải	thoát	quả,	
tuệ	giải	thoát	quả	công	đức? 

Chúng	ta	muốn	được	Tâm	giải	thoát	quả	(là	A-la-hán	đó,	mình	hay	nói	là	A-
la-hán	Tâm	giải	thoát;	còn	quả	là	quả	vị,	quả	là	Tâm	quả),	Tâm	giải	thoát	quả	công	
đức	và	Tuệ	giải	thoát	quả,	Tuệ	giải	thoát	quả	công	đức.	Nếu	như	mình	có	năm	chi	
phần	này	 thì	mình	 sẽ	đạt	được	A-la-hán	Tâm	giải	 thoát	hoặc	A-la-hán	Tuệ	giải	
thoát. 

-	Này	Hiền	giả,	Chánh	Tri	kiến	phải	được	hỗ	trợ	bởi	năm	chi	phần	để	
có	tâm	giải	thoát	quả,	tâm	giải	thoát	quả	công	đức,	tuệ	giải	thoát	quả	và	tuệ	
giải	thoát	quả	công	đức.	Ở	đây,	này	Hiền	giả,	Chánh	Tri	kiến	có	giới	(Sīla)	hỗ	
trợ,	có	văn	(Suta)	hỗ	trợ,	có	thảo	luận	(Sākacchā)	hỗ	trợ,	có	chỉ	(Samatha)	hỗ	
trợ,	có	quán	(Vipassanā)	hỗ	trợ.	Này	Hiền	giả,	Chánh	Tri	kiến	được	hỗ	trợ	
bởi	năm	chi	phần	này	để	có	tâm	giải	thoát	quả,	tâm	giải	thoát	quả	công	đức,	
tuệ	giải	thoát	quả	và	tuệ	giải	thoát	quả	công	đức. 

(43.	Ðại	Kinh	Phương	Quảng	(Mahāvedallasutta)	–	Kinh	Trung	Bộ). 

Bài	kinh	43	này	quan	trọng	lắm,	quý	vị	để	ý	nha!	Có	năm	điều,	từ	Chánh	kiến	
có	rồi,	mình	phải	có	năm	điều	này	thì	mới	được	địa	vị	A-la-hán	Tâm	giải	thoát	hoặc	
A-la-hán	Tuệ	giải	thoát.	Quý	vị	phải	có	năm	điều,	Thiện	Trang	tóm	tắt: 
	 

Như	vậy	có	Chánh	kiến	rồi	cần	thêm	hỗ	trợ	của: 



 
 

19 

(1)Giới (2)Văn	(nghe) (3)Thảo	luận (4)	Thiền	chỉ (5)	Thiền	quán 

Như	vậy	có	Chánh	kiến	rồi,	thì	cần	thêm	hỗ	trợ	của	Giới.	Phải	giữ	giới,	ít	nhất	
tại	gia	là	Ngũ	giới,	Bát	quan	Trai	giới,	giới	không	đạt	là	không	được.	 

Thứ	hai	là	phải	có	Văn,	văn	là	nghe	kinh	nghe	pháp.	Nghe	kinh	không	hiểu	thì	
phải	nghe	người	ta	giảng	nữa	để	người	ta	hỗ	trợ	thêm.	Nhưng	người	giảng	thì	quý	
vị	cẩn	thận	giùm,	như	đoạn	trên	đã	nói,	dù	cho	thầy	giỏi	cỡ	nào,	siêu	đẳng	cỡ	nào,	
tôn	vinh	là	đức	hạnh	cao	cỡ	nào,	nhưng	ổng	vẫn	không	phải	là	A-la-hán,	ổng	giảng	
thế	nào	cũng	không	thể	được	100%.	Có	nghĩa	là	ổng	giảng	sẽ	có	nhuốm	một	chút	
màu	sắc	của	ổng	ở	trong	đó,	qua	lăng	kính	của	ổng.	Cho	dù	là	A-la-hán	thì	cũng	
không	bằng	Phật	được	đâu,	A-la-hán	vẫn	thấp	hơn	Phật.	Giả	sử	bên	Đại	thừa	nói	
Bồ-tát	đi,	thì	Bồ-tát	cũng	không	bằng	Phật,	nên	nhớ	như	vậy.	Không	có	ai	bằng	Phật	
đâu.	 

Cho	nên	phải	có	kinh	nữa,	nghe	kinh	nữa.	Cho	nên	ráng	thỉnh	Kinh	A	Hàm	và	
Nikaya	về	coi.	Rồi	nghe	thêm	mp3	hay	YouTube	gì	đó,	trên	mạng	có,	nhưng	thỉnh	
thoảng	cũng	có	kinh	để	coi.	Rồi	nghe	những	bài	giảng	như	vầy,	nghe	những	người	
khác	giảng	nữa,	nghe	quý	thầy	khác	giảng	rồi	đối	chiếu	so	sánh	lại.	Đừng	có	làm	
theo	một	ông	thầy,	[vì]	một	ông	thầy	là	ổng	dẫn	theo	hướng	của	ổng,	là	coi	chừng	
đi	luôn.	Vì	cái	của	ổng	dẫn	chưa	chắc	là	phù	hợp	với	mình.	Nên	nhớ,	có	những	món	
ổng	đem	ra	mình	xài	được,	bởi	vì	mình	cũng	tương	ưng	với	ổng.	Nhưng	có	những	
món	ổng	xài	được	mà	mình	không	xài	được,	nên	nhớ	như	vậy,	không	có	tin	được. 

Thứ	ba	là	thảo	luận,	tức	là	mình	phải	có	sự	thảo	luận.	Thảo	luận	là	mình	suy	
tư	về	nó	thì	mình	mới	hiểu	rõ	vấn	đề,	điều	này	là	‘đại	nghi	thì	đại	ngộ,	tiểu	nghi	thì	
tiểu	ngộ’.	Khi	mình	đem	một	vấn	đề	nào	đó	ra	suy	xét,	nhờ	suy	xét	nên	mới	rõ	ràng,	
không	thì	mơ	mơ	màng	màng.	Thiện	Trang	xin	giới	thiệu	một	điều	thôi,	ví	dụ	như	
bây	giờ	nhiều	người	tu	Tịnh	Độ	nói	có	Tây	Phương	Cực	Lạc,	nhưng	có	người	không	
tin	có	Tây	Phương	Cực	Lạc.	Nếu	quý	vị	không	làm	rõ	vấn	đề	đó	thì	quý	vị	không	
thể	nào	vào	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn,	vì	quý	vị	còn	nghi.	Cho	nên	muốn	vào	Sơ	quả	thì	
phải	dứt	hết	nghi,	mà	điều	đó	mình	không	giải	quyết	được	thì	làm	sao?	Thì	mình	
phải	qua	những	vấn	đề	[là]	có	Giới,	có	Văn,	có	thảo	luận,	đằng	sau	có	nói	Thiền	chỉ	
(Samatha)	và	Thiền	quán	(Vipassana).	Như	vậy	mình	tu	năm	yếu	tố	đó,	dần	dần	nó	



 
 

20 

hỗ	trợ	mình	hiểu	rõ. 

Và	nên	nhớ	thời	đại	nay	là	thời	đại	công	nghệ,	mọi	người	có	quyền	nói.	Người	
theo	truyền	thống	nào,	họ	có	quyền	nói	theo	truyền	thống	đó.	Đừng	có	vì	ta	theo	
truyền	thống	này	mà	ta	chửi	truyền	thống	kia,	thì	không	nên.	Ví	dụ	người	theo	Đại	
thừa	[nhưng]	người	ta	không	tin	có	Tây	Phương	Cực	Lạc,	quý	vị	thấy	các	Thiền	
viện	của	Hòa	thượng	Thanh	Từ	thì	không	tin	có	Tây	Phương	Cực	Lạc	đâu.	Các	ngài	
có	quyền	nói,	vì	góc	nhìn	của	các	ngài	như	thế,	không	thể	vì	mình	tu	Tịnh	Độ	mà	
mình	chửi	là	không	được.	Rồi	Nam	truyền,	nhiều	người	không	tin	Duy	Thức,	rất	
nhiều.	Như	vậy	nhóm	Tịnh	Độ	dù	nghe	như	thế	cũng	bình	thường,	bởi	vì	phải	chấp	
nhận	dị	biệt.	Còn	người	không	tin,	họ	nói	có	thì	kệ	họ	đi,	chứ	biết	làm	sao,	hơi	sức	
nào	cãi,	không	nên	cãi. 

Còn	tu,	thật	ra	chân	lý	chỉ	có	một,	hoặc	có	hoặc	không,	chứ	không	thể	nào	vừa	
có	vừa	không	được,	cũng	không	thể	nào	chẳng	có	chẳng	không.	Chân	lý	chỉ	có	một	
thôi.	Vậy	thì	ai	làm	rõ	được	điều	đó,	thì	người	đó	qua	sự	thảo	luận,	suy	tư,	tu	tập	
v.v…	thì	mình	tìm	hiểu,	dần	dần	mình	sẽ	làm	tỏ	vấn	đề.	Khi	tỏ	được	vấn	đề	thì	mình	
mới	bước	vào	còn	đường	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	được,	còn	không	thì	rất	khó,	rất	khó.	
Cho	nên	là	cứ	từ	từ. 

Yếu	tố	thứ	tư	là	Thiền	chỉ	(Samatha),	không	tu	Thiền	chỉ	thì	không	được.	 

Thứ	năm	là	Thiền	quán.	 

Cho	nên	Thiện	Trang	mới	nói,	có	nhóm	cực	đoan	bỏ	luôn	Thiền	chỉ,	họ	nói	tu	
nhiêu	đó	đủ	rồi.	Thực	tế	là	không	đủ	được,	cho	nên	là	khó	chứng.	Còn	có	người	hỏi:	
“Tại	sao	có	những	người	tu	theo	trường	phái	đó	vẫn	thành	tựu	thì	sao?”	Quý	vị	có	
bài	kinh	rồi,	có	ba	hạng	người	xuất	hiện	ở	đời:	Một	hạng	người	là	dù	gặp	Phật	hay	
không	gặp	Phật,	nghe	Pháp	và	Luật	của	Phật	hay	không	thì	cũng	không	đắc	đạo,	
không	đắc	được	gì	hết.	Hạng	người	thứ	hai	là	dù	gặp	Phật	hay	không	gặp	Phật,	dù	
nghe	hay	không	nghe	Pháp	và	Luật	của	Phật,	thì	họ	cũng	thành	tựu.	Và	hạng	người	
thứ	ba	là	phải	được	gặp	Phật,	phải	nghe,	nghe	cho	đúng	thì	mới	thành	tựu.	 

Hạng	người	thứ	hai	là	họ	đâu	cần	đâu,	thật	ra	họ	sẵn	thành	tựu	rồi,	căn	tánh	
đời	này	giống	như	tới	đây	 là	chứng	quả,	chứng	Sơ	quả,	hoặc	đời	này	tới	đây	 là	
chứng	A-la-hán	hay	chứng	quả	gì	đó	rồi,	thì	có	gặp	pháp	nào	họ	tu	cũng	vô	hết.	Cho	



 
 

21 

nên	đừng	đem	một	trường	hợp	mà	kết	luận	rằng:	môn	đó	ai	cũng	thành	tựu.	Nếu	
ai	cũng	thành	tựu,	thì	cứ	nhào	vô	là	thành	tựu	hết	chứ,	tại	sao	chỉ	có	một	người	đó	
thành	tựu	thôi?	Nên	nhớ	nha!	Học	rồi	thì	rất	rõ	như	vậy,	không	thể	nào	cứ	lang	
mang,	đừng	đem	một	trường	hợp	mà	kết	cho	tất	cả,	không	phải!	Điều	đó	chỉ	đúng	
trong	một	trường	hợp	nào	đó,	tại	vì	trong	kinh	Phật	có	những	trường	hợp	ngoại	
lệ.	Có	hạng	người	đến	để	thành	tựu,	họ	đủ	rồi.	Đời	này	tới,	họ	nhìn	lá	cây	thôi	họ	
cũng	ngộ	Vô	thường,	họ	cũng	đắc	đạo.	Còn	những	người	như	mình,	tu	cả	đời	chỉ	
gieo	duyên	thôi,	đời	sau	có	duyên	thì	mới	đắc	độ.	Tại	vì	người	đó	không	có	căn	
tánh	đắc	độ. 

Nhưng	có	người	có	căn	tánh	đắc	độ,	họ	đủ	nhân	đủ	duyên.	Giống	như	câu	
chuyện	‘Lão	Nam	Nữ’,	quý	vị	nhớ	không?	Thiện	Trang	đã	dẫn	rất	lâu	rồi.	Hai	ông	
bà	già	ra	ngồi	ăn	xin,	cầm	bát	ngồi	đó,	trong	Chú	Giải	ghi	rất	rõ.	Ngài	A-nan	với	Đức	
Phật	đi	qua,	Đức	Phật	hỏi	ngài	A-nan:	Ông	có	thấy	hai	người	đó	ngồi	đốt	lửa,	run	
run	co	rút	không?	Ngài	A-nan	nói	có	thấy.	Đức	Phật	nói	hai	người	này	[lúc]	tuổi	trẻ,	
cha	mẹ	để	lại	gia	sản	mỗi	người	là	8	ngàn	đồng	tiền	vàng,	giàu	như	vậy	đó.	Bây	giờ	
thì	sao?	Họ	đi	ăn	xin,	hết	tài	sản	rồi,	không	còn	gì	hết.	Bởi	vì	cha	người	mẹ	không	
dạy	cho	họ	cách	để	làm	giàu,	cách	để	sống	với	tài	sản	đó,	bởi	vì	nghĩ	tài	sản	đó	
nhiều	quá	rồi,	đủ	rồi.	 

Đức	Phật	nói:	Nếu	như	thời	tuổi	trẻ,1/4	của	cuộc	đời,	hai	người	đó	siêng	năng	
làm	lụng	thì	họ	giàu	nhất	thành	Xá-vệ.	Còn	nếu	họ	đi	xuất	gia,	theo	Kinh	Tạp	A	Hàm	
nói	họ	chứng	đệ	nhất	quả	A-la-hán.	Nếu	như	1/2	hai	của	cuộc	đời,	họ	siêng	năng	
làm	lụng	tìm	cầu	tài	sản,	thì	họ	cũng	giàu	thứ	nhì	thành	Xá-vệ.	Và	nếu	đi	xuất	gia	
thì	họ	cũng	chứng	đệ	Tam	quả	A-na-hàm.	Nếu	như	1/3		[cuối]	cuộc	đời,	họ	siêng	
năng	 làm	 lụm	thì	cũng	giàu	 thứ	ba	 thành	Xá-vệ.	Và	nếu	họ	đi	xuất	gia	 thì	 cũng	
chứng	đệ	Nhị	quả	Tư-đà-hàm.	Và	nếu	1/4	[cuối]	cuộc	đời,	họ	siêng	năng	làm	lụng	
tìm	cầu	tài	sản,	thì	họ	cũng	giàu	thứ	tư	của	thành	Xá-vệ.	Còn	nếu	như	đi	xuất	gia	
thì	họ	cũng	chứng	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn.	Nhưng	này	A-nan,	hôm	nay	họ	đã	quá	già,	
sức	khỏe	hết	rồi,	bây	giờ	có	làm	giàu	cũng	không	được	nữa,	đi	xuất	gia	cũng	không	
chứng	đắc	pháp	Thượng	nhân. 

Nghĩa	là	rõ	ràng,	duyên	và	sự	nỗ	lực	quan	trọng,	không	phải	trong	mạng	có	
rồi	là	sẽ	có.	Trong	mạng	có	thể	chứng	A-la-hán	đó,	rồi	có	chứng	đâu!	Cho	nên	không	



 
 

22 

thể	nào	đổ	hết	cho	[trong	mạng],	trường	hợp	đó	là	nhân	có	đó,	nhưng	duyên	không	
đủ.	Còn	những	trường	hợp	giống	cây	ra	bông	rồi,	cây	có	trái	sắp	chín	rồi,	thì	cho	
dù	quý	vị	có	tới	bẻ	cây	hái	trái,	thì	trái	cũng	chín,	vì	trái	sắp	chín	rồi.	Trường	hợp	
đó	là	hy	hữu,	rất	hiếm.	Tại	người	ta	tu	nhiều	quá	rồi	nên	tới	lúc	đó.	Còn	cây	còn	
non,	chưa	ra	bông	thì	phải	chăm	nó,	chăm	từng	chút	cho	nó	để	tới	lúc	ra	bông.	Rồi	
phải	giữ	cho	nó	ra	trái,	phải	bảo	quản	trái	để	không	bị	rụng	v.v…	tới	lúc	thì	mới	
thành.	Người	tu	dần	dần	là	phải	như	vậy,	chúng	ta	có	khả	năng	là	những	người	như	
thế.	Vì	thế	phải	cẩn	thận.	 

Ở	đây	Thiện	Trang	nhắc	lại	cách	tu	là	như	vậy,	bữa	nay	thêm	chi	tiết	này	nữa	
nha,	học	cho	kỹ	kinh	điển	để	có	Chánh	kiến.	Trong	Chánh	kiến,	cũng	xác	định	luôn	
cho	quý	vị	Chánh	kiến	xuất	thế	gian	là	Tứ	đế,	trong	đó	có	Đạo	đế	là	có	Tây	Phương	
Cực	Lạc	hay	không?	Điều	đó	nếu	không	làm	rõ	là	quý	vị	không	thấy	Đạo	đế,	mà	
không	thấy	Đạo	đế	thì	xin	lỗi,	chưa	phải	là	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn,	chắc	chắn	điều	đó.	 

	

Bây	giờ	để	làm	rõ	hơn	chúng	ta	vào	bài	tiếp	theo: 

Thấy	được	1	Đế	trong	Tứ	đế	thì	thấy	được	các	Đế	còn	lại	(Tức	là	chứng	
quả) 

(Theo	Kinh	Tương	Ưng	Bộ) 

		 Một	 thời,	 một	 số	 đông	 Tỷ-kheo	 trú	 ở	 giữa	 dân	 chúng	 Cetī	 tại	
Sahancanika. 

		 Lúc	bấy	giờ,	một	số	đông	Tỷ-kheo	Thượng	tọa	sau	bữa	ăn,	sau	khi	đi	
khất	thực	trở	về,	đang	ngồi	tụ	họp	trong	ngôi	nhà	tròn,	câu	chuyện	sau	đây	
được	khởi	lên:	“Này	chư	Hiền,	ai	thấy	Khổ,	người	ấy	thấy	Khổ	tập,	thấy	Khổ	
diệt,	thấy	Con	Ðường	đưa	đến	Khổ	diệt”. 

		 Ðược	nghe	nói	vậy,	Tôn	giả	Govampati	nói	với	các	Tỷ-kheo	Thượng	tọa: 

		 “Tôi	có	tự	thân	nghe	từ	Thế	Tôn,	thưa	chư	Hiền,	tự	thân	lãnh	thọ	như	
sau: 

		 “Này	các	Tỷ-kheo,	ai	thấy	Khổ,	người	ấy	cũng	thấy	Khổ	tập,	cũng	thấy	



 
 

23 

Khổ	diệt,	cũng	thấy	Con	Ðường	đưa	đến	Khổ	diệt.	Ai	thấy	Khổ	tập,	người	ấy	
cũng	thấy	Khổ,	cũng	thấy	Khổ	diệt,	cũng	thấy	Con	Ðường	đưa	đến	Khổ	diệt.	
Ai	thấy	Khổ	diệt,	người	ấy	cũng	thấy	Khổ,	cũng	thấy	Khổ	tập,	cũng	thấy	Con	
Ðường	đưa	đến	Khổ	diệt.	Ai	 thấy	Con	Ðường	đưa	đến	Khổ	diệt,	người	ấy	
cũng	thấy	Khổ,	cũng	thấy	Khổ	tập,	cũng	thấy	Khổ	diệt”. 

(56.30.	Gavampati	-	III:	Phẩm	Kotigāma	-	Chương	56:	Tương	Ưng	Sự	Thật	-	
Kinh	Tương	Ưng	Bộ). 

		 Kinh	Tương	Ưng	Bộ	phần	sau	có	nhiều	chi	tiết	cực	kỳ	hay,	quý	vị	có	thời	gian	
thì	quý	vị	coi.	Ở	đây	nói	ra	bốn	điều,	chúng	ta	biết	Tứ	đế	là	Khổ,	Tập,	Diệt,	Đạo.	Bài	
kinh	này	rất	ngắn	nhưng	xác	định	được	một	điều,	đó	là	nếu	ai	thấy	được	Khổ	đế	
thì	sẽ	thấy	được	Khổ	tập,	Khổ	diệt	và	Đạo	đế.	Có	vị	Tỳ-kheo	nói	như	vậy	thì	vị	kia	
mới	nói	không	phải	vậy,	chính	tôi	nghe	Đức	Phật	nói	rằng:	Nếu	ai	thấy	Khổ	đế	thì	
thấy	ba	điều	còn	lại,	là	Tập,	Diệt,	Đạo	đế	đều	thấy.	Nhưng	ai	thấy	Khổ	tập	thôi,	là	
nguyên	nhân	của	khổ,	thì	người	đó	cũng	thấy	Khổ	đế,	Khổ	diệt	và	cũng	thấy	được	
con	đường	đi	đến	Khổ	diệt,	tức	là	thấy	ba	điều	kia.	Nói	tóm	lại	là	bốn	điều:	Khổ,	
Tập,	Diệt,	Đạo,	thấy	một	điều	thì	sẽ	thấy	ba	điều	còn	lại.	Tức	là	khi	có	được	một	
điều	là	chắc	chắn	quý	vị	chứng	quả,	vì	quý	vị	sẽ	có	ba	điều	còn	lại,	là	quý	vị	chứng	
quả	rồi.	Cho	nên	Tứ	đế	thì	chỉ	cần	thấy	một	đế. 

Cho	nên,	Thiện	Trang	nói	trong	bộ	kinh	Đức	Phật	dạy	rõ	như	vậy,	con	đường	
đi	vào	Sơ	quả	dễ	lắm,	dễ	là	gì?	Hoặc	là	như	hôm	bữa	chúng	ta	[học]:	“Ai	có	lòng	tịnh	
tín	bất	động	đối	với	Ta,	 tất	cả	người	ấy	đều	 là	bậc	Dự	 lưu”,	 cũng	 là	 trong	Kinh	
Tương	Ưng	đúng	không	ạ?	Đoạn	sau	trong	Kinh	Tương	Ưng	hay	lắm	quý	vị,	toàn	
là	pháp	hành	trì,	rất	đơn	giản,	gom	lại.	Thay	vì	quý	vị	đi	vòng	vòng,	quý	vị	chỉ	cần	
thấy	một	điều	thôi,	hoặc	là	con	đường	lòng	tin	bất	động	(tịnh	tín)	đối	với	Phật	là	
quý	vị	vào	quả	Dự	lưu.	Hôm	nay	chỉ	cho	quý	vị	một	con	đường	dễ	nữa,	[đó	là]	thấy	
một	đế	trong	Tứ	đế	thì	quý	vị	vào	quả	Dự	lưu.	Vì	thấy	Tứ	đế	rồi	là	chắc	chắn	từ	Sơ	
quả	Dự	lưu	trở	lên. 

		 Cho	nên	dễ	không?	Nghe	thì	dễ	đó	mà	tại	sao	mình	không	có?	Hình	như	mình	
cũng	thấy	mà,	hình	như	mình	cũng	thấy	Tứ	đế,	thấy	khổ	không?	Khổ	đế	là	gì?	Trong	
định	nghĩa	Khổ	đế,	là	khổ	bởi	sanh,	khổ	bởi	già,	khổ	bởi	bệnh,	khổ	bởi	chết,	khổ	
bởi	yêu	thương	mà	phải	chia	lìa,	khổ	bởi	cầu	mà	không	được,	khổ	bởi	oán	ghét	mà	



 
 

24 

phải	gặp	gỡ,	khổ	bởi	Ngũ	ấm	xí	thạnh.	Tám	nỗi	khổ	đó	(Bát	khổ)	mà	mình	thấy	
được	là	xong,	là	thấy	Khổ	đế.	Vậy	tại	sao	chúng	ta,	rất	nhiều	người	nghe	hoài	mà	
không	thấy?	Bởi	vì	cái	thấy	của	mình	là	thấy	qua	nghe.	 

	 Trong	ba	trí:	Trí	văn,	trí	tư,	trí	tu,	thì	quý	vị	chỉ	có	trí	văn	thôi.	Văn	là	cái	thấy	
nhờ	nghe,	mà	nghe	lúc	đó	thì	nhớ,	[nhưng]	lúc	sau	lại	quên,	thì	xài	không	được.	
Còn	trí	tư	là	suy	tư,	là	bắt	đầu	suy	nghĩ.	Suy	nghĩ	rất	đơn	giản	là	quý	vị	chỉ	cần	tư	
duy	khổ	đó	nha,	khổ	thiệt	đó,	khổ.	Nhưng	quý	vị	không	có	trí	tu,	quan	trọng	là	trí	
tu,	bao	giờ	thấy	Khổ	đế	bằng	trí	tu	thì	mới	được.	Trí	tu	là	sao?	Bây	giờ	nói	khổ,	vậy	
tại	sao	khổ?	Mình	nói	khổ	bởi	sanh,	khổ	bởi	già,	khổ	bởi	bệnh,	khổ	bởi	chết,	nhưng	
khổ	chỗ	nào?	Mình	đọc	thấy	khổ	bởi	sanh,	khổ	bởi	già,	khổ	bởi	bệnh,	khổ	bởi	chết,	
vì	có	những	mong	cầu	không	được	cho	nên	khổ,	vì	yêu	thương	phải	chia	lìa	cho	
nên	khổ.	Mình	đọc	vanh	vách	vậy	đúng	không?	Nhưng	khổ	nỗi	mình	không	biết	
vấn	đề	ở	chỗ	nào,	đó	là	mình	không	thấy	được	thân	này	vốn	là	mầm	mống	của	khổ.	 

	 Thân	này	là	thân	Tứ	đại	gồm	có:	Đất,	nước,	lửa,	gió	cấu	thành.	Chúng	ta	biết	
đất	là	gì?	Là	những	thứ	có	tính	chất	cứng	của	thân.	Lửa	là	hơi	ấm;	gió	là	những	thứ	
có	tính	lưu	thông	của	khí;	nước	là	có	những	cái	[có]	nước.	Đó	mới	là	vật	chất,	là	
Sắc	thôi,	còn	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức	[nữa].	Khi	nào	mình	thấy	được	vấn	đề	là	Sắc,	
Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức	đó	không	phải	là	ta,	và	thấy	khổ	một	cách	rốt	ráo,	thấy	
được	như	vậy	và	sống	được,	thì	mới	thấy	được	Khổ	đế.	 

	 Còn	bây	giờ,	suốt	ngày	quý	vị	có	thấy	được	đâu,	chúng	ta	chưa	thấy	được	thì	
không	được.	Ví	dụ	thấy	 là	thế	nào?	Bây	giờ	người	thấy	khác	người	không	thấy.	
Thân	thể	ta	đau,	đau	là	khổ	đúng	không?	Đó	thuộc	về	bệnh	khổ.	Vậy	quý	vị	thấy	ta	
đau	hay	là	nó	đau?	Thiện	Trang	đảm	bảo	là	chúng	ta	đa	số	đều	ghi	nhận	là:	“Ôi,	tôi	
đau	quá,	đau	quá”.	Mẹ	đau	quá	con	ơi,	em	đau	quá	anh	ơi,	đúng	không?	Toàn	đau	
không	à?	[Nó]	không	phải	là	ta,	vấn	đề	là	[chúng	ta]	không	nhận	ra	được	điều	đó.	 

Học	Thân	kiến	chưa	xong,	tức	là	bài	‘Ngũ	uẩn	giai	không’	chưa	làm	xong,	cho	
nên	khi	đau	ta	[vẫn]	thấy	nó	đau,	nó	là	cảm	thọ	đau.	Đau	là	thọ	khổ	đúng	không?	
Như	vậy,	nó	đau	là	cái	thân	đau,	chứ	không	phải	ta	đau,	chỉ	là	cảm	thọ	khổ	thôi.	
Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức	đang	nhận	thức	cái	khổ	đó.	Cái	thân	nhận	thức	được	khổ	
đau	đó,	cho	nên	là	cái	thân	đau,	không	phải	ta	đau.	Ta	là	tánh	biết,	ta	biết	nó	đau.	
Vấn	đề	nằm	ở	chỗ	đó.	Cho	nên	khi	đau	mà	mình	vẫn	nói	đau	thì	quý	vị	cứ	thấy	thân	



 
 

25 

đau,	ta	đau	quá,	đau	quá,	thì	quý	vị	đau	một	đời,	quý	vị	vẫn	không	thấy	được	vấn	
đề.	Không	thấy	được	Thân	kiến	thì	làm	sao	đắc	quả	được. 

Còn	khi	thấy	là	gì?	Thấy	được	thì	tách	ra.	Nó	đang	đau,	thân	đang	đau	đúng	
không?	Vào	ăn	cơm,	ăn	biết	cơm	ngon,	cơm	dở,	cơm	không	ngon	không	dở,	biết	
liền.	Nhưng	ta	đang	ăn	hay	là	chỉ	là	duyên	để	ăn.	Vấn	đề	là	ta	ăn	hay	ta	cần	phải	
ăn?	Đều	không	đúng!	Mà	phải	thấy	là:	vì	còn	phải	nương	vào	thân	thể	giả	hợp	này,	
thân	thể	này	đến	giờ	nó	đói,	cần	phải	ăn.	Và	khi	nó	ăn	thì	phải	có	cảm	nhận	ngon	
hay	dở,	thậm	chí	nó	còn	có	tâm	dính	mắc,	cho	nên	lúc	đó	tham	khởi	lên.	Như	vậy	
khi	nó	cảm	thấy	không	vừa	lòng,	còn	thấy	khó	chịu,	đó	là	sân	khởi	lên.	Nếu	ai	thấy	
được	như	vậy	thường	xuyên,	thì	người	đó	ăn	một	bữa	ăn,	đó	là	người	chứng	đạo. 

Còn	bữa	ăn	đó	mà	mình	không	thấy	được	như	vậy	thì	mình	vẫn	là	phàm	phu.	
Khó!	Khó	nhưng	dễ.	Thật	ra	dễ,	ai	hiểu	được	thì	dễ,	nhưng	không	hiểu	được	thì	
vẫn	còn	khó.	Hiểu	là	gì?	Hiểu	là	học	giùm	Ngũ	uẩn,	nhớ	trong	Sắc	đó	không	có	ta,	
ta	không	có	ở	trong	đó,	nó	không	có	ta,	ta	không	có	trong	nó.	Thọ,	Tưởng,	Hành,	
Thức	cũng	vậy.	Khi	biết	được	như	thật	như	thế,	tức	là	thấy	rõ	như	thế	và	mình	
sống	được,	mình	luôn	luôn	tách	ra	được,	 thì	xong.	Và	cách	 làm	đó	chính	 là	con	
đường	duy	nhất,	độc	đạo,	đó	là	Tứ	niệm	xứ.	 

Cho	nên	khi	người	có	lòng	tin	bất	động	đối	Phật,	là	nói	một	cách	khác,	nhưng	
thực	tế	là	người	ta	vẫn	hiểu	được	vấn	đề	đó.	Những	lời	Đức	Phật	nói	là	như	vậy	đó,	
tôi	tin	được,	tôi	tin	một	cách	tuyệt	đối,	tin	một	cách	tuyệt	đối	được	rồi	thì	tôi	sẽ	
sống.	Quý	vị	làm	vậy	thôi	là	xong	rồi.	Và	khi	đó	quý	vị	giống	như	ngài	Lục	tổ	Đại	sư	
Huệ	Năng	nói	‘nằm	duỗi	hai	chân	nghỉ’.	Vì	sao?	Vì	sanh	tử	tạm	thời	làm	được	một	
bước,	tức	là	người	chứng	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	được	gọi	là	gì?	Người	ta	tự	xác	định	
với	mình	rằng	(đó	là	lời	Đức	Phật	nói	nha):	‘Ta	đã	đoạn	trừ	ba	con	đường	ác.	Không	
còn	thối	đọa	nữa,	chắc	chắn	trên	con	đường	giải	thoát	giác	ngộ,	tối	đa	bảy	đời	trong	
cõi	Trời,	Người	thôi”.	Nếu	làm	nhanh	nữa	là	vèo	luôn.	Cho	nên	là	xong!	Nếu	làm	
khá	hơn	nữa	là	xong.	Quý	vị	có	hiểu	không?	 

Cho	nên	hôm	nay	nói	với	quý	vị,	thay	vì	thấy	Tứ	đế	thì	quý	vị	thấy	một	đế,	đó	
là	nói	về	Khổ.	Bây	giờ	quý	vị	không	đi	vào	Khổ,	quý	vị	đi	con	đường	khác	được	
không?	Có!	Thấy	Tập	là	nguyên	nhân	của	khổ,	nguyên	nhân	của	khổ	là	gì?	Nguyên	
nhân	của	khổ	là	vì	chúng	ta	có	những	Phiền	não.	Rốt	ráo	cứu	cánh,	gốc	rễ	của	khổ	



 
 

26 

là	tham,	sân,	si,	nếu	chúng	ta	nói	đơn	giản.	Nếu	nói	rộng	ra	là	10	Kiết	sử.	Khi	chúng	
ta	thấy	rõ	từng	Kiết	sử	một:	Thứ	nhất,	thế	nào	là	Thân	kiến?	Chúng	ta	hiểu	rõ	nó.	
Thứ	hai,	thế	nào	là	Giới	cấm	thủ?	Ta	hiểu	rõ	nó.	Thế	nào	là	Hoài	nghi?	Ta	hiểu	rõ	
nó.	Thế	nào	là	Tham?	Ta	hiểu	rõ	nó.	Thế	nào	là	Sân?	Ta	hiểu	rõ	nó.	Thế	nào	là	Sắc	
ái	kiết,	thế	nào	Vô	sắc	Ái	kiết,	thế	nào	là	Vô	minh	kiết,	thế	nào	là	Phóng	dật	kiết	và	
thế	nào	là	Mạn	kiết?	Ta	thấy	rõ	nó,	thì	cũng	xong!	Đó,	vậy	thôi!	Ta	hiểu	được	bản	
chất	nguyên	nhân	của	khổ	là	hiểu	được	10	Kiết	sử.	Muốn	hiểu	được	rõ	ràng	thì	
phải	học,	không	học	làm	sao	hiểu? 

Cho	nên	bộ	A	Tỳ	Đàm,	chúng	ta	đang	giảng	về	các	Tâm	sở,	v.v…	là	để	cho	quý	
vị	làm	rõ	những	điều	đó,	rõ	nguyên	nhân	của	khổ,	gọi	là	Tập	đế.	Và	nếu	như	thấy	
được	một	[đế]	đó	thì	mấy	đế	kia	cũng	thấy	rõ,	đúng	không?	Theo	bài	kinh	này. 

	Còn	điều	thứ	ba	là	thấy	Khổ	diệt	đúng	không	ạ?	Khổ	diệt	tức	là	hết	được	khổ,	
con	đường	Niết-Bàn.	Khổ	diệt	thì	khó	hơn,	tức	 là	mình	phải	có	công	phu	Thiền	
định,	công	phu	này	kia	để	mình	thấy	được	điều	đó.	Tức	là	mình	phải	tu	để	mình	
vào	trạng	thái	đó,	thì	mình	thấy:	À,	Niết-Bàn	tuyệt	vời	như	vậy,	khi	diệt	hết	các	
Phiền	não,	trong	tâm	dừng	được	Phiền	não,	nó	như	thế,	như	thế,	gọi	là	đang	được	
giải	thoát.	Điều	đó	khó	hơn!	Nhưng	đối	với	những	người	như	mình	chưa	vào	được	
thì	mới	khó.	Còn	những	người	vô	được	một	thời	gian	là	dễ	thôi. 

Cuối	cùng	là	con	đường	diệt	khổ	(Đạo	đế).	Đạo	đế	là	gì?	Đạo	đế	là	con	đường,	
chúng	ta	phải	đi	theo	con	đường	Đức	Phật	dạy,	đó	là	phải	thực	hành	Thiền	chỉ,	
Thiền	quán,	phải	học	pháp,	tư	duy,	giữ	giới	v.v…	chính	là	những	con	đường	như	ở	
trên.	Ở	trên	đã	chỉ	cho	con	đường,	đó	là	hãy	có	Chánh	kiến.	Có	Chánh	kiến	rồi	cần	
có	giới,	văn,	thảo	luận,	Thiền	chỉ,	Thiền	quán.	Như	vậy	khi	mình	thấy	rõ	như	trong	
lòng	bàn	tay	là	xong	rồi	đó,	từ	một	trong	bốn	[đế].	Cho	nên	sau	này	Hoa	Nghiêm	
mới	gọi	là	‘nhất	tức	nhất	thiết,	nhất	thiết	tức	nhất’	(một	tức	là	nhiều,	nhiều	tức	là	
một)	thì	mình	nói	như	vậy	là	đúng.	 

Cũng	có	người	bắt	chước,	lấy	mấy	câu	đạo	lý	‘nhất	tức	nhất	thiết,	nhất	thiết	
tức	nhất’	đó	ra,	nhưng	bắt	sai.	Bắt	sai	cái	gì?	Có	nghĩa	là	cái	khuôn	thì	cũng	vậy	đó	
quý	vị,	khuôn	bánh	thì	khuôn	giống	nhau,	bỏ	bánh	nào	vô	cũng	ra	bánh	giống	nhau.	
Nhưng	anh	gia	bột	bằng	gì,	đường	bao	nhiêu,	loại	bột	gì,	bỏ	vô	khuôn	đó	đúc	thì	ra	
thành	cái	bánh	khác.	Cho	nên	cũng	công	thức	là	‘nhất	tức	nhất	thiết,	nhất	thiết	tức	



 
 

27 

nhất’,	tức	là	một	là	tất	cả,	tất	cả	là	một.	Nhưng	anh	đã	bỏ	lộn	ruột	rồi,	thay	vì	anh	
bỏ	bột	này	bột	kia,	anh	lại	bỏ	lộn	món	khác	vô	thì	thành	ra	bánh	khác.	Và	anh	bỏ	
đồ	tùm	lum	vô	thì	không	ra	bánh,	không	ăn	được.	 

Cho	nên	Đại	thừa	nguy	hiểm	ở	chỗ	đó.	Tức	là	công	thức	thì	đúng	rồi,	khuôn	
đúng	rồi,	nhưng	trong	thành	phần	gia	vị	đó	phải	từ	đâu?	Mà	từ	đâu	chính	là	phải	
từ	A	Hàm,	Kinh	Nikaya	và	A	Tỳ	Đàm.	Cho	nên	không	có	Phật	giáo	Nguyên	thủy	thì	
khả	năng	lạc	đường	rất	cao.	Vì	làm	bánh	nhìn	thì	giống,	đúc	ra	cái	bánh	y	chang	
như	vậy.	Hình	dáng,	màu	sắc	có	thể	giống	được,	nhưng	khổ	nỗi	ruột	không	phải	là	
nguyên	liệu	bánh	đó,	mà	toàn	bỏ	đất	cát,	đá	sỏi	vào	trong	đó,	thì	làm	sao	thành	cái	
bánh	được?	Thì	tiêu	rồi	đúng	không?	Cho	nên	đừng	nói	‘Phiền	não	tức	Bồ-đề’.	Tuy	
là	như	vậy,	nhưng	Phiền	não	là	Phiền	não,	Bồ-đề	là	Bồ-đề,	chưa	có	làm	được	đâu. 

			 Thiện	Trang	xin	chia	sẻ	như	vậy,	cho	nên	hôm	nay	bài	này	rất	đơn	giản,	một	
bài	kinh	rất	ngắn.	Tức	là	nếu	ai	thấy	được	một	đế	thì	sẽ	thấy	được	bốn	đế.	Và	thấy	
bốn	đế	tức	là	chúng	ta	ngầm	hiểu	là	sẽ	chứng	quả,	ít	nhất	là	Dự	lưu.	Vì	kiến	đế	là	
quả	Dự	lưu	(Sơ	quả	Tu-đà-hoàn).	Cho	nên	hôm	nay	đúc	kết	cho	quý	vị	2	công	thức	
để	vào	đạo,	tức	là	chứng	đạo:	Một	là	thấy	được	một	đế	trong	Tứ	đế.	Hai	là	quý	vị	
hãy	đi	con	đường	trên,	đó	là	niềm	tin	bất	hoại	đối	với	Phật,	Pháp,	Tăng	và	thành	
tựu	Thánh	giới.	Thật	ra	gom	lại	một	điều	thôi,	là	niềm	tin	thanh	tịnh	bất	động	đối	
với	Phật.	 

	 Có	nhiều	con	đường,	nhưng	chúng	ta	phải	học	từ	từ	thì	mới	sáng	tỏ	được.	
Chứ	còn	mình	học	một	cái	thì	mình	chưa	rõ	[được],	vì	căn	tánh	mình	kém.	Cho	nên	
cố	gắng	lên	nha,	cố	gắng	học	đi,	học	từ	từ	rồi	sẽ	sáng	tỏ,	đừng	nóng	nha.	Ai	đó	nghe	
mỗi	bài	như	vậy	là	[sẽ]	hiểu	thêm	chút,	và	khi	nghe	hiểu	thêm	chút	là	bắt	đầu	sáng	
tâm	ra.	Sáng	tâm	rồi	thì	đường	tu	cũng	dễ	dàng	hơn,	ngày	nào	biết	đâu	quý	vị	đắc	
quả.	Đắc	quả	Tu-đà-hoàn	rồi	là	quý	vị	khoẻ,	không	còn	sợ	nữa,	không	còn	sợ	luân	
hồi	nữa. 

	

Chúng	ta	trở	lại	bài,	hôm	nay	chúng	ta	vào	phần	Vi	Diệu	Pháp.	Bây	giờ	chúng	
ta	sửa	bài	tập	hôm	bữa.	Bài	tập	này,	câu	chuyện	cho	hay	một	chút	là:	Mối	duyên	
xưa	và	con	đường	giải	thoát.	Quý	vị	nào	đã	sửa	chuẩn	bị	rồi	thì	chúng	ta	sửa.	Cho	



 
 

28 

đáp	án,	nhập	đáp	án	trước. 

Bài	 Tập	 Về	 Nhà	 6:	 Câu	 chuyện	 "Mối	 Duyên	 Xưa	 Và	 Con	 Đường	 Giải	
Thoát". 

Thuở	nhỏ,	An	và	Mai	cùng	làng,	cùng	đến	trường.	Cả	hai	ngồi	chung	bàn,	
chia	nhau	từng	quyển	vở,	từng	cây	bút.	Tình	bạn	trong	sáng	dần	trở	thành	
tình	cảm	thân	thương.	Ai	trong	làng	cũng	nghĩ	rằng	lớn	lên	họ	sẽ	thành	đôi.	
Nhưng	dòng	đời	xoay	vần,	Mai	chọn	con	đường	xuất	gia,	dốc	lòng	tu	tập	sau	
chứng	quả	A-la-hán,	và	chứng	cả	Thần	thông;	còn	An	vẫn	ở	đời,	trải	qua	bao	
vui	buồn	thương	ghét.	Nhiều	năm	sau,	họ	gặp	lại	nhau	trong	ngôi	chùa	thanh	
tịnh… 

Ở	đây	Thiện	Trang	cố	gắng	viết	câu	chuyện	dài	chút,	là	để	gợi	cho	quý	vị	một	
hoàn	cảnh	liên	hệ	đến	quý	vị,	quý	vị	thấy	không	ạ?	Chúng	ta,	thật	ra	mỗi	người	đều	
xuất	phát	giống	nhau,	đều	từ	gia	đình	rồi	lên	nhà	trường	v.v...	Nhưng	sau	đó	vì	sự	
lựa	chọn	khác	nhau	mà	mình	đã	đi	con	đường	khác	nhau.	Ví	dụ	có	người	tại	gia,	có	
người	đi	xuất	gia.	Và	con	đường	đó	vô	tình	là	lựa	chọn,	mà	cũng	là	định	mệnh.	Vì	
định	mệnh	cho	nên	cần	phải	cố	gắng	thay	đổi.	Định	mệnh	là	do	mình	tự	làm.	 

(1)	Khi	 bước	 vào	 sân	 chùa,	 An	 tham	 gia	 buổi	 phát	 quà	 từ	 thiện	 cho	
người	nghèo,	lòng	khởi	thiện	tâm,	hoan	hỷ.	Đó	là	tâm	gì? 

Câu	này	quá	dễ!	Tất	nhiên	làm	việc	bằng	thiện	tâm	rồi,	hoan	hỷ	nữa.	Tâm	
thiện	này	là	tâm	thiện	nào?	Tâm	thiện	của	Dục	giới	gọi	là	Tâm	đại	thiện	(vì	chữ	
Dục	giới	mình	không	dùng)	thọ	hỷ	đúng	không	ạ?	Bây	giờ	chúng	ta	xem	có	hợp	trí	
hay	ly	trí	và	hữu	trợ	hay	[vô	trợ]?	Ở	đây	không	có	nói	gì	cả,	hoan	hỷ	thôi,	không	có	
suy	nghĩ	gì,	nên	mình	cứ	cho	ly	trí.	Và	[trường	hợp]	này	là	có	thể	là	vô	trợ,	vì	chỉ	có	
phát	quà	thôi,	không	có	gì	suy	nghĩ	gì	hết. 

Đáp	án:	Tâm	đại	thiện	thọ	hỷ,	ly	trí,	vô	trợ. 

(2)	Trong	lúc	ở	chùa,	An	vô	tình	nghe	được	một	bài	nhạc	thiền,	âm	điệu	
du	dương	khiến	tâm	anh	ta	lắng	dịu,	tràn	đầy	xúc	động.	Đó	là	tâm	gì? 

[Tình	huống]	này	khó	hơn	đó,	không	dễ	dàng	như	[tình	huống]	trên.	Ở	đây	
chúng	ta	thấy	nghe	một	bài	nhạc	thiền	(chùa	hay	mở	nhạc	mà).	Rồi	‘âm	điệu	du	



 
 

29 

dương	khiến	tâm	anh	ta	lắng	dịu,	tràn	đầy	xúc	động’,	đó	là	tâm	thiện	hay	là	tâm	gì?	
Không	có	Tâm	thiền	đâu!	Mặc	dù	nghe	bài	nhạc	thiền	nhưng	không	có	tu	thiền.	Có	
người	nói	là	Tâm	đại	thiện,	có	người	nói	Tâm	tham.	Chúng	ta	thấy	tâm	này	khó	
hơn	đúng	không?	‘Vô	tình	nghe	được	một	bài	nhạc	thiền,	âm	điệu	du	dương	khiến	
tâm	anh	ta	lắng	dịu’,	nhớ	có	chữ	lắng	dịu,	nhưng	tràn	đầy	xúc	động	nữa.	Kiểu	này	
hơi	khó!	Ở	đây	Tâm	thiện	hay	Tâm	tham?	Chúng	ta	thấy	nếu	nói	[Tâm]	tham	thì	
phải	có	dính	mắc,	nhưng	ở	đây	anh	ta	đâu	có	dính	mắc	gì	đâu,	anh	ta	chỉ	nghe	lắng	
dịu	rồi	xúc	động	thôi.	Dính	mắc	tức	là	thích	nghe	bài	hát	này	hay	thế	này	thế	kia,	
còn	ở	đây	bình	thường.	Cho	nên	trường	hợp	2	này	vẫn	là	Tâm	đại	diện	thôi.	 

[Và]	thọ	gì?	Ở	đây	không	thấy	[nói	rõ]	thọ	gì,	nên	có	thể	là	thọ	hỷ	hoặc	là	thọ	
xả.	Nếu	là	lắng	dịu	thì	có	thể	là	thọ	xả,	nhưng	tràn	đầy	xúc	động	nữa.	Chỗ	này	nếu	
không	có	chữ	‘tràn	đầy	xúc	động’	thì	rõ	hơn,	nhưng	quất	vô	‘tràn	đầy	xúc	động’	làm	
mình	lộn	lên.	Nếu	mà	tràn	đầy	xúc	động	thì	có	thể	mất	kiểm	soát,	thì	trở	thành	Tâm	
si	mất	rồi.	Cho	nên	nếu	mình	cứ	căn	cứ	ý	trước	thì	là	Tâm	đại	thiện.	Nhưng	rõ	ràng	
ở	chỗ	tràn	đầy	xúc	động	coi	chừng	là	Tâm	si	rồi	nha.	Câu	này,	do	mình	căn	cứ	theo	
dòng	sau,	tức	là	mình	xác	định	chỗ	tràn	đầy	xúc	động	này,	chứ	không	phải	căn	cứ	
dòng	trước	đó.	Tức	là	[trường	hợp]	này	thật	ra	là	2	tâm,	tâm	đầu	tiên	lắng	dịu,	sau	
đó	tràn	đầy	xúc	động,	thì	mình	[phải]	ưu	tiên	đánh	theo	[dòng]	sau,	chứ	không	
phải	đánh	theo	[dòng]	trước.	Tâm	đầu	thì	tốt	nhưng	tâm	tràn	đầy	xúc	động	là	Tâm	
si	thọ	xả,	hợp	phóng	dật.	Theo	Thiện	Trang	thì	ở	đây	là	hợp	phóng	dật.	Còn	nếu	
như	quý	vị	đọc	nhầm	đề,	đề	này	lừa	đó,	đằng	trước	là	Tâm	đại	thiện	là	đúng	rồi,	
nhưng	đằng	sau	là	‘tràn	đầy	xúc	động’,	kiểu	này	là	phóng	dật	rồi.	Xúc	động	là	phóng	
dật	đó. 

Đáp	án:	Tâm	si	thọ	xả	hợp	phóng	dật. 

(3)	Sau	đó,	đi	chùa	khác	thì	An	gặp	lại	Mai	trong	y	áo	Tỳ-kheo-ni,	lòng	
vừa	bồi	hồi,	với	tâm	ái	nhiễm. 

Có	tâm	ái	nhiễm	thì	đó	là	Tâm	tham.	‘Lòng	vừa	bồi	hồi,	với	tâm	ái	nhiễm’,	thì	
ái	nhiễm	là	Tâm	tham,	chứ	không	phải	Tâm	si.	Ở	đây	là	thọ	hỷ	hoặc	là	thọ	xả	thôi.	
Tuy	là	không	nói,	nhưng	thông	thường	khi	có	lòng	ái	thì	là	thọ	hỷ,	ít	khi	thọ	xả,	
đúng	không?	Quý	vị	có	thể	chọn	thọ	xả	hay	thọ	hỷ	đều	được,	ở	đây	lòng	bồi	hồi	chứ	
không	phải	là	vui.	Vui	mà	bồi	hồi	kiểu	này,	[thì]	cho	là	thọ	hỷ	đi.	[Và]	không	suy	



 
 

30 

nghĩ	gì	nên	có	thể	là	ly	tà.	Lúc	này	có	thể	là	hữu	trợ,	vì	có	trường	hợp	đó.	Còn	không	
thì	vô	trợ	cũng	được,	tại	vì	người	ta	cho	không	có	[nói]	rõ	thì	mình	cứ	cho	vô	trợ	
hay	hữu	trợ	cũng	được. 

Đáp	án:	Tâm	tham	thọ	hỷ,	ly	tà	kiến,	hữu	trợ/vô	trợ. 

(4)Lúc	đó	Mai	dùng	Thần	thông	hiện	ra	một	hình	Phật	trước	mặt. 

Một	tình	huống	hấp	dẫn	đây!	Tức	là	để	ngăn	dòng	ái	nhiễm	của	anh	chàng	
này	thì	cô	ta	sẽ	dùng	Thần	thông.	Vậy	dùng	Thần	thông	[thì]	như	thế	nào,	là	tâm	
gì?	Sẽ	có	nhiều	người	không	 làm	được	câu	này,	dùng	Thần	thông	 là	 tâm	gì?	Có	
người	cho	là	Tâm	đại	tố	thọ	xả,	hợp	trí,	hữu	trợ.	Không	có	ai	nghĩ	tâm	dùng	Thần	
thông	là	tâm	gì	à?	Quý	vị	nên	nhớ	Tâm	thông	thì	phải	dùng	Thiền	định	mới	dùng	
Thần	thông	được.	Phải	Tứ	thiền	mới	xuất	Thần	thông.	Cho	nên	ai	mà	nói	Tâm	thiền	
là	đúng.	Đó	là	dùng	Tâm	Tứ	thiền	là	bên	Kinh	tạng,	còn	bên	[Vi	Diệu	Pháp]	này	là	
Tâm	Ngũ	thiền.	Ai	mà	dùng	Tâm	Ngũ	thiền	là	đúng.	Còn	nếu	không	biết	thì	dùng	
[Tâm	thiền]	vậy.	Còn	không	thì	khi	dùng	Thần	thông	[là]	người	ta	nhập	Ngũ	thiền	
(Tứ	thiền	của	Kinh	tạng)	thì	người	ta	mới	xuất	Thần	thông	(tác	ý	Thần	thông).	Cho	
nên	khi	đó	gọi	 là	Tâm	thông	(là	Tâm	thần	thông).	Họặc	 là	mình	dùng	Tâm	Ngũ	
thiền	Sắc	giới,	thì	mình	mới	dùng	thần	thông	[được].	Cho	nên	câu	này	chắc	chắn	là	
sai	hết,	ai	nói	[Tâm]	siêu	thế	là	cũng	khá	rồi	đó,	nhưng	không	phải.	Thần	thông	là	
dùng	tâm	Tứ	thiền	hay	là	Ngũ	thiền,	cho	nên	gọi	là	Tâm	thông.	Hoặc	là	Tâm	ngũ	
thiền	Sắc	giới	rồi	sau	đó	dùng	Thần	thông. 

Đáp	án:	Tâm	thông. 

(5)	An	thấy	hình	Phật	trước	mặt	Mai	nên	dứt	lòng	ái	dục,	chuyển	sang	
tâm	kính	trọng. 

Trường	hợp	thứ	5	này	không	khó.	Tâm	kính	trọng	là	tâm	gì?	Chắc	chắn	ai	
cũng	biết	tâm	kính	trọng	là	Tâm	đại	thiện.	Thọ	xả	là	chắc	chắn,	bởi	vì	không	có	gì	
hết.	 Và	 kính	 trọng	 là	 hợp	 trí,	 kính	 trọng	 Tam	Bảo,	 bởi	 vì	 kính	 trọng	 Phật	mà.	
[Trường	hợp]	này	có	thể	là	vô	trợ	hoặc	hữu	trợ	đều	được.	Vì	chuyển	nhanh,	nếu	
chuyển	chậm	thì	hữu	trợ.	Ở	đây	mình	ghi	vô	trợ.	Cho	nên	trường	hợp	thứ	5	này	là	
Tâm	đại	thiện	thọ	xả,	hợp	trí,	vô	trợ	(hoặc	hữu	trợ	cũng	được).	Mình	ghi	vô	trợ,	vì	
tình	huống	không	ghi	rõ	là	phải	suy	xét	gì	hết,	thì	ghi	vô	trợ. 



 
 

31 

Đáp	án:	Tâm	đại	thiện	thọ	xả,	hợp	trí,	vô	trợ. 

(6)	 Rồi	 An	 dự	một	 buổi	 pháp	 thoại,	 nhưng	 lúc	 đầu	 vì	 tâm	 nghĩ	 đến	
chuyện	cũ	với	Mai,	nên	chẳng	hiểu	gì.	Đó	là	tâm	gì? 

Trường	hợp	này	dễ	nhất	luôn,	[vì]	sửa	suốt	rồi	nên	không	khó	để	làm	trường	
hợp	này.	Quý	vị	nhớ	là	không	hiểu	gì	là	không	rõ	cảnh,	thì	chỉ	là	Tâm	si.	Trường	
hợp	thứ	6	là	Tâm	si,	thọ	thì	lúc	nào	cũng	thọ	xả.	Ở	đây	do	nghĩ	chuyện	lung	tung	
cho	nên	là	phóng	dật,	chứ	không	phải	hợp	hoài	nghi	được.	Nhớ,	Tâm	si	chỉ	có	2	
trường	hợp:	Hợp	phóng	dật	hoặc	hợp	hoài	nghi.	Ở	đây	là	hợp	phóng	dật	nha!	Tâm	
si	lúc	nào	cũng	thọ	xả,	vậy	là	quá	dễ	nhớ	rồi.	Câu	này	Thiện	Trang	nghĩ	là	tất	cả	mọi	
người	đều	đúng. 

Đáp	án:	Tâm	si	thọ	xả,	hợp	phóng	dật. 

(7)	Lúc	sau,	chú	tâm	lắng	nghe,	An	hiểu	rõ	Tứ	thánh	đế,	tâm	bừng	sáng. 

Trường	hợp	này	thì	dễ	rồi.	Khi	tâm	bừng	sáng,	thật	ra	là	Tâm	đại	thiện.	Tất	
nhiên	là	phải	thọ	xả	thôi,	không	có	nói	gì	vui	thì	là	thọ	xả.	Chắc	chắn	là	hợp	trí,	bởi	
vì	nghe	pháp	và	hiểu	rõ.	Mình	có	thể	nói	là	hữu	trợ	hoặc	vô	trợ	đều	được,	vì	lắng	
nghe	thì	lúc	đó	[tâm]	bừng	lên	nhanh,	thì	ghi	vô	trợ	hoặc	hữu	trợ	cũng	được.	Mình	
ghi	vô	trợ	đi.	Còn	nếu	suy	xét	v.v…	thì	mới	là	hữu	trợ. 

Đáp	án:	Tâm	đại	thiện	thọ	xả,	hợp	trí,	vô	trợ. 

(8)	Rồi	nhớ	lại	một	chuyện	liên	quan	đời	thường,	khiến	An	hoài	nghi	lời	
dạy,	chưa	tin	trọn	vẹn. 

Trường	hợp	này	không	khó	gì,	khi	đó	là	hoài	nghi,	có	chữ	‘hoài	nghi’	là	biết	
Tâm	si	rồi.	Tâm	si	hợp	hoài	nghi,	dấu	hiệu	rất	nhanh.	Tâm	si	lúc	nào	cũng	thọ	xả	
hết.	Tâm	si	có	hợp	phóng	dật	hoặc	hợp	hoài	nghi.	Ở	đây	là	hợp	hoài	nghi. 

Đáp	án:	Tâm	si	thọ	xả,	hợp	hoài	nghi. 

(9)	Nhưng	dần	dần,	lòng	khởi	tín	sâu	sắc,	phát	tâm	kính	trọng	Tam	Bảo. 

Giống	như	trên,	ở	đây	là	cũng	là	Tâm	đại	thiện.	Tâm	kính	trọng	Tam	Bảo	đó	
là	Tâm	đại	thiện.	Đại	thiện	thì	thọ	hỷ	hay	thọ	xả	thôi,	ở	đây	không	có	nói	hoan	hỉ	gì	
hết,	thì	thọ	xả.	Rồi	‘khởi	lòng	tin	với	Tam	Bảo’	thì	phải	hợp	trí.	Và	chắc	chắn	là	hữu	



 
 

32 

trợ,	vì	có	chữ	‘dần	dần’	là	có	duyên	từ	từ	mà,	cho	nên	là	hữu	trợ.	 

Đáp	án:	Tâm	đại	thiện	thọ	xả,	hợp	trí,	hữu	trợ. 

(10)	Thấy	người	nghèo	khổ	đến	xin	ăn,	An	khởi	tâm	bi	mẫn,	muốn	giúp	
đỡ. 

Đây	là	một	tâm	rất	là	đơn	giản	để	mình	xác	định	được.	Trường	hợp	này	là	
người	nghèo	khổ	đến	xin	ăn,	khởi	lòng	bi	mẫn	là	lòng	thương,	đó	là	Tâm	đại	thiện.	
Và	lúc	này	là	thọ	xả	thôi,	tại	vì	không	có	hoan	hỷ	thì	thọ	xả.	Và	lúc	này	là	có	trí	hay	
không	có	trí	thôi.	Ở	đây	là	nghèo	khổ	đến	xin	ăn,	[khởi	tâm]	bi	mẫn,	thông	thường	
trường	hợp	này	phải	có	trí	(vì	không	có	trí	thì	khó	mà	thương	người	ta	được	lắm),	
nên	trong	trường	hợp	này	mình	cho	là	hợp	trí.	Và	có	thể	là	vô	trợ	(quý	vị	để	hữu	
trợ	cũng	được),	nhưng	ở	đây	là	vô	trợ,	[vì]	thấy	một	cái	là	khởi	luôn.	Còn	nếu	thấy	
mà	suy	xét	tới	lui	thì	mới	là	hữu	trợ. 

Đáp	án:	Tâm	đại	thiện	thọ	xả,	hợp	trí,	vô	trợ. 

(11)	Một	lần	khác,	trong	thâm	tâm,	An	vẫn	nhớ	thương	Mai	–	mỗi	khi	
nghĩ	đến	nàng,	tâm	khởi	hỷ	lạc,	xao	động. 

Không	khó	gì	với	trường	hợp	này.	Khởi	hỷ	lạc	là	thọ	hỷ	rồi	đó,	thọ	hỷ	thì	chỉ	
có	Tâm	tham	hoặc	Tâm	đại	thiện	thôi.	Ở	đây	nghĩ	nhớ	đến	nàng	thì	chỉ	có	Tâm	
tham	thôi	chứ,	làm	sao	mà	Tâm	đại	thiện	được,	đúng	không?	Cho	nên	là	Tâm	tham	
thọ	hỷ.	Và	chắc	chắn	là	hợp	tà,	vì	người	ta	xuất	gia	rồi	mà	còn	như	vậy,	[nên]	là	hợp	
tà	kiến.	Và	 lúc	này	 trong	 thân	 tâm	còn	nghĩ	đến	 thì	khả	năng	 là	hữu	 trợ,	đúng	
không?	Mặc	dù	mình	không	thấy	nhưng	là	hữu	trợ	đó.	Vì	phải	nghĩ	nhiều,	chứ	đâu	
có	nghĩ	liền	được. 

Đáp	án:	Tâm	tham	thọ	hỷ,	hợp	tà	kiến,	hữu	trợ. 

(12)	Đêm	ấy	khi	 về	nhà,	do	đi	 cả	ngày	mệt	nên	mới	đầu	An	ngủ	 say	
không	biết	gì.	Ngủ	là	tâm	gì? 

Ngủ	say	thì	là	Tâm	hộ	kiếp.	Nếu	cần	xét	đến	thọ	thì	thọ	xả	cũng	được,	còn	
không	thì	để	Tâm	hộ	kiếp	là	được	rồi,	không	cần	xét	nhiều. 

Đáp	án:	Tâm	hộ	kiếp. 



 
 

33 

(13)	Đến	gần	sáng,	có	lúc	An	thấy	ác	mộng. 

		 Ác	mộng	là	tâm	gì?	Có	người	quất	vô	là	Tâm	hộ	kiếp,	ngủ	là	hộ	kiếp,	đúng	
không?	Chưa	hẳn!	Lúc	này	thấy	ác	mộng	rồi	thì	không	hẳn	là	hộ	kiếp	đâu.	Lúc	này	
là	tâm	gì	đây?	Có	người	nói	là	Tâm	si	thọ	xả,	hợp	phóng	dật.	Nếu	mình	xét	là	Tâm	
si	thì	cũng	chưa	đúng	lắm,	lúc	đó	thấy	ác	mộng	thì	là	Tâm	quả	bất	thiện.	Nếu	xét	
thọ	thì	lúc	này	vẫn	là	thọ	xả	thôi.	Mấy	tâm	quả	đó,	quý	vị	nhớ	không?	Tâm	quả	bất	
thiện	thọ	xả.	Lúc	đó	là	tâm	quả	trổi	lên,	khi	ngủ	mà,	đâu	có	suy	nghĩ	gì	đâu,	thọ	xả. 

		 Tất	nhiên,	trường	hợp	này	quý	vị	xác	định	là	Tâm	si	thì	cũng	có	thể	được.	Tại	
vì	khi	si	cũng	nằm	mơ.	Tâm	si	thọ	xả	hợp	phóng	dật	cũng	được.	Hai	tình	huống	này	
đều	có	thể	được,	tức	là	nằm	mộng	thì	có	thể	là	Tâm	quả	bất	thiện	hiện	lên,	do	ban	
ngày	làm	việc	gì	đó,	tối	nó	trồi	quả	đó	lên,	cho	ác	mộng.	Cũng	có	thể	là	Tâm	si	hợp	
phóng	dật	mà	thành	ra	thấy	mơ.	Cho	nên	mình	học	như	thế	này	thì	mình	mới	rõ	
ràng	được,	chứ	còn	không	thì	mình	không	hiểu	được	giấc	mơ	từ	đâu.	Giấc	mơ	là	
vậy	đó.	Có	khi	là	do	quả	bất	thiện	hiện	lên	thì	thấy	ác	mộng.	Còn	nếu	Tâm	quả	thiện	
hiện	lên	thì	thấy	cảnh	đẹp,	đó	là	Tâm	quả.	Nhưng	trong	trường	hợp	này	thì	mình	
có	thể	xét	là	Tâm	si	cũng	được. 

		 Đáp	án:	Tâm	quả	bất	thiện	thọ	xả/Tâm	si	thọ	xả	hợp	phóng	dật. 

		 (14)	Sợ	hãi	bỏ	chạy	bị	rượt	đuổi.	Đây	là	tâm	gì? 

		 Câu	này	dễ	nè!	Không	thể	nào	là	Tâm	si	được.	Sợ	hãi	bỏ	chạy	mà	sao	là	si?	Sợ	
hãi	là	tâm	sân	nha.	[Quý	vị]	nhớ	sân	có	hai	trường	hợp:	Một	là	đẩy	ra,	hai	là	bỏ	
chạy.	Nói	chung	sợ	hãi	thì	bỏ	chạy,	sợ	hãi	thì	rụt	lại.	Cho	nên	đây	là	Tâm	sân.	Tâm	
sân	thì	thọ	ưu,	dù	trong	giấc	mơ	cũng	khổ	mà.	Rồi	hợp	phẫn	nộ.	Tuy	là	sợ	hãi	nhưng	
vẫn	là	hợp	phẫn	nộ	thôi.	Câu	này	thì	chắc	là	nhiều	người	làm	sai,	ai	đó	làm	Tâm	
sân	là	đúng	nha.	Nhớ	giùm	sợ	hãi	là	sân.	Mới	bài	ở	trên	mình	học	đó	mà. 

		 Đáp	án:	Tâm	sân	thọ	ưu,	hợp	phẫn	nộ,	vô	trợ. 

		 15.	Hoảng	sợ	tỉnh	dậy	rồi	ngủ	tiếp	thì	lại	nằm	mơ	thấy	mình	bố	thí,	lòng	
hoan	hỉ. 

		 Giống	như	trường	hợp	trên,	cũng	nằm	mơ	nữa,	nhưng	nằm	mơ	lần	này	thì	
thấy	mình	bố	thí,	rồi	lòng	hoan	hỉ.	Thiện	Trang	cố	gắng	tách	ra	khác	nhau.	Quý	vị	



 
 

34 

để	ý	ở	đây	có	hai	tình	huống:	Một	tình	huống	là	nằm	mơ	thấy	cảnh	bình	thường,	
thì	nằm	mơ	đó	mình	không	xét,	mình	xét	[vế]	sau	là	‘lòng	hoan	hỉ’	thôi.	[Vế]	nằm	
mơ	phía	trước	thì	có	thể	là	Tâm	quả	hoặc	Tâm	si.	Nhưng	lòng	hoan	hỷ	này	là	Tâm	
tham	hoặc	Tâm	đại	thiện	thì	mới	hoan	hỷ	thôi,	chứ	Tâm	sân	và	Tâm	si	thì	không	
thể	nào	hoan	hỷ	được. 

		 Ở	đây	do	việc	này	(bố	thí)	là	việc	thiện	nên	chắc	chắn	là	Tâm	đại	thiện,	thọ	hỷ	
bởi	vì	hoan	hỷ	mà.	Rồi	hợp	trí	hay	không	hợp	trí?	Ở	đây	có	thể	là	hợp	trí	hay	ly	trí	
gì	cũng	được,	không	thấy	suy	xét	gì	hết	thì	có	thể	là	vô	trí.	Hợp	trí	hay	vô	trí	gì	cũng	
được.	Coi	kỹ	lại,	thấy	mình	bố	thí	lòng	hoan	hỷ	thôi	mà,	thì	có	thể	là	hợp	trí	hay	vô	
trí	gì	cũng	được.	Do	mình	không	thấy	chi	tiết	gì	thêm,	thì	thôi	mình	cứ	cho	vô	trí	đi	
nha.	Rồi	[trường	hợp	này	là]	vô	trợ,	tức	là	thấy	một	cái	rồi	vui	luôn	thì	là	vô	trợ.	
Còn	nếu	thấy	rồi	bắt	đầu	suy	nghĩ	gì	đó	thì	là	hữu	trợ. 

		 Đáp	án:	Tâm	đại	thiện	thọ	hỷ,	vô	trí,	vô	trợ. 

		 (16)	Ngày	hôm	đó	khi	đang	đi	đường,	bỗng	nghe	tiếng	còi	xe	chói	tai. 

		 Thiện	Trang	cố	gắng	cắt	chỗ	này.	Rồi	(17)	thì	mới	là	An	cảm	thấy	khó	chịu,	
bực	bội.	Cho	nên	trường	hợp	(16)	này	là	một	trường	hợp	riêng	để	quý	vị	phân	tích	
thêm.	Mình	tập	phân	tích	nhiều	tâm	hơn. 

		 Khi	đi	đường	mà	nghe	âm	thanh	tiếng	còi	xe	chói	tai,	rồi	sau	đó	mới	cảm	thấy	
khó	chịu.	Khó	chịu	bực	bội	là	câu	đằng	sau,	thì	dễ	rồi,	khó	chịu	bực	bội	là	sân	rồi.	
Nhưng	trường	hợp	trước	này,	khi	nghe	thôi	thì	cảnh	này	là	cảnh	gì?	Cảnh	của	tai	
đúng	không?	Vậy	tâm	này	là	tâm	gì?	Là	Tâm	quả	bất	thiện.	Tất	nhiên	là	Tâm	quả	
bất	thiện	Vô	nhân	rồi,	nhưng	mình	có	thể	ghi	là	Tâm	quả	bất	thiện. 

		 Quý	vị	nhớ	Tâm	quả	bất	thiện	không?	Nghe	tiếng	còi	xe	chói	tai	thì	là	quả	bất	
thiện	chạy	ra,	khi	[gặp]	quả	xấu	đó	là	Tâm	quả	bất	thiện.	Tất	nhiên	lúc	này	vẫn	là	
thọ	xả	thôi,	vì	lúc	đó	chưa	có	cảm	giác	gì	hết.	Và	chúng	ta	không	cần	xét	là	có	trí	
hay	vô	trí	gì	đâu.	Chúng	ta	học	bao	nhiêu	thì	trình	bày	bấy	nhiêu,	chứ	đừng	trình	
bày	nhiều	quá,	dư,	rồi	bắt	đầu	bị	sai.	Tại	vì	mình	mới	học	căn	bản	thôi.	Tâm	quả	
bất	thiện	thọ	xả,	tâm	này	có	học	rồi.	Quý	vị	nhớ	không	ạ?	Trường	hợp	nghe	âm	
thanh	chói	tai,	thấy	cảnh	xấu	là	Tâm	quả	bất	thiện	[hiện	ra	đó].	Giống	như	ở	ngôi	
nhà	toàn	nước,	v.v...	kiểu	vậy	đó! 



 
 

35 

		 Đáp	án:	Tâm	quả	bất	thiện	thọ	xả. 

(17)	An	cảm	thấy	khó	chịu,	bực	bội. 

		 Câu	17	là	Tâm	sân	rồi,	không	sai	được.	Tâm	sân	thì	lúc	nào	cũng	thọ	ưu	hết.	
Có	người	ghi	là	thọ	khổ.	Thọ	khổ	là	thân	thọ	khổ,	còn	tâm	thì	thọ	ưu.	Ưu,	khổ	luôn	
đó,	xảy	ra	hai	cái	luôn.	Tâm	sân	thọ	ưu,	hợp	phẫn	nộ.	Dù	thế	nào	đi	nữa	thì	cũng	là	
phẫn	nộ,	vì	khó	chịu	mà. 

		 Đáp	án:	Tâm	sân	thọ	ưu,	hợp	phẫn	nộ,	vô	trợ. 

		 (18)	Nhưng	sau	đó,	khi	thấy	trẻ	nhỏ	vui	đùa,	chàng	mỉm	cười	hiền	hòa. 

		 Tức	là	đi	tiếp	cảnh	nữa	thì	thấy	mấy	đứa	nhỏ	vui	đùa	với	nhau,	nên	lúc	này	
mỉm	cười,	là	vui	rồi.	Tâm	này	chuyển	sang	tâm	thiện	rồi	đúng	không?	Câu	18	này	
là	Tâm	đại	thiện.	Mỉm	cười	thì	có	thể	là	thọ	hỷ,	cười	vui	mà.	Ở	đây	không	có	nói	trí	
gì	hết,	nên	khả	năng	là	ly	trí.	Và	vô	trợ,	tại	vì	thấy	rồi	cười	liền.	Chứ	nếu	thấy	rồi	
suy	nghĩ	rồi	mới	cười	thì	là	hữu	trợ.	Mình	xác	định	vậy	đi	cho	dễ,	tương	đối	thôi. 

		 Đáp	án:	Tâm	đại	thiện	thọ	hỷ,	ly	trí,	vô	trợ. 

		 (19)	Rồi	một	ngày,	mẹ	An	qua	đời.	An	khóc	thương	nức	nở,	đi	lên	chùa	
cầu	siêu. 

		 Khóc	thì	là	tâm	gì	đây?	Hôm	bữa	mình	học	bài	khóc	rồi	nha,	khóc	có	nhiều	
tâm	lắm	đó.	Vậy	ở	đây	là	tâm	gì?	Khóc	có	thể	là	Tâm	sân	hoặc	có	thể	là	Tâm	tham,	
đúng	không?	Ở	đây	là	khóc	nức	nở,	rồi	lên	chùa	cầu	siêu.	Thông	thường,	khóc	thì	
chúng	ta	cứ	đưa	vô	Tâm	sân	cho	dễ,	Tâm	sân	tức	là	không	có	hài	lòng.	Ở	đây,	khóc	
trong	trường	hợp	này	là	không	có	hài	lòng	đó.	Tâm	sân	thọ	ưu,	hợp	phẫn	nộ,	vô	
trợ.	Trường	hợp	ở	trên	cũng	là	Tâm	sân	thọ	ưu	hợp	phẫn	nộ,	vô	trợ	luôn	nha. 

		 Đáp	án:	Tâm	sân	thọ	ưu,	hợp	phẫn	nộ,	vô	trợ. 

		 (20)	Mai	chứng	kiến	cảnh	ấy,	khởi	bi	mẫn	với	An,	nhưng	không	sầu	khổ.	
Tâm	này	là	tâm	gì? 

		 Nhiều	người	sẽ	làm	sai	tâm	này.	Mai	là	A-la-hán	rồi,	cho	nên	không	có	vụ	là	
tâm	bình	thường	đâu,	phải	là	Tâm	tố	nha.	Tâm	duy	tác	hay	Tâm	tố,	tâm	A-la-hán	
rồi	mà.	Và	lòng	từ	bi,	thì	thọ	này	là	thọ	xả	rồi,	chứ	không	có	thọ	hỷ.	Tâm	tố	thọ	xả.	



 
 

36 

Tâm	đại	tố	hoặc	là	Tâm	tố,	là	tâm	của	A-la-hán.	Tâm	đại	tố,	thọ	xả,	hợp	trí	(thấy	
lòng	từ	bi	nên	là	hợp	trí),	và	vô	trợ. 

		 Ai	xác	định	được	là	Tâm	đại	tố	hay	là	Tâm	tố	(là	tâm	A-la-hán)	thì	đúng	nha.	
Còn	nếu	quý	vị	xác	định	Mai	là	A-la-hán	mà	xài	tâm	thường	thì	chưa	đúng.	Bậc	A-
la-hán	rồi	mà,	lúc	đầu	mình	cho	ví	dụ	đó,	chắc	quý	vị	quên	rồi. 

		 Đáp	án:	Tâm	đại	tố	thọ	xả,	hợp	trí,	vô	trợ. 

		 (21)	Hàng	đêm,	Mai	an	nhiên	ngủ	nghỉ,	không	mộng	mị. 

		 Khi	ngủ	thì	A-la-hán	dùng	tâm	gì?	Quan	trọng	là	mình	có	biết	A-la-hán	khi	
ngủ	thì	dùng	tâm	gì	không?	Nhiều	người	sẽ	không	biết	A-la-hán	ngủ	thì	dùng	tâm	
gì.	A-la-hán	khi	ngủ	thì	vẫn	sẽ	dùng	Tâm	hộ	kiếp	thôi.	Ngủ	không	mộng	mị	là	Tâm	
hộ	kiếp.	Có	người	dùng	Tâm	quả	A-la-hán,	thì	cũng	đúng,	nếu	như	A-la-hán	nhập	
định.	A-la-hán	nhập	định	thì	tính	sau,	nhưng	ở	đây	đang	nói	là	ngủ	thì	là	Tâm	hộ	
kiếp. 

		 Đáp	án:	Tâm	hộ	kiếp. 

		 Một	hôm,	An	cùng	Mai	dùng	bữa	cùng	nơi	nhưng	khác	bàn	với	món	ăn	
giống	nhau.	(Tại	vì	người	xuất	gia	và	người	tại	gia,	theo	đúng	luật	thì	không	ăn	
chung	bàn.	Là	A-la-hán	rồi	thì	không	bao	giờ	có	vụ	ăn	chung	bàn	đâu.	Tam	quả	A-
na-hàm	thì	còn	ăn	chung	bàn,	chứ	còn	A-la-hán	thì	giữ	giới	kỹ	lắm.	Cho	nên	giới	
này	chắc	chắn	sẽ	giữ.	Còn	bậc	Tu-đà-hoàn,	Tư-đà-hàm,	A-na-hàm	thì	cũng	còn	có	
thể	ăn	chung,	nhưng	tới	A-la-hán	thì	không	có	chuyện	này.	Bậc	A-la-hán	sẽ	giữ	giới	
của	người	xuất	gia	là	như	vậy).	Khi	ăn	món	ngon:	(22)	An	thấy	thích	thú,	tâm	
vui	muốn	được	thường	ăn	món	này.	 

			 Tình	huống	này	dễ!	Bởi	vì	tâm	thích	thú,	muốn	được	ăn	món	này,	đó	là	dính	
mắt	rồi,	thì	là	Tâm	tham.	Thích	thú	là	thọ	hỷ	đúng	không?	Tâm	thích	thú	là	thọ	hỷ.	
Rồi	hợp	tà	kiến	hay	ly	tà	kiến?	Chỗ	này	không	thấy	hợp	tà	kiến	gì	hết,	cho	nên	đơn	
giản	có	thể	là	ly	tà	kiến;	và	vô	trợ. 

Đáp	án:	Tâm	tham	thọ	hỷ,	ly	tà,	vô	trợ. 

(23)	Còn	Mai	thì	chỉ	nhận	biết	vị	ngon. 



 
 

37 

Nhận	biết	vị	ngon,	đây	là	tâm	gì?	Nhiều	người	sẽ	không	biết	tâm	đó	là	tâm	gì.	
Chỉ	cần	nhớ	Mai	là	A-la-hán,	lúc	này	A-la-hán	nhận	biết	vị	ngon,	cảnh	này	là	cảnh	
tốt,	cảnh	đẹp.	Thật	ra	lúc	mình	chỉ	nhận	biết	vị	ngon	thôi,	thì	lúc	này	mới	chỉ	là	
Tâm	đại	tố	(tức	là	Tâm	quả	đại	tố),	hoặc	là	không	biết	thì	mình	cứ	nói	Tâm	quả	
cũng	được.	Mình	không	biết	tâm	gì	thì	[cho]	mấy	Tâm	đại	quả	vào	đó,	thường	là	
Tâm	quả	thiện.	Quý	vị	xác	định	được	Tâm	quả	là	đúng	rồi,	đừng	có	Tâm	quả	bất	
thiện	là	được.	Chỉ	cần	yêu	cầu	quý	vị	vậy	thôi,	đừng	làm	phức	tạp	lên,	mất	công	sai. 

Đáp	án:	Tâm	quả	thiện. 

(24)	Và	hoan	hỉ. 

Bây	giờ	hoan	hỉ,	là	Tâm	đại	tố,	chứ	không	bao	giờ	có	Tâm	tham	được.	Không	
phải	Tâm	đại	thiện	mà	là	Tâm	đại	tố.	[Ở	trên]	mình	cứ	nói	Tâm	quả	đi,	rồi	từ	từ	
học	mình	cho	kỹ,	có	thể	là	Tâm	quả	thiện.	Còn	đây	là	Tâm	đại	tố,	thì	phải	có	hợp	trí	
hay	[ly	trí],	và	thọ	gì?	Nhận	biết	vị	ngon	và	lúc	đó	hoan	hỉ,	hoan	hỉ	thì	là	thọ	hỷ.	Lúc	
này	có	thể	ly	trí,	vì	không	có	suy	nghĩ	gì	hết;	và	vô	trợ.	A-la-hán	thì	dùng	Tâm	đại	
tố,	còn	nếu	người	thường	thì	dùng	Tâm	đại	thiện.	Đó,	quý	vị	nhớ	khác	nhau	[như]	
vậy. 

Đáp	án:	Tâm	đại	tố	thọ	hỷ,	ly	trí,	vô	trợ. 

(25)	Lúc	sau	người	ta	dọn	lên	món	ăn	dở	thì	An	cảm	thấy	khó	chịu,	bất	
mãn. 

[Tình	huống]	này,	khó	chịu	bất	mãn	là	Tâm	sân.	Cho	nên	bình	thường	trong	
đời	sống,	mình	rất	dễ	bị	sân	bởi	những	trường	hợp	như	thế	này.	Mặc	dù	mình	
không	nói	ra,	nhưng	thực	tế	trong	tâm	đã	khó	chịu	với	món	ăn	đó,	thì	đã	là	bất	
thiện	rồi,	và	ở	đây	là	Tâm	sân.	Tâm	sân	thì	thọ	ưu,	tất	nhiên	lúc	nào	cũng	hợp	phẫn	
nộ.	Và	không	suy	xét	gì	hết	nên	là	vô	trợ. 

Đáp	án:	Tâm	sân	thọ	ưu,	hợp	phẫn	nộ,	vô	trợ. 

(26)	Còn	Mai	vẫn	quân	bình,	không	ưa	ghét. 

Đã	[là]	bậc	A-la-hán	thì	không	có	vụ	sân	đâu,	A-la-hán	vẫn	dùng	Tâm	đại	tố.	
Và	không	có	ưa	ghét	thì	là	thọ	xả.	Có	thể	là	ly	trí,	vì	lúc	đang	ăn	thì	cũng	không	xài	
trí	gì	hết,	[nên	là]	ly	trí;	và	vô	trợ.	Ai	làm	được	như	thế	thì	rất	tốt. 



 
 

38 

Đáp	án:	Tâm	đại	tố	thọ	xả,	ly	trí,	vô	trợ. 

(27)	Có	lần	ngồi	thiền,	An	bị	hôn	trầm	kéo	xuống,	đầu	gục. 

Tâm	hôn	trầm	là	tâm	gì?	Chúng	ta	ngồi	tĩnh	tọa,	thiền	tọa	nhiều	v.v…	mà	ngủ	
gục,	thì	tâm	đó	là	tâm	gì?	Chắc	quý	vị	biết	đúng	không?	Hôn	trầm	thôi,	chưa	ngủ,	
đầu	gục	thôi.	Mới	hôn	trầm	kéo	xuống	thôi,	chứ	ngủ	là	Tâm	hộ	kiếp,	thì	dễ	rồi.	[Đây]	
là	Tâm	si.	Tâm	si	thì	thọ	xả	và	hợp	ở	đây	là	hợp	phóng	dật	(tình	huống	này	chúng	
ta	đã	học	hôm	bữa	rồi	đó).	[Tâm	si	có]	hợp	hoài	nghi	hoặc	hợp	phóng	dật,	thì	đây	
là	Tâm	si	thọ	xả	hợp	phóng	dật.	Chưa	có	[Tâm]	hộ	kiếp	đâu,	ngủ	luôn	thì	mới	là	
Tâm	hộ	kiếp.	[Trường	hợp]	này	mới	hôn	trầm	thôi,	đầu	gục	xuống	chứ	chưa	có	ngủ	
luôn.	Ngủ	luôn	thì	lúc	đó	là	Tâm	hộ	kiếp,	còn	đây	là	mơ	mơ	màng	màng,	đơ	đơ	thôi,	
cho	nên	là	tâm	như	thế. 

Đáp	án:	Tâm	si	thọ	xả,	hợp	phóng	dật. 

(28)	Sau	đó	tỉnh	lại,	tiếp	tục	giữ	tâm	trong	sạch. 

[Tình	huống]	này	dễ	rồi.	Giữ	tâm	trong	sạch	thì	đó	là	tâm	Đại	thiện	(Tâm	thiện	
của	Dục	giới).	Không	có	gì	hết	thì	có	thể	là	thọ	xả.	Ly	trí	hay	là	hợp	trí?	Do	không	
có	suy	nghĩ	gì	thì	là	ly	trí;	và	vô	trợ. 

Đáp	án:	Tâm	đại	thiện	thọ	xả,	ly	trí,	vô	trợ. 

(29)	Nhờ	tinh	tấn,	An	chứng	nhập	dòng	Thánh,	an	trú	trong	quả	Sơ	quả	
Dự	lưu. 

[Tình	huống]	này	dễ	rồi,	chỉ	có	mấy	tâm	đó	thôi	nên	không	có	gì	khó	khăn	
với	quý	vị.	Là	Tâm	siêu	thế	đúng	không?	Chứng	rồi	thì	gọi	là	Tâm	quả	Siêu	thế	Sơ	
đạo	(viết	đầy	đủ	là	[như]	vậy),	hay	Tâm	Sơ	quả	Siêu	thế	Tu-đà-hoàn	đi	cho	dễ,	đỡ	
nhầm	lẫn	với	tâm	kia. 

Đáp	án:	Tâm	quả	Siêu	thế	Tu-đà-hoàn	thọ	xả. 

(30)	 Còn	Mai	 thì	 từ	 lâu	đã	 là	A-la-hán	nên	nhiều	 lần	nhập	Diệt	 thọ	
Tưởng	định,	an	nhiên	siêu	thoát. 

Đây	là	một	tình	huống	khó,	mấy	bài	trước	thì	các	tình	huống	kia	có	rồi,	còn	
câu	(30)	này	là	tình	huống	mới,	quý	vị	thử	xác	định	coi	đây	là	tâm	gì?	A-la-hán	



 
 

39 

nhập	Diệt	thọ	Tưởng	định,	đây	là	một	định	của	A-la-hán.	Đó	là	tâm	gì? 

Có	người	nói	Tâm	quả	Siêu	thế,	có	người	là	Tâm	quả	Ngũ	thiền,	có	người	nói	
là	Tâm	đại	tố.	Ở	đây	Thiện	Trang	xin	nói	có	một	chi	tiết,	khi	nhập	Diệt	thọ	Tưởng	
định	thì	không	còn	thọ,	tưởng	gì	hết.	Khi	không	còn	thọ	tưởng	gì	hết	thì	đó	là	không	
tâm	(không	có	tâm).	Lúc	đấy	dùng	trạng	thái	không	tâm,	chứ	không	phải	không	có	
tâm	nào	hết,	một	bài	 [tập]	 lừa	chơi	vậy	thôi.	Đây	 là	 tình	huống	mới	quý	vị	 làm	
không	được	là	bình	thường.	Còn	bình	thường	thì	có	thể	an	trú	trong	Tâm	quả	Siêu	
thế	A-la-hán	hay	là	Tứ	đạo,	có	thể	dùng	những	những	ngôn	ngữ	này.	[Tình	huống]	
(30)	này	chủ	yếu	là	không	tâm.	Khi	không	còn	thọ	tưởng	gì	hết,	đó	là	không	tâm.	
Còn	tâm	nào	nữa	đâu,	nên	là	không	tâm.	[Đây]	là	một	trường	hợp	mà	mình	không	
lường	được.	Học	 thì	 học	 vậy	 thôi,	 chứ	nhiều	 tình	huống	mình	không	 có	 lường	
[được]. 

	Đáp	án:	Không	tâm. 

(31)	Có	khi	ngồi	thiền,	Mai	an	trú	trong	Ngũ	thiền	Sắc	giới. 

[Tình	huống	này]	dễ	quá!	An	trú	là	Tâm	quả,	còn	nếu	lúc	chứng	thì	chỉ	có	
Tâm	nhân	thôi.	Cho	nên	đây	là	Tâm	quả	Ngũ	thiền	Sắc	giới,	[tâm]	này	thì	rất	dễ.	Ở	
đây	chúng	ta	cũng	không	yêu	cầu	khó	quá,	mấy	trường	hợp	này	quý	vị	có	thể	thêm	
thọ	vào,	ví	dụ	như	[tình	huống]	trên	(câu	29),	‘an	trú	trong	Sơ	quả	Dự	lưu’	thì	mình	
có	thể	thêm	thọ	xả	vào	được.	Vì	đang	an	trú,	không	có	hỷ	lạc	gì,	thì	mình	cứ	ghi	thọ	
xả.	 

Còn	câu	này	thì	là	Tâm	quả	Ngũ	thiền	Sắc	giới,	thì	chỉ	có	thọ	xả	thôi,	vì	tu	tới	
Ngũ	thiền	rồi,	Ngũ	thiền	bên	Vi	Diệu	Pháp.	Còn	bên	Kinh	tạng	chỉ	tới	Tứ	thiền	thôi,	
vì	Vi	Diệu	Pháp	chia	ra	có	tầm	có	tứ,	rồi	không	tầm	còn	tứ	là	thêm	một	tầng	thiền	
nữa.	Đây	không	phải	Tâm	quả	Ngũ	thiền	đúng	không?	Nhưng	có	chắc	không?	Tuy	
là	chứng	A-la-hán	nhưng	thực	ra	lúc	này	vẫn	dùng	Tâm	quả	Ngũ	thiền.	Mặc	dù	tu	
thì	dùng	Tâm	tố	để	tu	nhưng	đắc	thiền	vẫn	dùng	Tâm	quả	Ngũ	Thiền,	nhưng	bậc	
A-la-hán	nên	là	Tâm	tố	Ngũ	thiền. 

Đáp	án:	Tâm	tố	Ngũ	thiền	Sắc	giới	thọ	xả. 

(32)	Còn	bình	thường	thì	thường	hay	sáng	suốt,	bình	thản,	tự	tại	giữa	



 
 

40 

đời. 

[Tình	huống]	cuối	cùng	có	nhiều	người	nói	là	Tâm	đại	tố.	[Tình	huống]	(32)	
đâu	thể	[là]	Tâm	thiền	được.	Đáp	án	là	Tâm	quả	Siêu	thế	Tứ	đạo	thọ	xả. 

Đáp	án:	Tâm	quả	Siêu	thế	Tứ	đạo	thọ	xả. 

Như	vậy	Thiện	Trang	đã	sửa	xong	[bài	tập	về	nhà],	sau	bài	[tập]	này	thì	chắc	
quý	vị	nắm	được	tâm	tương	đối	rõ	ràng.	Bởi	vì	Thiện	Trang	gần	như	đưa	ra	hết	các	
tình	huống,	mấy	bài	rồi,	nên	đủ	rồi.	Quý	vị	chỉ	cần	coi	lại	những	tình	huống	đó,	thì	
hầu	như	mình	nắm	được	hết	các	tâm. 

	

Bây	giờ	chúng	ta	vào	phần	 lý	 thuyết	ngày	hôm	nay,	phần	này	cũng	quan	
trọng. 

-	Tứ	quả	mà	Phật	đắc	chứng	có	3	bậc: 

-	1	là	Phật	Toàn	giác. 

-	2	là	Phật	Độc	giác. 

-	3	là	Phật	Thanh	Văn	giác. 

A-la-hán	(Arahatta)	là	bậc	Tứ	quả,	dù	Toàn	giác,	Độc	giác. 

Bên	Nam	truyền,	Phật	giáo	Nguyên	thủy	hoặc	là	Kinh	A	Hàm	nữa	v.v…	thì	
chia	ra,	các	vị	A-la-hán	hay	là	Độc	giác	hay	là	Thanh	văn	thì	cũng	tính	chung.	Trong	
này	nhớ	chữ	A-la-hán	có	khi	xưng	cho	Phật	luôn,	có	khi	là	Độc	giác. 

*	 Trước	 khi	 đắc	 ‘đạo’	 (magga),	 bậc	 tu	 tiến	 phải	 hành	 Thất	 tịnh	
(visuddhi).	Thất	tịnh	là	7	điều	thanh	tịnh.	Có	chỗ	nói	6	nhưng	Thiện	Trang	chọn	7,	
gọi	là	Thất	tịnh,	là	điều	kiện	để	đắc	đạo. 

Thất	tịnh	(visuddhi)	-	Điều	kiện	đắc	đạo 

TT Loại	Tịnh Nội	Dung 

1 Giới	tịnh Thanh	tịnh	về	giới	(Giữ	giới,	từ	Ngũ	giới	trở	lên). 



 
 

41 

2 Tâm	tịnh Thanh	tịnh	về	định	tâm	(Tu	đến	Cận	định	hay	là	tu	
đắc	Thiền	chỉ). 

3 Kiến	tịnh Thanh	tịnh	về	tri	kiến.	Rõ	thấy	thân	tâm	chỉ	danh	
sắc	sanh	diệt. 

4 Đoạn	nghi	tịnh Sự	 thanh	 tịnh	 nhờ	 đoạn	 trừ	 nghi	 ngờ	 về	 nhân	
duyên.	Hành	giả	thấy	rõ	danh-sắc	nương	nhau	mà	
sinh,	không	có	khởi	đầu	tuyệt	đối	(thấy	Tam	tướng:	
Khổ,	Vô	thường,	Vô	ngã),	nên	hết	nghi	về: 

·		 Ta	là	ai? 

·		 Ta	từ	đâu	đến? 

·		 Sau	khi	chết	sẽ	đi	về	đâu? 

5 Đạo	phi	đạo	Kiến	
tịnh 

Sự	thanh	tịnh	nhờ	trí	tuệ	phân	biệt	rõ	đâu	là	Đạo,	
đâu	là	không	phải	là	đạo. 

6 Tuệ	kiến	Mãn	tịnh Sự	 thanh	 tịnh	do	 tuệ	và	 tri	 kiến	về	đạo	 lộ	 tu	 tập.	
Hành	giả	trải	qua	nhiều	tuệ	quán	nối	tiếp: 
Tuệ	sinh	diệt. 
Tuệ	hoại	diệt. 
Tuệ	thấy	nguy	hiểm. 
Tuệ	nhàm	chán. 
Tuệ	mong	cầu	giải	thoát. 
Tuệ	tinh	tấn. 
Tuệ	xả. 

7 Tri	kiến	tịnh Là	 sự	 thanh	 tịnh	 cuối	 cùng,	 khi	 hành	 giả	 đạt	 đến	
Đạo	trí	và	Quả	trí. 
-Chính	là	lúc	chứng	nhập	Thánh	quả	(Tu-đà-hoàn,	
Tư-đà-hàm,	A-na-hàm,	A-la-hán). 
-Đây	là	sự	thanh	tịnh	viên	mãn:	đoạn	tận	khổ	đau. 

	 Quý	vị	muốn	đắc	đạo	thì	quý	vị	phải	có	bảy	điều	như	sau: 

1.	Giới	tịnh:	tức	là	thanh	tịnh	về	giới.	Tức	là	mình	phải	giữ	từ	Ngũ	giới	trở	
lên.	Đối	với	người	tại	gia	phải	giữ	được	năm	giới.	Nếu	không	giữ	được	giới	sẽ	khiến	
tâm	mình	bị	trạo	cử,	trạo	cử	thì	phóng	dật,	không	đắc	định.	[Mà]	không	đắc	định	



 
 

42 

thì	không	thể	vào	Sát-na	định	được,	không	có	Sát-na	định	thì	không	tạo	được	Tâm	
đạo.	Rồi	từ	Tâm	đạo	mới	chuyển	thành	Tâm	quả,	thì	không	có	chứng.	Cho	nên	nếu	
người	nào	có	phạm	giới	thì	phải	có	tâm	sám	hối	v.v…	để	mình	thanh	tịnh	trở	lại,	
rồi	sau	đó	mình	tu	mới	được.	Cho	nên	có	những	điều	mà	mình	ray	rứt	là	mình	sẽ	
không	có	đắc	[đạo]	được.	Cho	nên	đầu	tiên	phải	là	Giới	tịnh	(tức	là	thanh	tịnh	về	
giới)... 

2.	Tâm	tịnh:	là	thanh	tịnh	về	định	tâm	(Tu	đến	Cận	định	hay	là	tu	đắc	Thiền	
chỉ).	Tức	là	mình	phải	đắc	Sơ	thiền	hoặc	là	Cận	định,	chứ	không	phải	là	mình	không	
tu	được.	Tất	nhiên	đề	mục	tu	thiền	chúng	ta	thấy	rất	rộng.	Có	nghe	pháp	[thì]	đôi	
khi	cũng	nhiếp	vào	trong	tâm,	thì	nó	tới.	Đôi	khi	cũng	có	Cận	định	rồi	vào	Sát-na	
định	thì	cũng	được,	nhưng	nói	chung	cần	tu	nhiều	hơn	thì	tốt	hơn. 

3.	Kiến	tịnh:	tức	là	thanh	tịnh	về	tri	kiến.	Rõ	thấy	thân	tâm	chỉ	danh	sắc	sanh	
diệt.	Điều	này	chính	là	lúc	nãy	Thiện	Trang	nói,	quý	vị	phải	thấy	rõ	là	thân	này	chỉ	
là	sắc	chất	thôi.	Và	tâm	là	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức,	những	điều	đó	chỉ	là	những	cái	
sanh	diệt	thôi,	tất	cả	từ	thân	này	đang	sanh	diệt,	tất	cả	không	phải	là	ta.	Còn	nếu	
mình	không	thấy	rõ	được	điều	đó	thì	không	được,	nên	học	làm	sao	để	tách	nó	ra.	
Cho	nên	[phải]	quán	về	Ngũ	uẩn	(Bát	Nhã	Tâm	Kinh	gọi	là	‘Ngũ	uẩn	giai	không’	đó). 

4.	Đoạn	nghi	tịnh:	tức	là	mình	phải	hết	nghi	ngờ.	Sự	thanh	tịnh	nhờ	đoạn	
trừ	 nghi	 ngờ	 về	 nhân	 duyên.	Hành	 giả	 thấy	 rõ	 danh-sắc	 nương	 nhau	mà	 sinh,	
không	có	khởi	đầu	tuyệt	đối	(thấy	Tam	tướng:	Khổ,	Vô	thường,	Vô	ngã),	nên	hết	
nghi	về: 

- Ta	là	ai? 

- Ta	từ	đâu	đến? 

- Sau	khi	chết	sẽ	đi	về	đâu? 

Ở	đây	nói	mình	hết	nghi	ngờ	về	nhân	duyên,	mình	thấy	được	Khổ	-	Vô	thường	
-	Vô	ngã,	mình	biết	rõ	mình	chỉ	là	Danh	sắc	mà	thành.	Tức	là	mình	biết	từ	đời	trước	
mình	ở	đâu	đó,	mặc	dù	mình	chưa	có	Túc	mạng	thông,	nhưng	mình	biết	chắc	chắn	
mình	cũng	từ	một	ông	nào,	bà	nào,	một	con	nào,	một	thằng	nào,	một	người	trời,	
hay	một	người	nào	ở	đâu	đó.	Và	khi	thức	đó	diệt	thì	thức	ở	loài	người	này	sanh,	do	



 
 

43 

nhân	duyên	cha	mẹ	hoà	hợp,	v.v…	thì	mình	sinh	ra.	Nhân	duyên	như	thế	nên	mình	
mới	có	thức,	từ	thức	đó	mới	sanh	ra	những	cái	khác,	cho	nên	từ	đó	mình	có	đầu	
thai.	 

Tức	là	mình	không	nghi	ngờ	về:	Ta	là	ai?	Ta	từ	đâu	đến?	Và	sau	khi	chết	[ta	
đi	về	đâu]?	Ta	cũng	biết	rõ	nếu	như	chúng	ta	chưa	đắc	Tu-đà-hoàn	trở	lên	thì	nó	
lại	như	thế	nữa,	thậm	chí	đắc	Tu-đà-hoàn	vẫn	bị	như	vậy.	Tức	là	khi	chết,	một	vòng	
luân	hồi	lại	tiếp	tục,	thức	ở	đây	diệt	thì	thức	ở	cõi	khác	sanh	tiếp.	Ví	dụ	đắc	Tu-đà-
hoàn	rồi,	sanh	ra	ở	cõi	Trời	thì	thức	ở	cõi	Trời	sanh.	Mình	phải	làm	rõ	những	điều	
này	thì	mình	mới	hết	nghi	ngờ. 

Thiện	Trang	nghĩ	rằng	quý	vị	nghe	nhiều	rồi	thì	bây	giờ	mình	không	nghi	ngờ,	
không	sợ	nữa	đúng	không?	Mình	biết	rõ	như	vậy	rồi,	biết	rõ	là	từ	đâu	mà	ta	sống	
ra	đây,	chết	rồi	ta	sẽ	như	thế.	Mình	hiểu	rõ	quy	trình	đó,	mình	hiểu	và	không	nghi	
ngờ	nữa.	Chứ	không,	cứ	nghi	ngờ,	không	biết	chết	rồi	thì	còn	hay	mất,	v.v…	Như	
vậy	là	không	hiểu	được,	thì	mình	sẽ	bị	nghi.	Còn	ở	đây	là	hết	nghi,	cho	nên	Đoạn	
nghi	tịnh	là	như	thế. 

5.	Đạo	phi	đạo	Kiến	tịnh:	là	sự	thanh	tịnh	nhờ	trí	tuệ	phân	biệt	rõ	đâu	là	
Đạo,	đâu	không	phải	là	Đạo.	Điều	này	thuộc	về	Giới	cấm	thủ.	Ví	dụ	như	bây	giờ	có	
nhiều	người	tu	Pháp	môn	này,	Pháp	môn	kia,	nhưng	nếu	mình	không	phân	biệt	
được	đâu	là	pháp	nào	tu	đúng,	đâu	là	pháp	nào	tu	sai,	v.v…	mình	vẫn	đi	vào	Tà	kiến,	
thì	không	thể	được	điều	này.	Cho	nên	mình	phải	tu	làm	sao	cho	đúng	môn	của	Phật,	
thì	gọi	là	‘đâu	là	đạo,	đâu	không	phải	là	đạo’,	tức	là	đâu	là	con	đường	để	tu	tập,	đâu	
không	phải	là	con	đường	[tu	tập].	 

Thực	ra,	tu	đến	lúc	nào	đó	thì	người	ta	sẽ	biết	được,	khi	đó	là	mình	tự	biết.	
Chứ	còn	mình	nghe	người	ta	nói,	ví	dụ	Thiện	Trang	nói	gì	đó	thì	là	Thiện	Trang	nói.	
Và	khi	mình	nghe	người	ta	nói	thì	mình	không	dứt	được	nghi,	vì	giống	như	mình	
nghe	qua	[bị]	áp	đặt	vậy	thôi.	Nhưng	nếu	mình	đã	có	một	hun	đúc	rồi,	hun	đúc	là	
mình	xác	chứng,	và	nghĩ	như	vậy	là	[đúng]	rồi	đó.	Sau	đó	mình	hỏi	thì	người	ta	nói	
cho	mình,	người	ta	giải	thích	cặn	kẽ	hơn	thì	lúc	đó	mình:	“Ờ,	đúng	rồi!	Con	đường	
đạo	tu	là	như	thế”.	Thì	tự	nhiên	mình	hết	nghi	đó,	thì	mình	xác	chứng	được	đây	là	
con	đường	mà	chư	Phật	đã	đi	qua,	con	đường	mà	Thánh	nhân	nào	cũng	đi	qua,	như	
vậy	ta	cũng	đã	[đang]	đi	con	đường	đó.	Khi	đó	mình	mới	hết	được	điều	[nghi]	này.	



 
 

44 

Đó	[là]	tri	kiến	[của]	mình	về	con	đường	đâu	là	đạo,	đâu	không	phải	là	đạo,	mình	
[hiểu]	rất	rõ	ràng. 

Cho	nên	tại	sao	nhiều	người	tu	khó	vào	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn,	vì	người	ta	không	
phân	biệt	được.	Muốn	phân	biệt	được,	không	cách	nào	hơn	là	học	giáo	pháp	của	
Phật.	Nếu	không	học	mà	chỉ	nghe	qua	người	ta	nói,	người	ta	nói	rất	hay	nhưng	
người	ta	không	giảng	vào	đạo	hay	phi	đạo,	không	phân	biệt	được	thì	rất	khó,	cho	
nên	cố	gắng	nghe	kinh. 

6.	Tuệ	kiến	Mãn	tịnh:	 là	sự	thanh	tịnh	do	tuệ	và	tri	kiến	về	đạo	lộ	tu	tập.	
Hành	giả	trải	qua	nhiều	tuệ	quán	nối	tiếp.	Tức	là	trong	quá	trình	tu	chứng	quả	thì	
sẽ	có	tuệ	quán	nối	tiếp	như	thế	này: 

-	Tuệ	sinh	diệt. 

-	Tuệ	hoại	diệt. 

-	Tuệ	thấy	nguy	hiểm. 

-	Tuệ	nhàm	chán. 

-	Tuệ	mong	cầu	giải	thoát. 

-	Tuệ	tinh	tấn. 

-	Tuệ	xả. 

Qua	mấy	điều	này,	quay	một	vòng	thì	sẽ	vào	đạo,	đắc	quả	là	nhờ	điều	này.	Lộ	
trình	này	chúng	ta	phải	có	một	bài	học	kỹ	hơn,	đây	chỉ	giới	thiệu	thôi.	Thực	ra	điều	
đó	cũng	chẳng	cần	dạy,	dạy	[là]	để	so	kết	quả	thôi,	chứ	thực	tế	mình	chứng	đạo	hay	
không	thì	mình	cũng	chẳng	cần.	Tức	là	quý	vị	chỉ	cần	thấy	các	pháp	sanh,	diệt	v.v…	
nguy	hiểm,	nếu	chúng	ta	ở	trong	vòng	luân	hồi.	[Nên	chúng	ta]	chán	với	thế	gian	
này,	chúng	ta	chỉ	cần	có	tâm	mong	cầu	giải	thoát,	rồi	chúng	ta	tự	cố	gắng	nỗ	lực	
trong	tâm,	buông	bỏ	với	những	vấn	đề	gì.	Tâm	như	thế	thì	hầu	như	ai	cũng	có	đúng	
không	ạ?	Cho	nên	không	cần	lo	chuyện	đó,	điều	này	không	cần	phải	bàn,	học	cho	
biết	vậy	thôi. 

	7.	Tri	kiến	tịnh:	là	sự	thanh	tịnh	cuối	cùng,	khi	hành	giả	đạt	đến	Đạo	trí	và	
Quả	trí. 



 
 

45 

-	Chính	là	lúc	chứng	nhập	Thánh	quả	(Tu-đà-hoàn,	Tư-đà-hàm,	A-na-hàm,	
A-la-hán). 

-	Đây	là	sự	thanh	tịnh	viên	mãn:	đoạn	tận	khổ	đau. 

Điều	này	có	khi	người	ta	sẽ	không	giới	thiệu,	thực	ra	chứng	rồi	thì	tự	nhiên	
mình	nhìn	thấy	được	tri	kiến.	Vì	lúc	đó	mình	chứng	nhập	được	Thánh	quả	rồi	thì	
tự	nhiên	mình	có	tri	kiến	thanh	tịnh.	Tri	kiến	này	sẽ	giúp	mình	dứt	khổ	đau.	Điều	
này	mình	học	cho	biết	vậy	thôi,	chứ	thực	tế	lúc	đó	tự	có,	cần	gì	đâu,	lúc	chứng	nhập	
sẽ	có,	cho	nên	không	cần	phải	lo.	Đó	là	Thiện	Trang	giới	thiệu	sơ	qua. 

Tóm	lại	bảy	yếu	tố	này,	quý	vị	nhớ	mình	tu	từ	Giới	tịnh;	Tâm	tịnh	là	phải	tu	
Thiền	chỉ;	Kiến	tịnh	là	mình	học	rõ	tri	kiến	v.v…	điều	này	là	phải	[tu]	Thiền	quán;	
rồi	đoạn	nghi	là	mình	phải	học,	phải	tu	làm	sao	để	đoạn	nghi;	phải	phân	biệt	đâu	
là	đạo,	đâu	không	phải	là	đạo	giải	thoát;	từ	đó	mình	thực	hành	thì	mình	sẽ	thấy	trí	
tuệ	về	sanh	diệt.	Do	mình	học	nhiều	thì	mình	biết	sanh	diệt	thế	nào,	hoại	diệt	như	
thế	nào,	thấy	sự	nguy	hiểm	trong	luân	hồi	như	thế	nào,	[từ	đó]	nhàm	chán	trong	
luân	hồi,	rồi	mong	cầu	giải	thoát,	mình	có	sự	nỗ	lực	tinh	tấn	trong	tâm,	rồi	xả	[đi],	
thì	cuối	cùng	mình	chứng	nhập	được	Tri	kiến	tịnh,	là	xong. 

Có	lẽ	hôm	nay	chúng	ta	dừng	ở	đây,	hôm	sau	chúng	ta	sẽ	học	Lộ	trình	tâm.	
Thực	ra	phần	tâm	vẫn	còn	cách	chia	khác	nữa,	nhưng	Thiện	Trang	thấy	chia	tâm	
theo	Dục	giới	thôi	là	đủ	rồi.	Còn	mấy	cách	kia	cho	vô	nữa	là	rối,	từ	từ	chúng	ta	đợi	
lần	sau.	Mình	học	lâu	rồi,	mình	vững	rồi	thì	quay	lại	chia	tâm	theo	kiểu	khác.	Vẫn	
bấy	nhiêu	tâm	đó	thôi	nhưng	chia	kiểu	khác,	chỉ	 là	 [cách]	nói	 thôi.	Thực	ra	khi	
Thiện	Trang	chia	sẻ	thì	Thiện	Trang	cũng	nói	sơ	qua.	Ví	dụ	tâm	này	là	Tâm	hành,	
Tâm	hành	tức	là	tâm	làm	việc.	Tâm	này	là	Tâm	nhân,	tâm	này	là	Tâm	quả,	đó	cũng	
là	một	cách	chia	tâm.	Chia	hết	tất	cả	những	tâm	thuộc	về	tâm	nhân	thì	đưa	qua	một	
bên,	tâm	nào	thuộc	tâm	quả	thì	đưa	qua	một	bên,	gọi	là	cách	chia	theo	nhân	-	quả.	
Rồi	chia	theo	nhiệm	vụ,	ví	như	tâm	này	làm	nhiệm	vụ	làm	việc,	thì	gọi	là	tâm	làm	
việc	(là	Tâm	hành).	Tâm	này	gọi	là	Tâm	hộ	kiếp,	tâm	kia	là	Tâm	tử,	tâm	gì	đó	v.v…	
Đó	là	những	kiến	thức	chúng	ta	đã	học	qua	rồi,	chỉ	là	chia	lại	thôi.	 

Cho	nên	cứ	từ	từ,	Thiện	Trang	chia	sẻ	chậm	chậm	rồi	mình	hiểu	hết,	lúc	đó	
mình	chỉ	nghe	lại	là	nắm	được.	Bữa	sau	mình	sẽ	vào	Lộ	trình	tâm,	để	biết	được	Lộ	



 
 

46 

trình	tâm	như	thế	nào	thì	chúng	ta	phải	học	kỹ,	chứ	hôm	bữa	chỉ	là	giới	thiệu	thôi.	
Ví	dụ	như	quý	vị	thấy	Lộ	trình	tâm	Thiện	Trang	soạn	ở	đây: 

I.Lộ	trình	Tâm	thời	bình	nhật	Ngũ	môn.	 

1.	Lộ	trình	tâm	cảnh	rất	lớn	Ngũ	môn,	cảnh	lớn,	rồi	cảnh	vừa,	cảnh	nhỏ,	mấy	
Lộ	trình	tâm	lận. 

Bây	giờ	mình	phải	hiểu	các	tâm	như	thế	nào	v.v…	rồi	nhiều	thứ.	Cho	nên	cũng	
phải	học	kỹ	càng,	chứ	không	phải	sơ	sơ	mà	biết	được. 

Hôm	nay	hết	giờ	quá	rồi,	hẹn	quý	vị	hôm	khác.	Quý	vị	cần	gì	thì	bình	luận	trên	
YouTube	hoặc	Facebook	cũng	được,	rồi	Thiện	Trang	sẽ	tổng	hợp	và	trả	lời	ở	trên	
đó.	Chúc	quý	vị	an	lạc,	vui	vẻ,	sớm	đắc	đạo.	Mời	quý	vị,	chúng	ta	cùng	hồi	hướng. 

“Nguyện	đem	công	đức	này 

Hướng	về	khắp	tất	cả 

Đệ	tử	cùng	chúng	sanh 

Đều	trọn	thành	Phật	đạo”. 

	

	
	 
	 

	
	 


