
 
 

1 

Câu	Xá	Luận	Và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận	

Bài	60	

Giảng	giải:	Thầy	Thích	Thiện	Trang	
Giảng	ngày:	09.10.	2025	

Phát	trực	tiếp	trên	Kênh	YouTube	Thích	Thiện	Trang	
https://www.youtube.com/watch?v=KQh040uHKD4 
mạng	xã	hội	Facebook,	Fanpage	Thích	Thiện	Trang:	
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang 

		

Nam	Mô	Bổn	Sư	Thích	Ca	Mâu	Ni	Phật! 

Kính	chào	toàn	thể	quý	vị	đồng	tu!	Hôm	nay	là	bài	60	[trong	loạt]	bài	chia	
sẻ	về	“Câu	Xá	Luận	và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận”.	Đáng	lẽ	là	Thiện	Trang	chia	sẻ	vào	
hôm	qua	rồi,	nhưng	hôm	qua	do	có	lỗi	mạng	Internet	nên	chúng	ta	sẽ	học	trực	
tiếp	vào	hôm	nay.	Quý	vị	thích	học	trực	tiếp	hơn	nên	Thiện	Trang	mới	chia	sẻ	
lại,	chứ	không	thì	buổi	hôm	qua	Thiện	Trang	quay	hình	là	được	rồi. 

Hôm	nay	chúng	ta	sẽ	vào	phần	đầu	tiên	là	phần	căn	bản	nền	tảng	về	nhân	
quả,	nghiệp	báo,	cũng	như	là	những	vấn	đề	đời	sống.	Phần	này,	chúng	ta	thường	
trích	từ	trong	kinh.	Mời	quý	vị	theo	dõi	một	vấn	đề	đơn	giản	trên	màn	hình.	

	

Quả	Báo	Của	Việc	Bố	Thí	Và	Khuyến	Khích	Người	Khác	Bố	Thí	

(Trích	từ	Tích	Truyện	Pháp	Cú)	 

6.	Chưởng	Khố	Chân	Mèo	

Bài	kệ	này	mở	đầu	bằng	[câu]: 

Chớ	chê	khinh	điều	thiện...	

Do	chuyện	chưởng	khố	Chân	Mèo	Bilalapàdaka,	Thế	Tôn	dạy	câu	
trên	khi	ngụ	tại	Kỳ	Viên.	

Ngày	xưa,	dân	chúng	ở	Xá-vệ	họp	từng	nhóm	cúng	dường	Tăng	đoàn	
của	Phật.	Khi	hồi	hướng	công	đức,	Thế	Tôn	bảo:	

https://www.youtube.com/watch?v=KQh040uHKD4
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang


 
 

2 

-	Các	cư	sĩ,	trên	thế	gian	này	(1)	ai	bố	thí	nhưng	không	khuyến	khích	
người	khác	bố	thí,	ở	kiếp	sau	sẽ	có	phước	báo	về	tài	sản,	nhưng	không	có	
phước	báo	được	nhiều	người	theo.	Nếu	(2)	không	tự	mình	bố	thí	mà	chỉ	
khuyên	người	khác	bố	thí,	thì	sẽ	có	phước	báo	được	nhiều	người	theo,	
nhưng	không	có	tài	sản.	(3)	Không	tự	mình	bố	thí	và	cũng	không	khuyên	
người	bố	thí,	thì	sẽ	không	có	phước	báo	nào	hết.	Nhưng	người	vừa	(4)	tự	
mình	bố	thí	vừa	khuyên	người	khác	bố	thí,	sẽ	nhận	được	cả	hai	phước	
báo	về	tài	sản	và	tùy	tùng.	

Đây	 là	nói	về	nhân	quả	mà	chúng	ta	cũng	nên	để	ý,	đó	 là	về	bố	thí	và	
khuyến	khích	người	khác	bố	thí.	Ở	đây	Đức	Phật	nói	ra	có	bốn	hạng:	 

1.	Hạng	thứ	nhất	là	mình	bố	thí	mà	không	khuyến	khích	người	khác	bố	
thí,	thì	Đức	Phật	nói	đời	sau	mình	có	phước	báu	nhưng	không	có	được	nhiều	
người	theo.	Giống	như	quý	vị	làm	gì,	quý	vị	giấu	giấu,	quý	vị	tự	làm	một	mình	
thôi.	Quý	vị	đi	bố	thí,	quý	vị	đi	từ	thiện	mà	quý	vị	làm	một	mình	thôi,	không	có	
kêu	gọi	người	khác	cùng	làm,	thì	quý	vị	được	phước	báu	là	tài	sản,	nhưng	đời	
sau	quý	vị	không	có	được	nhiều	người	theo.	Làm	việc	gì	cũng	làm	một	mình	
luôn	(‘đơn	thương	độc	mã’).	 

2.	Trường	hợp	thứ	hai	là	tự	mình	không	có	bố	thí,	mà	lại	khuyến	khích	
người	khác	bố	thí,	thì	sẽ	có	phước	báu	là	nhiều	người	theo	nhưng	không	có	tài	
sản.	Giống	như	quý	vị	lên	mạng,	quý	vị	kêu	gọi	mọi	người	đóng	góp	để	cúng	
dường,	để	từ	thiện	v.v…	Nhưng	quý	vị	kêu	gọi	người	ta,	dùng	tiền	người	ta	thôi,	
còn	quý	vị	không	bỏ	tiền	vô,	thì	đời	sau	quý	vị	không	có	tài	sản,	mà	quý	vị	được	
phước	là	đông	người	theo	quý	vị.	Đó	là	trường	hợp	thứ	hai	như	vậy. 

3.	Trường	hợp	thứ	ba	là	tự	mình	không	bố	thí,	cũng	không	khuyến	khích	
người	khác	bố	thí,	thì	sẽ	không	có	phước	báu	nào	hết.	Điều	này	thì	rõ	ràng	hơn,	
mình	không	bố	thí	và	cũng	chẳng	khuyến	khích	ai	bố	thí,	thì	đời	sau	vừa	không	
có	tài	sản	vừa	không	có	quyến	thuộc	đi	theo,	tức	là	không	có	ai	đi	theo	(tương	
tự). 

4.	Còn	trường	hợp	thứ	tư	là	mình	vừa	tự	bố	thí	vừa	khuyên	người	khác	
bố	thí,	thì	sẽ	nhận	được	cả	hai:	phước	báu	về	tài	sản	và	tùy	tùng.	Ví	dụ	như	lên	
mạng,	bây	giờ	nhiều	người	làm	từ	thiện,	họ	làm	từ	thiện	rồi	họ	kêu	gọi	người	
khác	nữa,	thì	vừa	bỏ	tiền	của	họ	ra	và	vừa	có	tiền	kêu	gọi	mọi	người	đóng	góp	
nữa.	Như	vậy	đời	sau	có	phước	báu	về	tài	sản	và	phước	báu	nhiều	người	theo	
mình,	[gọi]	là	tùy	tùng. 



 
 

3 

Quý	vị	thấy	không	ạ?	Những	vấn	đề	này	rất	căn	bản	về	giáo	lý	[mà]	chúng	
ta	nên	biết.	Vậy	thì	Đức	Phật	sẽ	khuyên	như	thế	nào? 

Một	người	trí	đứng	nghe	Phật	thuyết	như	thế	liền	phát	tâm	cúng	
dường,	và	thỉnh	Thế	Tôn	đến	thọ	thực	tại	nhà	ngày	mai	với	hết	thảy	Tỳ-
kheo.	Ðược	hứa	khả,	cư	sĩ	vào	làng,	đi	khắp	nơi	kêu	gọi	cúng	dường	cháo	
và	thức	ăn	khác;	mỗi	người	sẽ	lo	cho	một	số	Tỳ-kheo	tùy	sức,	nhưng	sẽ	
nấu	chung	một	chỗ	và	dâng	cúng	chung.	

Tức	là	một	người	có	trí,	họ	nghe	như	vậy	thì	thực	hành	liền.	[Họ]	liền	phát	
tâm	cúng	dường	thỉnh	Phật	và	tất	cả	Tỳ-kheo	ngày	mai	[đến	để]	cúng	dường.	
Rồi	người	Cư	sĩ	này	đi	kêu	gọi	mọi	người,	nào	là	nấu	cháo	[và]	thức	ăn	khác,	
mỗi	người	sẽ	lo	một	số	[Tỳ-kheo],	nhưng	sẽ	nấu	chung	và	dâng	cúng	chung,	để	
vừa	có	được	hai	loại	phước	đó.	Áp	dụng	liền. 

Một	chưởng	khố	thấy	cư	sĩ	đến	tiệm	mình,	cho	rằng	thay	vì	anh	ta	
mời	số	ít	Tỳ-kheo	theo	sức	mình,	lại	cố	mời	đông	đủ	rồi	khuyên	cả	làng	
cúng	dường,	nên	nổi	giận,	tuy	vậy	ông	vẫn	bảo	mang	bình	tới.	Rồi	ông	lấy	
một	nhúm	gạo	trong	ba	ngón	tay	đưa	cho	cư	sĩ,	cũng	thế	mỗi	thứ	đậu	ông	
cho	một	chút.	Do	đó	sau	này	ông	có	tên	là	Chân	Mèo.	

Tức	là	ông	này	thấy	như	vậy	kỳ	quá,	ổng	không	tin.	Ổng	nghĩ	rằng	vị	đó	
không	 tốt,	 tự	mình	 cúng	dường	không	đủ	mà	 còn	kêu	gọi	người	 ta	để	 cúng	
dường	nữa.	Cho	nên	ổng	nổi	giận,	nhưng	ổng	vẫn	cho,	ổng	cho	một	ít	gạo	rồi	
cho	một	ít	đậu	nữa.	Bây	giờ	chúng	ta	theo	dõi	tiếp. 

Và	khi	cho	bơ	và	đường	ông	đặt	cái	rổ	trong	bình	của	cư	sĩ,	chừa	lại	
một	góc	trống	để	ông	nhỏ	từng	giọt	một,	và	chỉ	cho	rất	ít.	(Tức	là	tiếp	theo	
ổng	cho	bơ,	cho	đường,	nhưng	cho	ít	lắm).	Cư	sĩ	đặt	phần	của	ông	riêng	với	
người	khác.	Chưởng	khố	sanh	nghi	nên	sai	tiểu	đồng	đi	theo	cư	sĩ.	Chú	
thấy	cư	sĩ	vừa	bỏ	hai,	ba	hột	gạo	vào	cháo	và	bánh,	chia	những	hột	đậu,	
vài	giọt	dầu	và	các	viên	đường	vào	tất	cả	bình,	vừa	nguyện	cho	chưởng	
khố	được	nhiều	phước	báo.	Chú	về	kể	 lại	y	như	thế,	nhưng	nghe	xong	
chưởng	khố	vẫn	còn	hậm	hực,	định	bụng	nếu	bị	cư	sĩ	đó	khiển	trách	giữa	
hội	chúng,	sẽ	đánh	và	giết	ông	ta	ngay	khi	nghe	nêu	tên	mình	trên	môi. 

Tức	là	vị	Cư	sĩ	này	[làm	vậy]	để	chia	cho	công	bằng	[đó]	quý	vị.	Mặc	dù	ông	
chưởng	khố	cho	ít,	nhưng	cứ	có	[thứ]	gì	thì	cũng	chia	đều	hết,	chia	cho	bình	này	
chút,	bình	kia	chút.	Cho	chút	dầu,	[mỗi	thứ]	một	chút	để	cúng	cho	đều,	mục	tiêu	
của	ổng	là	để	cúng	cho	đều.	Nhưng	ổng	sai	tiểu	đồng	đi	theo	dõi.	Ổng	thấy	như	



 
 

4 

vậy	[nhưng]	vẫn	hậm	hực	và	kêu	là	bữa	sau	nếu	Cư	sĩ	đó	khiển	trách	ổng	giữa	
chúng,	thì	ông	sẽ	giết	liền,	ngay	khi	nhắc	tên	ổng.	Ổng	tính	như	vậy	đó. 

Ngày	kế	chưởng	khố	giấu	con	dao	trong	nếp	y	và	đến	đứng	ở	trai	
đường	chờ	cư	sĩ	đưa	Tăng	đoàn	của	Phật	và	tiếng	thưa	thỉnh	của	cư	sĩ	
vang	lên:	

Tức	là	ổng	mang	theo	con	dao,	cất	ở	trong	người,	chỉ	cần	Cư	sĩ	kia	mà	nói	
tên	mình,	cho	là	ổng	cho	ít	gì	đó	là	ổng	đâm	liền.	Ông	tính	như	vậy	đó. 

-	Bạch	Thế	Tôn!	Do	con	gợi	ý,	tất	cả	những	người	này	cúng	dường	
lên	Phật	gạo	và	các	phẩm	vật	khác	theo	khả	năng	từng	người.	Nguyện	cho	
tất	cả	mọi	người	đều	được	nhiều	phước	báo.	

Chưởng	khố	nghe	được,	trong	lòng	cảm	thấy	hổ	thẹn,	nghĩ	rằng	nếu	
không	xin	lỗi	một	người	tốt	như	thế,	hình	phạt	của	vua	sẽ	rơi	xuống	đất.	
Vì	thế,	ông	phủ	phục	dưới	chân	cư	sĩ	kể	lại	tự	sự,	và	xin	được	tha	thứ,	Thế	
Tôn	thấy	thế,	hỏi	người	tổ	chức	cúng	dường,	biết	chuyện	và	dạy	lại	như	
sau:	

Ông	này	cũng	khá,	tức	là	ổng	biết	được	thật	ra	là	người	ta	muốn	làm	việc	
tốt,	người	ta	chia	đều	ra	cho	mọi	người	đều	có	phước.	Cho	nên	lúc	đó	ổng	mới	
thấy	hổ	thẹn	và	xin	lỗi,	thậm	chí	phủ	phục	xuống	dưới	chân	xin	tha	thứ.	Đức	
Phật	lúc	đó	mới	dạy	như	thế	này: 

-	Này	đệ	tử!	Ðừng	bao	giờ	xem	một	việc	thiện	là	việc	nhỏ,	và	bảo	
rằng	đó	là	việc	mọn.	Người	trí	tạo	công	đức,	trong	một	thời	gian	sẽ	được	
đầy	đủ	công	đức,	như	một	bình	nước	mở	miệng	đựng	đầy	nước.	

Nói	xong,	Phật	đọc	Pháp	Cú:	

Đức	Phật	nói	là	đừng	có	xem	thường	những	việc	thiện	dù	rất	nhỏ,	chỉ	cần	
làm	nhiều	thì	sẽ	thành	lớn.	Bài	Pháp	cú	122	như	thế	này: 

(122)	Chớ	khinh	chê	điều	thiện, 

Cho	rằng	"chưa	đến	mình". 

Như	nước	nhỏ	từng	giọt, 

Rồi	bình	cũng	đầy	tràn. 

Người	trí	đầy	thiện	đức, 



 
 

5 

Do	chất	chứa	dần	dần. 

(Trích	từ	IX.	Phẩm	Ác	-Tích	Truyện	Pháp	Cú). 

Quý	vị	thấy	ở	đây	Đức	Phật	dạy	chúng	ta	làm	việc	thiện,	dù	nhỏ	nhưng	
tích	chứa,	giống	như	mình	mở	nước	nhỏ	từng	giọt,	từng	giọt	vậy	thôi.	Nhưng	
theo	thời	gian,	theo	năm	tháng	thì	tự	nhiên	[bình]	sẽ	đầy.	Cũng	vậy,	làm	những	
việc	thiện	nhỏ	nhỏ	thì	cũng	được. 

Thiện	Trang	xin	tóm	tắt	lại	nội	dung	mà	Đức	Phật	dạy: 

*Tóm	tắt:	
TT	 Nhân	(Việc	làm)	 Quả	(Phước	báo)	

Bố	thí	 Khuyến	khích	
người	khác	bố	thí	

Tài	sản	 Nhiều	người	đi	theo	

1	 Có	 Không	 Có	 Không	
2	 Không	 Có	 Không	 Có	
3	 Không	 Không	 Không	 Không	
4	 Có	 Có	 Có	 Có 

Ở	đây	có	bốn	hình	thức:	là	Nhân	(việc	làm)	và	Quả	(phước	báu),	Bố	thí	và	
Khuyến	khích	người	khác	bố	thí,	về	Tài	sản	và	Nhiều	người	đi	theo.	Trường	hợp	
thứ	nhất	là	nếu	mình	có	bố	thí	và	không	khuyến	khích	người	khác	bố	thí,	thì	có	
tài	sản	nhưng	không	có	nhiều	người	đi	theo.	Trường	hợp	thứ	hai	là	nếu	mình	
không	có	bố	thí	mà	mình	chỉ	khuyến	khích	người	khác	bố	thí	thôi,	thì	không	có	
tài	sản	nhưng	có	nhiều	người	đi	theo.	Cho	nên	có	nhiều	người	đi	theo	là	do	mình	
khuyến	khích	người	ta.	Trường	hợp	thứ	ba	là	mình	không	bố	thí	và	cũng	không	
khuyến	khích	người	khác	[bố	thí],	thì	cũng	không	có	tài	sản	và	cũng	không	có	
nhiều	người	đi	theo.	Trường	hợp	thứ	tư	là	mình	có	bố	thí	và	có	khuyến	khích	
người	khác	bố	thí,	thì	vừa	có	tài	sản	vừa	có	nhiều	người	đi	theo.	 

Ở	đây	chúng	ta	thấy	tuy	Đức	Phật	không	nói,	nhưng	chúng	ta	chắc	chắn	là	
thích	trường	hợp	thứ	tư	đúng	không	ạ?	Mình	vừa	bố	thí	mà	mình	vừa	thích	
khuyến	khích	người	khác	bố	thí,	thì	mình	vừa	có	tài	sản	vừa	có	nhiều	người	đi	
theo	(tùy	tùng).	Đó	là	một	điều	rất	tốt.	Cho	nên	chúng	ta	thấy	rõ	ràng,	Đức	Phật	
dạy	những	vấn	đề	rất	là	nhỏ	thôi,	nhưng	chúng	ta	cũng	thấy	được	nhiều	lợi	ích.	
Đó	là	mục	thứ	nhất,	mình	học	như	vậy	để	mình	hiểu	thêm	về	nhân	quả,	đời	sống	
v.v…	Chứ	nhiều	khi	mình	không	học	thì	mình	không	biết,	mình	làm	theo	ý	của	



 
 

6 

mình.		
 

Thiện	Trang	đổi	chuyện	đi,	kể	cho	quý	vị	nghe.	Ví	dụ	trong	kinh	hay	trong	
A	Tỳ	Đàm	về	[cách]	hộ	niệm	khi	lâm	chung,	chúng	ta	có	bài	đó	rồi.	Bây	giờ	Thiện	
Trang	kể	một	câu	chuyện,	trong	A	Tỳ	Đàm	có	câu	chuyện	như	thế	này:	Có	một	
vị	Tỳ-kheo	chứng	được	A-la-hán	ở	Tích	Lan,	tên	là	Sona.	Cha	của	ngài	cả	đời	làm	
thợ	săn,	nhưng	cuối	đời	thì	cũng	xuất	gia	và	ở	với	con	trai.	Hai	cha	con	ở	chung,	
đều	là	người	xuất	gia	rồi,	làm	Tỳ-kheo	cả.	Nhưng	ông	già	đó	(tức	ông	cha	của	vị	
A-la-hán)	lúc	lâm	chung,	do	cả	đời	sát	nghiệp	nhiều	quá,	cho	nên	thấy	cảnh	thú	
tướng	Địa	ngục	hiện	ra.	Ông	sợ	hãi	và	kể	cho	con	trai	nghe.	Giống	như	trong	
Kinh	Địa	Tạng	nói	vậy,	lúc	lâm	chung	thấy	nhiều	cảnh	này,	[cảnh]	kia	rất	ghê	
gớm.	Thật	ra	đó	là	cảnh	sanh	thú	tướng	hiện	ra,	tức	là	cảnh	đấy	là	cảnh	Địa	ngục	
rồi,	và	báo	hiệu	là	ông	sẽ	đọa	Địa	ngục.	Như	vậy	ông	sợ	hãi	và	kể	cho	con	trai	
nghe.	Với	một	người	có	năng	lực	A-la-hán	thì	giúp	người	cha	như	thế	nào? 

Vị	này	[giúp]	bằng	cách	là	nhờ	nhiều	người	khiêng	giường	của	cha	đến	bên	
cạnh	ngôi	tháp	lớn	của	chùa,	và	cho	trang	trí	thật	là	đẹp	ở	nơi	đó	[với]	nhiều	
bông	hoa,	nhang	đèn.	Để	cho	ông	thấy	cảnh	rất	tốt	đẹp.	Khi	đó	thì	cha	của	vị	Tỳ-
kheo	đó	khởi	tâm	hoan	hỷ,	do	thấy	cảnh	đó	nên	khởi	tâm	hoan	hỷ	và	cảnh	sanh	
thú	tướng	Địa	ngục	kia	biến	mất,	mà	cảnh	thú	tướng	Thiên	giới	hiện	ra.	Và	sau	
khi	[ông]	giã	từ	cuộc	đời	thì	được	sanh	vào	cõi	Trời.	Cho	nên	người	biết	tu,	quý	
vị	thấy	đó	là	năng	lực	của	vị	A-la-hán,	[ngài]	biết	cách	đổi. 

Qua	câu	chuyện	này,	chúng	ta	thấy	rất	nhiều	điều:	Đầu	tiên	là	biết	cách	trợ	
giúp	cho	người	lâm	chung.	Qua	câu	chuyện	này,	chúng	ta	thấy	nên	bố	trí	làm	
sao	để	cho	cảnh	tốt,	để	cho	người	ta	có	thể	khởi	lên	những	tâm	thiện,	tâm	lành.	
Câu	chuyện	đó	bên	Tích	Lan	(Sri	Lanka).	Thứ	hai	nữa	là	phải	làm	sao	để	khởi	
lên	những	thiện	thú,	tức	là	những	tâm	thiện,	tâm	lành	để	hướng	về.	 

Cho	nên	nếu	mình	không	học	thì	nhiều	khi	mình	không	biết,	không	biết	thì	
sẽ	uổng.	Bữa	nay	biết	rồi	đó,	sau	này	quý	vị	hộ	niệm	cho	người	lâm	chung,	thì	
đó	cũng	là	một	giải	pháp.	Hãy	trang	trí	làm	sao	cái	phòng,	chỗ	ở	của	người	ta	
làm	sao	cho	cảnh	tốt	đẹp,	để	dễ	khơi	cho	người	ta	ý	niệm	về	cảnh	giới	tốt,	như	
vậy	người	ta	cũng	sẽ	đi	về	cảnh	giới	lành.	Nhiều	khi	làm	những	cảnh	hãi	hùng,	
sợ	sệt	quá	thì	người	ta	sẽ	dễ	sợ.	Cho	nên	là	phải	biết,	đó	là	một	người	A-la-hán	
giúp	được.	Còn	nếu	bình	thường	mình	không	biết,	nhiều	khi	mình	 làm	gì	đó	
[khiến]	người	ta	sợ	thì	người	ta	sẽ	dễ	đọa	hơn.	

 



 
 

7 

Đó	là	kể	cho	quý	vị	nghe	một	câu	chuyện	như	vậy.	Bây	giờ	chúng	ta	trở	về	
với	nội	dung	tiếp	theo	trong	phần	nền	tảng	này:	

5	Công	Đức	Của	Nghe	Pháp 

(Theo	Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm) 

	 Chúng	ta	nghe	pháp	thì	có	5	công	đức: 

	 Tôi	nghe	như	vầy:	Một	thời,	Đức	Phật	trú	tại	nước	Xá-vệ,	trong	vườn	
Cấp	Cô	Độc,	rừng	cây	Kỳ-đà. 

	 Bấy	giờ	Thế	Tôn	nói	với	các	Tỳ-kheo: 

	 “Tùy	thời	nghe	pháp,	có	năm	công	đức,	không	khi	nào	mất.	Những	gì	
là	năm? 

(1)Nghe	được	pháp	chưa	từng	nghe;	

(2)Nghe	rồi	thì	ghi	nhớ;	

(3)Trừ	dẹp	hoài	nghi;	

(4)Cũng	không	Tà	kiến;	

(5)Hiểu	pháp	sâu	thẳm.	

Tỳ-kheo,	đó	là	nói	tùy	thời	nghe	pháp	có	năm	công	đức	này.	Cho	nên,	
Tỳ-kheo,	hãy	chuyên	niệm	thường	nghe	pháp	sâu	thẳm.	Đây	là	giáo	giới	
của	Ta.	Như	vậy	Tỳ-kheo,	hãy	học	điều	này”.	

Bấy	giờ	các	Tỳ-kheo	nghe	những	điều	Phật	dạy,	hoan	hỷ	phụng	hành.	

(Kinh	Số	5	–	Phẩm	52–	Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm). 

Ở	đây,	quý	vị	thấy	chúng	ta	nghe	pháp	là	tùy	thời.	Tùy	thời	là	lúc	nào	mình	
thuận	tiện	thì	mình	nghe,	thì	được	5	công	đức: 

	1.	Nghe	được	những	pháp,	những	điều	mình	chưa	từng	nghe.	Ví	dụ	như	
vừa	rồi	chúng	ta	nghe	được	cách	trợ	niệm	đó,	gọi	là	vị	tằng	văn.	Nói	ngôn	ngữ	
cho	cao	siêu,	chưa	từng	nghe	là	vị	tằng	văn. 

2.	Mình	nghe	rồi,	mình	ghi	nhớ:	tức	là	mình	nghe	thì	mình	nhớ	được.	Nếu	
mình	thường	không	nghe	thì	mình	quên	mất. 

3.	Trừ	dẹp	được	hoài	nghi:	tức	là	mình	có	nhiều	sự	nghi	ngờ	trong	pháp,	



 
 

8 

trong	đời	sống,	nếu	mình	nghe	pháp	thì	dần	dần	những	hoài	nghi	đó	hết.	Nghe	
dần	dần	thì	hết	hoài	nghi,	gọi	là:	‘tiểu	nghi	tiểu	ngộ,	đại	nghi	đại	ngộ’.	Nghe	nhiều	
thì	tự	nhiên	mình	không	bị	nghi	nữa. 

4.	Cũng	không	Tà	kiến:	Tà	kiến	là	do	mình	không	nghe	Chánh	pháp,	cho	
nên	dần	dần	mình	dễ	bị	Tà	kiến.	Và	Tà	kiến	rất	khó	trừ,	nếu	mình	không	nghe	
kinh	của	Phật. 

Thiện	Trang	nói	thế	này,	có	nhiều	người	đưa	ra	tiêu	chuẩn	đó	là:	pháp	nào	
họ	tu,	pháp	đó	cũng	linh	ứng.	Điều	đó	là	họ	chưa	hiểu	về	giáo	pháp,	chưa	hiểu	
về	cảnh	trong	Tam	giới.	Quý	vị	nên	nhớ	thế	này:	Tất	cả	các	kinh,	các	chú,	dù	là	
của	Phật	giáo,	dù	là	của	tôn	giáo	khác	hay	thậm	chí	là	của	Tà	giáo,	đều	có	linh	
ứng.	Bởi	vì	sao?	Bởi	vì	có	chúng	thần	nào	đó	hộ	trì.	Chính	vì	vậy,	nếu	đem	tiêu	
chuẩn	linh	ứng	là	Chánh	Pháp	thì	đó	là	một	sai	lầm.	Nên	nhớ	là	như	vậy!	 

Cho	nên	để	đi	đến	giải	 thoát	sanh	tử	thì	không	phải	môn	nào	cũng	giải	
thoát	đâu.	Mà	muốn	giải	thoát	thì	phải	y	theo	lời	Phật	dạy	mà	tu	hành,	chứ	không	
phải	pháp	linh	ứng	là	pháp	giải	thoát.	Nên	nhớ	như	vậy!	Quý	vị	thấy	có	chư	thần,	
người	ta	cũng	linh	ứng	được	mà,	chư	quỷ	thần	họ	nhập	lên	gì	đó	v.v…	họ	tán	
thán	được	mà.	Nhưng	quan	trọng	là	chư	Thiên	mới	có	trí	tuệ.	Và	để	giải	thoát,	
cho	dù	pháp	nào	tu	thì	pháp	đó	cũng	không	thể	ngoài	Tứ	niệm	xứ	và	Bát	chánh	
đạo.	Tức	là	tu	gì	thì	tu,	một	hồi	cũng	phải	có	Tứ	niệm	xứ	và	Bát	chánh	đạo,	đó	là	
tiêu	chuẩn	của	Đức	Phật.	Vì	Đức	Phật	nói	không	có	Tứ	niệm	xứ,	không	có	
Bát	chánh	đạo	thì	không	có	Tứ	quả	Sa-môn,	tức	là	không	chứng	được	quả	
từ	Tu-đà-hoàn	cho	đến	A-la-hán. 

Cho	nên	ai	[thấy]	những	điều	linh	ứng	thì	mình	cũng	nên	ghi	nhận.	Tại	vì	
tôn	giáo	nào	cũng	phải	có	linh	ứng	thì	người	ta	mới	theo,	không	có	linh	ứng	thì	
họ	không	theo.	Ai	dại	gì	theo	[pháp]	không	linh	ứng.	Nhưng	sự	linh	ứng	đó	là	
linh	ứng	từ	đâu?	Linh	ứng	từ	chư	Thiên,	linh	ứng	từ	quỷ	thần	hay	là	linh	ứng	từ	
đâu?	Chúng	ta	phải	làm	rõ.	Mà	muốn	làm	rõ	thì	không	có	cách	nào	khác	là	chúng	
ta	phải	học,	phải	học	thì	mới	thấy	được,	mới	không	bị	Tà	kiến.	Chứ	không	thì	
linh	ứng	dễ	kéo	mình	vô	Tà	kiến	lắm. 

5.	Hiểu	pháp	 sâu	 thẳm:	mình	hiểu	pháp	 sâu	xa	 là	nhờ	mình	nghe	kinh	
nhiều.	

Đó	là	5	điều	lợi	ích.		

	



 
 

9 

Chúng	ta	đến	phần	tiếp	theo: 

4	Con	Đường	Tu	–	Con	Đường	Tối	Thượng	Là	Lạc	(Vui)	Thắng	Tri	Mau	

(Theo	Kinh	Tăng	Chi	Bộ)	

Điều	này	thì	Thiện	Trang	nói	nhiều	rồi,	có	nhiều	người	cho	rằng	‘lấy	khổ	
làm	thầy’,	tu	là	phải	khổ.	Nhưng	hồi	bữa	tới	giờ	Thiện	Trang	dẫn	mấy	bộ	kinh	
rồi,	Đức	Phật	tán	thán	tu	sướng	mà	đắc	đạo,	chứ	không	phải	khổ.	Dẫn	mấy	bộ	
rồi,	hôm	nay	dẫn	thêm	một	bộ	nữa	để	quý	vị	thấy	điều	đó.	Và	đây	[là]	từ	Kinh	
Tăng	Chi	Bộ,	nội	dung	như	sau: 

Này	các	Tỷ-kheo,	có	bốn	con	đường	này.	Thế	nào	là	bốn?	

(1)Con	đường	khổ	thắng	tri	chậm;	(2)con	đường	khổ	thắng	tri	mau;	
(3)con	đường	lạc	thắng	tri	chậm;	(4)con	đường	lạc	thắng	tri	mau.	

Quý	vị	thấy,	Đức	Phật	đưa	ra	bốn	con	đường	tu:	(1)	Con	đường	thứ	nhất	
là	‘khổ	mà	thắng	tri	chậm’,	tức	là	chứng	đắc	chậm.	Mình	tu	khổ	rồi,	nhưng	mình	
còn	chứng	chậm.	 (2)	Con	đường	 thứ	hai	 là	 ‘con	đường	khổ	nhưng	 thắng	 tri	
mau’,	tức	là	khổ	[nhưng]	chứng	đắc	mau.	Giống	như	tu	hạnh	Đầu	đà,	khổ	nhưng	
chứng	đắc	mau.	(3)	Con	đường	thứ	ba	là	‘con	đường	lạc	thắng	tri	chậm’,	là	sung	
sướng	nhưng	chứng	chậm.	(4)	Và	con	đường	thứ	tư	là	‘con	đường	lạc	thắng	tri	
mau’. 

Ở	đây	chúng	ta	thấy	có	4	con	đường	rõ	ràng.	Bốn	đường,	bốn	hạng	người	
tu.	Người	thì	thích	khổ,	nhưng	cuối	cùng	tu	một	hồi	thắng	tri	chậm,	tức	là	chứng	
chậm.	Có	người	khổ,	nhưng	chứng	mau.	Có	người	vui,	nhưng	chứng	chậm.	Và	
có	người	vui	[mà]	chứng	mau.	Vậy	Đức	Phật	chọn	cho	mình	con	đường	nào? 

Này	các	Tỷ-kheo,	có	bốn	con	đường	này.	

Cái	này	là	tối	thượng,	này	các	Tỷ-kheo,	trong	bốn	con	đường	này,	tức	
là	con	đường	lạc	thắng	tri	mau.	(Cho	nên	quý	vị	thấy,	con	đường	lạc	thắng	tri	
mau	được	Đức	Phật	gọi	là	tối	thượng	nha.	Đức	Phật	nói	tiếp:)	Này	các	Tỷ-kheo,	
có	những	chúng	sanh	thực	hành	như	vậy.	Ðối	với	các	chúng	sanh	thực	
hành	như	vậy,	này	các	Tỷ-kheo,	có	sự	đổi	khác,	có	sự	biến	hoại.	Thấy	vậy,	
này	các	Tỷ-kheo,	vị	Thánh	đệ	tử	nghe	nhiều,	nhàm	chán	trong	ấy.	Do	nhàm	
chán	trong	ấy,	vị	ấy	từ	bỏ	sự	tối	thượng,	còn	nói	gì	đối	với	hạ	liệt. 

		 Nói	chung	bài	kinh	dài	cho	nên	[Thiện	Trang]	trích	một	đoạn	thôi.	Quý	vị	
thấy	Đức	Phật	xác	định	cho	mình	tốt	nhất	là	tu	theo	con	đường	lạc	thắng	tri	



 
 

10 

mau.	Lạc	thắng	tri	mau	là	con	đường	tối	thượng,	tức	là	hãy	sống	vui	mà	chứng	
nhanh,	chứ	không	phải	khổ.	Đức	Phật	vẫn	ưu	tiên	cho	[con	đường	lạc	thắng	tri	
mau],	rất	phù	hợp	đúng	không	ạ?	Chứ	còn	bây	giờ	mình	nói	tu	khổ	mới	chứng,	
thì	điều	đó	không	đúng.	Đức	Phật	nói	là:	Khổ	chứng	chậm,	khổ	chứng	mau,	vui	
chứng	chậm,	vui	chứng	mau;	và	Đức	Phật	khuyên	là	hãy	tu	con	đường	vui	sướng	
mà	chứng	mau.	Cho	nên	Đức	Phật	đâu	có	bắt	mình	khổ	đâu,	Phật	khuyên	tu	
sướng	mà.	Cho	nên	nhiều	khi	không	học	kinh	rồi	không	biết.	Kinh	này	cũng	có	
trong	Kinh	A	Hàm.	Ở	 trong	Kinh	A	Hàm	cũng	có	một	bài	kinh	nữa	và	Thiện	
Trang	dẫn	mấy	lần	rồi. 

(Trích	từ	Kinh	(10.29)	Kosala	1	(MA	215)	–	Kinh	Tăng	Chi	Bộ). 

Bài	này	cũng	tương	ưng	với	kinh	ở	trong	Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm,	cũng	có	
một	bài	kinh	như	thế	này.	Ở	đây	chúng	ta	tóm	tắt	lại: 

Tóm	tắt	4	con	đường	tu	theo	Kinh	(10.29)	Kosala	1	(MA	215)	–	Kinh	
Tăng	Chi	Bộ	

TT	 Kiểu	tu	 Chứng	đắc	
1	 Khổ	 Chậm	
2	 Khổ	 Mau	
3	 Vui	 Chậm	
4*	 Vui	 Mau	

	1.	Kiểu	tu	khổ,	chứng	đắc	chậm. 

2.	Kiểu	tu	khổ,	chứng	đắc	mau.	

3.	Kiểu	tu	sướng	(vui),	chứng	đắc	chậm. 

4.	Kiểu	tu	vui	(sướng),	chứng	đắc	mau. 

Và	Đức	Phật	khuyên	kiểu	[tu]	thứ	tư	này.	Đức	Phật	không	bắt	mình	[tu	
khổ]	đâu,	vậy	mới	phù	hợp	với	xã	hội	chứ	quý	vị	đúng	không?	Rất	phù	hợp	với	
mọi	thời	đại.	Thời	nay	cũng	vậy,	nhà	giàu	cũng	tu	được,	nhà	giàu	cũng	muốn	
sướng	chứ	không	phải	lấy	khổ	làm	thầy. 

	

Bây	giờ,	chúng	ta	vào	phần	pháp	hành	tiếp	theo:	

Cái	Gì	Là	Giá	Chống	Đỡ	Tâm?	Mà	Nếu	Không	Có	thì	Tâm	Dễ	Bị	Nghiêng	



 
 

11 

Ngã	

(Theo	Kinh	Tương	Ưng	Bộ)	

Giống	như	chúng	ta	cần	điều	phục	tâm	thì	[phải	có	cái]	giá,	tức	là	cái	gì	đó	
để	chống	đỡ	tâm.	Giống	như	mình	có	cái	cây	hay	có	gì	đó	để	chống	lên	cho	khỏi	
ngã.	Ở	đây	có	bài	kinh	dạy	luôn. 

Ở	Sāvatthī...	

-	Này	các	Tỷ-kheo,	ví	như	một	cái	bình,	nếu	không	có	cái	giá	chống	
đỡ	thời	dễ	bị	nghiêng	ngã,	nếu	có	cái	giá	chống	đỡ	thời	khó	nghiêng	ngã.	
Cũng	vậy,	này	các	Tỷ-kheo,	nếu	tâm	không	có	cái	giá	chống	đỡ	thời	dễ	bị	
nghiêng	ngã,	nếu	có	cái	giá	chống	đỡ	thời	khó	nghiêng	ngã.	(Giống	như	quý	
vị	dựng	cái	bình,	nó	dễ	ngã	lắm,	nhưng	nếu	có	cái	giá	chống	đỡ	thì	cái	bình	đó	
khó	ngã.	Tâm	cũng	vậy,	Đức	Phật	nói	tâm	cũng	phải	cần	có	cái	giá	để	đỡ.	Cái	gì	
là	giá	để	đỡ	tâm?) 

Và	này	các	Tỷ-kheo,	cái	gì	là	giá	chống	đỡ	cho	tâm?	Chính	là	Thánh	
đạo	Tám	ngành	này,	tức	là	Chánh	tri	kiến...	Chánh	định.	Ðây	gọi	là	cái	giá	
chống	đỡ	tâm.	

	Như	vậy	giá	để	chống	đỡ	tâm	chính	là	Bát	thánh	đạo	(Bát	chánh	đạo).	Bát	
chánh	đạo	gồm	có:	Chánh	kiến,	Chánh	tư	duy,	Chánh	ngữ,	Chánh	nghiệp,	Chánh	
mạng,	Chánh	tinh	tấn,	Chánh	niệm,	Chánh	định.	Chúng	ta	có	8	điều	này	gọi	là	
giá	để	chống	đỡ	tâm.	Tại	sao	vậy?	Vì	nếu	như	không	có	Chánh	kiến	rồi	thì	mình	
sẽ	rớt	vào	Tà	kiến.	Mà	không	có	Chánh	kiến	rồi	 thì	không	có	Chánh	 tư	duy;	
không	có	Chánh	tư	duy	thì	không	có	Chánh	ngữ,	Chánh	nghiệp,	Chánh	mạng.	
Lúc	đó	mình	có	tinh	tấn	dữ	lắm	thì	cũng	gọi	là	Tà	tinh	tấn,	chứ	không	thể	có	
Chánh	tinh	tấn.	Và	do	không	có	Chánh	tinh	tấn	thì	không	thể	có	Chánh	niệm,	
không	có	Chánh	niệm	thì	cuối	cùng	không	có	Chánh	định,	nếu	tu	như	vậy	là	Tà	
định.	Cho	nên	là	không	được,	không	đắc	đạo. 

				 Cho	nên	điều	quan	trọng	là	Bát	chánh	đạo,	đó	là	xương	sống	cốt	lõi.	Mà	
muốn	biết	có	Bát	chánh	đạo	thì	phải	có	Chánh	kiến	từ	đầu.	Mà	Chánh	kiến	thì	
chúng	ta	phải	xây	dựng	qua	hai	con	đường,	quý	vị	nhớ	không	ạ?	Đức	Phật	nói	
để	có	Chánh	kiến	có	hai	yếu	tố:	Một	phải	nghe	từ	người	khác,	tức	là	mình	nghe	
kinh,	đọc	kinh.	Hai	là	phải	tu	từ	tâm,	tu	Thiền	chỉ,	Thiền	quán,	thì	sẽ	phát	sanh	
Chánh	tri	kiến.	Điều	này	chúng	ta	nói	đi	nói	lại	rất	nhiều	rồi.	Bây	giờ	chúng	ta	
học	hết	bài	kinh	này. 



 
 

12 

Này	các	Tỷ-kheo,	ví	như	cái	bình	không	có	cái	giá	chống	đỡ	thời	dễ	bị	
nghiêng	ngã,	nếu	có	cái	giá	chống	đỡ	thời	khó	bị	nghiêng	ngã.	Cũng	vậy,	
này	các	Tỷ-kheo,	nếu	tâm	không	có	cái	giá	chống	đỡ	thời	dễ	bị	nghiêng	
ngã,	nếu	có	cái	giá	chống	đỡ	thời	khó	bị	nghiêng	ngã.	

((45.27)	Cái	Bình:	Kumbha	-	Tương	Ưng	Ðạo	–	Kinh	Tương	Ưng	Bộ). 

Như	vậy	càng	ngày	chúng	ta	càng	rõ	ràng.	Cho	nên	điều	cốt	lõi,	xương	sống	
tu	hành,	đó	là	Bát	chánh	đạo.	Và	Thiện	Trang	nói	thế	này:	Nếu	như	mình	tu	mà	
mình	không	có	pháp	thì	khó.	Nhiều	người	nói:	Vậy	tóm	lại	là	tu	gì?	Tất	nhiên	là	
tu	tâm.	Mặc	dù	nói	bốn	tu	là:	tu	Tâm,	tu	Thân,	tu	Giới,	tu	Tuệ,	nói	như	vậy	nhưng	
tóm	lại	chúng	ta	tu	gì?	Mấu	chốt	là	quý	vị	phải	nhìn	thấy	được	tâm	và	thân	không	
phải	là	ta.	Mấu	chốt	cuối	cùng	trong	các	cách	tu,	quý	vị	phải	nhìn	được	rằng	tâm	
và	thân	không	phải	là	ta,	nói	theo	ngôn	ngữ	là	Danh,	Sắc	không	phải	là	ta.	Nếu	
quý	vị	chưa	thấy	được	điều	đó,	thì	chúng	ta	có	học	nhiều	[đi]	chăng	nữa,	thì	mọi	
pháp	học	chúng	ta	cũng	không	dùng	được,	mà	chỉ	là	kiến	thức	thôi.	 

Tại	sao	Thiện	Trang	nói	như	vậy?	Bởi	vì	nếu	không	thấy	điều	đó,	mình	học	
thì	mình	nhớ,	đó	gọi	là	kiến	thức	qua	Văn.	Rồi	mình	nghĩ,	mình	suy	tư	một	chút	
gọi	là	Tư.	Nhưng	thiếu	[trí]	Tu.	Tức	là	ba	[trí]	Văn,	Tư,	Tu,	thì	trí	mình	chỉ	có	trí	
Văn	và	trí	Tư	là	nhiều,	còn	không	có	trí	Tu.	Vì	không	có	cho	nên	khi	gặp	chuyện	
gì	đó	quên	mất,	không	xài	được.	Còn	nếu	như	người	mà	thấy	được	rồi	thì	điều	
đó	dễ.	Và	đó	chính	là	con	đường	để	đi	vào	chứng	quả.		

[Chia	sẻ	về	con	đường	chứng	quả	vị	Thánh]	

Để	chứng	quả	thì	có	nhiều	cách,	nhưng	Thiện	Trang	đúc	kết	là	có	hai	cách	
dễ	nhất:	Một	là	đi	con	đường	bốn	bất	hoại	tịnh,	bất	hoại	tịnh	tức	là	niềm	tin	bất	
hoại	đó	quý	vị.	Niềm	tin	bất	hoại	đối	với	Phật,	đối	với	Pháp,	đối	với	Tăng	và	đối	
với	Thánh	giới	hay	là	thành	tựu	Thánh	giới.	Và	con	đường	đó	rút	gọn	lại,	Đức	
Phật	chỉ	nói	một	câu	thôi,	đó	là:	“Ai	mà	có	lòng	tịnh	tín	bất	động	đối	với	Ta	(tức	
là	với	Phật),	thì	những	người	ấy	đều	là	bậc	Dự	lưu”.	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	là	vậy	
đó.	Nói	như	vậy	nhưng	thật	sự	để	[có]	niềm	tin	bất	động	với	Phật,	thì	quý	vị	
phải	hiểu	được	Đức	Phật	dạy	điều	gì.	Cho	nên	cũng	là	một	cách	khác	nữa,	từ	đó	
mà	quý	vị	hiểu	được	thì	quý	vị	sẽ	bất	động	với	Phật.	 

Có	cách	thứ	hai	là	chúng	ta	chỉ	cần	thấy	được	cái	giả.	Thấy	giả	là	gì?	Ta	
không	phải	là	thật,	ta	không	phải	là	ta.	Sắc,	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức,	thân	thể	
vật	lý	này,	Cảm	nhận	này,	Tưởng	này,	Hành	(tức	là	50	Tâm	sở)	và	Thức	(tức	là	
sáu	thức:	cái	biết	của	mắt,	cái	biết	của	tai,	biết	của	mũi,	cái	biết	của	lưỡi,	biết	



 
 

13 

của	thân,	biết	của	ý)	cũng	không	phải	là	ta.	Quý	vị	thấy	được	như	vậy	thì	quý	vị	
phá	Thân	kiến	rất	dễ,	quý	vị	chứng	được	Tu-đà-hoàn.	Đơn	giản	vậy	thôi! 

	Nói	đi	nói	lại,	thật	ra	giáo	pháp	nói	cho	nhiều	nhưng	quan	trọng	là	mình	
nắm	được.	Quý	vị	thường	tư	duy	giùm	thân	này,	ví	dụ	như	quý	vị	đang	đau,	quý	
vị	cảm	thấy	là	cái	thân	này	đau	hay	là	ta	đau?	Quan	trọng	khi	quý	vị	bị	đau,	ví	
dụ	như	quý	vị	bị	đứt	tay,	quý	vị	bệnh	cảm	sốt,	thì	quý	vị	phải	có	ý	niệm	rằng:	
Thân	đau,	không	phải	ta	đau.	Phải	phân	biệt	được	ra	nó	không	phải	là	ta. 

				 Rồi	khi	mình	cảm	nhận	ăn	uống,	mình	ăn	chẳng	hạn,	mình	cảm	nhận	ngon,	
dở	hay	vui	sao	đó,	thì	đó	là	mình	cảm	nhận	vui,	khổ,	khó	chịu…	Tất	cả	đó	đều	là	
cảm	thọ	thôi,	nó	không	phải	là	ta.	Rồi	Tưởng	là	Tâm	sở	Tưởng	đúng	không?	Rồi	
Hành	là	50	Tâm	sở.	Và	Thức	[là]	những	cái	biết,	biết	những	gì	đó,	không	phải	là	
ta.	 

	 Cho	nên	sống	theo	năm	tháng,	chúng	ta	đều	thấy	là	chúng	ta	già	đi	đúng	
không	ạ?	Quý	vị	thấy	chúng	ta	già	đi,	nhưng	thật	tế	đó	là	một	khái	niệm,	quan	
niệm	sai	lầm,	mà	chúng	ta	phải	nói	rằng	là	thân	già	chứ	không	phải	ta	già.	Điều	
này	dù	kinh	Tiểu	thừa	hay	kinh	Đại	thừa	đều	nói	như	vậy,	Kinh	Lăng	Nghiêm	
cũng	nói	vậy	thôi,	đúng	không	quý	vị?	Già,	không	phải	là	ta	già,	mà	cái	thân	già,	
vật	chất	già,	các	căn	già,	v.v...	Nó	không	phải	là	ta.	Ta	vẫn	là	một	cái	không	già.	
Bao	giờ	mình	thấy	được	như	vậy,	mình	tách	ra	được	thì	người	đó	xong,	nhiệm	
vụ	đã	thành.	Nói	như	ngài	Lục	Tổ	Đại	sư	Huệ	Năng	là	‘nằm	duỗi	hai	chân	nghỉ’.	 

	 Cho	nên	ngày	xưa,	quý	vị	thấy	các	vị	Thiền	sư	khai	thị	đơn	giản	lắm.	Còn	
mình	bây	giờ	khai	thị,	có	lẽ	trình	độ	mình	không	đủ	hoặc	là	người	nghe	không	
hiểu,	thật	ra	không	hiểu	cho	nên	không	nhìn	thấy	được	điều	đó,	chứ	thật	ra	nhìn	
thấy	dễ	lắm	quý	vị.	Quý	vị	tập	mỗi	ngày	đi,	nhớ:	ăn	ngon	hay	dở,	cảm	nhận	đó	
không	phải	là	ta,	nó	chỉ	là	cảm	nhận	trên	thọ	mà	thôi.	Ta	suy	nghĩ	gì,	suy	nghĩ	
đó	không	phải	là	ta	suy	nghĩ	hoàn	toàn	đâu,	đó	là	Tưởng	của	ta	đó.	Tưởng	tức	
là	tưởng	tri,	là	cái	biết	về	quá	khứ,	biết	hiện	tại,	biết	tương	lai,	chưa	chắc	nữa.	
Và	Hành	(tức	là	các	Tâm	sở)	cũng	không	phải	là	ta.	Nhớ	như	vậy!	Thức	cũng	
vậy,	sự	biết	này,	biết	kia	[không	phải	là	ta].	Mình	tách	được	ra,	quan	trọng	tách	
cái	đó	ra	là	xong.	Nhớ	làm	được	bấy	nhiêu	đó	thôi. 

Quý	vị	cứ	hằng	ngày	nghĩ	như	vậy	thì	quý	vị	đang	đi	trên	con	đường	gọi	là	
Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	hành.	Và	Đức	Phật	nói	trong	kinh:	người	Tùy	tín	hành,	
Tùy	pháp	hành	thì	không	thể	chết	mà	không	chứng	quả	Dự	lưu.	Tức	là	người	đó	
chắc	chắn	chứng	quả	Dự	lưu,	đi	vào	Sơ	quả	chắc	chắn.	Cho	nên	làm	thế	là	xong.	
Đời	này	khỏe,	ráng	 làm	cho	nhanh	nha,	 làm	nhanh	xong	rồi	nghỉ.	Khi	quý	vị	



 
 

14 

chứng	đắc	Tu-đà-hoàn	rồi	thì	người	đó	tự	biết,	ở	trong	kinh	nói	người	đó	tự	xác	
chứng	với	mình	rằng:	Ta	đã	đoạn	trừ	ba	đường	ác,	không	còn	thối	đọa	vào	các	
đường	dữ	nữa.	Bao	giờ	quý	vị	tự	biết	được	điều	đó	thì	không	có	cần	hỏi	ai,	còn	
quý	vị	còn	đi	hỏi	người	khác	thì	tức	là	quý	vị	chưa	chứng	[quả].	Vậy	thôi!	Tu	rất	
là	dễ. 

	Thật	ra	pháp	Phật	rất	dễ,	hiểu	điều	nào	cũng	được.	Hiểu	một	đế	trong	bốn	
đế	cũng	được,	hiểu	một	đế	thì	sẽ	hiểu	được	bốn	đế.	Có	rất	nhiều	con	đường	như	
vậy.	Bây	giờ	quý	vị	không	hiểu	được	Khổ	đế	thì	quý	vị	hiểu	Đạo	đế	(là	con	đường	
để	thoát	khổ),	đó	là	chúng	ta	đang	học	ở	đây.	Hoặc	là	chúng	ta	học	ở	đây	cũng	
gọi	là	Tập	đế.	Tất	cả	đều	học	qua	học	lại,	học	tới	học	lui	cũng	chỉ	bao	nhiêu	đó.	
Có	thể	bây	giờ	quý	vị	chưa	hiểu,	nhưng	ngày	nào	đó	quý	vị	bừng	ra	là	quý	vị	
hiểu.	Và	khi	hiểu	thì	hoan	hỉ	vui	vẻ	vô	cùng,	cuộc	đời	giống	như	lâng	lâng.	Và	
mỗi	lần	nghĩ	đến	Phật	thì	quý	vị	thấy	cảm	ân	đức	của	Phật	cực	kỳ	lớn.	Vì	thế	quý	
vị	mới	bất	hoại	tịnh	đối	với	Phật	được,	gọi	là	lòng	tin	thanh	tịnh,	tức	là	trong	
sạch,	bất	động	đối	với	Phật,	vì	quý	vị	hiểu	ra	được	điều	đó. 

	Cho	nên	nói	vòng	qua	vòng	lại,	thật	ra	làm	giùm	đi,	khi	nào	thấy	được	như	
vậy	thì	niềm	tin	bất	động	với	Phật.	Cho	dù	ai	nói	trời	nói	đất,	cho	dù	đem	bao	
nhiêu	Hằng	hà	sa	châu	báu	tới	để	trước	mặt	quý	vị,	quý	vị	cũng	không	thèm	
nhận	nữa.	Bởi	vì	quý	vị	có	gia	tài	và	bảo	bối,	đó	là	bảo	bối	của	Phật	cho	mình.	
Của	Phật	nào?	Là	tự	mình	thấy	được	Phật	tâm	của	mình	đó.	Nói	như	ngôn	ngữ	
Trung	Hoa	là	đã	‘Minh	tâm	Kiến	tánh’,	và	lúc	đó	mới	khởi	tu	được.	Còn	nếu	chưa	
tới	đó	thì	xin	lỗi,	có	thể	phải	luân	hồi	dài	dài.	Bởi	vì	sao?	Vì	những	gì	chúng	ta	
làm	ở	trong	thế	gian	này	bằng	vọng	tâm,	chưa	thấy	được	bản	chất	của	tâm,	thì	
chúng	ta	chỉ	là	những	người	giống	như	chăn	bò	cho	người.	Vì	chăn	bò	cho	người,	
cho	nên	không	phải	là	bò	của	mình.	Hay	là	những	người	đếm	tiền	trong	ngân	
hàng,	nhân	viên	đếm	tiền	trong	ngân	hàng,	đếm	hoài	mà	không	được	chút	nào. 

	Cho	nên	ngài	Thiền	sư	Vĩnh	Gia,	sau	khi	chứng	đắc	rồi	thì	ngài	nói	là:	Bấy	
lâu	nay	ta	đọc	bao	nhiêu	kinh,	bao	nhiêu	sách	vậy,	nhưng	chẳng	khác	nào	người	
đếm	bạc	đếm	tiền,	nhiều	như	núi	nhưng	không	xài	được.	Còn	khi	nào	mình	ngộ	
ra	thì	[có]	một	gia	sản	lớn	vô	cùng.	Quý	vị	đừng	nghĩ	là	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	có	
phước	báo	nhỏ	nha,	quý	vị	nhớ	bài	kinh	nói	rất	rõ	ràng,	chúng	ta	đã	học	rồi,	là	
người	nào	thành	tựu	được	quả	Dự	lưu	thì	phước	báo	không	thể	đo	lường	được.	
Quý	vị	nên	nhớ,	thành	tựu	quả	Dự	lưu	rồi	thì	quý	vị	cũng	chẳng	sợ	chuyện	gì,	
bởi	vì	quý	vị	có	bạn	đồng	hành.	Ai	là	bạn	đồng	hành	của	quý	vị?	Chính	là	chư	
Thiên	sẽ	hoan	hỷ	làm	bạn	với	quý	vị.	Người	đời	không	biết,	chư	Thần	có	thể	
không	biết,	nhưng	chư	Thiên	biết.	Cho	nên	quý	vị	thấy	nơi	nào	mà	có	chư	Thiên	



 
 

15 

theo	hộ	vệ,	đó	chính	là	những	người	chứng	đạo.	Cho	nên	rất	là	thoải	mái,	rất	
hoan	hỉ,	không	có	vấn	đề	gì	lo	lắng	nữa,	nếu	như	thành	tựu	được.	 

Cho	nên	hãy	cố	gắng	nha	quý	vị,	cố	gắng	đi.	Không	khó	đâu!	Nghe	tới	nghe	
lui,	nghe	xuôi	nghe	ngược,	nghe	hoài	thì	có	ngày	ngộ.	Nếu	ai	chưa	ngộ	thì	hãy	
tư	duy	một	chút,	suy	nghĩ	một	chút.	Nhớ	rằng	mỗi	lần	bị	đau,	nhớ	đó	không	phải	
là	ta	đau,	mà	thân	đau,	là	sắc	đau.	Khi	nào	đang	ăn	ngon	ngon,	chợt	nhớ	rằng	là	
ta	đã	tham	rồi	đó.	Tức	là	mình	đang	tu	Tứ	niệm	xứ	đúng	không?	Tâm	tham	đó	
không	phải	là	ta	đâu,	mà	tham	đó	là	từ	cảm	thọ.	Thọ	đó	là	Tâm	sở	Thọ,	thọ	đó	
đưa	vào	cho	nên	ta	tham	ăn.	Rồi	khó	chịu	là	sân,	cũng	không	phải	là	ta.	Tất	cả	
điều	đó	không	phải	là	ta,	mà	chính	là	dòng	tâm	thức	sanh	diệt.	Sát-na	này	sanh,	
sát-na	kia	diệt,	cứ	liên	tục	liên	tục	vậy,	cuốn	theo	đó.	Và	nếu	như	ta	tách	nó	khỏi	
dòng	sanh	diệt	đó,	thì	ta	chính	là	ta,	còn	nó	là	nó. 

Cho	nên	người	biết	tu	là	phải	biết	quan	sát	các	dòng	tâm	sanh	diệt,	các	
pháp	đang	sanh	diệt.	Và	đến	khi	nào	ta	quan	sát	đủ,	trí	tuệ	mãnh	lực	ta	đủ,	thì	
ta	phát	hiện	ra	nó	là	nó,	ta	là	ta,	không	liên	quan	đến	nhau.	Nó	kệ	nó,	ta	là	ta,	
không	sao	cả.	Và	chính	vì	vậy	dòng	sanh	tử	mình	sắp	kết	thúc,	tức	là	mình	ra	
khỏi	sanh	tử.	Cho	nên	tu	Tứ	niệm	xứ	cũng	quan	trọng.	Tu	về	Thiền	chỉ	cũng	
quan	trọng.	Thiện	Trang	chia	sẻ	như	vậy.	

[Chia	sẻ	về	tu	Thiền	chỉ]	

Ở	đây	sẵn	nói	về	Thiền	chỉ,	Thiện	Trang	chia	sẻ	thêm	một	chút,	Thiền	chỉ	
quan	trọng.	Và	Thiền	chỉ,	quý	vị	có	thể	tu	như	thế	này:	Hồi	trước	thì	Thiện	Trang	
nghĩ	tu	mấy	đề	mục	kia	trước,	tức	là	mình	dùng	mấy	đề	mục	bóng	đèn,	đề	mục	
nước	v.v...	tu	trước.	Sau	này	Thiện	Trang	phát	hiện,	Thiện	Trang	đổi	lại	tu	các	
cách	khác	nữa.	Tức	là	dùng	đề	mục	hơi	thở	trước,	thì	Thiện	Trang	thấy	dùng	
hơi	thở,	cứ	hít	vô	1,	thở	ra	1,	hít	vô	2,	thở	ra	2,	nhẹ	nhàng,	niệm	thầm	như	vậy.	
Một	lát	xong	rồi	quý	vị	đổi	qua	đề	mục	tu	Biến	xứ,	ví	dụ	Biến	xứ	màu,	dùng	đèn	
hoặc	là	mở	tivi	(Thiện	Trang	có	để	các	video	có	hình	tròn	tròn	đó),	thì	tu	rất	
mau	vào	Trì	tướng,	Tợ	tướng.	Nhanh	lắm	quý	vị,	nhanh	lắm! 

	Cho	nên	quý	vị	hãy	khéo	kết	hợp	các	đề	mục	tu.	Có	người	dùng	đề	mục	
này	trước	rồi	dùng	đề	mục	kia	sau,	quý	vị	đảo	qua	đảo	lại	thử	xem.	Ai	thích	Tùy	
niệm	Pháp	thì	dùng	Tùy	niệm	Pháp,	ai	thích	Tùy	niệm	Phật	thì	dùng	Tùy	niệm	
Phật,	ai	thích	dùng	Tùy	niệm	Tăng	thì	dùng	Tùy	niệm	Tăng	v.v…	Mình	dùng	đề	
mục	nào	mình	mồi,	xong	rồi	mình	đổi	vào	đề	mục	khác.	Cứ	đảo	qua	đảo	lại	thử	
xem,	thì	có	ngày	mình	sẽ	tìm	được	lối	vào.	Và	khi	mình	có	sức	mạnh	của	Thiền	
chỉ	rồi,	thì	quý	vị	quan	sát	tâm,	quý	vị	tu	Vipassana	(tức	là	Thiền	quán)	hay	là	



 
 

16 

quý	vị	học	pháp,	v.v…	Quý	vị	sống	trong	đời	sống	rất	thoải	mái,	rất	tự	tại.	Và	khi	
thấy	được	tâm	là	xong,	coi	như	là	con	đường	cực	kỳ	gian	nan,	bao	nhiêu	đời	bao	
nhiêu	kiếp	qua	mình	làm	không	được,	ngày	nay	có	thể	 làm	được.	Và	thật	sự	
không	phải	không	làm	được,	mà	rất	dễ	nếu	như	làm	được.	Tại	sao?	Vì	đâu	có	
khó	đâu.	Tại	vì	mình	hồi	xưa	mình	không	biết	tiêu	chuẩn	để	vào	Sơ	quả	Tu-đà-
hoàn	thế	nào,	bây	giờ	biết	Phật	dạy	hết	rồi.	Cho	nên	đơn	giản	vậy	thôi! 

Quý	vị	nhớ	là	hãy	đi	con	đường	đó.	Hoặc	là	thấy	một	đế	trong	bốn	đế.	Muốn	
thấy	thì	hãy	tu	và	chiêm	nghiệm.	Thứ	hai	hãy	đi	con	đường	bất	hoại	tịnh.	Thứ	
ba	 là	đi	con	đường	thấy	rõ	được	tâm	và	thân	không	phải	 là	 ta,	 tức	 là	đi	con	
đường	phá	Thân	kiến.	Thật	ra	để	vào	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn,	là	diệt	trừ	ba	Kiết	sử:	
Thân	kiến,	Giới	cấm	thủ	và	Nghi.	Quý	vị	đi	[con	đường]	bất	hoại	tịnh	là	đi	con	
đường	vào	phá	Nghi.	Phá	Thân	kiến	là	quý	vị	sẽ	đi	con	đường	thấy	Sắc,	Thọ,	
Tưởng,	Hành,	Thức	không	phải	 là	 ta,	 tu	Vipassana	đi	 vào	 con	đường	đó	 rất	
nhanh.	Thứ	ba	là	thấy	Tứ	đế,	thì	mình	vừa	phá	được	Giới	cấm	thủ	và	Nghi.	Cũng	
vậy,	[các	con	đường]	đi	như	nhau,	thật	ra	cuối	cùng	cũng	tụ	về	một	[pháp],	khi	
mình	thành	được	một	[pháp]	thì	mới	thành	những	[pháp]	kia. 

Đó	là	chia	sẻ	thêm	cho	quý	vị,	để	quý	vị	tu	có	động	lực	hơn,	chứ	đừng	nghĩ	
đường	tu	quá	xa	xôi.	Thật	ra	dễ	lắm	quý	vị!	Hôm	bữa,	Thiện	Trang	chia	sẻ	có	
một	vị	Sư	bên	Myanmar	nói	rất	đơn	giản,	chỉ	cần	không	nghĩ	là	ta,	đừng	có	ý	
niệm	đây	là	ta	nữa,	bỏ	đi	là	được.	Khi	không	có	ý	niệm	đây	là	ta	nữa	là	xong	rồi. 

	

Chúng	ta	đến	một	vấn	đề	tiếp	theo,	bài	này	rất	hay,	hôm	bữa	Thiện	Trang	
có	giới	thiệu.	Có	người	gửi	cho	Thiện	Trang,	Thiện	Trang	đối	chiếu	lại	 trong	
kinh.	Đoạn	này	giúp	cho	quý	vị	có	lòng	tịnh	tín	đối	với	Phật	đây: 

Đức	Như	Lai	Tối	Thượng	

(Theo	Kinh	Tăng	Chi	Bộ)	

Một	người,	này	các	Tỷ-kheo,	khi	xuất	hiện	ở	đời	là	xuất	hiện	một	
người,	không	hai,	không	có	đồng	bạn,	không	có	so	sánh,	không	có	tương	
trợ,	không	có	đối	phần,	không	có	người	ngang	hàng,	không	có	ngang	bằng,	
không	 có	 đặt	 ngang	 bằng,	 bậc	 Tối	 thượng	 giữa	 các	 loài	 hai	 chân.	Một	
người	ấy	là	ai?	Chính	là	Như	Lai,	bậc	A-la-hán,	Chánh	Ðẳng	Giác.	Một	người	
này,	khi	xuất	hiện	ở	đời,	là	xuất	hiện	một	người,	không	hai,	không	có	đồng	
bạn,	không	có	so	sánh,	không	có	tương	trợ,	không	có	đối	phần,	không	có	



 
 

17 

người	ngang	hàng,	không	có	ngang	bằng,	không	có	đặt	ngang	bằng,	bậc	
Tối	thượng	giữa	các	loài	hai	chân.	

Quý	vị	nghe	cho	kỹ,	Đức	Phật	khi	xuất	hiện	ở	đời,	nhớ	là	chỉ	xuất	hiện	có	
một	thôi,	không	có	ai	hơn	nữa	đâu,	không	hai;	không	có	đồng	bạn	luôn;	không	
có	ai	ngang	bằng	Phật;	không	có	so	sánh,	không	ai	so	sánh	[được]	với	Phật;	cũng	
không	có	tương	trợ	đâu,	không	cần;	cũng	không	có	đối	phần;	không	có	người	
ngang	hàng;	không	có	ngang	bằng;	không	có	đặt	ngang	bằng;	bậc	Tối	thượng	
giữa	các	loài	hai	chân.	Đó	chính	là	Như	Lai,	chính	là	Phật.	Nhớ!	Chỉ	có	một	người	
đó	thôi,	không	có	ai,	không	có	vị	tổ	nào	hơn	Phật	đâu. 

Đây	là	từ	Kinh	Tăng	Chi	Bộ	ở	thiên	một	pháp,	bài	kinh	thứ	174.	

((1.174)	(EA	8.10)	–	Kinh	Tăng	Chi	Bộ). 

				 Quý	vị	thấy	rất	hay!	Như	vậy	chúng	ta	phải	tin	vào	Đức	Phật	là	đặc	biệt	tối	
tôn	đệ	nhất,	không	có	ai	bằng,	không	có	ai	ngang,	không	có	ai	so	sánh	được	đâu,	
và	Ngài	là	tối	thượng	trong	các	loài	hai	chân.	Đoạn	trước	là	trong	các	loài	nhiều	
chân,	bốn	chân,	không	chân	v.v…	thì	loài	hai	chân	là	tôn	quý	nhất.	Mà	Đức	Phật	
là	 tôn	quý	nhất	 trong	các	 loài	hai	chân	nữa,	 là	 tôn	quý	 trong	 tôn	quý,	gọi	 là	
Lưỡng	Túc	Tôn.	Chúng	ta	nghe	như	vậy,	chúng	ta	cảm	ứng	hơn	một	chút.	Nhưng	
mở	màn	như	vậy	chưa	đủ	đâu,	chúng	ta	nghe	thêm	đoạn	sau	này	hay	hơn	nữa. 

	

Đức	Phật	không	cung	kính,	hoặc	không	đứng	dậy,	hoặc	không	mời	
chỗ	ngồi	ai	cả	vì	nếu	làm	thế	thì	đầu	của	người	ấy	bị	vỡ	tan	

(Theo	Tạng	Luật)	

Trong	ba	tạng	thì	có	tạng	Kinh,	đây	là	trong	tạng	Luật.	Đoạn	này	Thiện	
Trang	lướt	nhanh	thôi,	đoạn	này	là	mở	màn	trong	tạng	Luật,	trong	giới	Tỳ-kheo: 

[1]	Lúc	bấy	giờ,	Đức	Phật	Thế	Tôn	ngự	tại	Verañjā,	ở	cội	cây	Nimba	
của	dạ	xoa	Naḷeru,	cùng	với	đại	chúng	tỳ	khưu	(Tỳ-kheo)	có	số	lượng	năm	
trăm	vị	tỳ	khưu.	Vị	bà-la-môn	Verañja	đã	nghe	được	rằng:	“Chắn	chắn	là	
ngài	Sa-môn	Gotama,	con	trai	dòng	Sākya	(Thích	Ca),	từ	dòng	dõi	Sākya	đã	
xuất	gia,	và	hiện	ngự	tại	Verañjā,	ở	cội	cây	Nimba	của	dạ	xoa	Naḷeru	cùng	
với	đại	chúng	tỳ	khưu	có	số	lượng	năm	trăm	vị	tỳ	khưu.	Tiếng	tăm	tốt	đẹp	
về	ngài	Gotama	ấy	đã	được	lan	rộng	ra	như	vầy:	‘Đức	Thế	Tôn	ấy	là	bậc	A-
la-hán,	 Chánh	Đẳng	Giác,	Minh	Hạnh	Túc,	 Thiện	 Thệ,	 Thế	 Gian	Giải,	 Tối	



 
 

18 

Thượng	Điều	Ngự	Trượng	Phu,	Thiên	Nhân	Sư,	Phật,	Thế	Tôn.’	(Nghe	như	
vậy	thì	mới	tìm	tới,	bây	giờ	tìm	tới	như	thế	này).	Vị	ấy	sau	khi	tự	mình	chứng	
ngộ	thắng	trí	đã	công	bố	về	thế	gian	này	tính	 luôn	cõi	chư	thiên,	cõi	Ma	
Vương,	cõi	Phạm	thiên,	cho	đến	dòng	dõi	sa-môn,	Bà-la-môn,	chư	thiên	và	
loài	người.	Vị	ấy	thuyết	giảng	Giáo	Pháp	toàn	hảo	ở	đoạn	đầu,	toàn	hảo	ở	
đoạn	giữa,	và	toàn	hảo	ở	đoạn	kết,	thành	tựu	về	ý	nghĩa,	thành	tựu	về	văn	
tự.	Vị	ấy	giảng	giải	về	Phạm	hạnh	thanh	tịnh	một	cách	trọn	vẹn	và	đầy	đủ.	
Tốt	thay	cho	việc	diện	kiến	các	vị	A-la-hán	như	thế	ấy!” 

[2]	Sau	đó,	Bà-la-môn	Verañja	đã	đi	đến	gặp	đức	Thế	Tôn.	Sau	khi	
đến,	vị	ấy	đã	tỏ	vẻ	thân	thiện	với	đức	Thế	Tôn,	sau	khi	trao	đổi	lời	xã	giao	
thân	thiện	đã	ngồi	xuống	ở	một	bên.	Khi	đã	ngồi	xuống	một	bên,	Bà-la-
môn	Verañja	đã	nói	với	đức	Thế	Tôn	điều	này:	

-	Thưa	ngài	Gotama,	 tôi	đã	được	nghe	điều	này:	“Sa-môn	Gotama	
không	cung	kính,	hoặc	không	đứng	dậy,	hoặc	không	mời	chỗ	ngồi	đến	các	
vị	bà-la-môn	già	cả,	uy	tín,	lớn	tuổi,	sống	thọ,	đã	đạt	đến	giai	đoạn	cuối	của	
cuộc	 đời.”	 Thưa	 ngài	 Gotama,	 điều	 ấy	 thật	 đúng	 như	 thế	 bởi	 vì	 ngài	
Gotama	không	cung	kính,	hoặc	không	đứng	dậy,	hoặc	không	mời	chỗ	ngồi	
đến	các	vị	Bà-la-môn	già	cả,	uy	tín,	lớn	tuổi,	sống	thọ,	đã	đạt	đến	giai	đoạn	
cuối	của	cuộc	đời.	Thưa	ngài	Gotama,	điều	ấy	thật	không	thích	đáng!	

Tức	là	có	ông	Bà-la-môn	này,	nghe	nói	Đức	Phật	tại	sao	không	cung	kính,	
không	đứng	dậy,	không	mời	chỗ	ngồi	đối	với	các	vị	Bà-la-môn	khác.	Mấy	vị	Bà-
la-môn	kia	già	cả,	uy	tín,	lớn	tuổi,	sống	thọ,	đã	đạt	đến	giai	đoạn	cuối	của	cuộc	
đời	rồi.	Như	vậy	ổng	thấy	là	không	thích	đáng,	Đức	Phật	trẻ	hơn	mà.	Đức	Phật	
trả	lời	như	thế	này,	đoạn	trả	lời	này	chấn	động,	quý	vị	hãy	nghe: 

-	 Này	 Bà-la-môn,	 trong	 thế	 gian	 tính	 luôn	 cõi	 chư	 Thiên,	 cõi	 Ma	
Vương,	cõi	Phạm	thiên,	cho	đến	dòng	dõi	sa-môn,	Bà-la-môn,	chư	Thiên	
và	loài	Người,	Ta	không	thấy	một	ai	mà	Ta	có	thể	cung	kính,	hoặc	có	thể	
đứng	dậy,	hoặc	có	thể	mời	chỗ	ngồi.	Này	Bà-la-môn,	bởi	vì	nếu	Như	Lai	
cung	kính,	hoặc	đứng	dậy,	hoặc	mời	chỗ	ngồi	người	nào	thì	đầu	của	người	
ấy	sẽ	bị	vỡ	tan. 

(Trích	từ:	Kính	lễ	đức	Thế	Tôn,	bậc	A-la-hán,	đấng	Chánh	Biến	Tri!	
Thuộc	Chương	Verañja	-	Tập	một	-	Phân	tích	giới	Tỳ	khưu	-	Tạng	luật). 

Quý	vị	nhớ	giùm	đoạn	này!	Cho	nên	quý	vị	thấy	Đức	Phật	quán	sát	trong	
thế	gian,	tính	luôn	cõi	chư	Thiên,	cõi	Ma	vương,	cõi	Phạm	thiên	cho	đến	dòng	



 
 

19 

dõi	Sa-môn,	Bà-la-môn,	chư	Thiên	và	loài	Người,	Ngài	nói	là:	Ta	không	thấy	ai	
mà	Ta	 có	 thể	 cung	kính.	Không	phải	Ngài	 cố	 tình	không	cung	kính,	 rồi	Ngài	
không	đứng	dậy,	Ngài	không	mời	chỗ	ngồi,	bởi	vì	sao?	Bởi	vì	nếu	Như	Lai	làm	
như	vậy	đối	với	họ,	thì	đầu	của	người	đó	sẽ	bị	vỡ	tan.	Vì	lòng	từ	[mà	Ngài	không	
làm	như	vậy]. 

Nghĩa	là	gì?	Là	phước	báo	của	Phật,	phước	đức	của	Phật	lớn	như	vậy,	nên	
người	ta	không	đủ	sức	để	nhận	sự	cung	kính	của	Phật,	không	đủ	sức	để	Đức	
Phật	đứng	dậy	chào	họ,	không	đủ	sức	để	họ	được	Đức	Phật	mời	ngồi.	Quý	vị	
thấy	ghê	chưa?	Chứ	không	phải	bây	giờ	mình	tưởng	tượng	dễ,	nghe	nói	bây	giờ	
dễ	cung	kính	lắm.	Cho	nên	Đức	Phật	tuyệt	vời	lắm,	thế	mới	là	Đức	Thế	Tôn,	Như	
Lai,	Chánh	Đẳng	Giác	chứ. 

Đây	cũng	là	tiêu	chuẩn	để	biết	ai	là	Phật.	Cho	nên	nghe	tuyên	truyền	thì	
đừng	nghe	vội	nha,	tuyên	truyền	rằng	người	này	là	Phật	tái	lai,	người	kia	là	Phật	
tái	lai.	Xin	lỗi!	Nếu	Phật	tái	lai	mà	đi	lạy	người	khác	thì	người	kia	tan	xương	chết	
rồi,	vỡ	đầu,	đúng	không	ạ?	Nếu	Phật	tái	lai	mà	cung	kính	người	khác	là	người	
khác	cũng	tiêu	rồi,	cho	nên	là	không	được.	Nếu	Phật	tái	lai	mà	nhường	chỗ	ngồi,	
mời	chỗ	ngồi	cho	người	khác	thì	người	ta	cũng	tiêu	rồi,	vỡ	tan	đầu.	Cho	nên	
không	được	đâu.	Đây	là	tiêu	chuẩn	xác	định,	cho	nên	không	học	không	biết,	học	
rồi	thì	chấn	động.	Quý	vị	thấy	không?	Đức	Phật	tuyệt	vời	như	vậy!	Cho	nên	ghi	
nhận	trong	đời	Đức	Phật	không	cúi	đầu	trước	ai,	Đức	Thế	Tôn	không	có	chuyện	
đó.	Rất	là	tuyệt	vời,	đây	cũng	là	tiêu	chuẩn	đó. 

				 Tạng	Luật	cũng	là	một	tạng	mà	Đức	Phật	hay	nói	là:	“Đối	với	Kinh,	đối	với	
Luật,	đối	với	A	Tỳ	Đàm”.	Đó	là	chúng	ta	phải	hiểu	Phật,	mình	phải	hiểu	Phật	thì	
mình	mới	là	con	Phật.	Còn	nếu	không	hiểu	Phật	thì	Đức	Phật	nói	rằng:	“Ai	tin	
Ta	mà	không	hiểu	Ta,	thì	người	đó	phỉ	báng	Ta”.	Chính	vì	ngày	nay	[những	
người]	không	chịu	đọc	kinh,	không	chịu	đọc	Luật,	cho	nên	không	biết,	cho	nên	
phỉ	báng	Phật.	Tại	vì	sao?	Vì	mình	xưng	là	mình	tu	với	Phật,	nhưng	thật	ra	không	
phải	tu	với	Phật,	[mà]	tu	với	người	khác,	mình	tu	với	người	này	người	kia,	mình	
tu	không	đúng	với	giáo	pháp	đó,	cho	nên	phỉ	báng	Phật.	 

	 Quý	vị	thấy	không	ạ?	Những	điều	này	rất	hay,	nhớ	nha!	Đây	cũng	là	tiêu	
chuẩn	đó,	phải	như	vậy,	cho	nên	[Phật]	không	có	đảnh	lễ	ai	đâu.	Đợt	trước	có	
người	hỏi:	“Sư	Minh	Tuệ	thành	Phật	chưa?”	Thiện	Trang	nói	chưa,	bởi	vì	sao?	
Thứ	nhất	 là	căn	cứ	vào	Sư	Minh	Tuệ	còn	cung	kính	đảnh	 lễ	người	khác,	mà	
người	ta	chưa	có	bị	vỡ	đầu,	thì	không	có	chuyện	đó.	Đức	Phật	đâu	có	cung	kính,	
đảnh	lễ	ai	đâu.	Cho	nên	là	không	có	chuyện	đó,	và	ngài	cũng	nói	thật	là	ngài	chưa	



 
 

20 

thành	Phật,	cho	nên	nhớ	như	vậy. 

				 Đó	là	một	chi	tiết,	chúng	ta	học	thêm	một	chi	tiết	nữa,	kiến	thức	rất	quan	
trọng.	Đây	cũng	là	một	kiến	thức	mà	chúng	ta	cần	điều	chỉnh	lại	tri	kiến.	Trong	
mười	điều	tạo	phước,	có	Cải	chánh	Tri	kiến	tức	 là	sửa	đổi	 tri	kiến	sai	 thành	
đúng,	đó	cũng	là	một	cách	để	tu	phước.	Hôm	nay	giới	thiệu	thêm	một	tri	kiến	
này	cũng	rất	quan	trọng. 

	

Cần	Hiểu	Rõ	Về	Nhất	Thiết	Trí,	Nhất	Thiết	Kiến,	Tam	Minh	Của	Như	Lai	

(Theo	Kinh	Trung	Bộ)	

Nội	dung	này	rất	quan	trọng,	những	kiến	thức	này	nếu	mình	không	hiểu	
thì	mình	không	thể	nào	bất	hoại	tịnh	đối	với	Phật.	Ở	đoạn	trên,	Thiện	Trang	
cung	cấp	cho	kiến	thức	đó	thì	quý	vị	mới	có	niềm	tin	bất	hoại	đối	với	Phật,	đúng	
không	ạ?	Mình	không	lung	lay	được	nữa,	bởi	vì	mình	tin	chỉ	có	Phật	thôi,	chứ	
không	ai	hơn	nữa	rồi.	Cho	nên	mình	tin	Phật	thì	mới	tin	tới	cùng	chứ.	Khi	đó	
mình	có	niềm	tin	tịnh	tín	bất	động	đối	với	Phật,	thì	mới	tới	Sơ	quả	Dự	lưu	được	
chứ.	Còn	khi	niềm	tin	của	mình	dao	động,	tin	người	này,	tin	người	kia,	tin	có	
người	hơn	Phật,	tin	có	ông	nào	hơn	Đức	Phật	của	mình,	thì	như	vậy	sao	có	niềm	
tin	bất	động	đối	với	Phật	được.	Cho	nên	phải	có	tiêu	chuẩn,	và	tiêu	chuẩn	là	phải	
học	rõ.	 

Hôm	này	chúng	ta	học	vào	đây,	bây	giờ	mình	hiểu	về	Nhứt	thiết	trí,	Nhứt	
thiết	kiến,	Tam	minh	của	Như	Lai	như	thế	nào,	theo	Kinh	Trung	Bộ: 

				 Như	vầy	tôi	nghe.	

				 Một	thời	Thế	Tôn	ở	Vesali	(Tỳ-xá-ly)	rừng	Ðại	Lâm,	tại	Kutagarasala	
(Giảng	đường	Trùng	Các).	

				 Lúc	bấy	giờ,	Du	sĩ	ngoại	đạo	Vacchagotta	ở	tại	Ekapundarika,	vườn	
các	du	sĩ	ngoại	đạo.	

				 Thế	Tôn	buổi	sáng	đắp	y,	cầm	y	bát,	đi	vào	Vesali	để	khất	thực.	Rồi	
Thế	Tôn	suy	nghĩ	như	sau:	"Nay	còn	quá	sớm	để	đi	vào	Vesali	khất	thực.	
Ta	hãy	đi	đến	Ekapundarika,	vườn	các	du	sĩ	ngoại	đạo,	đi	đến	du	sĩ	ngoại	
đạo	Vacchagotta". 

				 Rồi	Thế	Tôn	đi	đến	Ekapundarika,	vườn	các	du	sĩ	ngoại	đạo,	đi	đến	



 
 

21 

du	sĩ	ngoại	đạo	Vacchagotta.	Du	sĩ	ngoại	đạo	Vacchagotta	thấy	Thế	Tôn	từ	
đằng	xa	đi	đến,	khi	thấy	vậy,	liền	nói	với	Thế	Tôn:	

				 --	Bạch	Thế	Tôn,	Thế	Tôn	hãy	đến;	bạch	Thế	Tôn,	thiện	lai,	bạch	Thế	
Tôn!	Bạch	Thế	Tôn,	đã	từ	lâu,	Thế	Tôn	mới	có	dịp	này,	tức	là	đến	tại	đây,	
bạch	Thế	Tôn,	mời	Thế	Tôn	ngồi.	Ðây	là	chỗ	đã	soạn	sẵn.	(Tức	là	ông	du	sĩ	
ngoại	đạo	này	nghe	Đức	Phật	tới	 thì	ổng	mừng	quá,	ổng	mời	Đức	Phật	ngồi.	
‘Thiện	lai,	thiện	lai’	là	khéo	đến,	khéo	đến,	là	sự	đến	tuyệt	vời. 

				 Thế	Tôn	ngồi	trên	ghế	đã	soạn	sẵn.	Du	sĩ	ngoại	đạo	Vacchagotta	lấy	
một	ghế	thấp	khác	và	ngồi	xuống	một	bên.	Sau	khi	ngồi	xuống	một	bên,	du	
sĩ	Vacchagotta	bạch	Thế	Tôn:	Quý	vị	nghe	đoạn	bạch	này:	

				 --	Bạch	Thế	Tôn,	con	nghe	như	sau:	'Sa-môn	Gotama	là	bậc	nhứt	thiết	
trí,	là	bậc	nhứt	thiết	kiến.	Ngài	tự	cho	là	có	tri	kiến	hoàn	toàn:	"Khi	Ta	đi,	
khi	Ta	đứng,	khi	Ta	ngủ	và	khi	Ta	thức,	tri	kiến	luôn	luôn	tồn	tại,	liên	tục"'.	
Bạch	Thế	Tôn,	những	ai	nói	như	sau:	"Sa-môn	Gotama	là	bậc	nhứt	thiết	
trí,	là	bậc	nhứt	thiết	kiến.	Ngài	tự	cho	là	có	tri	kiến	hoàn	toàn:	"Khi	Ta	đi,	
khi	Ta	đứng,	khi	Ta	ngủ	và	khi	Ta	thức,	tri	kiến	luôn	luôn	tồn	tại	liên	tục".	
Bạch	Thế	Tôn,	những	vị	ấy	nói	về	Thế	Tôn	có	đúng	với	điều	đã	được	nói,	
những	vị	ấy	không	vu	khống	Thế	Tôn	với	điều	không	thực,	nhưng	đã	giải	
thích	về	Thế	Tôn	đúng	pháp	và	tùy	pháp,	và	không	một	đồng	pháp	hành	
nào	nói	lời	đúng	pháp	có	thể	lấy	cớ	để	quở	trách?	

				 Tức	là	ông	này	có	một	câu	hỏi:	Có	người	nói	Ngài	tự	xác	định	rằng	(tức	là	
Đức	Phật	tự	xác	định	rằng):	Ngài	có	một	tri	kiến,	đó	là	Nhứt	thiết	trí,	Nhứt	thiết	
kiến,	tức	là	tất	cả	các	trí	Ngài	có	hết,	gọi	là	Nhứt	thiết	trí;	rồi	Nhứt	thiết	kiến	là	
cái	gì	Ngài	cũng	biết	hết.	Rồi	Ngài	tự	cho	rằng	có	tri	kiến	hoàn	toàn:	Khi	Ngài	đi,	
khi	Ngài	đứng,	khi	Ngài	ngủ,	khi	Ngài	thức	thì	tri	kiến	đó	luôn	luôn	tồn	tại	liên	
tục.	Cách	này	chúng	ta	nghe	người	ta	giảng	là	Đức	Phật	luôn	luôn	thấy	trong	
định,	thấy	giống	như	là	bộ	phim	3D,	tức	là	luôn	luôn	thấy	tất	cả	mọi	sự	việc	từ	
quá	khứ,	hiện	tại,	vị	lai,	lúc	nào	cũng	thấy,	ngôn	ngữ	gọi	là	‘na	già	thường	tại	
định,	vô	hữu	bất	định	thời’	là	nói	như	vậy. 

Ông	Bà-la-môn	này	hỏi	là	người	ta	có	nói	đúng	về	Đức	Phật	như	vậy	hay	
không?	Nếu	nói	đúng	thì	không	có	vu	khống,	còn	nếu	nói	sai	là	vu	khống	Phật.	
Ổng	hỏi	điều	đó	có	phải	là	Ngài	xác	định	như	vậy	không?	Chúng	ta	coi	thử	Đức	
Phật	nói	như	thế	nào.	Kiến	thức	này	đồng	tu	Tịnh	Độ	cũng	nghe	nhiều	nên	cũng	
biết	mà,	tại	vì	giống	như	là	lúc	nào	cũng	biết,	tri	kiến	luôn	luôn	tồn	tại	liên	tục,	
dù	có	đi,	đứng,	ngủ,	thức	gì	cũng	vậy.	Đức	Phật	sẽ	trả	lời	vấn	đề	này. 



 
 

22 

				 --	Này	Vaccha,	những	ai	nói	như	sau:	 'Sa-môn	Gotama	 là	bậc	nhứt	
thiết	trí,	là	bậc	nhứt	thiết	kiến.	Ngài	tự	cho	là	có	tri	kiến	hoàn	toàn:	"Khi	
Ta	đi,	khi	Ta	đứng,	khi	Ta	ngủ	và	khi	Ta	thức,	tri	kiến	luôn	luôn	tồn	tại,	
liên	tục"'.	Thì	đấy	là	họ	nói	về	Ta	không	đúng	với	điều	đã	được	nói,	họ	đã	
vu	khống	Ta	với	điều	không	thực,	hư	ngụy.	

				 Quý	vị	thấy	Đức	Phật	xác	định	là	ai	nói	như	vậy,	là	họ	nói	không	đúng,	và	
họ	đã	vu	khống	Đức	Phật	[với]	điều	không	thực,	hư	ngụy.	Có	nghĩa	không	phải	
là	như	vậy,	cho	nên	kiến	thức	này	cần	phải	điều	chỉnh	nha,	Đức	Phật	không	phải	
như	vậy	đâu.	Đức	Phật	không	phải	lúc	nào	đi,	đứng,	lúc	ngủ,	lúc	thức,	tri	kiến	
Nhứt	thiết	trí,	Nhất	thiết	kiến	cũng	biết	hết,	tồn	tại	liên	tục,	điều	đó	không	đúng.	
Chúng	ta	mới	thấy	rõ	ràng	là	khác	với	những	gì	kiến	thức	hồi	xưa	học,	và	Đức	
Phật	sẽ	giải	thích	tại	sao	ở	đằng	sau. 

				 --	Phải	giải	thích	như	thế	nào,	bạch	Thế	Tôn,	chúng	con	mới	nói	về	
Thế	Tôn	đúng	với	điều	đã	được	nói,	chúng	con	không	vu	khống	Thế	Tôn	
với	điều	không	thực,	chúng	con	mới	giải	thích	về	Thế	Tôn	đúng	pháp	và	
tùy	pháp;	và	không	một	đồng	pháp	hành	nào	nói	lời	đúng	pháp	có	thể	lấy	
cớ	để	quở	trách?	(Tức	là	ổng	nói	bây	giờ	phải	giải	thích	làm	sao	để	không	bị	
vu	khống,	để	những	giáo	phái	ngoại	đạo	không	thể	nào	lấy	cớ	để	quở	trách	được.	
Đức	Phật	sẽ	giải	thích:) 

				 --	Ông	phải	giải	thích:	"Sa-môn	Gotama	là	bậc	có	ba	minh	(tức	là	Tam	
minh)	(tevijja)",	thì	này	Vaccha,	ông	mới	là	người	nói	về	Thế	Tôn	đúng	với	
điều	đã	được	nói,	mới	không	vu	khống	Thế	Tôn	với	điều	không	thực,	mới	
giải	thích	về	Thế	Tôn	đúng	pháp	và	tùy	pháp,	và	mới	không	có	một	[vị]	
đồng	pháp	hành	nào	nói	lời	đúng	pháp	có	thể	lấy	cớ	để	quở	trách. 

Tức	là	phải	giải	thích	đúng,	chứ	giải	thích	sai	 là	người	ta	 lấy	cớ	để	quở	
trách	được.	Bởi	vậy	Đức	Phật	luôn	luôn	xác	định	sự	thật,	chứ	Ngài	cũng	không	
có	nhận	quá	phần	của	Ngài,	thấy	thế	nào	thì	Ngài	nhận	thế	đó.	Đoạn	này	như	
thế	này,	chúng	ta	cứ	nghe	từ	từ.	

				 [*Tam	minh]	

				 Này	Vaccha,	khi	nào	Ta	muốn,	Ta	sẽ	nhớ	đến	nhiều	đời	sống	quá	khứ,	
như	một	đời,	hai	đời,	ba	đời,	bốn	đời,	năm	đời,	hai	mươi	đời,	bốn	mươi	
đời,	năm	mươi	đời,	một	trăm	đời,	một	ngàn	đời,	một	trăm	ngàn	đời,	nhiều	
hoại	kiếp,	nhiều	thành	kiếp.	Ta	nhớ	rằng:	"Tại	chỗ	kia,	ta	có	tên	như	thế	
này,	dòng	họ	như	thế	này,	giai	cấp	như	thế	này,	ăn	uống	như	thế	này,	thọ	



 
 

23 

khổ	lạc	như	thế	này,	tuổi	thọ	đến	mức	như	thế	này.	Sau	khi	tại	chỗ	kia,	Ta	
được	sanh	ra	tại	chỗ	nọ.	Tại	chỗ	ấy,	Ta	có	tên	như	thế	này,	dòng	họ	như	
thế	này,	giai	cấp	như	thế	này,	ăn	uống	như	thế	này,	thọ	khổ	lạc	như	thế	
này,	tuổi	thọ	đến	mức	như	thế	này.	Sau	khi	chết	tại	chỗ	nọ,	Ta	được	sanh	
ra	ở	đây".	Như	vậy	Ta	sẽ	nhớ	đến	những	đời	sống	quá	khứ,	cùng	với	các	
nét	đại	cương	và	các	chi	tiết.	

				 Đây	là	Túc	mạng	minh,	quý	vị	thấy	Đức	Phật	nói:	‘Khi	nào	Ta	muốn,	Ta	sẽ	
nhớ	đến’,	đoạn	này	quan	trọng.	Khi	nào	Ta	muốn,	Ta	sẽ	nhớ	đến,	chứ	không	
phải	lúc	nào	cũng	có	như	vậy.	Quý	vị	nhớ	giùm	nha!	Khi	nào	muốn	thì	mới	nhớ,	
mới	có	Túc	mạng	minh.	Tiếp	tục	ở	đây	cũng	vậy: 

				 Này	Vaccha,	nếu	Ta	muốn,	với	Thiên	nhãn	thuần	tịnh,	siêu	nhân	(tức	
là	khi	nào	muốn	thì	mới	có,	chứ	không	phải	Ngài	lúc	nào	cũng	có	như	đoạn	trên	
nói),	Ta	thấy	sự	sống	chết	của	chúng	sanh,	người	hạ	liệt	kẻ	cao	sang,	người	
đẹp	đẽ	kẻ	thô	xấu,	người	may	mắn	kẻ	bất	hạnh	đều	do	hạnh	nghiệp	của	
họ.	Ta	nghĩ	rằng:	"Thật	sự	những	vị	chúng	sanh	này	thành	tựu	những	ác	
hạnh	về	thân,	thành	tựu	những	ác	hạnh	về	lời	nói,	thành	tựu	những	ác	
hạnh	về	ý,	phỉ	báng	các	bậc	Thánh,	theo	tà	kiến,	tạo	các	nghiệp	theo	tà	
kiến.	Những	người	này,	sau	khi	thân	hoại	mạng	chung,	phải	sanh	vào	cõi	
dữ,	 ác	 thú,	 đọa	 xứ,	Địa	 ngục.	 Còn	 những	 vị	 chúng	 sanh	này	 thành	 tựu	
những	thiện	hạnh	về	thân,	thành	tựu	những	thiện	hạnh	về	lời	nói,	thành	
tựu	những	thiện	hạnh	về	ý,	không	phỉ	báng	các	bậc	Thánh,	 theo	chánh	
kiến,	tạo	các	nghiệp	theo	chánh	kiến,	những	người	này,	sau	khi	thân	hoại	
mạng	chung,	được	sanh	lên	các	thiện	thú,	Thiên	giới,	trên	đời	này".	Như	
vậy,	Ta	với	thiên	nhãn	thuần	tịnh,	siêu	nhân,	thấy	sự	sống	chết	của	chúng	
sanh.	Ta	tuệ	tri	rõ	rằng	chúng	sanh,	người	hạ	liệt	kẻ	cao	sang,	người	đẹp	
đẽ	kẻ	thô	xấu,	người	may	mắn	kẻ	bất	hạnh	đều	do	hạnh	nghiệp	của	họ.	

				 Điều	này	 gọi	 là	Thiên	nhãn	minh.	Quý	 vị	 thấy	Đức	Phật	 nói	 là	 ‘nếu	Ta	
muốn’,	chứ	không	muốn	thì	không	có,	cho	nên	Đức	Phật	mới	dùng	từ	‘phải	quán	
sát’.	Đoạn	thứ	ba	cũng	vậy,	là	Lậu	tận	minh. 

				 Này	Vaccha,	với	sự	đoạn	diệt	các	lậu	hoặc	(tức	là	đoạn	hết	các	Phiền	
não),	Ta	ngay	trong	hiện	tại,	tự	mình	với	thượng	trí	chứng	ngộ,	chứng	đạt	
và	an	trú,	Vô	lậu	tâm	giải	thoát,	tuệ	giải	thoát	(tức	là	Ngài	chứng	được	Tâm	
giải	thoát,	Tuệ	giải	thoát).	

				 Và	với	sự	giải	thích:	"Sa-môn	Gotama	là	bậc	có	ba	minh",	này	Vaccha,	
người	ấy	mới	là	người	nói	về	Thế	Tôn	đúng	với	điều	đã	được	nói,	mới	



 
 

24 

không	vu	khống	Thế	Tôn	với	điều	không	thực,	mới	giải	thích	về	Thế	Tôn	
đúng	pháp	và	tùy	pháp,	và	mới	không	có	một	vị	đồng	hành	pháp	nào	nói	
lời	đúng	pháp	có	thể	lấy	cớ	để	quở	trách.	

				 Đức	Phật	nói	như	vậy,	hãy	giải	thích	cho	người	ta	hiểu	về	ba	minh	(Tam	
minh)	của	Đức	Phật	là	như	thế.	Là	khi	nào	Ngài	muốn	thì	Ngài	có	thể	có,	còn	
nếu	không	thì	bình	thường.	Thật	ra	điều	này	chúng	ta	có	thể	hiểu,	tức	là	bây	giờ	
mình	chứa	nhiều	thứ	quá	thì	mình	cũng	chịu	không	nổi	đúng	không	ạ?	Tất	nhiên	
về	Đại	thừa,	sau	này	người	ta	nói	để	cho	siêu	nhiên	hơn,	nhưng	thật	ra	trong	
kinh	Nguyên	thủy,	quý	vị	thấy	rõ	ràng	rất	là	thực,	Đức	Phật	có	sao	thì	nói	vậy.	
Đây	cũng	là	một	tri	kiến	mà	chúng	ta	nên	cải	chính,	để	không	có	vu	khống	Đức	
Phật. 

				 Khi	được	nói	vậy,	Du	sĩ	Vacchagotta	bạch	Thế	Tôn:	

				 --	Tôn	giả	Gotama,	có	thể	có	vị	tại	gia	nào	không	đoạn	trừ	Kiết	sử	tại	
gia	mà	khi	thân	hoại	mạng	chung	lại	có	thể	đoạn	tận	khổ	đau?	 

	 Quý	vị	thấy	cũng	là	một	câu	hỏi	rất	hay.	Có	vị	tại	gia	nào	mà	không	đoạn	
trừ	Kiết	sử	tại	gia,	mà	khi	thân	hoại	mạng	chung	lại	có	thể	đoạn	tận	khổ	đau	
(tức	là	chứng	A-la-hán)? 

				 --	Này	Vaccha,	không	có	người	tại	gia	nào	không	đoạn	trừ	Kiết	sử	tại	
gia	mà	khi	thân	hoại	mạng	chung	lại	có	thể	đoạn	tận	khổ	đau.	

				 Ở	đây	giải	thích	thêm	cho	rõ	hơn,	để	nhiều	khi	quý	vị	không	hiểu.	Thật	ra	
có	người	tại	gia	có	thể	chứng	A-la-hán,	để	bữa	nào	Thiện	Trang	trích	cho	câu	
chuyện	bà	hoàng	hậu	gì	đó,	Thiện	Trang	nhất	thời	quên	tên	rồi.	Sau	khi	tới	nghe	
pháp	của	Đức	Phật	một	thời	gian	thì	bà	ấy	chứng	A-la-hán.	Đức	Phật	hỏi	ông	
vua	bây	giờ	ông	có	hai	lựa	chọn:	Hoặc	là	bà	này	sẽ	nhập	Niết-Bàn;	còn	hai	là	
[nếu	ông]	muốn	thấy	bà	thì	cho	bà	xuất	gia.	Ông	vua	nói	vậy	thì	cho	bà	xuất	gia.	
Tức	là	chứng	A-la-hán	rồi	thì	phải	xuất	gia.	 

	 Đó	là	một	câu	chuyện,	còn	một	câu	chuyện	cũng	tương	tự	như	thế,	Thiện	
Trang	nhất	thời	không	nhớ	trong	kinh	nào,	tại	vì	đọc	nhiều	quá.	Kinh	thì	quá	
trời,	mấy	ngàn	bộ,	mấy	chục	ngàn	bộ	kinh	nhỏ	nhỏ	như	vậy	thì	mình	không	thể	
nhớ	là	nằm	ở	đâu,	tức	là	không	nhớ	là	kinh	số	bao	nhiêu	bao	nhiêu,	không	nhớ	
được	hết,	chưa	có	khả	năng	cỡ	đó.	Chỉ	có	thể	nhớ	là	có	bài	kinh	như	thế	và	nếu	
cần	thì	tìm	ra	được. 

--	Tôn	giả	Gotama,	có	thể	có	người	tại	gia	nào	không	đoạn	trừ	Kiết	sử	



 
 

25 

tại	gia	mà	khi	thân	hoại	mạng	chung	lại	có	thể	sanh	Thiên?	 

Chúng	ta	có	thể	có	điều	này	hay	không?	Tức	là	bây	giờ	mình	tu,	mình	ở	tại	
gia	đúng	không?	Mình	chưa	có	đoạn	trừ	Kiết	sử	tại	gia,	mà	khi	thân	hoại	mạng	
chung	có	thể	sanh	Thiên	hay	không?	Đức	Phật	trả	lời	này: 

--	Không	phải	chỉ	một	trăm,	này	Vaccha,	không	phải	hai	trăm,	không	
phải	ba	trăm,	không	phải	bốn	trăm,	không	phải	năm	trăm,	nhưng	nhiều	
hơn	như	vậy	là	những	người	tại	gia	không	đoạn	trừ	Kiết	sử	tại	gia	mà	khi	
thân	hoại	lại	có	thể	sanh	Thiên.	 

Có	nghĩa	là	Đức	Phật	nói	có	quá	nhiều,	quá	nhiều.	Cho	nên	quý	vị	yên	tâm	
nha!	Quý	vị	chưa	đoạn	hết	Kiết	sử	tại	gia	nhưng	quý	vị	mạng	chung	có	thể	sanh	
Thiên	được. 

--	Tôn	giả	Gotama,	có	hạng	tà	mạng	ngoại	đạo	nào,	sau	khi	thân	hoại	
mạng	chung	có	thể	diệt	tận	khổ	đau?	(Tức	là	bây	giờ	có	tà	mạng	ngoại	đạo	
nào	mà	mạng	chung	có	thể	diệt	tận	khổ	đau	hay	không?) 

--	Này	Vaccha,	không	có	một	tà	mạng	ngoại	đạo	nào,	sau	khi	thân	hoại	
mạng	chung	có	thể	diệt	tận	khổ	đau?	 

Nhớ	 là	 tà	mạng	ngoại	đạo	rồi	 thì	không	chứng	A-la-hán	được	đâu.	Đức	
Phật	đã	nói	rất	nhiều	lần	rồi,	là	ở	đâu	không	có	Bát	chánh	đạo	thì	không	có	Tứ	
quả	Sa-môn.	Mà	tà	mạng	thuộc	về	không	Chánh	mạng.	Chỉ	cần	một	điều	thôi	là	
rớt	rồi,	huống	hồ	chi	8	điều. 

--	Tôn	giả	Gotama,	có	hạng	tà	mạng	ngoại	đạo	nào,	sau	khi	thân	hoại	
mạng	chung	có	thể	sanh	Thiên?	(Tà	mạng	ngoại	đạo	sau	khi	mạng	chung	có	
thể	sanh	Thiên	hay	không?	Bây	giờ	mình	tu	tà	mạng.	Tà	mạng	là	gì	thì	quý	vị	
tìm	lại	kiến	thức	đó	nha). 

--	Này	Vaccha,	dầu	cho	ta	có	nhớ	đến	91	kiếp,	Ta	không	biết	một	tà	
mạng	ngoại	đạo	nào	đã	sanh	Thiên,	trừ	một	vị,	và	vị	này	thuyết	về	nghiệp	
và	thuyết	về	tác	dụng	của	nghiệp.	 

Quý	vị	thấy	Đức	Phật	nhớ	đến	91	kiếp,	có	thể	kể	từ	thời	Đức	Phật	Tỳ	Bà	
Thi,	thì	Ngài	nói	là	không	có	một	tà	mạng	ngoại	đạo	nào	đã	sanh	Thiên.	Trừ	một	
vị	và	vị	này	do	là	thuyết	về	nghiệp,	thuyết	về	tác	dụng	của	nghiệp	(tức	là	thuyết	
về	nghiệp	báo)	nên	người	đó	sanh	Thiên	luôn.	Nếu	mình	[nói]	sai	quả	về	nghiệp	
là	thôi	rồi	đó.	Cho	nên	[rất]	nguy	hiểm,	bị	Tà	kiến	kéo.	Đức	Phật	nói	rồi,	người	



 
 

26 

Tà	kiến	thì	chỉ	có	hai	sanh	thú:	Một	là	Địa	ngục,	hai	là	Súc	sanh.	Đức	Phật	nói	rõ	
ràng	như	vậy. 

	--	 Sự	 việc	 là	 như	 vậy,	 Tôn	 giả	 Gotama,	 thời	 ngoại	 đạo	 giới	 này	
(titthayatanan)	là	trống	không	cho	đến	vấn	đề	sanh	Thiên.	

--	Sự	việc	 là	như	vậy,	này	Vaccha,	 thời	ngoại	đạo	giới	này	 là	trống	
không	cho	đến	vấn	đề	sanh	Thiên.	(Cho	nên	tu	theo	ngoại	đạo	khó	mà	sanh	
Thiên,	nhiều	khi	tu	rớt	ngoại	đạo	[thì]	thôi). 

Thế	Tôn	thuyết	giảng	như	vậy.	Du	sĩ	ngoại	đạo	Vacchagotta	hoan	hỷ	
tín	thọ	lời	Thế	Tôn	dạy.	 

(71.	Kinh	Dạy	Vacchagotta	về	Tam	Minh	(Tevijjavacchagotta	sutta)	-	
Trung	Bộ	Kinh). 

Bài	 kinh	 này	 trích	 nguyên	 Kinh	 71	 ở	 trong	 Kinh	 Trung	 Bộ,	 Kinh	 Dạy	
Vacchagotta	về	Tam	Minh.	 

Thiện	Trang	thấy	đoạn	quan	trọng	nhất,	chúng	ta	cần	nhớ	là	đây:	

--	Này	Vaccha,	những	ai	nói	như	sau:	 'Sa-môn	Gotama	 là	bậc	Nhứt	
thiết	trí,	là	bậc	Nhứt	thiết	kiến.	Ngài	tự	cho	là	có	tri	kiến	hoàn	toàn:	"Khi	
Ta	đi,	khi	Ta	đứng,	khi	Ta	ngủ	và	khi	Ta	thức,	tri	kiến	luôn	luôn	tồn	tại,	
liên	tục".Thì	đấy	là	họ	nói	về	Ta	không	đúng	với	điều	đã	được	nói,	họ	đã	
vu	khống	Ta	với	điều	không	thực,	hư	ngụy.	

[Quý	vị]	nhớ	điều	này,	ai	mà	nói	[như]	vậy	thì	đó	là	họ	nói	không	đúng	và	
vu	khống	Đức	Phật.	Chúng	ta	điều	chỉnh	tri	kiến	thêm	nha. 

	

Có	người	hỏi:	“Con	xin	hỏi	Thái	tử	Tất	Đạt	Đa	là	con	của	vua	Tịnh	Phạn.	Khi	
ngài	chứng	đắc	Chánh	Đẳng	Giác	là	Đức	Phật	Thích	Ca,	thì	Ngài	có	còn	kính	cha	
của	Ngài	không	ạ?	A	Di	Đà	Phật!” 

Dạ,	quý	vị	coi	trong	kinh,	Đức	Phật	khi	trở	về	thành	Ca	Tỳ	La	Vệ	để	gặp	vua	
Tịnh	Phạn,	sau	này	Ngài	đều	nói	là:	Ta	bây	giờ	là	Đức	Phật	rồi,	cho	nên	không	
có	những	kính	lễ	v.v…	như	ngày	xưa.	Mà	ngược	lại	vua	Tịnh	Phạn	phải	kính	lễ	
lại	Đức	Phật	Thích	Ca.	Quý	vị	coi	trong	kinh,	trong	mấy	câu	chuyện	đó,	coi	cho	
kỹ	đi.	Bởi	vì	Ngài	đã	thành	Phật	rồi,	thì	không	thể	[cung	kính]	ai	được.	Quý	vị	
coi	các	bài	kinh,	để	bữa	sau	Thiện	Trang	dẫn	cho	quý	vị,	Đức	Phật	về	lúc	vua	



 
 

27 

Tịnh	Phạn	lâm	chung,	Ngài	cũng	có	qua	ngồi	đó	thuyết	cho	bài	pháp	để	vua	Tịnh	
Phạn	đắc	Tam	quả	A-na-hàm,	và	sanh	vào	Ngũ	Bất	Hoàn	Thiên.	 

	Cho	nên	[Ngài]	không	có	[cung	kính]	một	[ai	hết],	Đức	Phật	là	đấng	tối	
thắng	mà.	Tại	vì	Ngài	nói	người	nào	cũng	không	nhận	nổi	sự	cung	kính	đó,	nếu	
ai	nhận	sự	cung	kính	đó	thì	đầu	người	ta	vỡ	tan.	Chúng	ta	phải	tin	vào	lời	đó,	và	
tất	cả	kinh	đều	nói	như	vậy.	Nhớ	như	vậy!	Còn	quý	vị	nói	Đức	Phật	thế	này	thế	
kia,	thì	coi	chừng	đó	là	người	đời	sau	[nói],	người	ta	tự	tác,	tự	tri,	tự	nói.	Nhớ!	
Đức	Phật	không	bao	giờ	[nói],	thậm	chí	các	bậc	A-la-hán	v.v…	đều	không	bao	
giờ	vọng	ngữ	nữa	cơ	mà. 

Quý	vị	nhớ	có	câu	chuyện	đó,	có	bà	Hoàng	hậu	gì	đó	(không	nhớ	tên)	sai	
đứa	hầu	đi	mua	hoa,	bà	đưa	8	đồng	tiền	mua	hoa	mà	cổ	cứ	mua	thiếu	hoài.	Tức	
là	cổ	cất	bớt,	ăn	bớt	tiền,	không	mua	đủ	hoa.	Bữa	đó	nghe	Đức	Phật	thuyết	pháp	
xong	thì	cô	đó	chứng	Sơ	quả	Tu-đà	-hoàn.	Vì	chứng	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	cho	nên	
không	có	ăn	trộm	nữa,	giữ	giới	mà,	nên	bữa	đó	đem	8	đồng	tiền	mua	hoa	hết.	
Khi	về	thì	bà	Hoàng	hậu	nói:	“Ủa,	sao	bữa	nay	hoa	nhiều	dữ	vậy,	mọi	ngày	hoa	ít	
mà?”	Cô	đó	nói:	“Bữa	nay	tôi	mua	hết	tiền,	đủ	tiền	đó.	Tại	vì	mấy	bữa	trước	tôi	
mua	không	đủ	tiền,	tôi	cất	bớt	tiền”.	Bả	hỏi:	“Tại	sao	bữa	trước	cất	tiền,	mà	bữa	
nay	không	cất	bớt	tiền	nữa?”	Cổ	nói:	“Tại	vì	bữa	nay	tôi	chứng	Sơ	quả	Tu-đà-
hoàn	rồi,	vì	chứng	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	rồi	cho	nên	không	có	làm	chuyện	đó	nữa”.	
Tự	nhiên	giữ	giới	thôi.	Bả	nói:	“Ồ,	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	tuyệt	vời	như	vậy	à?	Cô	có	
thể	thuyết	cho	tôi	được	không?”	Người	hầu	nói:	“Được!	Nhưng	với	điều	kiện,	[vì]	
Pháp	này	là	pháp	tối	thượng,	tối	cao,	cho	nên	bà	phải	ngồi	thấp	hơn	tôi	thì	tôi	
mới	thuyết.	Bà	phải	mời	tôi	lên	chỗ	ngồi	cao	và	bà	ở	dưới,	mặc	dù	bà	là	Hoàng	
hậu”.	Bà	Hoàng	hậu	chấp	nhận	xuống	ngồi,	cô	này	mặc	dù	 là	người	hầu	thôi	
nhưng	được	ngồi	ở	trên	và	cổ	thuyết	pháp.	Thuyết	xong	bài	pháp	thì	bà	Hoàng	
hậu	cũng	chứng	Tu-đà-hoàn. 

	Quý	vị	coi	có	câu	chuyện	đó,	cho	nên	pháp	là	tôn	kính	nhất.	Rất	là	hay!	
Quý	vị	thấy	không?	Đạo	Phật	đúng	là	khác	với	thế	gian,	người	giữ	pháp	là	người	
số	một.	Phải	chứng	đắc	cơ,	còn	không	chứng	đắc	thì	là	giả,	không	thật.	Quý	vị	
thấy	rất	hay,	có	những	câu	chuyện	như	thế.	Quý	vị	hãy	chịu	khó	coi	kinh	giùm,	
coi	giùm	tạng	Kinh,	tạng	Luật,	tạng	A	Tỳ	Đàm,	coi	của	Nam	truyền,	Bắc	truyền,	
[Kinh]	A	Hàm,	[Kinh]	Nikaya,	coi	các	Tích	Truyện	Pháp	Cú,	tiền	thân	của	Đức	
Phật,	v.v…	coi	nhiều	thì	có	hết	những	câu	chuyện	như	thế.	Từ	những	câu	chuyện	
như	thế	thì	chúng	ta	sẽ	hiểu	ra	được	nhiều	vấn	đề	rất	hay.	Có	rất	nhiều	điều	
tuyệt	vời,	thế	mới	tuyệt	vời	chứ.	Cho	nên	khi	chứng	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	hay	lắm,	



 
 

28 

chứ	đâu	phải	như	mình,	mình	nói	mình	chứng	quả	rồi,	[người	ta]	tôn	sùng	ghê	
gớm,	mà	thật	ra	mình	vẫn	gian	dối	thế	này	thế	kia,	vẫn	không	chất	trực.	Đó	là	
sự	khác	biệt	rất	lớn	giữa	Thánh	nhân	với	phàm	phu.	 

	

Đó	là	chúng	ta	đã	học	xong	phần	nền	tảng	về	Kinh	tạng.	Bây	giờ	chúng	ta	
sẽ	vào	phần	Vi	Diệu	Pháp.	Hôm	nay	chúng	ta	sẽ	học	về	Lộ	trình	tâm.	Mời	quý	vị	
theo	dõi.	Về	Lộ	trình	tâm,	mấy	lần	trước	Thiện	Trang	chỉ	giới	thiệu	sơ	qua	thôi,	
chứ	không	phải	là	đầy	đủ.	Bữa	nay	chúng	ta	mới	học	đầy	đủ,	mấy	bữa	trước	
mình	giới	thiệu	để	cho	quý	vị	biết	thôi,	chứ	cũng	không	có	chính	xác	hoàn	toàn.	
Đưa	ra	tình	huống	mà	phức	tạp	quá	thì	quý	vị	không	hiểu,	nên	đưa	ra	tạm	tạm.	
Bữa	nay	chúng	ta	sẽ	học. 

Lộ	Trình	Tâm	

I.Lộ	trình	Tâm	thời	bình	nhật	Ngũ	môn:	tức	là	5	cửa	của	chúng	ta	là:	
Mắt,	tai,	mũi,	lưỡi,	thân,	lúc	bình	thường	thì	gọi	là	Lộ	trình	tâm	thời	bình	nhật	
Ngũ	môn. 

Ở	đây	có	4	Lộ	trình	tâm.	Trong	mục	(1)	là	Lộ	trình	tâm	cảnh	rất	lớn,	cảnh	
lớn,	cảnh	vừa,	và	cảnh	nhỏ.	Mình	cứ	học	từ	từ	rồi	mình	biết,	chứ	còn	bây	giờ	
nhiều	quá. 

Thứ	nhất	là	thời	bình	nhật.	Rồi	Lộ	trình	tâm	lúc	Cận	tử	(lúc	sắp	chết)	như	
thế	nào?	Lộ	trình	tâm	lúc	tu	Thiền	thì	như	thế	nào?	Lúc	đắc	Thiền	như	thế	nào?	
Đắc	quả	như	thế	nào?	Nhập	Niết-Bàn	như	thế	nào?	Chúng	ta	phải	học	Lộ	trình	
tâm	như	thế.	Rồi	Lộ	trình	tâm	hiện	Thần	thông	như	thế	nào?	Thì	chúng	ta	sẽ	
học.	[Phần]	này	cũng	nhiều	lắm	quý	vị,	chúng	ta	cứ	học	từ	từ	nha,	không	có	vấn	
đề	gì.	Mỗi	bữa	học	chút	thôi. 

1.	Lộ	trình	tâm	cảnh	rất	lớn	Ngũ	môn:	Ở	đây	không	có	nói	về	ý,	mà	chỉ	
là	Ngũ	môn:	qua	mắt,	qua	tai,	qua	lưỡi,	qua	mũi,	qua	thân.	Ví	dụ	chúng	ta	có	một	
cảnh	rất	lớn	là	cảnh	sét	đánh,	tiếng	vang	vọng	rất	to,	thì	đó	là	cảnh	rất	lớn,	gọi	
là	Lộ	trình	tâm	cảnh	rất	lớn.	Hoặc	là	chúng	ta	thấy	[cảnh]	gì	đó	quá	đẹp,	ánh	
sáng	chói	lòa,	đó	là	cảnh	rất	lớn. 

	 Đặc	điểm	là: 

	 +Có	7	thứ	tâm:	Khai	ngũ	môn,	Tiếp	thâu,	Quan	sát,	Đoán	định,	Đổng	
lực,	Na	cảnh	(tính	thêm	Hộ	kiếp	nữa	là	8):	Ở	đây	thường	người	ta	không	tính	



 
 

29 

Hộ	kiếp,	mà	người	ta	tính	7	loại	tâm,	gồm	có:	Tâm	khai	Ngũ	môn	(tâm	này	mình	
học	rồi),	Tâm	tiếp	thâu,	Quan	sát,	Đoán	định,	Đổng	lực	và	Na	cảnh. 

	 +Lộ	trình	tâm	này	chỉ	có	1	sát-na	Tâm	hộ	kiếp	vừa	qua.	Nhớ	là	chỉ	có	
một	sát-na	Tâm	hộ	kiếp	vừa	qua.	

 

Chúng	ta	sẽ	có	Lộ	trình	tâm	như	thế	này:	Hộ	kiếp	vừa	qua	(nhớ	là	có	một	
sát-na	tâm	này	thôi),	mình	vẽ	sao	mà	có	một	hình	này	thôi	thì	đúng.	Sau	đó,	Hộ	
kiếp	bị	rúng	động,	bởi	vì	có	cảnh	nên	nó	rúng	động.	Rồi	sau	khi	rúng	động	thì	
nó	dứt	dòng	ngay,	tiếp	theo	nó	chuyển	sang	Tâm	khai	Ngũ	môn.	Đó	là	tùy	theo	
cảnh	mà	nó	chuyển	sang	cảnh	của	Tâm	nhãn	thức,	Nhĩ	thức,	Tỷ	thức,	Thiệt	thức,	
hay	Thân	thức.	Ví	dụ	như	thấy	ánh	sáng	chói	 lòa	thì	chuyển	sang	Tâm	nhãn	
thức,	tức	là	mắt	thấy.	Còn	nếu	nghe	tiếng	còi	xe	kêu	quá	to,	thì	khai	tâm	của	tai,	
gọi	là	Tâm	nhĩ	thức.	Tiếp	theo	là	Tâm	tiếp	thâu	(tiếp	nhận)	[cảnh]	đó.	Mình	hiểu	
mấy	Tâm	tiếp	thâu	này	là	Tâm	quả	Vô	nhân.	Rồi	Tâm	quan	sát,	Tâm	đoán	định	
(mấy	tâm	này	chúng	ta	biết	rồi),	sau	đó	đi	vào	Đổng	lực.	Đổng	lực	có	7	sát-na	
tâm:	Đổng	lực	1,	Đổng	lực	2,	Đổng	lực	3,	Đổng	lực	4,	Đổng	lực	5,	Đổng	lực	6,	
Đổng	lực	7.	 

Hôm	bữa	chúng	ta	học	như	vậy,	thì	chúng	ta	dùng	bảng.	Còn	hôm	nay	mình	
vẽ	sơ	đồ,	Thiện	Trang	dùng	màu	đỏ	để	quý	vị	thấy	[rõ]	Đổng	lực.	Ví	dụ	như	sân	
thì:	Đổng	lực	sân	1->	Đổng	lực	sân	2->	Đổng	lực	sân	3	->	Đổng	lực	sân	4	->	Đổng	
lực	sân	5	->	Đổng	lực	sân	6	->	Đổng	lực	sân	7.	Mới	đầu	thì	sân	ít,	sau	đó	tăng	lên	
mạnh,	rồi	sau	đó	giảm	dần.	Do	cảnh	này	là	cảnh	rất	lớn	nên	có	2	Tâm	na	cảnh	
nữa,	rồi	trả	về	lại	Tâm	hộ	kiếp.	Đây	là	Lộ	trình	tâm	đầy	đủ	17	sát-na	tâm	như	
thế.	Và	[cuối	lộ	trình]	thì	trả	về	lại	Hộ	kiếp.	 

Tâm	na	cảnh	này	là	tâm	gì?	Về	Tâm	đổng	lực	thì	chúng	ta	quá	biết	rồi	đúng	
không?	Nó	có	thể	là	Tâm	tham,	Tâm	sân,	Tâm	đại	thiện….	Còn	Na	cảnh	này	chính	
là	Tâm	đại	quả	(là	quả	của	Tâm	đại	thiện)	hoặc	là	Tâm	quả	của	Tâm	bất	thiện	
cũng	có,	[thì]	Na	cảnh	cũng	vào	đây. 

	 +Tâm	na	cảnh	chỉ	có	ở	lộ	trình	tâm	Cảnh	rất	lớn	và	Cảnh	lớn	và	chỉ	



 
 

30 

xuất	hiện	khi	có	đủ	3	yếu	tố:	(tức	là	không	phải	lúc	nào	cũng	có	Na	cảnh	đâu). 

(1)Đổng	lực	của	tâm	lộ	đó	là	đổng	lực	của	Dục	giới.	Đổng	lực	của	Dục	
giới	tức	là	người	trong	Dục	giới	lúc	chưa	đạt	Thiền,	thì	mới	có	tâm	này.	Còn	nếu	
Sắc	giới	và	Vô	sắc	giới	thì	Đổng	lực	này	thuộc	tâm	của	người	đang	thiền	định,	
thì	không	có.	Điều	kiện	này	nói	là	Na	cảnh	chỉ	có	khi	ở	trường	hợp	đó.	Còn	nếu	
ai	có	Thiền	định	rồi,	có	Đổng	lực	của	Thiền	định	rồi	thì	không	có. 

(2)Người	dục	giới.	Người	Dục	giới	là	chúng	sanh	ở	Dục	giới,	có	nghĩa	là	
người	chưa	đạt	Thiền	sắc	giới	hay	Vô	sắc	giới,	tức	là	chưa	ra	khỏi	phạm	vi	của	
Tâm	dục	giới.	Nếu	quý	vị	đạt	được	Tâm	thiền,	lên	cõi	Thiền	rồi	thì	không	có	Lộ	
trình	tâm	này.	[Ví	dụ]	sanh	lên	[trời]	Phạm	thiên	(Sơ	thiền)	rồi	thì	không	có	
nữa.	Quý	vị	hiểu	không	ạ?	 

Người	Dục	giới	gồm	có:	chư	Thiên	Dục	giới	(từ	trời	Tứ	Thiên	Vương	cho	
đến	trời	Tha	Hóa	Tự	Tại),	chúng	sanh	ở	cõi	Người,	cõi	Địa	ngục,	cõi	Ngạ	quỷ,	cõi	
Súc	sanh. 

Còn	khi	một	người	đã	có	Thiền	định	rồi	thì	Tâm	na	cảnh	này	không	khởi.	
Vì	dòng	tâm	của	họ	đã	được	tôi	luyện	rồi,	nên	không	cần	tâm	duy	trì	cảnh	nữa.	
Cho	nên	khi	chứng	Thiền	thì	giúp	tác	động	này	rất	nhanh.	Quý	vị	thấy	tại	sao	
người	chứng	Thiền	ít	sân?	Thường	thì	Lộ	trình	này	dễ	sân	lắm.	Tâm	này	là	Tâm	
sân	hay	[Tâm]	tham	gì	đó…	mạnh	là	do	quý	vị	có	Na	cảnh	nữa.	Nó	đã	sân	đằng	
trước,	 tham	đằng	 trước,	nó	chạy	một	 loạt	7	 sát-na	 tâm	rồi,	mà	quất	 thêm	2	
thằng	Na	cảnh	nữa	thì	nó	nhiều.	Còn	nếu	mình	có	Thiền	mạnh	rồi	thì	tự	nhiên	
không	có	Na	cảnh	này.	Cho	nên	quý	vị	biết	tại	sao	người	có	Thiền	khác	người	
không	[có]	Thiền	là	vậy. 

(3)Tâm	lộ	đó	phải	biết	cảnh	dục.	Tâm	lộ	đó	phải	biết	cảnh	dục,	tức	là	
đối	tượng	của	Dục	giới.	Ví	dụ	như	mình	thấy	hình	sắc	đẹp,	khả	ái,	xấu,	âm	thanh,	
hay	mùi	vị,	hay	là	xúc.	Những	cái	đó	liên	quan	đến	cảnh	Dục	giới.	Nếu	nói	thêm	
ý	nữa,	thì	là	ý	nghĩ	đến	đối	tượng	của	Dục	giới.	Còn	nếu	tâm	biết	đến	cảnh	Thiền,	
cảnh	Siêu	thế	(tức	là	Niết-Bàn)	thì	Na	cảnh	không	sinh	ra	nữa.	Cho	nên	khi	tu	
Thiền,	có	Tâm	thiền	thì	không	có	Na	cảnh.	 

Thiện	 Trang	 nói	 sơ	 qua	 thôi,	 chứ	 những	 điều	 này	 phức	 tạp,	 khó	 hiểu,	
nhưng	quý	vị	nghe	qua	biết	vậy	đi,	để	lần	sau	Thiện	Trang	nói	lại	thì	quý	vị	biết	
được,	chứ	không	[thì]	quý	vị	sẽ	thấy	khó.	Lộ	trình	tâm	này	mà	học	thật	sự	thì	
khó	lắm,	phải	phân	tích	ra	tại	sao	Hộ	kiếp	này	[là]	thế	nào,	từng	[sát-na	tâm]	
thế	nào	thì	rất	khó.	Thiện	Trang	chỉ	giới	thiệu	sơ	qua	cho	quý	vị	biết	sơ	sơ	thôi. 



 
 

31 

Bây	giờ	chúng	ta	làm	thử	một	Lộ	trình	tâm. 

Ví	dụ	1:	Lộ	Trình	tâm	của	một	người	nghe	tiếng	sét	lớn,	sanh	sợ	hãi. 

Quý	vị	có	xác	định	được	không?	Lộ	trình	tâm	này	chắc	chắn	là	Lộ	trình	tâm	
Ngũ	môn.	Thậm	chí	cửa	Ngũ	môn	trong	5	môn	thì	đây	là	tiếng	sét	là	thuộc	về	
Nhĩ	môn,	đúng	không?	Tiếng	sét	lớn,	âm	thanh	mạnh	quá,	nên	gọi	là	cảnh	rất	
lớn.	Chúng	ta	xét	[tiếp],	thứ	2	là	sanh	sợ	hãi.	Sanh	sợ	hãi	là	tâm	gì?	Quý	vị	nhớ	
không	ạ?	Ở	Dục	giới,	là	phàm	phu	thì	có	12	Tâm	bất	thiện	(8	Tâm	tham,	2	Tâm	
sân	và	2	Tâm	si)	và	8	Tâm	đại	thiện.	Bình	thường	chúng	ta	ở	Dục	giới	thì	chỉ	có	
vậy	thôi,	còn	mấy	Tâm	dục	giới	Vô	nhân	thì	mình	không	nói.	 

Trong	Lộ	trình	tâm	này,	người	này	bị	sợ	hãi,	sợ	hãi	thì	là	tâm	nào	trong	số	
20	tâm	đó?	Chúng	ta	biết	sợ	hãi	là	thuộc	về	Tâm	sân.	Nhớ	nha!	Sân	có	2	cái:	Một,	
Sân	là	mình	muốn	xua	đuổi	những	đối	tượng	đó	ra,	[vì]	khó	chịu	không	muốn	
tiếp	xúc.	Hai	là	do	đối	tượng	đó	mạnh	quá,	mình	không	xua	đuổi	được	thì	mình	
co	rút	lại,	mình	sợ	mình	chạy,	né,	cho	nên	gọi	là	sợ	hãi.	[Nghe	tiếng]	sét	đánh	
này	là	sanh	sợ	hãi.	Nhớ	vậy! 

				 Lộ	trình	tâm	của	một	người	nghe	tiếng	sét	lớn,	sanh	sợ	hãi 

	
Đầu	tiên	vẫn	là	Hộ	kiếp	vừa	qua.	Nhớ	là	Lộ	trình	tâm	này	là	cảnh	lớn,	cảnh	

rất	lớn,	cho	nên	là	chỉ	có	1	Hộ	kiếp	vừa	qua	thôi,	đừng	có	vẽ	nhiều.	Rồi	Tâm	hộ	
kiếp	đó	rúng	động,	rồi	dứt	dòng.	 

Có	nhiều	người	cũng	không	hiểu	Tâm	hộ	kiếp	là	gì,	để	Thiện	Trang	nói	
luôn,	nói	sơ	sơ	thôi,	mỗi	lần	nói	một	chút.	Tâm	hộ	kiếp	là	khi	chúng	ta	không	có	
suy	nghĩ	gì	hết.	Tức	là	mỗi	khi	chúng	ta	dứt	suy	nghĩ,	tâm	không	làm	việc	gì	thì	
nó	trả	về	một	tâm,	gọi	là	Tâm	hộ	kiếp.	Tâm	đó	duy	trì	suốt	trong	cuộc	sống	của	
mình.	Và	khi	nào	mình	chết	thì	thôi,	khi	nào	chết	là	Tâm	hộ	kiếp	biến	thành	Tâm	
tử	(là	chết).	 

Và	Tâm	hộ	kiếp	này	tạo	từ	đâu?	Tâm	hộ	kiếp	này	là	chính	là	lúc	chết	(sau	
này	chúng	ta	học	Lộ	trình	Tâm	tử,	gọi	là	Lộ	trình	Tâm	cận	tử),	thì	trước	khi	chết	



 
 

32 

mình	sẽ	khởi	lên	một	tâm	gì	đó	trong	[sát-na	tâm]	Đổng	lực.	Ví	dụ	mình	khởi	
lên	một	Tâm	sân,	thì	ngay	sau	đó	nó	cho	Tâm	quả,	đó	là	Tâm	quả	của	Tâm	sân	
(Tâm	quả	bất	thiện)	đúng	vào	lúc	chết.	Như	vậy	nó	tạo	thành	Tâm	hộ	kiếp.	Và	
Tâm	hộ	kiếp	đó	là	Tâm	sân,	[thì]	là	Tâm	quả	Bất	thiện	rồi.	Như	vậy	là	đọa	lạc,	
tức	là	sẽ	chui	xuống	đường	ác.	Chui	xuống	đường	ác	thì	tâm	đó	trở	thành	Tâm	
đầu	thai	tiếp	theo	của	mình.	Sau	khi	qua	một	sát-na	[tâm]	tiếp	theo	là	Tâm	đầu	
thai	(Tâm	tái	tục)	trở	thành	Tâm	hộ	kiếp,	và	nó	sẽ	đi	suốt	với	cuộc	sống	của	
mình	luôn. 

Còn	nếu	như	trước	khi	chết,	ở	đây	chúng	ta	đều	là	người	đúng	không	ạ?	
Chắc	chắn	chúng	ta	không	phải	đi	đầu	thai	bằng	Tâm	bất	thiện,	tức	là	Tâm	tái	
tục	[của]	chúng	ta	phải	có	những	Tâm	thiện.	Đó	là	Tâm	thiện	Vô	nhân,	Tâm	thiện	
Nhị	nhân,	Tâm	thiện	Tam	nhân,	đó	là	3	trường	hợp.	Chúng	ta	đang	ở	cõi	Dục	
giới,	nên	chúng	ta	nói	Dục	giới	thôi.	Như	vậy	là	trước	khi	chết	(tức	là	đời	trước	
của	mình),	thì	chắc	chắn	mình	chết	bằng	tâm	cuối	cùng	là	[Tâm]	thiện.	Nhưng	
thiện	như	thế	nào?	Có	người	sẽ	có	tâm	hoan	hỉ	thiện	và	có	trí.	Lúc	đó	[Lộ	trình	
tâm]	trước	khi	chết,	tâm	Đổng	lực	cuối	cùng	cho	ra	quả,	gọi	là	Tâm	quả.	Tâm	
quả	đó	trở	thành	Tâm	tái	tục	hay	Tâm	đầu	thai.	Và	chúng	ta	qua	một	sát-na	nữa	
thì	nó	trở	thành	Tâm	hộ	kiếp.	 

Như	vậy	giả	sử	như	một	người	rất	vui	vẻ,	hoan	hỉ	và	có	trí	tuệ	(tức	là	biết	
được	nghiệp	trước	khi	chết)	thì	đời	này	họ	cũng	sẽ	thường	sanh	hoan	hỷ,	vui	
vẻ	và	có	trí	tuệ.	Thậm	chí	họ	rất	vui	vẻ,	nhanh	nhẹn.	Quý	vị	thấy	đó	là	họ	đầu	
thai	bằng	tâm	hoan	hỷ,	Tâm	đại	thiện	thọ	hỉ,	hợp	trí	và	vô	trợ.	Vô	trợ	thì	nhanh	
nhẹn,	suy	nghĩ	nhanh.	Còn	nếu	mình	là	hữu	trợ	thì	cũng	vui	vẻ,	hoan	hỉ,	nhưng	
làm	việc	hơi	chậm	hơn	chút,	đầu	óc	suy	nghĩ	chậm	hơn	chút.	 

Còn	người	[đầu	thai]	bằng	tâm	ly	trí.	Tâm	đại	thiện	thì	có	8	tâm,	trong	đó	
có	mấy	tâm	ly	trí	(4	tâm)	chứ	không	phải	hợp	trí	hết.	Trước	khi	chết	mà	khởi	
lên	Nghiệp	cận	tử,	gọi	là	tâm	đầu	thai	trước	khi	chết,	thì	mình	sẽ	đầu	thai	thành	
người	cũng	vui,	có	thể	là	hoan	hỉ,	nhưng	vì	ly	trí	nên	đầu	óc	mình	hơi	chậm,	
không	có	suy	nghĩ,	không	có	trí	nhiều.	Tu	học	cũng	được,	nhưng	không	có	chứng	
Thiền,	chứng	Đạo	trong	đời	này	được,	tại	vì	thành	Nhị	nhân	rồi.	Thiện	Trang	
lấy	ví	dụ	như	vậy	thì	chắc	quý	vị	hiểu. 

Còn	hợp	trí	với	ly	trí	thì	đó	là	nhận	thức	về	nhân	quả	nghiệp	báo,	mình	có	
nhận	thức	đó	trước	khi	chết.	Ví	dụ	như	đời	trước,	trước	khi	chết	quý	vị	khởi	lên	
ý	niệm	là:	Ồ!	Đằng	nào	cũng	sắp	chết	rồi,	thôi	mình	hoan	hỉ	được	đời	sống	mới,	
mình	sẽ	có	phước	báo	như	thế	này,	rồi	tương	lai	sẽ	không	sao	đâu.	Quý	vị	nghĩ	



 
 

33 

như	vậy,	đó	là	hợp	trí.	Và	quý	vị	thọ	xả	đi,	mặc	dù	nghĩ	như	thế,	nhưng	không	
có	vui	gì	hết:	 ‘Thôi	mình	chấp	nhận	chết	đi,	đời	sau	mình	có	phước	báu	chắc	
mình	[được]	lên	[cảnh	giới	tốt,	nên]	cũng	không	sao’.	Vừa	nghĩ	vậy	[mà]	chết	
luôn,	thì	tạo	ra	Tâm	tái	tục	(Tâm	đầu	thai)	thọ	xả,	hợp	trí,	và	tâm	đó	là	Tâm	
thiện.	Cho	nên	biến	thành	tâm	như	vậy	và	sau	1	sát-na	tâm,	đầu	thai	xong,	thì	
chuyển	thành	Tâm	hộ	kiếp	và	sẽ	tồn	tại	cho	đến	khi	chết.	Đó	gọi	là	Tâm	hộ	kiếp.	 

Và	dòng	Tâm	hộ	kiếp	này	cứ	mỗi	lần	mình	không	làm	việc	gì,	thì	nó	trả	về	
Tâm	hộ	kiếp.	Người	nào	mà	thiếu	Chánh	niệm,	tu	không	có	Chánh	niệm	nhiều	
v.v…	hay	là	tâm	đời	trước	chậm	chậm,	quen	như	vậy,	thì	đời	này	cũng	vậy,	[Tâm]	
hộ	kiếp	cứ	chen	vào	suốt.	Thỉnh	thoảng	mình	bị	chen	Hộ	kiếp	vào,	cho	nên	suy	
nghĩ	của	mình	chậm,	hay	quên	v.v…	đó	là	do	Hộ	kiếp	xuất	hiện	nhiều.	Cách	giải	
quyết	là	hãy	thường	tu	Chánh	niệm,	thường	quan	sát	được,	và	thường	tu	Thiền	
chỉ,	Thiền	quán. 

	Tâm	hộ	kiếp	thực	tế	có	tới	19	loại,	hơi	phức	tạp,	bây	giờ	nói	cho	quý	vị	
một	số	loại	thôi.	Ví	dụ	như	hồi	nãy	Thiện	Trang	nói	rồi	đó,	Tâm	hộ	kiếp	có	thể	
là	quả	của	8	Tâm	đại	thiện,	và	cũng	có	thể	là	quả	của	12	Tâm	bất	thiện.	Rồi	nó	
cũng	có	thể	là	quả	của	Tâm	thiền,	tại	vì	mình	chứng	đắc	Thiền	rồi.	Chứng	đắc	
Sơ	thiền,	Nhị	thiền,	Tam	thiền,	Tứ	thiền	(nói	theo	Vi	Diệu	Pháp	còn	có	Ngũ	thiền	
nữa)	thì	cũng	cho	quả,	thì	cũng	thành	Tâm	hộ	kiếp	nào	đó.	Ngoài	ra,	mình	có	
tâm	bậc	Thánh,	chứng	Đạo:	Sơ	đạo,	Nhị	đạo,	Tam	đạo,	tức	là	chứng	các	quả	vị.	
Tất	nhiên	Tứ	đạo	A-la-hán	thì	không	tính.	Khi	chứng	đạo	rồi	thì	các	tâm	đó	vẫn	
tái	sanh	đúng	không	ạ?	Cho	nên	là	Sơ	quả	đến	Tam	quả	vẫn	còn	tái	sanh,	thì	tâm	
đó	cũng	có	thể	cho	thành	Tâm	hộ	kiếp.	 

Như	vậy	chúng	ta	hiểu	rõ	rồi	đúng	không	ạ?	Như	vậy	Tâm	hộ	kiếp	có	tới	
19	loại	nha.	19	loại	như	thế	nào	thì	để	khi	nào	đó	Thiện	Trang	sẽ	giới	thiệu,	
[bây]	giờ	nói	nữa	thì	rối	quá,	tại	vì	nó	chia	không	giống	như	chúng	ta	nghĩ,	mà	
chia	kiểu	khác,	vì	vậy	mới	ra	19	[loại].	Thiện	Trang	kể	như	vậy	thì	quý	vị	thấy	
quá	trời,	mà	tại	sao	có	19	[loại]	thôi,	vì	[cách	chia]	khác.	Quý	vị	thấy	kể	sơ	sơ	là	
8	Tâm	đại	thiện,	12	Tâm	bất	thiện	thành	ra	là	20	[tâm],	rồi	5	Tâm	thiền,	rồi	Tâm	
đạo:	Sơ	[quả],	Nhị	[quả],	Tam	quả	nữa.	Có	9	tầng	Thiền	lận	mà,	có	4	tầng	thiền	
Sắc	giới	nữa.	Quý	vị	thấy	rất	là	phức	tạp,	sợ	quý	vị	không	hiểu	nên	để	khi	nào	
đó	sẽ	giới	thiệu. 

		 Như	vậy,	ví	dụ	như	bị	sét	đánh,	nghe	tiếng	sét	sanh	sợ	hãi.	Đầu	tiên	là	một	
hộ	kiếp	vừa	qua.	Tiếp	theo	là	Tâm	hộ	kiếp	bị	rúng	động	bởi	vì	tiếng	sét,	cho	nên	
dứt	dòng	Tâm	hộ	kiếp	đó	ngay.	Tức	là	đáng	lẽ	có	nhiều	Tâm	hộ	kiếp	vừa	qua,	



 
 

34 

nhưng	do	cảnh	này	mạnh	quá,	cảnh	rất	lớn,	sét	đánh	là	cảnh	lớn,	cho	nên	một	
Tâm	hộ	kiếp	vừa	qua	thôi	là	dứt	ngay,	rúng	động	là	dứt	liền. 

Rồi	sau	đó	là	Tâm	khai	Ngũ	môn,	thật	ra	ở	đây	là	mở	cửa	Nhĩ	môn,	tại	vì	
tiếng	sét	là	nghe	vô	từ	tai.	Tâm	nhĩ	thức	sẽ	là	như	thế,	tại	vì	nghe	tiếng	sét	rồi.	

		 Tiếp	theo	là	tiếp	thâu,	tiếp	thâu	được	thông	tin	đó,	tại	vì	nó	tiếp	nhận	được	
tiếng	sét,	rồi	nó	quán	sát,	đoán	định,	đưa	ra	là	sợ	hãi.	Cho	nên	từ	đây	Tâm	đổng	
lực	này	là	đổng	lực	sân,	chứ	không	phải	đổng	lực	gì	hết.	Đổng	lực	sân	1	rồi	Đổng	
lực	sân	2,	tiếp	tục	sân	tiếp...	sân	mạnh	hơn,	sân	mạnh	hơn	nữa...	Sân	tới	tột	độ	
là	tới	đây.	Rồi	bắt	đầu	giảm	bớt	sân.	7	sát-na	sân	đó.	Có	thể	mới	đầu	yếu,	xong	
nó	mạnh	lên.	7	sát-na	Tâm	đổng	lực	về	sân.	Những	điều	này	hôm	bữa	mình	học	
rồi,	bữa	nay	nói	lại	thôi. 

		 Rồi	lúc	này	có	Na	cảnh,	có	2	Na	cảnh.	Vì	cảnh	này	là	cảnh	lớn,	cảnh	rất	lớn,	
tiếng	sét	rất	mạnh,	cho	nên	có	2	Na	cảnh.	Đây	chính	là	Tâm	quả	của	Tâm	sân	
này,	nó	chạy	qua	làm	thêm	hai	phát	nữa.	Tới	đây,	nếu	bị	sét	đánh	chết	là	thôi	
rồi,	đọa	đường	ác	chắc	luôn.	Chúng	ta	làm	Lộ	trình	tử	thì	đổi	lại	một	chút.	Nếu	
là	Lộ	trình	tử	thì	tới	đây	là	thôi	tiêu	luôn.	Nó	tạo	quả	Tâm	tử	chỗ	này	là	xong. 

		 Quý	vị	thấy	là	đơn	giản	là	như	vậy.	Thiện	Trang	làm	như	vầy	thì	chắc	quý	
vị	cũng	hiểu	rồi	đúng	không	ạ?	Quý	vị	thấy,	để	hiểu	được	thì	chúng	ta	chỉ	cần	
nắm	sơ	sơ	bữa	[như]	trước,	rồi	chúng	ta	quay	lại	coi.	Như	vậy	đây	là	17	sát-na	
tâm	đầy	đủ.	Đây	là	Lộ	trình	tâm	khá	đầy	đủ.	
 

	 Ví	dụ	2:	Lộ	Trình	tâm	của	một	vị	A-la-hán	nghe	tiếng	sét	lớn. 

		 Rồi	bây	giờ	cũng	ví	dụ	đó,	nhưng	là	Lộ	trình	tâm	của	một	vị	A-la-hán	nghe	
tiếng	sét	lớn	thì	như	thế	nào?	Có	khác	một	chút	đúng	không	ạ?	Vị	A-la-hán	thì	
không	có	sợ	hãi	đâu.	Ở	trong	Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm,	quý	vị	coi	trong	phẩm	Hai	
pháp,	bài	kinh	thứ	bao	nhiêu	Thiện	Trang	không	nhớ,	nhưng	trong	đó	có	nói	là	
có	hai	loại	[chúng	sanh]	mà	khi	nghe	tiếng	sét	không	sợ	hãi:	Một	là	con	sư	tử,	
hai	là	vị	A-la-hán	lậu	tận.	Còn	hình	như	trong	Kinh	Tăng	Chi	thì	nói	là	một	con	
voi	thuần	chủng	và	vị	A-la-hán	lậu	tận.	Không	biết	là	con	sư	tử	hay	là	con	voi,	
để	kiểm	tra	lại,	không	biết	nhầm	không,	Thiện	Trang	nghe	rõ	ràng	là	hai	bài	
kinh	có	khác	nhau	một	chút.	Một	bên	thì	nói	là	vị	A-la-hán	với	con	voi,	một	bên	
nói	là	vị	A-la-hán	với	con	sư	tử.	Không	biết	mình	có	nghe	nhầm	không?	Nhưng	
Thiện	Trang	nhớ	là	trong	Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm	nói	là	con	sư	tử,	còn	trong	
Kinh	Tăng	Chi	thì	nói	là	con	voi	thuần	chủng.	Để	kiểm	tra	lại,	nhưng	Kinh	Tăng	



 
 

35 

Nhất	A	Hàm	là	chắc	chắn	đúng	rồi,	vì	Thiện	Trang	mới	coi.	

		 Như	vậy	vị	A-la-hán	thì	không	có	sợ	hãi	nha.	Không	sợ	hãi	thì	Lộ	trình	tâm	
A-la-hán	là	tâm	gì?	Quý	vị	thấy	chắc	cũng	tương	tự	như	thế,	nhưng	vấn	đề	là	
ngài	không	có	Đổng	lực	sân	ở	đây	thôi.	Không	có	Đổng	lực	sân	thì	[tâm]	của	vị	
A-la-hán	như	thế	nào?	Tâm	của	A-la-hán	là	tâm	gì	quý	vị?	A-la-hán	chắc	chắn	
không	thể	sân	mà	chỉ	dùng	Tâm	tố	thôi.	Tâm	tố	A-la-hán	[thì	có]	thọ	xả	hay	thọ	
hỷ.	Nghe	tiếng	sét	thì	chắc	vị	A-la-hán	cũng	không	thọ	hỷ	được	đâu,	cho	nên	lúc	
đó	phải	là	Tâm	tố	thọ	xả.	Còn	hợp	trí	hay	ly	trí	thì	tùy	đúng	không?	Chúng	ta	sẽ	
xét	như	thế. 

	
	 Bây	giờ	mình	trở	lại	với	Lộ	trình	tâm	của	A-la-hán	khi	nghe	tiếng	sét	đánh.	
Lộ	trình	tâm	của	A-la-hán	cũng	tương	tự	như	thế,	cũng	Hộ	kiếp	vừa	qua	rúng	
động	->	Hộ	kiếp	dứt	dòng	->	Tâm	khai	Ngũ	môn	(A-la-hán	này	là	A-la-hán	ở	Dục	
giới)	->	Tâm	nhĩ	thức	->	Tiếp	thâu	->	Quan	sát	->	Đoán	định->	Đổng	lực.	Đổng	
lực	ở	đây	không	phải	là	Đổng	lực	sân,	A-la-hán	thì	không	có	sân	mà	dùng	Tâm	
tố	(hay	Tâm	duy	tác).	Ở	đây	là	cảnh	lớn	nên	vị	A-la-hán	nghe	thấy	tiếng	sét	cũng	
phải	tiếp	thu	qua	như	thế. 

		 Rồi	vấn	đề	là	có	Na	cảnh	hay	không?	Bây	giờ	quý	vị	có	biết	là	có	Na	cảnh	
hay	không?	Nếu	quý	vị	hiểu	được	thì	nắm	được	là	có	Na	cảnh	hay	không.	Theo	
quý	vị,	thì	vị	A-la-hán	có	Na	cảnh	hay	không?	Chúng	ta	muốn	biết	có	Na	cảnh	
hay	không	thì	chúng	ta	hãy	coi	lại	đoạn	hồi	nãy	Thiện	Trang	có	ghi	chú:	

		 +Tâm	na	cảnh	chỉ	có	ở	lộ	trình	tâm	Cảnh	rất	lớn	và	Cảnh	lớn	và	chỉ	
xuất	hiện	khi	có	đủ	3	yếu	tố:	

(1)Đổng	lực	của	tâm	lộ	đó	là	đổng	lực	của	Dục	giới.	

(2)Người	dục	giới.	

(3)Tâm	lộ	đó	phải	biết	cảnh	dục.	

Theo	tiêu	chuẩn	đó	thì	chúng	ta	thấy	là	không	có	hay	có?	Người	dục	giới	
là	gì?	Ở	đây	là	Đổng	lực	Dục	giới	thì	chúng	ta	phải	nhắc	lại,	chứ	không	là	quên	



 
 

36 

mất.	

		 Đổng	lực	Dục	giới	là	thấy	các	cảnh	Dục	giới,	cảnh	Dục	giới	thì	dễ	rồi	đúng	
không?	Yếu	tố	thứ	ba	là	cảnh	dục.	Khỏi	bàn!	Tại	vì	cảnh	này	là	thuộc	về	Ngũ	dục.	
Ngũ	dục	ở	bên	tạng	Nguyên	thủy	(Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya)	thì	không	giải	thích	
theo	kiểu	Đại	thừa.	Các	nhà	Đại	thừa	Trung	Hoa	thì	giải	thích	Ngũ	dục	là:	Tài,	
sắc,	danh,	thực,	thùy.	Nhưng	nếu	quý	vị	coi	trong	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya	thì	
giải	thích	Ngũ	dục	là	những	cảnh	của	năm	giác	quan	(mắt	thấy,	tai	nghe,	mũi	
ngửi,	lưỡi	nếm	vị	và	thân	xúc	chạm)	mà	đem	lại	sự	yêu	thích,	dễ	chịu,	thì	đó	gọi	
là	Cảnh	ngũ	dục.	Cho	nên	không	phải	Ngũ	dục	là	tài,	sắc,	danh,	thực,	thùy.	Nhớ!	
Quý	vị	coi	trong	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya,	có	mấy	bộ	kinh	định	nghĩa	như	vậy.	
Như	vậy,	Ngũ	dục	ở	đây	là	định	nghĩa	như	vậy	nha,	chứ	không	phải	mình	tưởng	
Ngũ	dục	kiểu	kia,	thì	mình	sẽ	hiểu	sai	đó. 

		 Vậy	thì	ở	đây	cũng	là	Cảnh	ngũ	dục,	bởi	vì	tai	nghe	âm	thanh	đúng	không	
ạ?	Vậy	Cảnh	ngũ	dục	đạt	được	một	tiêu	chuẩn	này.	

		 Rồi	[tiêu	chuẩn]	Người	dục	giới,	thì	A-la-hán	có	phải	là	Người	dục	giới	hay	
không?	Quý	vị	nhớ	Người	dục	giới	là	gì?	Là	tâm	chưa	ra	khỏi	phạm	vi	Dục	giới.	
Người	dục	giới	là	chư	Thiên	từ	trời	Tứ	Thiên	Vương	đến	trời	Tha	Hóa	Tự	Tại,	
chúng	sanh	ở	cõi	Người,	Địa	ngục,	Ngạ	quỷ,	Súc	sanh.	Còn	bây	giờ	là	A-la-hán	
rồi	thì	làm	gì	là	Người	dục	giới	nữa.	Cho	nên	A-la-hán	ở	đây	là	không	có	Tâm	na	
cảnh	đâu.	[Như	vậy]	mình	đưa	ra	[phân	tích]	mới	chính	xác.	A-la-hán	không	có	
Tâm	na	cảnh,	vì	A-la-hán	không	phải	 là	Người	dục	giới	nữa,	mà	A-la-hán	đã	
thành	Thánh	nhân	rồi,	thì	ở	đây	trả	về	Tâm	hộ	kiếp,	thì	bớt	[Na	cảnh].	Quý	vị	
thấy	không?	Khác	nhau	[đó],	A-la-hán	là	hết	[Tâm	na	cảnh]	rồi,	cho	nên	chúng	
ta	bỏ	bớt,	tiếp	theo	là	Hộ	kiếp	thôi,	trả	lại	Tâm	hộ	kiếp.	Vì	A-la-hán	thì	tâm	của	
các	ngài	ổn	định	rồi.	Đó	là	điều	khác	nhau. 

		 Như	vậy	quý	vị	thấy	khác	rồi	đúng	không	ạ?	Cho	nên	không	phải,	mình	cứ	
tưởng	học	Lộ	trình	tâm	đơn	giản,	nhưng	nó	phức	tạp	vô	cùng,	nhiều	người	sẽ	
thấy	rất	khó	khăn	cho	việc	này.	Nhưng	không	sao!	Mình	học	cho	biết	vậy	thôi,	
mình	học	từ	từ	rồi	mình	hiểu,	chứ	mới	đầu	vô,	thì	cái	gì	cũng	mới,	nên	khó	cho	
mình	lắm.	Thiện	Trang	cũng	vậy	thôi,	mới	đầu	Thiền	Trang	thấy	cũng	hơi	khó,	
nhưng	thật	ra	một	thời	gian	thì	mình	quen.	Thật	ra	[môn]	Vi	Diệu	Pháp	này	là	
phải	bậc	A-la-hán	hoặc	thậm	chí	phải	có	nhiều	năng	lực	khác	nữa	thì	giảng	mới	
thấu	suốt.	Phải	có	tuệ	phân	tích	thì	mới	tốt.	Còn	mình	là	phàm	phu,	cho	nên	là	
khó	hơn.	Đến	bậc	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	cũng	còn	khó.	Chúng	ta	cứ	nhớ,	tóm	lại	A-
la-hán	là	do	không	có	điều	kiện	để	xuất	hiện	Na	cảnh,	cho	nên	không	có	[Na	



 
 

37 

cảnh].	Vì	Tâm	A-la-hán	ổn	định	rồi. 

		 Như	vậy	là	hết.	Ở	đây	chúng	ta	thêm	một	chú	ý	nữa.	Bữa	nay	chúng	ta	học	
thêm	phần	này	nữa	là	được	rồi.	

*Trường	Hợp	có	thêm	Tâm	hộ	Kiếp	khách:	

		 Về	định	nghĩa	Hộ	kiếp	khách	thì	có	sách	nói	là	khi	làm	việc	này	([Lộ	trình	
tâm])	thì	ẩn	Tâm	hộ	kiếp	lại,	giống	như	là	khách	của	Hộ	kiếp.	Nhưng	đó	chỉ	là	
một	định	nghĩa,	còn	định	nghĩa	chính	xác	là	như	sau.	Tâm	hộ	Kiếp	khách	là	gì?	
Là	khi	các	hoạt	động	như	thế	này	(Lộ	trình	tâm),	nó	cần	phải	ổn	định	lại.	Với	
cảnh	quá	lớn,	quá	mạnh,	nó	chưa	ổn	định	được	tâm,	thì	cần	phải	mượn	thêm	
Tâm	hộ	Kiếp	khách	xuất	hiện	nữa. 

		 +Tâm	hộ	Kiếp	khách,	phải	do	3	yếu	tố	sau	mới	xuất	hiện	(tức	là	không	
phải	lúc	nào	cũng	có	Tâm	hộ	Kiếp	khách	đâu.	Có	ba	yếu	tố):	

		 	(1)Đương	sự	phải	là	người	tục	sinh	(tức	là	người	tái	sanh	tiếp)	bằng	1	
trong	4	Tâm	đại	quả	thọ	hỷ.	(Tức	là	Tâm	đại	thiện	đó	quý	vị.	Tâm	đại	thiện	thì	
có	4	tâm	thọ	hỷ	và	4	tâm	thọ	xả,	là	8	Tâm	đại	thiện	đúng	không	ạ?	Nếu	mình	có	
thọ	hỷ	thì	rớt	vào	4	Tâm	đại	quả	thọ	hỷ.	Trước	khi	chết,	mình	khởi	lên	tâm	thọ	
hỷ	thiện,	thì	như	thế	mình	mới	có	khả	năng	có	Tâm	hộ	Kiếp	khách). 

		 (2)Đổng	lực	trong	tâm	lộ	(Lộ	trình	tâm)	phải	là	Tâm	sân	(chứ	còn	tâm	
khác	thì	không	được).	Giống	như	cảnh	ở	trên	là	Tâm	sân	thì	được	đó.	Còn	nếu	
là	tâm	khác	thì	không	được.	Vì	sao?	Là	bởi	vì	khi	người	thọ	hỷ	thì	họ	dễ	tiếp	
nhận	cảm	xúc	mạnh	mẽ	hơn.	Quý	vị	thấy	không	ạ?	Ở	đời	tại	sao	có	những	người	
trầm	tĩnh,	họ	điềm	tĩnh	lắm.	Đó	là	tại	vì	họ	không	phải	tục	sanh	bằng	tâm	thọ	
hỷ,	mà	là	thọ	xả.	Cho	nên	khi	gặp	chuyện	gì	thì	họ	cũng	điềm	tĩnh	hơn,	họ	nhẹ	
nhàng,	rồi	họ	không	có	xúc	động	lắm	v.v...	Đó	là	thọ	xả.	

		 Nhưng	người	thọ	hỷ	thì	họ	dễ	bị	xúc	cảm	hơn.	Chính	vì	vậy	tâm	họ	mới	
không	ổn	định,	nên	mới	có	Tâm	hộ	Kiếp	khách	chen	vào.	Quý	vị	hiểu	không	ạ?	
Cho	nên	bây	giờ	mình	nhìn	là	biết	người	đúng	không	ạ?	Hôm	bữa	có	ai	hỏi	là	sự	
khác	giữa	người	tái	tục	bằng	tâm	thọ	hỷ	với	thọ	xả	là	như	thế	nào?	Thiện	Trang	
đưa	ra	ví	dụ,	quý	vị	coi,	giống	như	Hòa	thượng	Phước	Tịnh,	ngài	rất	là	điềm	
đạm,	nhẹ	nhàng.	Có	lẽ	là	ngài	đầu	thai	(tái	tục)	bằng	tâm	thọ	xả.	Còn	ví	dụ	như	
Thiện	Trang,	thì	Thiện	Trang	không	có	được	sự	điềm	đạm	như	vậy.	Có	lẽ	bởi	vì	
Thiện	Trang	đầu	thai	bằng	Tâm	đại	quả	thọ	hỷ,	cho	nên	dễ	bị	xúc	cảm	hơn,	dễ	
bị	biến	chuyển	hơn.	Mặc	dù	mình	tu	có	thiền	định	chăng	nữa,	thì	cũng	dễ	bị	xúc	



 
 

38 

cảm	hơn. 

		 Cho	nên	đó	là	một	trong	ba	yếu	tố	mà	có	thể	xuất	hiện	Tâm	hộ	Kiếp	khách.	
Đó	là	điều	thứ	nhất.	Thứ	hai,	đổng	lực	trong	Tâm	lộ	phải	là	Tâm	sân.	Phải	là	
Tâm	sân,	tại	vì	sao?	Tâm	sân	tức	là	lúc	đó	cảnh	quá	mạnh	đi,	Tâm	sân	thì	mới	
dao	động	tâm	mạnh.	Còn	nếu	là	tâm	khác	như	tâm	hoan	hỷ,	tức	là	Tâm	đại	thiện	
hoặc	là	Tâm	tham	thì	không	có	xuất	hiện	đâu,	bởi	vì	nó	không	đủ	độ	chấn	động	
mạnh. 

		 (3)Cảnh	của	tâm	lộ	phải	là	cảnh	rất	mạnh	(tốt/xấu)	và	Cảnh	rất	lớn	
hoặc	Rất	rõ.	(Cảnh	rất	lớn	hoặc	Rất	rõ,	Rất	rõ	là	nói	bên	lộ	trình	Tâm	ý	môn.	Ở	
đây	mình	nói	cảnh	rất	mạnh	(tốt/xấu),	rất	mạnh	là	thuộc	về	tốt	hay	xấu.	Ví	dụ	
như	tiếng	sét	đánh	hoặc	là	ánh	sáng	chiếu	rất	mạnh,	mạnh	quá	nên	khi	đó	nó	
tạo	nên	[Tâm	hộ	Kiếp	khách].	Ở	đây	tất	nhiên	là	xấu	thì	dễ	hiểu	rồi,	xấu	thì	chấn	
động	tâm,	nhưng	tốt	cũng	chấn	động	tâm.	[Cảnh]	mạnh	quá	[làm]	giật	tâm	mình,	
cho	nên	cũng	vậy).	Còn	nếu	chỉ	là	Cảnh	lớn	hay	Cảnh	rõ	thì	bất	luận	là	cảnh	
rất	tốt	hay	cảnh	khá	tốt	hoặc	cảnh	bất	toại	cũng	đều	có	thể	cho	Tâm	hộ	
Kiếp	khách	xuất	hiện. 

Ở	đây	do	mình	chưa	học	tới	Cảnh	rõ	này,	Cảnh	rõ	là	thuộc	về	ý	môn.	Giống	
như	là	bên	này	là	Cảnh	rất	lớn,	thì	ở	bên	ý	gọi	là	[Cảnh]	rất	rõ.	Cảnh	lớn,	bên	ý	
thì	gọi	là	Cảnh	rất	rõ.	Ở	đây	Thiện	Trang	nói	thêm	một	chút,	tức	là	bây	giờ	mình	
thấy	qua	năm	giác	quan,	còn	khi	cảnh	ý,	cảnh	ý	là	mình	suy	nghĩ.	Ví	dụ	như	quý	
vị	nghĩ	đến	một	chuyện	gì	đó	mà	nghĩ	ấn	tượng	mạnh,	thì	đó	là	Rất	rõ,	còn	nghĩ	
vừa	vừa	[thì]	Cảnh	rõ	thôi,	có	bốn	tầng.	Suy	nghĩ	đó	gọi	là	cảnh	ý. 

		 Ở	đây,	chúng	ta	nhớ	là:		

(1)	Đương	sự	phải	là	người	tục	sinh	là	1	trong	4	Tâm	đại	quả	thọ	hỷ.	Điều	
này	mình	cũng	không	biết	nữa	phải	không?	Làm	sao	biết	được,	mình	giả	sử	thôi.		

(2)	Đổng	lực	trong	Tâm	lộ	phải	là	Tâm	sân.	Nhớ,	là	Tâm	sân	thì	mới	có	
Tâm	hộ	Kiếp	khách.		

(3)	Và	cảnh	thì	là	Cảnh	rất	mạnh	(tốt/xấu)(cảnh	rất	mạnh	này	đằng	sau	
có	định	nghĩa),	và	Cảnh	rất	lớn	hoặc	Rất	rõ.	Còn	nếu	cảnh	không	phải	như	vậy,	
chỉ	là	Cảnh	lớn	hay	Cảnh	rõ,	thì	bất	luận	là	cảnh	rất	tốt	hay	khá	tốt	hay	cảnh	bất	
toại	cũng	đều	do	Tâm	hộ	Kiếp	khách	xuất	hiện.	Cho	nên	phần	này	phức	tạp.	

		 Ví	dụ	3:	Lộ	Trình	tâm	của	một	người	nghe	tiếng	sét	lớn,	sanh	sợ	hãi	
(có	Tâm	hộ	Kiếp	khách).	



 
 

39 

		 Giống	như	trên,	nhưng	bây	giờ	giả	sử	người	này	là	tái	sanh	bằng	1	trong	4	
Tâm	đại	quả	thọ	hỷ.	Lộ	trình	vẫn	là	Tâm	sân,	vì	sợ	hãi	vẫn	là	Tâm	sân.	Cảnh	là	
cảnh	rất	mạnh	rồi,	nghe	tiếng	sét	đánh,	chắc	chắn	sẽ	có	Tâm	hộ	Kiếp	khách.	Vậy	
Tâm	hộ	Kiếp	khách	như	thế	nào?	Vậy	thì	bây	giờ	chúng	ta	lập	Lộ	trình	tâm	cho	
ví	dụ	3,	tương	tự	[như	trên]. 

	
		 Tức	là	Lộ	trình	[tâm]	của	một	người	mà	nghe	tiếng	sét	đánh	sanh	sợ	hãi,	
nhưng	họ	có	đủ	điều	kiện,	tức	là	tái	sanh	(tái	tục)	bằng	tâm	thọ	hỷ,	1	trong	4	
tâm	thọ	hỷ	đó.	[Ví	dụ	3]	có	thêm	Tâm	hộ	Kiếp	khách	thì	Tâm	hộ	Kiếp	khách	này	
nằm	ở	đâu?	Chúng	ta	chỉ	cần	biết	như	thế.	Hoàn	toàn	tương	tự	như	vậy,	quý	vị	
coi	lại	y	chang	như	trên.	Quý	vị	quan	sát	và	đọc	[xem]	Tâm	hộ	Kiếp	khách	này	
xuất	hiện	chỗ	nào?	Đơn	giản	vậy	thôi!	Khi	cảnh	quá	mạnh	nên	nó	chen	vào	thêm	
một	Tâm	hộ	Kiếp	khách.	[Tâm]	hộ	kiếp	Khách	nằm	ở	đây	[(sau	Đổng	lực)]	thì	
mới	ổn	định	lại	tâm.	Nó	xen	vào	thêm	một	[Tâm	hộ	Kiếp	khách]	rồi	mới	trả	về	
Tâm	hộ	kiếp	bình	thường.	Do	cảnh	này	quá	mạnh	nên	có	thêm	một	[Tâm]	hộ	
kiếp	Khách	nữa. 

Cho	nên	những	người	tái	sanh	bằng	1	trong	4	Tâm	đại	quả	thọ	hỷ,	thì	họ	
dễ	bị	xúc	động	hơn,	thì	họ	còn	tệ	hơn.	Đôi	khi	cũng	hay	nhưng	cũng	dở	đúng	
không	ạ?	Dễ	bị	xúc	động	hơn	cho	nên	thêm	một	[Tâm	hộ	Kiếp	khách]	nữa.	Đơn	
giản	là	như	vậy!	Chỉ	cần	mình	hiểu	được	là	được	rồi.	Như	vậy	hoàn	toàn	giống	
như	trên,	mình	thêm	một	Tâm	hộ	Kiếp	khách	rồi	mới	trở	lại	với	Tâm	hộ	kiếp	
bình	thường.	Chỉ	như	thế	thôi,	như	vậy	chúng	ta	đã	hiểu	được	rồi. 

	

Ở	đây	để	phân	 loại	 tâm,	Thiện	Trang	xin	giới	 thiệu	phân	 loại	 tâm	này.	
Chúng	ta	nắm	được	[phần]	này	thì	nghỉ	được	rồi,	học	nhiều	quá	không	nhớ. 

*Phân	loại	Tâm	lộ	

Tâm	lộ	 Số	sát-na	Tâm	hộ	kiếp	vừa	qua	

Tâm	lộ	có	Cảnh	rất	lớn	 1	



 
 

40 

Tâm	lộ	có	Cảnh	lớn	 2->3	
Tâm	lộ	có	Cảnh	nhỏ	 4->9	

Tâm	lộ	có	Cảnh	rất	nhỏ	 10->16	

			 Phân	loại	Tâm	lộ,	chúng	ta	có	Tâm	lộ	có	Cảnh	rất	lớn,	Tâm	lộ	có	Cảnh	lớn,	
Tâm	lộ	có	Cảnh	nhỏ,	Tâm	lộ	có	Cảnh	rất	nhỏ.	Nó	sẽ	tính	theo	sát-na	Tâm	hộ	kiếp	
vừa	qua.	Khi	nào	Cảnh	rất	lớn	thì	chỉ	có	một	Hộ	kiếp	vừa	qua	thôi,	vì	cảnh	đó	
mạnh	quá,	dứt	ngay	Hộ	kiếp	vừa	qua.	Cảnh	lớn	thì	có	2->3	sát-na	Tâm	hộ	kiếp	
vừa	qua.	Tức	là	chỗ	này	sẽ	thêm	2	[Tâm	hộ	Kiếp	vừa	qua]	nữa.	Vì	ở	trên,	chúng	
ta	lấy	cảnh	rất	lớn	thì	chỉ	có	1	[Tâm	hộ	kiếp	vừa	qua].	Nhưng	Cảnh	lớn	thì	có	
thể	có	2	hoặc	3	[Tâm	hộ	kiếp	vừa	qua].	Cho	nên	có	thể	là	Hộ	kiếp	vừa	qua	->	Hộ	
kiếp	vừa	qua	->	Hộ	kiếp	vừa	qua.	Còn	Tâm	lộ	cảnh	nhỏ	thì	trên	biểu	đồ	có	tới	
4->9	Hộ	kiếp	vừa	qua.	Tâm	lộ	Cảnh	rất	nhỏ	thì	có	tới	10->16	Hộ	kiếp	vừa	qua. 

		 Quý	vị	thấy	tại	sao	nhiều	[khi]	mình	gặp	chuyện	gì	thì	mình	phản	ứng	rất	
nhanh?	Là	vì	cảnh	đó	là	Cảnh	lớn,	Cảnh	rất	lớn,	thì	[Tâm]	hộ	kiếp	vừa	qua	ít,	
mình	còn	đang	suy	nghĩ	điều	khác	rồi	mình	mới	nghĩ	tới	cái	đó,	hoặc	tâm	mình	
đang	đơ	đơ	một	hồi,	rồi	mình	mới	nghĩ	tới.	Còn	cảnh	mạnh	quá	thì	nghĩ	liền,	để	
ý	tới	liền.	 

	 Giống	như	bây	giờ	quý	vị	nghe	một	tiếng	nhỏ	nhỏ	ở	đâu	đó,	như	mưa	rơi	
[mà]	tiếng	nhỏ	quá	thì	một	chút	mình	mới	chú	ý	tới,	đó	là	có	tới	mấy	Tâm	hộ	
kiếp	vừa	qua	lận.	Cảnh	rất	nhỏ	có	thể	tới	10->16	hộ	kiếp	vừa	qua.	Còn	nếu	tiếng	
sét	ầm	một	phát	là	mình	chú	ý	liền,	nên	Cảnh	rất	lớn	là	có	1	Hộ	kiếp	vừa	qua.	
Tùy	theo	mức	độ	âm	thanh,	cảnh	sắc,	cảnh	hương,	cảnh	vị,	cảnh	xúc.	Giống	như	
bây	giờ	mình	chạm	[vật]	gì	đó	bằng	cơ	thể	mình	(thân	thức)	gọi	là	cảnh	xúc,	quý	
vị	chạm	một	cái	gì	mà	đau	quá	là	quý	vị	phản	ứng	rất	mạnh.	Đó	là	1	Hộ	kiếp	vừa	
qua	thôi.	Còn	nếu	mình	chạm	cái	gì	đó	êm	ái,	chưa	phản	ứng	mạnh,	từ	từ,	từ	từ,	
thì	[có]	mấy	Hộ	kiếp	vừa	qua,	thì	nó	trở	thành	Cảnh	lớn,	Cảnh	nhỏ	và	Cảnh	rất	
nhỏ.	Nhiều	khi	mình	chạm	một	hồi	mình	mới	biết,	mình	mới	phát	giác	được,	đó	
là	Tâm	lộ	Cảnh	rất	nhỏ.	Quý	vị	hiểu	không	ạ?	Cho	nên	học	Vi	Diệu	Pháp	này	
phân	biệt	rất	rõ. 

*Phân	loại	cảnh:	

Căn	 Điều	kiện	1	 Điều	kiện	2	 Điều	kiện	3	 Điều	kiện	4	
Nhãn	
môn	

Thần	kinh	
nhãn	tốt	

Có	cảnh	sắc	
trước	mắt	

Đủ	ánh	sáng	 Có	sự	chú	ý	



 
 

41 

Nhĩ	môn	 Thần	kinh	nhĩ	
tốt	

Có	cảnh	thinh	
rõ	ràng	

Không	bị	cách	
âm,	trong	
khoảng	cách	
thích	hợp	

Có	sự	chú	ý	

Tỷ	môn	 Thần	kinh	tỷ	
tốt	

Có	cảnh	mùi	 Có	gió	 Có	sự	chú	ý	

Thiệt	
môn	

Thần	kinh	
thiệt	tốt	

Có	cảnh	vị	 Có	nước	bọt	 Có	sự	chú	ý	

Thân	
môn	

Thần	kinh	
thân	tốt	

Có	cảnh	xúc	 Địa	đại	có	
tướng	rõ	rệt	

Có	sự	chú	ý	

[Về]	căn,	thì	chúng	ta	có	mấy	căn:	Nhãn	môn	(mắt),	Nhĩ	môn	(tai),	Tỷ	môn	
(mũi),	Thiệt	môn	(lưỡi),	Thân	môn	(thân).	Có	bốn	điều	kiện	(mấy	cái	này	hồi	
bữa	mình	đã	học	rồi). 

1.	[Điều	kiện	1]:	Thần	kinh	nhãn	tốt,	mắt	phải	tốt	chứ	căn	mắt	kém	quá	thì	
đâu	nhìn	thấy	được. 

2.	Điều	kiện	thứ	2:	Có	cảnh	sắc	trước	mắt.	Phải	có	cảnh	gì	đó	để	mình	thấy. 

3.	Điều	kiện	thứ	3:	Đủ	ánh	sáng.	Ví	dụ	như	bông	hoa	mà	muốn	thấy	được	
là	phải	có	đủ	ánh	sáng,	có	ánh	sáng,	chứ	nếu	không	có	thì	đâu	thấy	được.	Hôm	
bữa	học	điều	này	rồi,	hôm	nay	tóm	tắt	lại. 

4.	Điều	kiện	thứ	4:	Phải	có	sự	chú	ý.	Tức	là	cảnh	đó	mà	mình	không	chú	ý	
là	mình	cũng	không	thấy. 

*Cảnh	ngũ	nào	đủ	4	yếu	tố	trên	gọi	là	Cảnh	rất	lớn,	yếu	1	yếu	tố	gọi	là	
Cảnh	lớn,	yếu	nhiều	(2,3)	yếu	tố	gọi	là	Cảnh	nhỏ,	yếu	cả	4	yếu	tố	thì	gọi	là	
Cảnh	rất	nhỏ.	(Còn	nếu	đủ	4	yếu	tố	này	mạnh	hết	thì	gọi	là	Cảnh	rất	lớn).	 

1.	[Nhãn	môn]:	Ví	dụ	như	ánh	sáng	yếu	yếu	một	chút	thôi	 là	rớt	xuống	
Cảnh	lớn.	Còn	nếu	yếu	nhiều,	tức	là	(2,3)	yếu	tố,	ánh	sáng	vừa	thiếu,	rồi	mình	
tập	trung	tâm	không	đủ,	không	chú	ý	lắm,	thì	rớt	xuống	Cảnh	nhỏ,	không	còn	
Cảnh	lớn	nữa.	Nếu	yếu	cả	4	yếu	tố	luôn,	tức	là	mắt	mình	kém,	cảnh	trước	mặt	
cũng	không	rõ	ràng	lắm,	ánh	sáng	cũng	yếu,	không	đủ,	sự	chú	ý	tập	trung	của	
mình	cũng	không	đủ,	thì	đó	gọi	là	Cảnh	rất	nhỏ. 

2.	Nhĩ	môn	(tức	là	căn	tai):	Nếu	thần	kinh	tai	của	mình	tốt,	cảnh	âm	thanh	



 
 

42 

rõ	ràng,	không	bị	cách	âm,	trong	khoảng	cách	thích	hợp	(hôm	bữa	mình	đã	nói	
đến	chỗ	[khoảng]	cách	này,	có	khác	với	trên	đây,	nhưng	bữa	nay	nói	lại,	theo	
cuốn	sách	này	nói	như	vậy	rõ	hơn),	rồi	có	sự	chú	ý.	Nếu	đủ	4	yếu	tố	này	thì	cảnh	
đó	gọi	là	Cảnh	[rất]	lớn.	Ví	dụ	như	tiếng	sét	đánh	quá	rõ;	tai	mình	cũng	không	
bị	điếc,	nghe	rất	rõ	ràng;	về	khoảng	cách	thì	khoảng	cách	đủ	gần,	chứ	tiếng	sét	
xa	quá	thì	không	nghe	được;	rồi	mình	cũng	có	chú	ý,	chứ	lúc	đó	mình	đang	suy	
nghĩ	gì,	nhiều	khi	mình	không	nghe	tiếng	sét	nữa,	tức	là	mình	có	nghe	nhưng	
tiếng	sét	giảm	đi	chút,	thì	cảnh	đó	gọi	là	Cảnh	rất	lớn.	 

Còn	nếu	như	tai	[nghe]	hơi	ồn	chút	thì	rớt	xuống	1	yếu	tố	rồi,	là	yếu	đi	1	
yếu	tố	rồi.	Yếu	1	trong	4	yếu	tố	đó	thì	chỉ	còn	lại	Cảnh	lớn	thôi.	 

Bây	giờ	mình	bị	 [yếu]	 thêm	1	yếu	 tố	nữa,	ví	dụ	như	tiếng	sét	như	vậy,	
nhưng	ở	xa	quá,	xa	hơn	cho	nên	yếu	hơn,	nên	cảnh	đó	là	Cảnh	nhỏ	rồi.	Yếu	thêm	
1	yếu	tố	nữa	thì	vẫn	là	Cảnh	nhỏ.	Sự	chú	ý	của	mình,	mình	không	để	ý	lắm.	Còn	
yếu	cả	4	yếu	tố	thì	gọi	là	Cảnh	rất	nhỏ.	Tức	là	tai	mình	kém	rồi,	âm	thanh	thì	
cũng	yếu,	không	rõ	ràng	lắm,	khoảng	cách	quá	xa	không	thích	hợp,	hay	là	nhà	
che	gì	đó	hoặc	trong	phòng	karaoke	cách	âm	gì	đó,	không	nghe	rõ	lắm,	rồi	không	
có	chú	ý	lắm,	thì	nghe	tiếng	sét	cũng	nhẹ	nhàng.	Đó	là	Cảnh	rất	nhỏ. 

3.	Tỷ	môn:	thì	cũng	[phải	có]	Thần	kinh	tỷ	tốt,	tức	là	mũi	của	mình	cũng	
phải	tốt.	Có	cảnh	mùi	tức	là	có	mùi	hương.	Rồi	có	gió	và	có	sự	chú	ý.	Cũng	vậy,	
nếu	có	đủ	4	yếu	tố	này	thì	cảnh	đó	gọi	là	Cảnh	rất	lớn.	Nếu	1	trong	4	yếu	tố	này	
bị	yếu	đi	thì	gọi	là	Cảnh	lớn.	Và	nếu	yếu	nhiều	tức	là	(2-3)	yếu	tố	thì	gọi	là	Cảnh	
nhỏ.	Và	yếu	cả	4	yếu	tố	thì	gọi	là	Cảnh	rất	nhỏ. 

4.	Thiệt	môn	(lưỡi):	Thần	kinh	thiệt	phải	tốt,	có	cảnh	vị,	có	nước	bọt,	có	sự	
chú	ý.	Ví	dụ	mình	ăn	món	gì	đó,	bữa	đó	mình	không	bị	bệnh	thì	thần	kinh	mình	
mới	tốt.	Chứ	không,	ăn	đồ	ngon	cũng	thành	dở,	không	đúng	vị.	Rồi	bữa	đó	cũng	
phải	có	cảnh	rất	tốt,	ví	dụ	như	cay	lắm	chẳng	hạn	hoặc	là	ngọt	quá	thì	mình	cảm	
nhận	được.	Rồi	có	nước	bọt	thì	mới	cảm	nhận	được.	Và	có	sự	chú	ý.	Còn	ăn	mà	
không	chú	ý	thì	đâu	được.	4	điều	kiện	này	đầy	đủ	hết	thì	cảnh	đó	gọi	là	Cảnh	rất	
lớn.	Ví	dụ	như	ăn	mà	lúc	đó	đang	coi	tivi	nghe	pháp,	cho	nên	không	để	ý	lắm	thì	
rớt	mất	sự	chú	ý	này,	còn	3	yếu	thôi	thì	gọi	là	Cảnh	lớn.	Yếu	thêm	1	yếu	tố	nữa,	
như	không	có	nước	bọt	(bữa	đó	bị	sao	đó,	không	có	nước	bọt	tiết	ra),	yếu	quá	
thì	thành	Cảnh	nhỏ.	Và	[yếu]	cả	bốn	yếu	tố	này	thì	gọi	là	Cảnh	rất	nhỏ. 

5.	Thân	môn	(thân	thể	mình):	Thứ	nhất	là	Thần	kinh	thân	phải	tốt,	tức	là	
cảm	giác	của	thân	thể	phải	tốt.	Nhiều	khi	có	người	bệnh	gì	đó	mà	đụng	chạm	
vào	cái	gì,	nhưng	người	ta	cũng	không	biết	luôn,	bị	mất	cảm	giác	thân	nên	không	



 
 

43 

biết.	Thứ	hai	là	có	cảnh	xúc,	tức	là	tiếp	xúc	với	cảnh.	Đại	địa	có	tướng	rõ	rệt,	tức	
là	khi	mình	tiếp	xúc	với	cái	gì	đó,	cái	đó	phải	có	tướng	rõ	rệt.	Nhiều	khi	mình	
tiếp	xúc	với	bông	gòn,	hoặc	vải	gì	đó	êm	quá	thì	không	đủ	độ	để	cảm	nhận,	thì	
không	được.	Thứ	tư	là	phải	có	sự	chú	ý.	Khi	có	đủ	4	yếu	tố	này	thì	gọi	là	Cảnh	
rất	lớn.	Còn	không	đủ,	thiếu	1	trong	4	yếu	tố	này	thì	gọi	là	Cảnh	lớn.	Khi	yếu	2	
hay	3	[yếu	tố]	thì	gọi	là	Cảnh	nhỏ.	Yếu	cả	4	[yếu	tố]	thì	gọi	là	Cảnh	rất	nhỏ. 

Ví	dụ	có	câu	chuyện	vui	vui	như	thế	này,	giống	như	[mọi]	người	lên	tàu,	
tất	cả	mọi	người	đều	bịt	mũi	hết,	nhưng	bà	đó	lên	thì	bả	thấy	bình	thường,	chẳng	
có	cảm	giác	gì	hết.	Vậy	mấy	người	kia	thấy	cảnh	đó	là	cảnh	gì?	Là	cảnh	thần	kinh	
mũi	(thần	kinh	tỷ)	của	họ	tốt	quá	nên	nhận	[thấy]	được.	Còn	bà	đó	hôm	bữa	bị	
sao	đó,	[nên]	không	cảm	nhận	[được]	mùi,	nên	bả	thấy	bình	thường.	Mấy	người	
kia	chịu	không	nổi,	Tâm	đổng	lực	là	sân,	khó	chịu	với	mùi	khó	chịu	[đó],	nhưng	
bà	ấy	thì	không	có	cảm	nhận	gì	hết.	[Còn]	mấy	người	kia	bị	cảnh	lớn,	[thấy]	mùi	
đó	khó	chịu,	nhưng	bả	thì	bình	thường,	tức	là	cảnh	nhỏ.	Do	thần	kinh	tỷ	của	bả	
kém	quá,	hay	là	gió	không	đưa	[tới],	hoặc	là	bả	không	chú	ý,	v.v…	nhiều	yếu	tố.	
Quý	vị	thấy	[là]	như	vậy. 

[Hôm	nay]	chắc	là	cũng	học	nhiều	lắm	rồi,	chúng	ta	tạm	nghỉ	ở	đây,	học	
nhiều	quá	loạn.	Bữa	nay	mình	học	mấy	kiến	thức	này	nhiều	vấn	đề	lắm,	mình	
cứ	học	để	hình	dung,	cứ	nhớ	 là	một	người	có	nhiều	Lộ	 trình	 tâm	trong	đấy.	
Chúng	ta	học	Lộ	trình	tâm	thì	ở	đây	có	bốn	loại	Tâm	[lộ]:	Cảnh	rất	lớn,	Cảnh	lớn,	
Cảnh	nhỏ,	Cảnh	rất	nhỏ,	trên	5	cửa	là:	mắt,	tai,	mũi,	lưỡi,	thân.	Bốn	[Tâm	lộ]	tính	
theo	sát-na	tâm	này.	 

Mình	biết	vậy	thôi,	chứ	không	cần	biết	nhiều,	học	hiểu	thôi.	Tu	là	chính,	
học	là	phụ	mà.	Học	để	hiểu,	để	tu,	chứ	không	phải	học	để	thành	tri	thức.	Cho	
nên	mấy	[kiến	thức]	này	hiểu	thì	mình	sẽ	thấy	rất	hay.	Giống	như	phản	ứng	của	
mình,	 [khi]	học	mình	hiểu,	 [nên]	dần	dần	mình	sẽ	hiểu	được	rất	nhiều	điều.	
Giống	như	chỗ	vừa	nãy	mình	nói	[về]	Tâm	hộ	kiếp,	nói	[về]	cảnh	sân.	Nếu	một	
người	không	phải	cảnh	sân	mà	là	cảnh	vui,	thì	tự	nhiên	họ	cũng	vui	thêm	một	
chút,	nếu	là	[Tâm]	hộ	Kiếp	khách	chen	vô	thì	vui	thêm	chút	nữa.	Tâm	đại	quả	
thọ	hỷ	chạy	qua	đây	là	ngon,	nó	phản	ứng. 

Cho	nên	mình	thấy	có	nhiều	điều	khác	nhau.	Vì	vậy	con	người	tại	sao	khác	
biệt	nhau?	Cùng	một	điều	kiện,	nhưng	mỗi	người	có	phản	ứng	khác	nhau,	là	do	
những	tâm	từ	đời	trước	của	mình	gây	ra,	gọi	là	Tiền	nghiệp	nhưng	thực	ra	là	
Tâm	đầu	thai	(Tâm	tái	tục)	của	mình	khác	với	người	ta.	Chính	vì	vậy	chúng	sanh	
muôn	vàn	sai	biệt.	Và	do	sự	tu	tập	đời	này,	mình	chứng	Thiền	hay	không	chứng	



 
 

44 

Thiền,	mình	chứng	quả	hay	không	chứng	quả	v.v…	mà	dẫn	đến	sự	khác	nhau	
rất	lớn.	Mình	hiểu	rồi	mình	sẽ	thấy	rất	dễ	dàng. 

Hôm	nay	chúng	ta	tạm	dừng	ở	đây,	hẹn	quý	vị	khi	khác.	Nếu	được	[thì]	
thứ	Bảy	tuần	này	Thiện	Trang	sẽ	chia	sẻ	cho	quý	vị	phần	Giới	Luật	Tại	Gia,	Thiện	
Trang	sẽ	lấy	tựa	đề	là	‘Giới	Học	Người	Cư	sĩ’	để	chia	sẻ	cho	quý	vị	phần	giới	của	
bên	Nam	truyền.	Tức	là	mình	sẽ	chia	sẻ	lại	phần	Giới	luật	của	Nam	truyền,	giảng	
vài	bữa	để	mình	bổ	 sung	 [kiến	 thức].	Hồi	 trước	mình	học	Giới	 luật	 của	Bắc	
truyền	rồi,	bây	giờ	mình	học	Giới	luật	của	Nam	truyền,	mình	so	sánh	đối	chiếu	
để	học. 

Học	Phật	pháp,	nhiều	người	nói	không	được	so	sánh.	Không	phải!	Không	
so	sánh	thì	biết	cái	nào	hơn,	cái	nào	thua.	Tại	vì	Phật	pháp	đâu	phải	chính	xác	
100%	của	Phật	đâu,	theo	truyền	thừa	mỗi	đời,	mỗi	đời.	Bây	giờ	khác	nhau	thì	
mình	phải	học	để	mình	phân	biệt	được	cái	nào	đúng	hơn,	cái	nào	không	đúng,	
để	mình	tu.	Có	mấy	người	ít	học,	người	ta	nói	không	được	phân	biệt.	Thực	ra	
không	phải,	không	phân	biệt	thì	làm	sao	được.	Ở	trong	Trạch	pháp	Giác	chi,	quý	
vị	nhớ	Trạch	pháp	là	phải	phân	biệt	đâu	là	pháp	thiện,	đâu	là	bất	thiện,	đâu	là	
pháp	đúng,	đâu	 là	pháp	sai	để	 lựa	chọn.	Trong	Tứ	chánh	cần	cũng	vậy	đúng	
không	ạ? 

Để	thực	hiện	điều	đó,	chúng	ta	phải	học	để	so	sánh,	nên	tốt	nhất	chúng	ta	
nên	học:	Đại	thừa,	Tiểu	thừa,	Nam	truyền,	Bắc	truyền,	học	hết.	Và	khi	học	thì	
mình	chọn	ra,	mình	biết	cái	này	hay	hơn,	cái	này	tốt	hơn,	cái	này	đầy	đủ	hơn.	
Chứ	không	phải	mình	học	một	cái	là	mình	khen	cái	đó	đệ	nhất,	đó	là	mình	tự	
đoạn	cơ	hội	của	mình.	Tại	vì	Phật	giáo	đã	truyền	qua	lâu	rồi,	do	sự	truyền	thừa	
cho	nên	mỗi	đời	mỗi	khác	một	chút,	nhét	thêm,	bớt	bớt	đi,	dần	dần	không	còn	
nguyên	thủy,	nguyên	gốc	nữa.	Vì	vậy	mình	học	để	truy	nguyên,	tức	là	tìm	được	
nguồn	cội.	Ai	tìm	được	nguồn	cội	thì	học	gần	với	Phật	nhất,	gần	với	Phật	nhất	
thì	có	khả	năng	thành	tựu	nhất.	Còn	ai	học	cái	ngọn	xa	quá	thì	học	cả	đời	vất	vả,	
mệt	mỏi,	có	thể	không	thành	tựu,	bởi	vì	có	thể	đã	đi	quá	xa	với	Phật.	 

Cho	nên	bây	giờ	chúng	ta	cố	gắng	gọi	là	theo	dấu	chân	xưa	của	Đức	Thế	
Tôn.	Mà	muốn	theo	dấu	chân	xưa	của	đức	Thế	Tôn,	thì	không	có	cách	nào	hơn	
là	hãy	thâm	nhập	Kinh	tạng,	coi	Luật	tạng,	Kinh	và	A	Tỳ	Đàm	của	cả	Nam	truyền,	
Bắc	truyền.	Vừa	rồi,	chúng	ta	đã	học	Bắc	truyền	nhiều	lắm	rồi,	bây	giờ	chúng	ta	
học	Nam	truyền.	Hy	vọng	Thiện	Trang	kịp	soạn,	để	thứ	Bảy	này	Thiện	Trang	
chia	sẻ	chắc	mấy	buổi	thôi	là	xong	tạng	Giới	luật	cho	người	Cư	sĩ.	Hy	vọng	cung	
cấp	thêm	[kiến	thức]	cho	quý	vị,	vì	Thiện	Trang	thấy	rất	nhiều	điều	hay	mà	bên	



 
 

45 

Bắc	truyền	không	có.	 

Kính	 chào	 quý	 vị,	 hẹn	 quý	 vị	 hôm	khác.	Mời	 quý	 vị	 chúng	 ta	 cùng	 hồi	
hướng. 

“Nguyện	đem	công	đức	này	

Hướng	về	khắp	tất	cả	

Đệ	tử	cùng	chúng	sanh	

Đều	trọn	thành	Phật	đạo”.	
 


