
1 

Giới	Học	Người	Cư	Sĩ	||	Quy	Y	Tam	Bảo	–	Buổi	2	

Giảng	giải:	Thầy	Thích	Thiện	Trang	

Giảng	ngày:	18/10/2025	

Phát	trực	tiếp	trên	Kênh	YouTube	Thích	Thiện	Trang.	

Link	YouTube	tại	đây:	https://www.youtube.com/watch?v=rrtt6QDDs4s	

và	mạng	xã	hội	Facebook:	Fanpage	Thích	Thiện	Trang	

https://www.facebook.com/suthaythichthientrang	

	

Nam	Mô	Bổn	Sư	Thích	Ca	Mâu	Ni	Phật!	

Kính	 chào	 toàn	 thể	 quý	 vị	 đồng	 tu!	 Hôm	 nay	 [là]	 thứ	 Bảy,	
chúng	ta	đang	học	về	chuyên	đề	Giới	Học	Người	Cư	Sĩ,	chúng	ta	chia	
sẻ	về	phần	Giới.	Giới	luật	này	có	phần	đầu	tiên	là	Quy	y	Tam	Bảo.	
Để	Quy	y	Tam	Bảo	thứ	nhất	chúng	ta	phải	hiểu	Tam	Bảo	là	gì?	Tam	
Bảo	gồm	có:	Phật	Bảo,	Pháp	Bảo	và	Tăng	Bảo.	Bảo	là	quý,	tức	là	ngôi	
quý	của	Phật,	Pháp	quý	giá	và	Tăng	quý	giá.	

				 Bài	một	chúng	ta	đã	tìm	hiểu	về	Phật	Bảo,	hôm	nay	chúng	ta	
tìm	hiểu	về	Pháp	Bảo,	thì	chúng	ta	quy	y	mới	đúng	nghĩa	được,	chứ	
không	mình	sẽ	[thành]	mê	tín.	Cho	nên	chúng	ta	cố	gắng	dành	thời	
gian	đi	từng	mục.	Với	chuyên	đề	này,	mục	tiêu	[chúng	ta]	cố	gắng	
mỗi	bài	đi	một	mục.	Hôm	nay	đi	vào	Pháp	Bảo,	hôm	sau	đi	vào	Tăng	
Bảo,	rồi	Quy	y	đưa	chung	vô	Quy	y	Tam	Bảo	luôn	là	xong.	Hôm	sau	
nữa	bắt	đầu	vào	Giới.	Mỗi	buổi	nếu	kịp	[thời	gian],	chúng	ta	chia	sẻ	
một	Giới	là	xong.	

2.Quy	y	Pháp	Bảo	(Dhammasaraṇa).	

2a.Hiểu	về	Pháp	Và	ân	đức	của	Pháp:	

https://www.facebook.com/suthaythichthientrang


2 

6	ÂN	ĐỨC	CỦA	PHÁP	

Nếu	các	ông	không	niệm	nhớ	đến	Ta,	hãy	niệm	nhớ	đến	
Pháp:	“Ðây	là	Pháp	(1)	do	Thế	Tôn	khéo	thuyết,	(2)	thiết	thực	
hiện	tại,	(3)có	quả	tức	thời,	(4)	đến	để	mà	thấy,	(5)	có	khả	năng	
hướng	thượng,	(6)	do	người	trí	tự	mình	giác	hiểu”.	

Này	các	Tỷ-kheo,	khi	các	ông	niệm	nhớ	đến	Pháp,	thời	sợ	
hãi,	hoảng	hốt	hay	lông	tóc	dựng	ngược	có	khởi	lên	sẽ	tiêu	diệt.		

(Kinh	11.3.	(Dhajaggam)	Ðầu	Lá	Cờ	-	Chương	11:	Tương	
Ưng	Sakka	(Tương	Ưng	Đế	Thích)	–	Kinh	Tương	Ưng	Bộ)	

							 Bài	Kinh	này	Thiện	Trang	đã	giới	thiệu	cho	quý	vị	đầy	đủ	rồi.	
Đây	là	chuyện	ông	vua	trời	Đế	Thích	khi	đánh	với	quân	A-tu-la.	Đức	
Phật	nói:	các	binh	sĩ	của	vua	trời	Đế	Thích	có	sợ	hãi,	hãy	nhớ	đến	
ngọn	cờ	của	trời	Tứ	Thiên	Vương,	nếu	không	được	[thì]	nhớ	đến	cờ	
của	vua	trời	Đế	Thích.	Cũng	vậy,	Đức	Phật	nói	chúng	ta	có	Pháp	Bảo	
quý	hơn,	khi	nào	sợ	hãi,	hãy	nhớ	niệm	Phật	hoặc	không	niệm	Phật	
thì	nhớ	đến	niệm	Pháp,	không	niệm	Pháp	thì	niệm	Tăng.	

Đây	là	niệm	Pháp.	Chính	bài	này	nói	lên	sáu	Ân	đức	của	Pháp.	
Đây	là	Pháp	(1)	do	Thế	Tôn	khéo	thuyết,	đó	là	ân	đức	đầu	tiên	
của	Pháp,	tức	là	phải	do	Thế	Tôn	khéo	thuyết.	Chúng	ta	sẽ	tìm	hiểu	
điều	này	kỹ	hơn	ở	đằng	sau.	(2)	thiết	thực	hiện	tại,	(3)	có	quả	tức	
thời,	(4)	đến	để	mà	thấy,	(5)	có	khả	năng	hướng	thượng.	Và	
(6)	do	người	trí	tự	mình	giác	hiểu”.	

							 Pháp	của	Phật	được	Phật	thuyết,	thuyết	rất	hay,	rất	khéo.	Thứ	
hai	Pháp	của	Phật	ứng	dụng	thiết	thực	trong	hiện	tại,	chứ	không	
phải	mình	chỉ	toàn	chờ	quả	báo	trong	đời	sau,	đó	không	phải.	Có	
quả	tức	thời,	tức	là	thực	hành	có	hiệu	quả	ngay.	Đến	để	mà	thấy,	tức	
là	mình	phải	thực	hành,	để	mình	kiểm	nghiệm	chứ	không	phải	tin	
suông.	Thứ	năm	có	khả	năng	giúp	mình	đi	lên.	Thứ	sáu	Pháp	này	



3 

người	 trí	 mới	 hiểu	 được,	 nhiều	 khi	 người	 khờ	 quá,	 không	 hiểu	
được.		

Giảng	rộng	ra	như	sau:	

*Ý	Nghĩa	6	Ân	Đức	Pháp	

1.Pháp	được	khéo	thuyết	giảng	bởi	Phật	(Svākkhāto):	

+Hoàn	hảo	phần	đầu,	phần	giữa,	phần	cuối,	không	có	sai	
lạc.	

							 Chúng	 ta	 nhớ	 chi	 tiết	 này	 để	 mình	 phân	 biệt	 được	 đâu	 là	
Chánh	pháp	của	Đức	Thế	Tôn,	đâu	là	pháp	của	người	thường.	Ví	dụ	
quý	vị	thấy	có	những	người	giảng	không	hoàn	hảo	ở	phần	đầu,	phần	
giữa,	phần	cuối.	Vì	sao?	Vì	nói	một	hồi	có	thiếu	sót,	thiếu	sót	cho	
nên	phải	bổ	sung,	bổ	sung	cái	này,	bổ	sung	cái	kia.	Lúc	trước	nói	A,	
rồi	thấy	một	hồi	sinh	ra	vấn	đề,	phải	nói	bổ	sung	A’,	rồi	B,	rồi	C,	tùm	
lum	hết,	thành	ra	loạn	cào	cào.	Đó	là	không	hoàn	hảo.	Còn	pháp	của	
Phật	hoàn	hảo	ở	phần	đầu,	phần	giữa,	phần	cuối,	lúc	nào	cũng	hoàn	
hảo.	Cho	nên	kinh	điển	của	Phật	đúng	nghĩa	có	tính	thống	nhất	rất	
cao	từ	đầu	đến	cuối.	Chứ	không	có	kiểu	nói	tuỳ	đối	tượng,	khế	cơ	
nói	thế	này	nói	thế	kia,	nói	hai	vấn	đề	ngược	nhau.	Không	có!	Đức	
Phật	luôn	luôn	nói	một	kiểu.	Còn	[những	điều	đó]	là	người	đời	sau	
nói,	cho	nên	mới	ngược	nhau.	Chính	vì	vậy	[mình]	nghe	không	biết	
tu	đường	nào,	do	[pháp]	đó	có	sai	lạc.	

							 Cho	nên	đầu	tiên	pháp	của	Phật	hoàn	hảo	phần	đầu,	phần	giữa,	
phần	cuối,	không	bao	giờ	sai	lạc	hết.	Quý	vị	thấy	Đức	Phật	rất	thống	
nhất	khi	chia	sẻ	một	điều	gì	bởi	vì	đó	là	trí	tuệ	của	bậc	Thánh	giác	
ngộ	tột	đỉnh.	

+Có	ý	nghĩa	đầy	đủ,	văn	chương	 trong	sáng,	 rõ	ràng	và	
thanh	tịnh.	



4 

							 [Pháp	của	Phật]	ý	nghĩa	thì	đầy	đủ,	văn	chương	thì	trong	sáng.	
Không	trong	sáng	là	do	người	phiên	dịch	thôi,	[còn	Pháp	của	Phật]	
rõ	ràng	và	thanh	tịnh.	Nghe	pháp	của	Phật,	mình	thấy	an	lạc	hơn	
nghe	pháp	của	người	thường.	Vì	sao?	Vì	Đức	Phật	mang	lại	năng	
lượng	 thanh	 tịnh.	 Quý	 vị	 thấy	 Đức	 Phật	 ít	 nói	 đến	 chuyện	 này	
chuyện	kia	của	người	khác.	Đức	Phật	chỉ	nói	rất	bình	thường,	rất	
đặc	sắc.	Như	vậy	mình	nghe	rất	tịnh	lạc,	dù	có	nói	cảnh	Địa	ngục	
chăng	nữa.	

							 Quý	vị	coi	Kinh	Nguyên	Thuỷ,	ngay	cả	tả	Địa	ngục	nghe	cũng	
thấy	 thanh	tịnh.	Còn	kinh	nào	 tả	Địa	ngục	mà	kinh	hoàng	quá	 là	
không	phải	của	Phật.	Quý	vị	hãy	cẩn	thận.	Ngay	cả	ông	vua	Diêm	
Vương	[nghe]	tả	như	vậy,	ông	ấy	cũng	phát	tâm.	Ông	thấy	chúng	
sinh	trong	Địa	ngục	khổ	quá,	tội	quá,	ông	ý	nghĩ	chúng	sanh	này	khổ	
biết	[đến]	bao	giờ.	Cho	nên	ông	ấy	nghĩ	đến	[bản	thân]	mình,	ông	
ấy	ước	nguyện	rằng	sau	khi	thọ	mạng	ở	cõi	Địa	ngục	này	hết,	ông	
sẽ	được	sanh	lên	nhân	gian,	được	xuất	gia,	đắp	ba	y,	chứng	đạo	giải	
thoát	A-la-hán.	Quý	vị	thấy	ngay	trong	Địa	ngục	vẫn	có	thanh	tịnh,	
rõ	ràng	thanh	tịnh.	Còn	kinh	nào	nói	Địa	ngục	không	thanh	tịnh	là	
mình	phải	xem	lại.	Ví	dụ	Đức	Phật	có	tiền	thân	rơi	vào	Địa	ngục	Hỏa	
Xa,	Ngài	cũng	phát	tâm	Bồ-đề	nguyện	chịu	khổ	cho	chúng	sanh.	Cho	
nên	toàn	thanh	tịnh,	vậy	mới	hay	đúng	không?	

2.Thiết	thực	trong	hiện	tại	(Sandiṭṭhiko):	

+Thực	hành	thấy	kết	quả	ngay,	tự	chứng	nghiệm	được.	

Pháp	của	Phật	mình	thực	hành	là	mình	thấy	kết	quả	liền,	chứ	
không	[phải]	đợi	lâu.	Ví	dụ	bây	giờ	chỉ	cho	chúng	ta	phương	pháp	
niệm	hơi	thở.	Niệm	hơi	thở	quý	vị	chỉ	cần	hít	vô	1,	thở	ra	1;	hít	vô	
2,	thở	ra	2;	đếm	hơi	thở	một	hồi	mình	thấy	người	khỏe,	cũng	rất	
nhẹ	 nhàng	 thân	 tâm.	 Đó	 là	 một	 phương	 pháp	 thực	 hiện	 chứng	
nghiệm	ngay.	Nếu	mình	thực	hành	tốt	hơn,	lát	nữa	mình	không	cần	



5 

đếm	số	nữa,	mình	chỉ	theo	dõi	hơi	thở	thì	càng	ngày	càng	an	lạc.	Đó	
là	thực	hành	có	kết	quả	ngay,	có	điều	gì	cũng	kiểm	chứng	được.	

+Không	đòi	hỏi	tin	suông,	mà	thấy	và	chứng	nghiệm	bằng	
tuệ	giác	hiện	tại.	

							 [Đức	Phật]	không	phải	bảo	cứ	tin	đi,	tin	đi.	Không	có!	Đức	Phật	
bảo	không	tin	suông	mà	thấy	và	chứng	nghiệm	bằng	tuệ	giác	hiện	
tại.	Tức	là	mình	phải	suy	xét	và	thực	hành	để	kiểm	tra.	Thiết	thực	
trong	hiện	tại	có	nghĩa	là	mình	kiểm	tra	được.	

3.Không	lệ	thuộc	vào	thời	gian	(Akāliko):	

+Thực	hành	thì	có	kết	quả	ngay,	không	đợi	lâu.	

Thực	hành	thì	có	kết	quả	ngay,	không	đợi	lâu.	Cho	dù	đến	pháp	
chứng	đạo,	chứng	thiền,	chúng	ta	thực	hành	một	hồi	là	có	kết	quả	
rồi,	cho	nên	không	cần	đợi	lâu.		

+Không	bao	giờ	lỗi	thời.	

							 Pháp	của	Phật	cho	dù	hơn	2.600	năm	thì	xưa	cũng	vậy,	bây	giờ	
cũng	vậy,	tương	lai	cũng	vậy,	đều	có	thể	áp	dụng	được,	không	bị	lỗi	
[theo]	thời	gian.	Quý	vị	thấy	bây	giờ	người	phương	Tây	dù	khoa	học	
tiên	tiến	phát	triển	nhưng	người	ta	thấy	giá	trị	của	Phật	giáo	rất	
tuyệt	vời,	họ	thực	hành	họ	cũng	có	được	lợi	ích.	Chỉ	cần	đề	mục	hơi	
thở,	chỉ	cần	một	đề	mục	nhẹ	nhàng	rất	hay,	những	ứng	dụng	trong	
đời	sống,	Giới	luật,	v.v…	Tất	cả	người	ta	đều	thấy	phù	hợp.	Còn	nơi	
nào	không	phù	hợp	là	do	người	ta	bẻ	cong,	gọi	là	khế	xứ,	khế	thời,	
cuối	cùng	bị	trật.	Nếu	cứ	y	như	Phật	thì	không	bị	trật.	Tự	nhiên	bẻ	
theo	thời	đại	đó,	mình	sửa	đổi	gì	đó	là	sau	này	bị	lỗi	thời.	Đó	là	yếu	
tố	thứ	ba,	là	không	có	thời	gian	hay	không	lệ	thuộc	vào	thời	gian.	

4.Đến	để	mà	thấy	(Ehipassiko):	Không	bảo	tin	mù	quáng,	mà	
mời	thực	hành	để	chứng	nghiệm,	kiểm	nghiệm.	



6 

Quý	vị	muốn	truyền	Phật	giáo	cho	người	khác	thì	quý	vị	phải	
nói	mấy	yếu	tố	của	pháp	này,	trong	đó	có	yếu	tố	không	bảo	tin	mù	
quáng,	mà	 thực	 hành	 đi	 [để]	 chứng	 nghiệm.	 Dạy	 cho	 họ	 những	
phương	pháp	rất	đơn	giản,	ví	dụ	như	đề	mục	hơi	thở,	đề	mục	Thiền	
chỉ,	đề	mục	Quán	tâm,	v.v…	Người	ta	thực	hành	người	ta	thấy	hiệu	
quả,	 tự	mình	 thực	hành	 thấy	hiệu	quả,	đó	 là	pháp	của	Phật.	Còn	
pháp	nào	cứ	nói	tin	đi,	tin	đi,	tin	mù	quáng	thì	chưa	chắc	[là	pháp]	
của	Phật.	

5.Có	khả	năng	hướng	thượng	(Opaneyyiko):	

+Có	tính	dẫn	tâm	đi	lên	vị	trí	cao	thượng,	hướng	đến	Niết-
Bàn.	

Điều	này	cũng	dễ.	Mình	hiểu,	mình	tu	một	hồi,	tâm	mình	đi	lên	
cao	thượng,	mục	đích	là	đạt	đến	Niết-bàn.	

+Thu	thúc	tâm,	gom	vào	bên	trong,	đưa	người	hành	trì	
đến	tăng	thêm	trí	tuệ,	thanh	tịnh,	giải	thoát.	

Điều	này	cũng	dễ	hiểu	thôi.	Ví	dụ	như	mình	thực	hành	thì	tự	
nhiên	mình	thấy	trí	tuệ	mình	tăng	lên.	Ai	tập	trung	được	tâm	thì	tự	
nhiên	trí	tuệ	sáng	suốt,	hoan	hỷ,	an	lạc.	

+Giúp	vượt	lên	phiền	não.	

Thực	hành	theo	[pháp	của	Phật]	thì	tan	được	phiền	não.	Ví	dụ	
như	mình	chỉ	cần	[thực	hành]	đề	mục	hơi	thở	một	chút,	mình	thấy	
quên	hết	bao	nhiêu	phiền	não.	Hoặc	mình	học	Phật	dần	dần	mình	
bớt	ngã	chấp,	bớt	ngã	chấp	tự	nhiên	mình	nhẹ	nhàng,	mình	không	
bị	sân,	không	bị	si	như	xưa,	chịu	đựng	được	[hoàn	cảnh].	

Nói	cho	nhiều	nhưng	thực	ra	tu	có	một	vấn	đề	[là]	tu	tâm	thôi.	
Thiện	Trang	nói	cho	quý	vị	thấy,	tổng	cương	lĩnh	giáo	pháp	của	Đức	
Phật	nếu	gom	[lại],	nói	cách	nào	cũng	được	nhưng	nói	đơn	giản	có	
mấy	điều	thôi,	đó	là	hãy	điều	phục	được	tâm.	Muốn	điều	phục	được	



7 

tâm	là	hãy	hiểu	được	bản	chất	của	tâm.	Như	Bát	Nhã	Tâm	Kinh	nói	
“chiếu	kiến	Ngũ	uẩn	giai	không”,	tức	là	thấy	rõ	được	Ngũ	uẩn	đều	
là	Không;	Sắc,	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức	đều	là	Không;	thì	sẽ	vượt	
qua	được	tất	cả	khổ	ách	(tất	cả	khổ	đều	vượt	qua).	Đơn	giản	vậy	
thôi.	Ai	thấy	được	điều	đó	là	xong,	là	hành	trì	đem	đến	giải	thoát,	
hết	phiền	não.	

Tại	sao	chúng	 ta	có	khổ?	Bởi	vì	chúng	 ta	có	chấp.	Chúng	 ta	
chấp	Ngũ	uẩn	này	là	ta	cho	nên	khổ.	Chấp	tên	ba	mẹ	đặt	cho	mình,	
có	người	kêu	tên	đó	là	mình	chịu	không	được.	Người	ta	nói	gì	đó,	
mình	chấp	đó	là	mình,	cho	nên	mình	khổ.	Nếu	quý	vị	hiểu	như	này:	
Người	ta	nói	là	việc	tác	nghiệp,	tác	ý	của	người	ta	và	quả	báo	bên	
người	ta.	Nếu	quý	vị	không	nhận	vào	thì	nó	không	ảnh	hưởng	gì	quý	
vị	cả.	Còn	quý	vị	nhận	vào,	quý	vị	nghe	người	ta	nói	như	vậy,	rồi	
mình	nghĩ	mình	bị	người	ta	nói,	thì	mình	khởi	tâm	sân,	khởi	tâm	si,	
tâm	buồn	giận,	thành	ra	mình	mới	tạo	nghiệp.	Còn	không,	nghiệp	
chỉ	kết	bên	họ,	họ	chịu	lấy,	chứ	mình	không	liên	quan.	

Cho	nên	người	thông	thái,	người	thông	minh	là	không	bao	giờ	
đem	lời	người	ta	nói	gán	hết	cho	mình.	Mình	phải	suy	xét	đã,	họ	nói	
không	đúng	thì	thôi,	không	cần	suy	xét.	Có	câu	chuyện	ông	Bà-la-
môn	đó	chạy	theo	chửi	Đức	Phật	quá	trời	(câu	chuyện	đó	chắc	quý	
vị	biết).	Đức	Phật	giáo	hóa	vùng	đó,	người	ta	cải	đạo	theo	Phật	nhiều	
quá,	cho	nên	ông	ấy	chửi	quá	trời.	Đức	Phật	cứ	đi.	Một	hồi	ông	ý	cố	
gắng	chạy	tới	đằng	trước,	ông	ý	bảo:	“Sa-môn	Cù	Đàm,	ông	có	bị	điếc	
không	mà	sao	ông	không	nghe?”	Đức	Phật	[nói]:	“Ta	nghe”.	[Ông	Bà-
la-môn	nói]:	“Nghe	sao	ông	không	quay	lại”.	Đức	Phật	lấy	ví	dụ:	“Ông	
có	nhiều	đồ,	ông	cho	người	ta	mà	người	ta	không	lấy	thì	đồ	đó	thuộc	
về	ai?”.	Ông	ý	nói:	“Thuộc	về	tôi!”.	Đức	Phật	nói:	“Cũng	vậy,	ông	chửi	
nãy	giờ	mà	Ta	không	nhận	thì	nó	thuộc	về	ông”.	Từ	đó	ông	ấy	hiểu	
ra,	ông	ấy	cũng	theo	Phật	tu,	sau	này	đắc	đạo	A-la-hán.	



8 

Quý	vị	thấy	một	người	dù	tệ	hay	không	tệ,	tốt	hay	không	tốt,	
Đức	Phật	đều	giáo	hoá.	Quan	trọng	nhất	mình	đừng	có	nhận	phiền	
não	vào.	

6.	 Được	 người	 trí	 tự	 mình	 giác	 hiểu	 (Paccattaṃ	 veditabbo	
viññūhi):	

+Nghĩa	 là:	 chỉ	 người	 trí	 tự	 thực	 hành	mới	 thấy	 được,	
người	khác	không	thể	thấy	thay.	

Nhớ!	 [Ở	đây	nói]	 là	người	 trí.	Cho	nên	pháp	của	Phật	 là	 sở	
hành	của	người	trí,	không	phải	sở	hành	của	kẻ	ngu.		

+Sự	chứng	ngộ	là	cá	nhân	và	nội	chứng,	không	thể	truyền	
trao	bằng	lời.	

Mình	tu	là	mình	tự	chứng	chứ	không	phải	nói	bằng	lời	gì	đó.	
Hồi	xưa	mình	nói	ấn	chứng,	v.v…	Thực	ra	ấn	chứng	là	nói	thôi,	chứ	
quý	vị	 tự	tu,	 tự	chứng,	 tự	biết,	Tu-đà-hoàn	 là	tự	mình	biết.	Mình	
không	biết	mình	là	Tu-đà-hoàn	thì	không	thể	nào	[mình]	là	Tu-đà-
hoàn	được,	cho	nên	đâu	cần	ấn	chứng	nữa.	Ấn	chứng	là	cái	danh	
thôi.	Trong	kinh,	Đức	Phật	nói:	“Người	ấy	tự	xác	chứng	rằng:	Ta	đã	
đoạn	trừ	ba	đường	ác,	không	đọa	Địa	ngục,	Ngạ	quỷ,	Súc	sanh	nữa,	
tối	đa	còn	bảy	lần	trong	cõi	Trời,	Người,	cứu	cánh	khổ”.	Tu-đà-hoàn	
người	ta	tự	biết.	[Điều	này	là]	tự	tri,	tự	chứng	biết	được.	

Đó	là	phần	đầu	tiên,	sáu	Ân	đức	của	Pháp	để	chúng	ta	hiểu.	
Quý	vị	có	 thể	nhớ	sáu	ý	nghĩa	Ân	đức	Pháp	để	mình	niệm	pháp.	
Niệm	Pháp	thực	ra	là	niệm	sáu	Ân	đức	này	thôi,	tức	là	nghĩ:	“Pháp	
là	do	Đức	Thế	Tôn	khéo	thuyết,	có	tính	thiết	thực	trong	hiện	tại,	có	
quả	tức	thời,	đến	để	mà	thấy,	có	khả	năng	hướng	thượng,	do	người	
trí	tự	mình	giác	hiểu”.	Đó	là	một	đề	mục	tu.	

Hồi	xưa	có	bà	tín	nữ	Visàkhà	chuyên	tu	đề	mục	này.	Bà	ấy	sống	
rất	lâu,	bà	giúp	xây	dựng	Tịnh	xá	Đông	Viên.	Bà	này	đặc	biệt	là	có	
lòng	tin	với	Phật	pháp,	bảy	tuổi	khi	nghe	pháp	bà	đã	chứng	được	



9 

quả	Dự	 Lưu	 rồi.	 Sau	 khi	 gả	 về	 nhà	 chồng,	mới	 đầu	 ông	 [chồng]	
Migàra	không	tin,	không	theo	Phật.	Nhưng	sau	này	nhờ	bà	ấy	giúp	
thỉnh	Đức	Phật	về	thuyết	pháp,	cuối	cùng	ông	cũng	theo	Phật.	Ông	
hoan	hỷ	quá	cho	nên	ông	coi	bà	như	là	mẹ	sinh	ra	pháp	cho	ông	ấy.	
Từ	đó	bà	có	tên	là	mẹ	của	Migàra,	tức	là	mẹ	của	ông	ấy	luôn	(ý	là	
mẹ	trong	pháp).		

Quý	vị	chắc	cũng	biết	câu	chuyện	nổi	tiếng	[đó].	Bà	Visàkhà	
tuy	chứng	Tu-đà-hoàn	[nhưng]	khi	cháu	bà	mất	bà	cũng	khóc,	Tu-
đà-hoàn	vẫn	chưa	đoạn	trừ	hết	phiền	não.	Nhưng	sau	này	tu	đến	
120	tuổi,	khi	gần	mất,	bà	nằm	niệm	Tam	Bảo,	đặc	biệt	bà	niệm	đề	
mục	niệm	Pháp	(Pháp	được	Thế	Tôn	khéo	thuyết	giảng,	thiết	thực	
trong	hiện	tại,	đến	để	mà	thấy,	có	khả	năng	hướng	thượng,	được	
người	trí	tự	mình	giác	hiểu).	Trong	Chú	Giải	kể	lúc	bà	lâm	chung,	
bà	rất	 trong	sáng,	hoan	hỷ,	không	mê.	Cuối	cùng	sau	khi	chết	bà	
được	sanh	lên	trời	Đao	Lợi,	bà	được	lâu	đài	sáng	rực,	hương	thơm	
lan	tỏa	khắp	mười	phương.	Đó	là	trong	Chú	Giải	nói	vậy.	Đó	là	bà	
Visàkhà,	bà	cũng	tu	đề	mục	niệm	Pháp	này.	Cho	nên	nhớ	sáu	Ân	đức	
của	Pháp	này	quan	trọng.	

	

2b.Pháp	đặc	sắc	cần	tu:	

Phương	Pháp	Để	Chứng	Quả	Tu-Đà-Hoàn	Ngay	Trong	Đời	Này	

(Theo	Kinh	Tạp	A	Hàm)	

							 Chúng	ta	rất	thích	đúng	không?	Chúng	ta	muốn	chứng	quả	Tu-
đà-hoàn	để	không	đọa	vào	ba	đường	ác	nữa,	chỉ	cõi	Người,	cõi	Trời	
tối	đa	bảy	lần	gọi	là	Thất	lai,	có	thể	một	lần	gọi	là	Nhất	chủng,	có	thể	
hai,	ba	đời	nữa	gọi	là	Gia	gia,	cho	đến	[tối	đa]	bảy	lần	sanh	trong	cõi	
Trời,	Người.	Có	nhiều	phương	pháp	nhưng	hôm	nay	Thiện	Trang	
giới	thiệu	một	[phương	pháp],	[chúng	ta]	chịu	khó	đọc	hết	kinh.	



10 

Tôi	nghe	như	vầy:	Một	thời,	Phật	ở	trong	vườn	Cấp-cô-
độc,	rừng	cây	Kỳ-đà,	tại	nước	Xá-vệ.	Bấy	giờ	Đức	Thế	Tôn	bảo	
các	Tỳ-kheo:	

“Có	 sáu	nội	nhập	xứ.	Những	gì	 là	 sáu?	Đó	 là	nhãn	nội	
nhập	xứ,	nhĩ,	tỷ,	thiệt,	thân,	và	ý	nội	nhập	xứ.		

Thiện	Trang	xin	giải	thích	một	chút,	nội	nhập	xứ	là	chỗ	để	
đưa	dữ	liệu	vào.	[Ví	dụ]	mình	có	con	mắt,	con	mắt	thấy	những	hình	
ảnh	bên	ngoài	đưa	vào	trong	tâm	mình,	gọi	là	nhãn	nội	nhập	xứ;	
Nhĩ	là	tai,	tai	nghe	âm	thanh	đưa	âm	thanh	bên	ngoài	vào;	Mũi	ngửi;	
Lưỡi	nếm	vị;	Thân	xúc	chạm;	Ý	suy	nghĩ,	tư	duy	về	pháp.	Đó	gọi	là	
sáu	nội	nhập	xứ.	Chúng	ta	biết	được	như	vậy	rồi,	chỉ	cần	hiểu	rõ	
điều	đó,	ở	đây	nói	[tiếp]:	

Đối	với	sáu	pháp	này	kham	nhẫn	quán	sát	thì	gọi	là	Tín	
hành	(ở	đây	thiếu	chữ	“Tuỳ”	nhưng	mình	hiểu	là	Tuỳ	tín	hành	hay	
là	Tín	hành),	siêu	việt,	rời	sinh	vị,	rời	địa	vị	phàm	phu,	[nếu]	
chưa	đắc	quả	Tu-đà-hoàn.	Cho	đến	trước	khi	mạng	chung,	chắc	
chắn	đắc	quả	Tu-đà-hoàn.		

Quý	vị	nghe	thấy	rất	đơn	giản	đúng	không?	Tức	là	nếu	mình	
hiểu	được	cơ	thể	mình	gồm	sáu	giác	quan	đó	tạo	lên,	thật	ra	[là]	
quan	sát	được	sáu	cái	đó.	Nếu	quý	vị	kham	nhẫn	quán	sát	được	
(kham	nhẫn	là	mình	phải	chịu	khó	quán	sát	được	điều	đó)	thì	gọi	là	
địa	vị	Tuỳ	tín	hành,	đã	siêu	việt,	rời	sinh	vị	(rời	ly	sanh),	rời	địa	vị	
phàm	phu.	Nếu	chưa	chứng	đắc	quả	Tu-đà-hoàn	thì	cho	đến	trước	
khi	mạng	chung,	chắc	chắn	chứng	đắc	quả	Tu-đà-hoàn.	Cho	nên	tệ	
lắm	sẽ	chứng	quả	Tu-đà-hoàn.	

Pháp	này	rất	dễ	đúng	không?	Thiện	Trang	giảng	qua	giảng	
lại,	chia	sẻ	tới	chia	sẻ	lui	cuối	cùng	quý	vị	hiểu	giùm	bản	chất	của	
mình.	Bản	chất	chúng	ta	là	gì?	Chúng	ta	có	sáu	căn:	mắt,	tai,	mũi,	
lưỡi,	thân,	ý.	Mỗi	căn	đưa	dữ	kiện	bên	ngoài	[vào],	nó	không	phải	là	
ta,	chỉ	cần	hiểu	biết	như	vậy	thôi.	Quý	vị	cứ	thường	xuyên	suy	nghĩ	



11 

như	vậy,	thật	ra	quý	vị	đang	là	Tuỳ	tín	hành.	Quý	vị	yên	tâm,	Đức	
Phật	nói	 chắc	chắn	sẽ	 chứng	Tu-đà-hoàn,	nếu	chưa	chứng	 thì	 sẽ	
chắc	chắn	chứng	trước	khi	chết.	Đây	là	Kinh	A	Hàm.	Bữa	trước	mình	
chưa	tìm	thấy	bài	Kinh	này,	Kinh	bên	Nikaya	cũng	có	nói	người	ấy	
không	thể	mạng	chung	mà	không	chứng	đắc	quả	Dự	lưu.	Bên	Kinh	
này	nói	thẳng	luôn	chắc	chắn	trước	lúc	mạng	chung,	sẽ	chứng	Tu-
đà-hoàn.	Dễ	không?	Tu	điều	này	dễ	mà,	đâu	khó	đâu!	Cho	nên	bí	
quyết	để	chứng	Tu-đà-hoàn	rất	dễ,	không	khó.	

Hồi	xưa	không	biết	[chúng	ta	phải]	mò	lối	đi.	Nhưng	hiện	nay	
Thiện	Trang	nói	có	nhiều	cách	để	vào	Tu-đà-hoàn.	Ở	đây	giới	thiệu	
cách	này,	hôm	bữa	cũng	giới	thiệu	rồi.	Đơn	giản	lắm,	quý	vị	chỉ	cần	
biết	 từng	 cái	 một	 thôi.	 [Vào]	 Tu-đà-hoàn	 chúng	 ta	 có	 mấy	 con	
đường,	nhắc	đi	nhắc	lại	hoài:	Một	là	quý	vị	đi	con	đường	bất	hoại	
tịnh,	bốn	bất	hoại	tịnh	là	lòng	tin	bất	hoại	tịnh	đối	với	Phật,	đối	với	
Pháp,	đối	với	Tăng,	đối	với	Thánh	giới	(giữ	được	giới).	Mình	làm	
được	như	vậy	là	được.	Còn	nếu	không	gom	lại	bốn	điều	thành	một	
điều:	“Những	ai	có	lòng	tịnh	tín	bất	động	đối	với	Phật	thì	người	
đó	đều	là	quả	Dự	lưu”,	Đức	Phật	nói	như	thế.	Vậy	chúng	ta	đi	con	
đường	đó.	Muốn	đi	con	đường	đó	thì	chúng	ta	phải	hiểu	Phật	là	gì,	
phải	hiểu	rốt	ráo.	Bài	trước	hiểu	rồi	đúng	không?	Muốn	lòng	tin	bất	
động	đối	với	Pháp	thì	mình	phải	hiểu	Pháp	của	Phật	là	gì,	hôm	nay	
cung	cấp	cho	quý	vị	như	vậy.	Hôm	sau	cung	cấp	cho	quý	vị	thế	nào	
là	 Tăng.	 Quý	 vị	 hiểu	 tối	 đa	 mới	 có	 niềm	 tin	 bất	 động	 được	 thì	
[chứng]	Tu-đà-hoàn.	

[Quý	vị]	không	đi	con	đường	đó	thì	con	đường	thứ	hai	là	Kiến	
đế.	Trong	Tứ	đế	(Khổ	đế,	Tập	đế,	Diệt	đế,	Đạo	đế)	mình	chỉ	cần	thấy	
một	đế	đúng	như	thật	thôi	thì	quý	vị	cũng	thấy	được	ba	đế	còn	lại,	
và	[quý	vị]	sẽ	trở	thành	Tu-đà-hoàn.	Vì	sao?	Trong	Khổ	đế,	quý	vị	
thấy	đúng	sự	thật	như	khổ	chưa.	Nếu	sống	thường	xuyên	ở	đời	thấy	
đúng	khổ.	Ví	dụ	như	có	đồng	tu	hay	than:	“Khổ	quá	Thầy	ơi,	khổ	quá	
Thầy!	Con	thấy	khổ,	con	phiền	não”.	Quý	vị	thấy	khổ	mà	quý	vị	phiền	



12 

não	thì	quý	vị	thấy	đúng	thật	khổ	chưa?	Chưa!	Tại	vì	quý	vị	thấy	khổ	
mà	quý	vị	vẫn	còn	phiền	não,	tức	là	quý	vị	chưa	thấy	đúng	như	thật	
về	khổ	mà	quý	vị	chỉ	thấy	khổ	trên	hình	tướng,	chứ	quý	vị	không	
thấy	bản	chất	của	khổ.		

Thật	 ra	mình	 hiểu	 được	 khổ:	 Thế	 gian	 là	 Khổ,	 Không,	 Vô	
thường,	Vô	ngã,	nó	vốn	như	vậy.	Thấy	đó	mới	là	thấy	thật	khổ,	thì	
mới	được.	Thấy	Khổ	đế:	khổ	bởi	sanh,	khổ	bởi	già,	khổ	bởi	chết,	khổ	
bởi	bệnh,	khổ	bởi	yêu	mà	phải	chia	lìa,	khổ	bởi	oán	ghét	mà	phải	
gặp	nhau,	khổ	bởi	cầu	mà	không	được,	khổ	bởi	Ngũ	ấm	(Ngũ	uẩn)	
xí	thạnh.	Mình	biết	được	tám	khổ	đó,	hoặc	ba	khổ	nữa,	thì	coi	như	
mình	biết	như	thật.	Mình	thấy	gia	đình	mình	có	người	bị	bệnh,	mình	
biết	đó	[là]	đang	khổ	bởi	bệnh.	Đứa	trẻ	sanh	ra	khóc	oe	oe,	nó	đang	
khổ	 bởi	 sanh,	mẹ	 nó	 đang	 khổ	 bởi	 sanh.	Người	 già	 khổ	 bởi	 già,	
người	chết	khổ	bởi	chết.	Rồi	chia	lìa,	mình	thấy	đang	khổ	đó,	yêu	
thương	mà	phải	chia	lìa	nhau.	Rồi	ghét	quá	mà	cứ	gặp	bà	đó	hoài,	
ghét	quá	mà	phải	gặp	ông	chồng	hoài,	khổ	bởi	oán	thù	mà	gặp	gỡ.	
Cầu	cho	thời	tiết	thuận	lợi,	đừng	nóng,	đừng	mưa	bất	thường	mà	
cứ	mưa	bất	thường,	nóng	bất	thường.	Mỗi	lần	mình	thấy	những	gì	
mà	bất	như	ý	gọi	là	cầu	bất	đắc	khổ.	Thân	thể	mình	lúc	nóng,	lúc	
lạnh,	lúc	thế	này	thế	kia,	tâm	mình	bất	an,	lúc	căng	thẳng	quá,	gọi	là	
Ngũ	ấm	xí	thạnh.	Ngay	trong	đó	quý	vị	thấy	được	đế	đó	là	xong	rồi.	
Nghe	vậy	rồi	nhưng	quên	mất,	lúc	bị	khổ	có	nhớ	đâu,	cho	nên	chưa	
thấy	như	thật.	

Thiện	Trang	nói	 có	mấy	 cách	vào,	hoặc	 thấy	một	đế,	hoặc	
thấy	Tập	đế.	Tập	đế	là	nguyên	nhân	khổ	từ	đâu.	Điều	này	nói	nhiều	
rồi,	cho	nên	không	nói	lại.	Hoặc	quý	vị	thấy	Đạo	đế,	là	mình	học	[các	
cách]	để	mình	 thấy	được	rõ	con	đường	giải	 thoát.	Ví	dụ	nãy	giờ	
Thiện	Trang	nói	Đạo	đế	đó.	Đạo	đế	là	cách	để	vào	Sơ	quả	Tu-đà-
hoàn.	Còn	Diệt	đế	khó	hơn,	trừu	tượng	hơn,	niềm	vui	khi	không	còn	
khổ	nữa,	thì	khó	quá,	Niết-bàn	là	khó.	Chúng	ta	cứ	hiểu	như	vậy.		



13 

Đó	là	con	đường	thứ	hai,	con	đường	đơn	giản.	Còn	không	quý	
vị	đi	con	đường	thứ	ba	“chiếu	kiến	Ngũ	uẩn	giai	không”	(nói	theo	
ngôn	ngữ	Bát	Nhã).	Nhưng	thật	ra	ai	thấy	được	Sắc	không	phải	là	
ta,	ta	không	có	trong	đó;	Thọ	cũng	vậy,	Tưởng	cũng	vậy,	Hành	cũng	
vậy,	Thức	cũng	vậy.	Thấy	được	điều	đó	là	xong.	Thọ	là	Tâm	sở	thọ,	
Tưởng	 là	Tâm	sở	tưởng,	Hành	 là	50	Tâm	sở	còn	 lại,	Thức	 là	sáu	
Thức.	Đây	cũng	chính	là	nói	về	sáu	thức,	ai	hiểu	được	sáu	thức	đó	
thì	[quý	vị]	là	Tuỳ	tín	hành.	Cách	nói	gọn	lại	là	cách	như	vậy.	

Cho	nên	chỉ	cần	thành	công	một	cái	thôi	là	xong.	Đơn	giản	
lắm,	cái	gì	cũng	dễ	dàng.	Khi	đó	quý	vị	giả	sử	mở	kinh	Đại	thừa	ra,	
như	Kinh	Kim	Cang,	chỉ	cần	một	câu	thôi:	“Vô	Ngã	tướng,	vô	Nhân	
tướng,	vô	Chúng	sanh	tướng,	vô	Thọ	giả	tướng”;	đằng	sau	nói:	
“Vô	Ngã	kiến,	vô	Nhân	kiến,	vô	Chúng	sanh	kiến,	vô	Thọ	giả	
kiến”.	Thực	tế	Thiện	Trang	nói	dài	quá,	[chỉ	cần]	một	điều	thôi:	vô	
Ngã	tướng	hoặc	vô	Ngã	kiến	là	đủ.	Vì	sao?	Vì	ai	vô	Ngã	rồi	(vô	Ngã	
tướng	hoặc	vô	Ngã	kiến)	là	quý	vị	đã	vô	Ngã	tướng	rồi	thì	tất	nhiên	
vô	Nhân	 tướng	 thôi,	 tất	 nhiên	 vô	Thọ	giả	 tướng,	 vô	Chúng	 sanh	
tướng	thôi.	Tại	vì	mình	đã	thấy	mình	“vô”	rồi,	không	có	thực	thể	ta	
thì	có	bao	giờ	ta	chấp	dính	những	cái	còn	lại	đâu.	Nói	như	vậy	[là]	
nói	dài	dòng	thôi	chứ	thực	tế	đơn	giản,	một	điều	thôi.	

Giống	như	trong	kinh,	Đức	Phật	nói	cho	đệ	nhất	tốc	chứng	là	
ông	Bāhiya.	Ông	mà	[trong	câu	chuyện]	đời	quá	khứ	mấy	người	tu	
trên	núi	[ngồi	ở]	hòn	đá,	có	một	người	đắc	A-la-hán	đi	ngon	lành,	
một	người	đắc	Tam	quả	A-na-hàm	sanh	về	Ngũ	Bất	Hoàn	thiên,	còn	
lại	năm	người	chết.	Ông	đó	đời	sau	vô	gặp	Phật,	đang	đi	Phật	nói	
cho	đúng	một	chút:	“Trong	cái	thấy	chỉ	là	thấy,	trong	cái	nghe	chỉ	là	
nghe,	trong	cái	ngửi,	v.v….	Mấy	điều	đó,	ông	không	có	ở	trong	đó”.	
Chỉ	cần	như	thế,	ngay	lúc	đó	ông	chấm	dứt	liền	khổ	đau,	đắc	A-la-
hán	luôn.		

Sau	này	sang	kinh	Đại	thừa	nói:	“Ưng	vô	sở	trụ	nhi	sanh	kỳ	
tâm”	(không	trụ	vào	đâu	hết),	đừng	trụ	vào	đâu	hết	thì	xong,	vậy	



14 

thôi,	 là	đắc	đạo.	Không	trụ	vào	đâu	tức	là	gì?	Cảm	thọ	này	không	
phải	ta;	Sắc	thân	này	không	phải	ta;	Tưởng	biết	quá	khứ,	biết	hiện	
tại,	biết	tương	lai,	dục	tưởng,	sắc	tưởng,	vô	sắc	tưởng,	thiền	tưởng	
(tuỳ	cách	giải	thích),	nói	tóm	lại	không	phải	là	ta;	[Hành	cũng	vậy];	
Thức	là	sáu	cái	biết	đều	không	phải	là	ta,	thì	[đắc]	Tu-đà-hoàn.	Cứ	
nhớ	như	vậy!	

Thiện	Trang	 cung	 cấp	 cho	 câu	 thần	 chú:	 “Nhớ	 cái	 gì	 cũng	
không	phải	là	ta”.	Đừng	nói	ta	đang	đói	mà	nói	thân	thể	đói,	đừng	
nói	ta	đau	mà	hãy	nói	thân	thể	đau,	nó	không	phải	là	ta.	Nhớ	giùm	
bí	quyết	đó.	Quý	vị	nhớ	đến	một	trăm	lần,	một	ngàn	lần,	chắc	chắn	
quý	vị	 thành	công,	quý	vị	đã	đi	con	đường	Tuỳ	tín	hành.	Tùy	tín	
hành	thì	không	thể	chết	mà	chưa	chứng	Tu-đà-hoàn,	có	nghĩa	chắc	
chắn	chứng	Tu-đà-hoàn	trước	khi	chết.	[Pháp	tu]	gom	lại	đơn	giản	
vậy	thôi.	Dễ	không	quý	vị?	Rất	dễ,	thấy	rồi	thì	dễ	lắm!	Khó	là	[mình	
phải]	mò	lối	đi.	Còn	khi	thấy	rồi,	gọi	là	“dĩ	kiến	đạo	tích”	(đã	thấy	
được	dấu	tích	của	đạo,	thấy	con	đường	đi	của	đạo,	gọi	là	Kiến	đế).	
Bây	giờ	người	ta	chỉ	cho	mình	[con	đường]	đi	rồi,	mình	đi	là	xong,	
khoẻ.	Có	rất	nhiều	con	đường	nhưng	đấy	là	những	con	đường	gọn	
nhất	mà	chúng	ta	nên	đi.	

Ở	đây	Kinh	Tạp	A	Hàm	(tương	đương	với	Kinh	Tương	Ưng)	
khẳng	định	luôn:	Cho	đến	trước	khi	mạng	chung,	chắc	chắn	chứng	
quả	Tu-đà-hoàn,	 tức	 là	 tệ	 lắm	 trước	khi	 chết	 chứng	Tu-đà-hoàn,	
xong.		

Hoặc	đối	các	pháp	này	mà	kham	nhẫn	tăng	thượng	quán	
sát,	gọi	là	Pháp	hành	(Tùy	pháp	hành.	Ở	đây	còn	tu	thêm	Thiền	
quán	chút,	bên	[Kinh]	Tương	Ưng	gọi	là	Thiền	quán	thêm	chút	nữa,	
ở	đây	nói	là	tăng	thượng	quán	sát.	Quán	sát	rõ	hơn	điều	đó.	Nhớ	là	
mắt	tai	mũi	lưỡi	thân	ý,	không	phải	là	ta,	quán	sát	cho	kỹ	giùm)	siêu	
việt,	rời	sinh	vị,	rời	địa	vị	phàm	phu,	[nếu]	chưa	đắc	quả	Tu-
đà-hoàn.	Cho	đến	trước	khi	mạng	chung	chắc	chắn	đắc	quả	Tu-
đà-hoàn.	(Quý	vị	thấy	pháp	này	tu	dễ	mà,	có	khó	gì	đâu.	Cứ	[tu]	thế	



15 

chắc	chắn	đắc	Tu-đà-hoàn).	Hoặc	đối	các	pháp	này	mà	quán	sát	
như	thật	bằng	chánh	trí,	ba	Kiết	[sử]	là	Thân	kiến,	Giới	thủ,	và	
Nghi	đã	đoạn	tận,	đã	biến	tri.	Đó	gọi	là	Tu-đà-hoàn,	quyết	định	
không	bị	đọa	vào	đường	dữ,	mà	nhất	định	hướng	đến	Chánh	
giác,	chỉ	còn	[tối	đa]	bảy	lần	qua	lại	trời	người,	rốt	ráo	thoát	
khổ.		

Cũng	phương	pháp	tu	đó	thôi	mà	tu	khá	hơn	một	chút,	quán	
sát	như	thật	bằng	chánh	trí,	ba	Kiết	sử	là	Thân	kiến,	Giới	cấm	thủ,	
Nghi	sẽ	đoạn	tận;	Khi	đó	đã	biến	tri	(biết	rất	rõ	rồi)	sẽ	 là	Tu-đà-
hoàn	 luôn,	 khỏi	 mất	 công	 đợi	 trước	 khi	 chết,	 chứng	 sớm	 luôn;	
Không	bị	đọa	vào	ba	đường	dữ	nữa	(Địa	ngục,	Ngạ	quỷ,	Súc	sanh	
hết	rồi);	Nhất	định	hướng	đến	Chánh	giác,	tối	đa	bảy	lần	qua	lại	Trời	
Người,	rốt	ráo	thoát	khổ	(hết	khổ).		

Đối	với	các	pháp	này	mà	bằng	chánh	trí	quán	sát	không	
khởi	lên	các	Lậu,	ly	dục,	giải	thoát,	gọi	là	A-la-hán,	các	Lậu	đã	
dứt,	những	việc	cần	làm	đã	làm	xong,	đã	lìa	bỏ	các	gánh	nặng,	
đã	được	lợi	mình,	các	hữu	Kiết	chấm	dứt,	chánh	trí	tâm	giải	
thoát”.	

Tu	[điều]	này	cũng	vậy,	có	một	pháp	đó	thôi.	Đức	Phật	nói	
đơn	giản	một	pháp	đó	mà	tu	đàng	hoàng	cũng	tới	A-la-hán.	Cho	nên	
đâu	có	khó	đâu,	tại	vì	mình	không	học,	mình	thấy	khó.	Còn	học	vô	
mình	thấy	Đức	Phật	nói	dễ,	thực	sự	dễ	mà.	Nhiều	người	nói	tu	khó	
quá	Thầy	ơi.	Không	[khó],	dễ!	Không	biết	đường	mới	khó	tu.	Sao	
không	 biết	 đường?	 Vì	 không	 có	 tấm	bản	 đồ.	 Bản	 đồ	 trong	 kinh,	
trong	kinh	đã	nói	hết	rồi.	Vậy	thì	[chúng	ta]	chịu	khó	học	vô.	Nhiều	
người	lười,	lười	thì	chịu	thôi,	lười	quá.	Thực	ra	học	đoạn	này	có	một	
chút	thôi	là	xong	rồi.	

Đức	Phật	nói	kinh	này	xong.	Các	Tỳ-kheo	sau	khi	nghe	
những	gì	Phật	dạy,	đều	hoan	hỷ	phụng	hành.	



16 

Như	Sáu	nội	nhập	xứ,	cũng	vậy	Sáu	ngoại	nhập	xứ,	Sáu	
thức	 thân	 (ở	đây	nói	Sáu	nội	nhập	xứ	 là	nói	bên	 trong,	nói	bên	
ngoài	là	sáu	cảnh),	Sáu	xúc	thân,	Sáu	thọ	thân,	Sáu	tưởng	thân,	
Sáu	tự	thân,	Sáu	ái	thân,	Sáu	giới	thân,	Năm	ấm	cũng	nói	như	
trên.	

Thực	ra	mình	biết	một	cái	thôi	là	xong,	[biết]	cái	nào	cũng	
được.	

(Kinh	878.	Lục	Nội	Xứ	-	Kinh	Tạp	A	Hàm)	

Quý	vị	thấy	phương	pháp	tu	rất	đơn	giản,	có	khó	gì	đâu.	Đó	là	
cách	để	chứng	Tu-đà-hoàn	dễ	nhất.	Rất	dễ!	Cố	gắng	nghĩ	giùm,	đọc	
thần	chú,	nhớ	giùm:	Khi	bị	đau	trước	mắt	hãy	giác	ngay,	không	phải	
ta	đau	mà	thân	thể	đâu,	nó	không	phải	là	ta;	Khi	ta	đói,	không	phải	
ta	đói,	nếu	mới	đầu	ta	đói	nhưng	sau	đó	là	nó	đói.	Giác	đó	dần	dần,	
quý	vị	niệm	một	ngày	nào	đó,	đến	lúc	nào	đó	quý	vị	nhớ.	Nhớ	rồi	là	
nhớ	luôn,	nhớ	luôn	là	vô	Tu-đà-hoàn,	vô	Tu-đà-hoàn	là	phiền	não	
tự	động	rớt,	rớt	nhiều	lắm,	rớt	phải	70%,	thậm	chí	rớt	nhiều	hơn	
nữa	mình	không	thể	tưởng	tượng	được.		

Ví	dụ	như	những	tham	dục	đời	sống,	ví	dụ	món	ăn	rất	đặc	sắc,	
bình	thường	quý	vị	nhìn	thấy	thèm	lắm.	Nhưng	tại	sao	bây	giờ	bớt	
thèm?	Bởi	vì	biết	ngon	đó	nhưng	thực	ra	cái	ăn	đó	không	phải	mình	
ăn,	cơ	thể	mình	ăn	thôi.	Thật	ra	mình	biết	cảm	nhận	đó,	thọ	đó	do	
duyên:	đồ	ăn	ngon,	cơ	thể	mình	đang	khoẻ	mạnh,	thời	tiết	phù	hợp	
[nên]	ngồi	đó	ăn	ngon	 thôi,	không	có	vấn	đề.	Mình	biết	nó	ngon	
nhưng	không	phải	mình	ngon.	Dần	dần	quý	vị	[có]	ngủ	chăng	nữa	
(giả	sử	mình	chưa	chứng	A-la-hán	thì	vẫn	còn	nằm	mơ),	nằm	mơ	
cũng	thấy	Sắc,	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức	đang	như	vậy.	Thực	ra	là	tư	
duy	quán	sát	về	Sắc,	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức	mạnh	đến	mức	độ	đó.	
Người	như	vậy	không	bao	giờ	đọa	đường	ác	vì	lý	do	họ	đã	sống	với	
Chánh	niệm	như	vậy.	Sống	chánh	niệm	như	vậy	đó!	Vì	sao?	Mình	tư	
duy	suốt,	mình	không	quên.	



17 

Có	đứa	con	về	nói:	“Mẹ	ơi	mẹ,	bữa	nay	con	bị	chuyện	gì	đó”.	
Mình	cũng	biết	ngay,	đang	sống	trong	Chánh	niệm	mà,	con	không	
phải	con	ta,	nó	bị	cũng	 là	duyên	thôi.	Mình	thấu	được	một	cái	 là	
thấu	được	[tất	cả].	Từ	đó	mình	hiểu	ra	mỗi	chúng	sanh	có	nghiệp	
riêng	của	mình.	Cho	nên	thành	tựu	một	pháp	thôi	là	tất	cả	đều	thành	
tựu,	khi	chưa	thành	tựu	thì	còn	chìm	đắm	[trong]	khổ	đau.	Cho	nên	
địa	 vị	 Tu-đà-hoàn	 biết	 tỉnh	 giác	 nhanh	 lắm,	 vừa	mê	 là	 giác	 liền.	
[Mình]	không	tham	như	hồi	trước	nữa,	không	sân	như	hồi	trước	
nữa,	cũng	có	tham,	cũng	có	sân	nhưng	giác	liền,	giác	liền.	Tu	bấy	
nhiêu	đó,	cần	gì	đâu	cao	sang.	

Một	pháp	đơn	giản	như	vậy	và	đúc	kết	lại	[như	thế].	Kinh	Bát	
Nhã	thay	vì	hai	trăm	năm	mươi	mấy	chữ	dài	quá,	Thiện	Trang	chỉ	
cho	quý	vị	học	 thuộc	câu	đầu	 thôi,	bỏ	 luôn	chữ	 “quán	 tự	 tại”	đi:	
“Chiếu	kiến	Ngũ	uẩn	giai	không”,	xong.	Rồi	kết	quả	là	“Độ	nhất	
thiết	khổ	ách”.	Mình	bỏ	[chữ]	“độ	nhất	thiết	khổ	ách”	luôn.	Chỉ	cần	
thấy	rõ	được	Năm	uẩn	đều	là	không	hoặc	“Chiếu	kiến	Ngũ	uẩn	giai	
không”.	 Không	 ở	 đây	 là	 không	 có	 ngã,	 không	 phải	 ta.	 Chứ	 đừng	
tưởng	tượng	giảng	theo	giả	thuyết	vật	lý,	hình	ảnh	chớp	lên	chớp	
xuống,	trông	bao	nhiêu	hình	trên	giây.	Điều	đó	càng	đi	xa	nữa,	đó	
gọi	là	đi	lạc	đường,	đi	càng	xa	hơn	nữa.	Tại	vì	mình	đang	cần	vô	tâm,	
mình	quán	tâm	để	vô	ngã,	chứ	không	phải	quán	trên	hiện	tượng	vật	
lý.	Phật	giáo	là	đi	về	tâm,	không	phải	đi	về	hiện	tượng	vật	lý,	hiện	
tượng	vật	lý	là	giải	thích	thôi.	Tất	nhiên	Phật	giáo	cũng	có	thể	giải	
thích	hiện	tượng	vật	lý.	Nhưng	mấu	chốt	là	mình	tách	được	ta	ra	
khỏi	vật	lý,	gọi	là	Sắc;	tách	ta	ra	khỏi	mấy	hiện	tượng	về	tâm	lý,	đó	
là	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức.		

Quý	vị	học	kỹ	giùm	bộ	Luận	Câu	Xá	Thiện	Trang	chia	sẻ	(Câu	
Xá	Luận	và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận),	quý	vị	hiểu	giùm.	Mấy	bài	kinh	mà	
Thiện	Trang	đã	giới	thiệu,	thế	nào	Sắc,	thế	nào	là	Thọ,	thế	nào	là	
Tưởng,	thế	nào	là	Hành	và	Thức.	Sắc	là	thân	thể	này	gồm	tứ	đại.	



18 

Hiểu	được	như	vậy	thì	tốt.	Ai	học	Vi	Diệu	Pháp	thì	dễ	hiểu	hơn.	Cho	
nên	cố	gắng,	học	như	vậy	là	xong	rồi.	Đơn	giản	thế	thôi!	

Cho	nên	viết	mấy	bài	Kinh	Kim	Cang	vẫn	dài	lắm,	“ưng	vô	sở	
trụ	nhi	sanh	kỳ	tâm”	là	đủ	rồi.	Bát	Nhã	Tâm	Kinh	“chiếu	kiến	Ngũ	
uẩn	giai	không”	là	đủ	rồi.	Một	câu	là	xong.	Còn	không	có,	đọc	Tam	
tạng	Kinh	điển,	đọc	tới	đọc	lui,	đọc	miết,	rồi	chấp	vào	hình	tướng,	
gọi	 là	 “nhược	dĩ	sắc	kiến	ngã,	dĩ	âm	thanh	cầu	ngã,	 thị	nhân	
thành	tà	đạo,	bất	năng	kiến	Như	Lai”.	Có	nghĩa	[là]	mình	đã	bị	
vướng	vào	sắc	rồi,	vướng	vào	âm	thanh	rồi,	sắc	tướng,	hình	tướng,	
âm	thanh,	đằng	sau	nói	đầy	đủ	là	hương	vị	nữa,	tùm	lum,	thì	quý	vị	
không	có	cách	nào	thấy	được	tâm	mình.	Muốn	thấy	tâm,	phải	tách	
tâm	ra	khỏi	hiện	tượng	đó.		

Quan	sát	tâm	là	cảm	nhận	của	mình,	gọi	là	Thọ;	là	cái	biết	của	
mình,	nhờ	quá	khứ	biết	về	hiện	tại,	biết	về	tương	lai,	nhiều	cái	biết	
lắm,	gọi	là	Tưởng;	Hành	là	khía	cạnh	thiện	ác	của	mình,	tham,	sân,	
si	gì	đó,	có	ngã	mạn,	hoài	nghi	gì	đó,	quá	trời.	Mấy	khía	cạnh	đó	là	
tâm	lý;	Cuối	cùng	cái	biết	của	các	pháp	bình	thường,	gọi	là	cái	biết	
bình	thường,	biết	của	sáu	Thức.	Chỉ	bấy	nhiêu	đó	thôi,	tư	duy,	thoát	
ra	được	cái	đó	là	xong.	Ai	làm	được	đời	này	là	xong,	nói	theo	Lục	tổ	
Đại	sư	Huệ	Năng	[là]	duỗi	dài	hai	chân	nghỉ.	Quý	vị	chơi	luôn	[cũng	
được],	quý	vị	đắc	Tu-đà-hoàn	rồi,	đời	này	quý	vị	ngủ	thẳng	cẳng,	
ngủ	bảy	đời	nữa	thôi	là	tối	đa.	Quý	vị	đắc	Tu-đà-hoàn	rồi	là	quý	vị	
sướng	lắm,	sướng	vô	cùng,	cho	nên	thoải	mái,	lúc	đó	quý	vị	[tu]	tà	
tà	thôi	[cũng	được].	Quý	vị	nằm	trên	giường	để	ngủ	nghỉ	nhưng	thật	
ra	tâm	của	quý	vị	cũng	tinh	tấn.	Tại	vì	[quý	vị]	đang	ngủ	cũng	thấy	
hơi	thở	sanh	diệt,	đang	ngủ	đắp	mền	cũng	thấy	cái	mền	này	đắp	lên	
thân	thể	này	để	giúp	cho	thân	thể	này	chịu	đựng	được	[cái	lạnh].	Đề	
mục	Thiền	quán	luôn	luôn	chạy	trong	tâm	họ,	cho	nên	không	có	cớ	
nào	họ	đi	quá	bảy	đời.	Lý	do	là	vậy.	Người	ta	thấy	mọi	sự	hiện	hữu	
ở	đời	đều	là	khổ.	



19 

Nhiều	người	nói	đang	pháp	Đại	thừa	cao	tối	thượng,	Đại	học,	
Cao	học	mà	rớt	xuống	Mầm	non.	Xin	lỗi!	Thiện	Trang	chỉ	cho	quý	vị	
cách	từ	Mầm	non	đi	lên	Đại	học	luôn	này.	Nếu	quý	vị	muốn	độ	sanh,	
quý	vị	đi	 vào	Tu-đà-hoàn,	quý	vị	 lên	 các	 tầng	 trời,	 quý	vị	không	
xuống	nữa.	Thọ	mạng	quý	vị	lên	tầng	trời	cao	lắm,	lên	Ngũ	Bất	Hoàn	
thiên	(trời	Vô	Phiền,	trời	Vô	Nhiệt,	trời	Thiện	Kiến,	trời	Thiện	Hiện,	
trời	Sắc	Cứu	Cánh).	Giả	sử	mình	lên	trời	Sắc	Cứu	Cánh,	thọ	mạng	ở	
đó	là	16.000	đại	kiếp,	tức	là	16.000	lần	trái	đất	này	sanh	diệt.	Quý	
vị	ở	trên	đó,	hết	thọ	mạng	đó	thì	từ	từ	chứng	A-la-hán.	Quý	vị	sẽ	
dùng	thần	thông	đó	xuống	trái	đất	này	(Nam	Diêm	Phù	Đề,	các	châu	
lục	khác,	trong	Thế	giới	Ta-Bà	nhiều	lắm)	xuống	đó	giúp	người	này	
có	duyên,	giúp	người	kia	có	duyên,	rồi	gặp	các	Đức	Phật	nghe	pháp	
hộ	trì	pháp,	v.v…	16.000	ngàn	lần	trái	đất	này	sanh	diệt,	thế	giới	này	
sanh	diệt	thì	quý	vị	biết	[có]	bao	nhiêu	vị	Phật	ra	đời	không?	Quý	vị	
giúp	được	bao	nhiêu	người	không?	Không	phải	là	quý	vị	hành	Bồ-
tát	đạo	đó	sao?	Thế	thì	có	gì	gọi	là	Tiểu	học?	Cho	nên	không	có	Tiểu	
học	đâu,	không	phải	Tiểu	thừa	đâu.	Đại	thừa	đó,	Nhất	thừa	luôn,	
cho	nên	là	ráng	học.	

Còn	nếu	mà	mình	đi	[theo]	Thượng	Lưu	Sắc	Cứu	Cánh	thì	càng	
tốt	nữa.	Lên	từ	trời	Sơ	thiền	(Phạm	Chúng,	Phạm	Phụ	và	Đại	Phạm),	
một	tầng	trời	hình	như	là	nửa	kiếp,	một	kiếp	và	một	kiếp	rưỡi.	Ở	
trên	đó	lâu	lắm,	cũng	sướng	lắm.	Lên	[đó]	mà	không	thoái	chuyển	
nữa	là	ok.	Cho	nên	[quý	vị]	đừng	khinh	thường	pháp	của	Phật,	pháp	
[của]	Phật	tuyệt	vời	lắm.	[Chúng	ta]	hãy	cố	gắng,	toàn	là	điều	tuyệt	
vời	[mà]	không	nghe.		

Vấn	đề	này	cần	phải	hiểu	rõ	về	Pháp,	Thiện	Trang	vào	mục	thứ	
hai:	

	

2b.Pháp	nào	cần	thiết	cho	giải	thoát	thì	Đức	Phật	đã	thuyết	rồi,	
những	pháp	chưa	thuyết	là	không	cần	thiết	cho	giải	thoát.	



20 

Những	pháp	nào	mà	Đức	Phật	chưa	thuyết	là	không	cần	thiết	
cho	giải	thoát.	Điển	hình	ở	trong:	

Bài	Kinh	Chiếc	Lá	Trong	Lòng	Bàn	Tay	

(Theo	Kinh	Tương	Ưng	Bộ)	

Bài	Kinh	này	gọi	là	Chiếc	Lá	Siṃsapā	đó.	

Một	thời,	Thế	Tôn	trú	ở	Kosambī,	tại	rừng	Siṃsapā.	

Rồi	Thế	Tôn	lấy	tay	nhặt	lên	một	ít	lá	Siṃsapā,	rồi	bảo	các	
Tỷ-kheo:	

-	Các	ông	nghĩ	 thế	nào,	này	các	Tỷ-kheo,	 cái	gì	 là	nhiều	
hơn,	một	số	ít	lá	Siṃsapā	mà	Ta	nắm	lấy	trong	tay,	hay	lá	trong	
rừng	Siṃsapā?		

Câu	chuyện	này	rất	nổi	tiếng,	lúc	nào	người	ta	cũng	đem	[ra]	
nói.	Đức	Phật	bốc	một	ít	lá	Siṃsapā	(lá	này	quý	vị	lên	mạng	đánh	
vô,	nó	giống	như	cây	họ	đậu,	lá	nó	cũng	hơi	giống	lá	cây	vông	nhưng	
mà	không	phải,	nó	có	trổ	bông	nữa,	cái	lá	nhỏ	nhỏ	vậy	đó).	Đức	Phật	
hốt	một	nắm,	rồi	hỏi	lá	trong	tay	ta	nhiều	hay	lá	trong	rừng	Siṃsapā	
này	nhiều?	Các	Tỳ-kheo	trả	lời:	

-	Thật	là	quá	ít,	bạch	Thế	Tôn,	một	ít	lá	Siṃsapā	mà	Thế	
Tôn	 nắm	 lấy	 trong	 tay,	 và	 thật	 là	 quá	 nhiều	 lá	 trong	 rừng	
Siṃsapā.		

-	Cũng	vậy,	này	các	Tỷ-kheo,	thật	là	quá	nhiều,	những	gì	
Ta	đã	thắng	tri	mà	không	nói	cho	các	ông!	Thật	là	quá	ít	những	
gì	mà	Ta	đã	nói	ra!		

Chúng	 ta	 nghe	 như	 vậy	 [nên]	 bây	 giờ	 nhiều	 người	 hay	 nói	
những	pháp	của	Đức	Phật	nói	chỉ	ít	như	lá	trong	lòng	bàn	tay	thôi.	
Còn	những	pháp	mà	Đức	Phật	chưa	nói	nhiều	như	lá	ở	ngoài	rừng.	
Cho	nên	bây	giờ	người	ta	nói	kiểu	ông	thầy	đó,	ông	thầy	của	mình,	



21 

ông	thầy	của	họ	đó	là	nói	ra	những	pháp	ngoài	bàn	tay	của	Phật.	
Nghe	ghê	dễ	sợ!	Nhưng	họ	không	biết	rằng	đoạn	này	mới	là	mấu	
chốt,	đoạn	chữ	đỏ	sau	Đức	Phật	giải	thích:	

Nhưng	tại	sao,	này	các	Tỷ-kheo,	Ta	lại	không	nói	ra	những	
điều	ấy?	Vì	rằng,	này	các	Tỷ-kheo,	những	điều	ấy	không	liên	hệ	
đến	mục	đích,	không	phải	 là	căn	bản	cho	Phạm	hạnh,	không	
đưa	đến	yểm	ly,	ly	tham,	đoạn	diệt,	an	tịnh,	thắng	trí,	giác	ngộ,	
Niết-bàn.	Do	vậy,	Ta	không	nói	lên	những	điều	ấy.	

Đức	Phật	xác	định	rất	rõ	ràng	[lý	do	tại	sao]	Đức	Phật	không	
nói.	Những	điều	đó	nói	làm	gì,	bởi	vì	nó	không	đưa	đến	mục	đích	
giải	 thoát.	Mục	đích	[không	phải]	căn	bản	cho	Phạm	hạnh,	 tức	 là	
Phạm	hạnh	để	giải	thoát;	rồi	đến	yểm	ly,	ly	tham,	đoạn	diệt,	an	tịnh,	
thắng	trí,	giác	ngộ,	đến	Niết-bàn.	Vậy	nói	để	là	gì?	Ông	thầy	nào	mà	
nói	ngoài	đám	lá	[trên	tay]	của	Đức	Phật	là	ông	ý	nói	mấy	pháp	đó	
không	phải	Chánh	pháp.	Pháp	đó	có	đưa	đến	yểm	ly,	đưa	đến	ly	dục,	
đoạn	diệt,	an	tịnh,	thắng	trí,	giác	ngộ,	Niết-bàn	đâu.	Tại	vì	những	
pháp	mà	đưa	đến	[điều	đó]	thì	Đức	Phật	đã	nói	rồi,	phải	là	xác	định	
Chánh	pháp.	Cho	nên	phải	tin	pháp	và	hiểu	như	vậy.	

Nhớ	nha!	Học	kinh	là	phải	nghe	Chánh	kinh,	còn	nếu	không	
nghe	Chánh	kinh,	người	ta	muốn	nói,	mình	cũng	không	cãi	được.	
Nhưng	bây	giờ	mình	đưa	điều	này	ra	là	họ	cứng	họng.	Những	gì	họ	
nói	ngoài	kinh	Phật,	họ	nói	điều	đó	là	ngon	thì	không	có.	Bởi	vì	Đức	
Phật	nói	là	những	điều	đó	không	cần	thiết,	nói	ra	chẳng	đem	[đến]	
giải	thoát.	Cho	nên	không	có	[pháp	do	người	khác	nói],	chỉ	có	pháp	
Đức	Phật	nói.	

Và	này	các	Tỷ-kheo,	điều	gì	mà	Ta	nói?	"Ðây	là	Khổ",	này	
các	Tỷ-kheo,	 là	điều	Ta	nói.	"Ðây	là	Khổ	tập",	 là	điều	Ta	nói.	
"Ðây	là	Khổ	diệt",	là	điều	Ta	nói.	"Ðây	là	Con	Ðường	đưa	đến	
Khổ	diệt",	là	điều	Ta	nói.	(Đức	Phật	nói	bốn	đế	(Tứ	Đế):	Khổ,	Tập,	
Diệt,	Đạo.	Pháp	nào	Đức	Phật	cũng	nói	vậy	đó).	Nhưng	tại	sao,	này	



22 

các	Tỷ-kheo,	Ta	lại	nói	ra	những	điều	ấy?	Vì	rằng,	này	các	Tỷ-
kheo,	những	điều	ấy	liên	hệ	đến	mục	đích,	là	căn	bản	cho	Phạm	
hạnh,	đưa	đến	yếm	ly,	ly	tham,	đoạn	diệt,	an	tịnh,	thắng	trí,	giác	
ngộ,	Niết-bàn.	Do	vậy,	Ta	nói	lên	những	điều	ấy.	

[Pháp	của]	Phật	hoàn	hảo	đoạn	đầu,	đoạn	cuối,	không	thiếu	
sót	gì	là	chỗ	này.	Với	trí	tuệ	của	Ngài,	Đức	Phật	đã	nói	đầy	đủ	rồi,	
Đức	Phật	không	cần	nói	dư	nữa.	Quý	vị	nghĩ	có	người	nào	mà	trí	tuệ	
hơn	Phật,	nói	hơn	Phật	nữa.	Không	có	chuyện	đó!	Nói	hơn	là	nói	
tầm	bậy,	nói	ra	ngoài	không	có	pháp	giải	thoát.	Nên	nhớ	nha!	Sau	
này	ai	nói	nội	dung	đó	không	phải	lá	trong	tay	của	Đức	Phật,	nói	
ngoài,	tức	là	nói	pháp	không	giải	thoát,	tóm	lại	không	có	ý	nghĩa	gì	
để	tu.	

Do	vậy,	này	các	Tỷ-kheo,	một	cố	gắng	cần	phải	làm	để	rõ	
biết:	"Ðây	là	Khổ"	(đoạn	này	nói	Khổ	Diệt)	 ...	một	cố	gắng	cần	
phải	làm	để	rõ	biết:	"Ðây	là	Con	Ðường	đưa	đến	Khổ	diệt".	

(Kinh.	56.31)	Siṃsapā	(SA	404)	-	Phẩm	Rừng	Siṃsapā	
(Siṃsapāvanavagga)	

-	Chương	56:	Tương	Ưng	Sự	Thật	(Sacca	Saṃyutta)	–	Kinh	
Tương	Ưng	Bộ)	

Bữa	nay	rất	rõ	ràng	rồi,	[chúng	ta]	hết	bị	ai	dụ	hoặc	nói	pháp	
này	là	vượt	ngoài	pháp	của	Đức	Thế	Tôn.	Xin	lỗi!	Không	có	đâu!	Đức	
Phật	nói	đủ	rồi.	Pháp	nào	mà	nói	ngoài	lá	trên	tay	Đức	Phật,	pháp	
đó	không	đưa	đến	giải	thoát.	Đức	Phật	đã	xác	chứng	như	vậy	rồi,	
đừng	cố	gắng	lật	lọng	nữa.	Chỉ	có	những	người	không	có	học	kinh	
thì	mới	dễ	bị	dụ	thôi.	Họ	nói	bữa	nay	có	các	pháp	chư	Tổ,	pháp	nào	
đó	hay	 hơn	pháp	Phật	 thì	 thực	 tế	 đó	 toàn	 là	mấy	người	 nói	mà	
không	có	học	[kinh]	thôi.	Mấy	người	không	học	cho	nên	bị	dụ,	bị	
lừa.		

	



23 

[Phần]	 tiếp	 theo	 quan	 trọng	 hơn	 nữa.	 Từ	 mục	 trên	 Thiện	
Trang	đi	xuống	mục	này.	

2c.Các	Hạng	Người	 Xác	Định	 Sai	 Chánh	Pháp,	 Giới	 Luật	 Của	
Phật	Thì	Khiến	Phiền	Não	(Lậu	Hoặc)	Tăng	Thêm	(Theo	Kinh	
Tăng	Chi	Bộ).	

Nếu	như	mình	xác	định	sai	Chánh	pháp,	xác	định	sai	Giới	Luật	
của	Phật	thì	phiền	não	mình	sẽ	tăng	thêm,	chứ	không	phải	giảm	bớt.	
Đó	là	tình	trạng	hiện	nay,	học	sai	Chánh	pháp	Đức	Thế	Tôn.		

Trong	hai	hạng	người,	này	các	Tỷ-kheo,	các	Lậu	hoặc	tăng	
trưởng.	Trong	hai	hạng	người	nào?	Người	tưởng	là	đúng	pháp	
đối	với	việc	phi	pháp,	và	người	tưởng	là	phi	pháp	đối	với	việc	
đúng	pháp.	Trong	hai	hạng	người	này,	này	 các	Tỷ-kheo,	 các	
Lậu	hoặc	tăng	trưởng.	

Quý	vị	hãy	cẩn	thận.	Trong	hai	hạng	người	này,	các	Lậu	hoặc	
tăng	trưởng.	Hai	hạng	người:	Một	là	họ	tưởng	đúng	pháp	đối	với	
việc	phi	pháp,	tức	là	đó	không	phải	Chánh	pháp	của	Phật	mà	mình	
cho	đó	là	Chánh	pháp	của	Phật,	thì	phiền	não	(Lậu	hoặc)	của	mình	
tăng	trưởng	thêm,	lớn	thêm.	Quý	vị	thấy	rõ	ràng	ai	tu	sai	pháp	một	
thời	gian	sau	 là	phiền	não	họ	tăng	 lên,	sân	hơn,	chấp	trước	hơn,	
cuồng	tín	hơn,	v.v…	Đó	là	rớt	vào	đây.	[Hạng	người]	thứ	hai:	Người	
tưởng	là	phi	pháp	đối	với	đúng	pháp,	tức	là	pháp	của	Phật	đúng	rồi	
mà	mình	tưởng	đó	không	phải	pháp	Phật	thì	cũng	phiền	não	tăng	
thêm.	Cho	nên	không	học	nguy	hiểm	chưa?	Nguy	hiểm	cực	kỳ!	Cho	
nên	ai	[không	học]	là	rớt	vào	đó.	

Trong	 hai	 hạng	 người,	 này	 các	 Tỷ-kheo,	 các	 Lậu	 hoặc	
không	tăng	trưởng.	Trong	hai	hạng	người	nào?	Người	tưởng	
là	đúng	pháp	đối	với	việc	đúng	pháp,	và	người	tưởng	là	phi	
pháp	đối	với	việc	phi	pháp.	Trong	hai	hạng	người	này,	này	các	
Tỷ-kheo,	các	Lậu	hoặc	không	tăng	trưởng.	



24 

Điều	này	thì	dễ	hơn!	Tại	vì	nếu	mình	tu	đúng	pháp,	mình	xác	
định	[đúng]	đó	là	pháp	của	Phật,	rồi	mình	xác	định	[đúng]	đó	không	
phải	là	pháp	của	Phật,	thì	phiền	não	của	mình	bớt,	không	tăng.	Cho	
nên	tu	đúng	pháp	quan	trọng	không?	Không	phải	Pháp	môn	nào	
cũng	nhào	vô	tu.	Nghe	dễ	[thích	tu],	đặc	biệt	thời	nay	thích	nghe	
gạt,	thích	nghe	hứa	hẹn,	từ	đó	mình	bị	lạc	đường	tu.	

Trong	 hai	 hạng	 người,	 này	 các	 Tỷ-kheo,	 các	 Lậu	 hoặc	
tăng	trưởng.	Trong	hai	hạng	người	nào?	Người	tưởng	là	đúng	
luật	đối	với	việc	phi	luật,	và	người	tưởng	là	phi	luật	đối	với	
việc	đúng	luật.	Trong	hai	hạng	người	này,	này	các	Tỷ-kheo,	các	
Lậu	hoặc	tăng	trưởng.	

Trường	 hợp	 này	 các	 Lậu	 hoặc	 cũng	 tăng	 trưởng.	 Người	
tưởng	là	đúng	luật	đối	với	phi	luật,	tức	là	đó	không	phải	Giới	luật	
của	Phật	mà	mình	cho	là	Giới	luật	của	Phật,	rồi	Giới	luật	của	Phật	
mà	mình	cho	 là	không	phải	Giới	 luật	 của	Phật	 thì	phiền	não	của	
mình	cũng	tăng	luôn.	Điều	này	cũng	có	đúng	không?	Nhiều	người	
học	vô	“tiên	nhập	vi	chủ”,	học	cái	gì	đó	rồi	sau	này	nghe	[giảng]	thấy	
Phật	nói	như	vậy.	Mình	nói:	“[Điều	đó]	không	đúng	đâu	thầy,	cái	này	
mới	đúng,	pháp	thế	gian	mới	đúng	còn	Luật	của	Phật	không	đúng”.	
Như	vậy	mình	xác	định	sai.	Mình	xác	định	sai	về	Giới	luật	của	Phật	
là	phiền	não	tăng	trưởng.	Cho	nên	nguy	hiểm	không?	Phải	học	Giới	
luật,	học	pháp!	Cho	nên	bây	giờ	Thiện	Trang	mở	[giảng]	hai	bộ	song	
song:	Bộ	[Luận	Câu	Xá	và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận]	kia	cho	học	pháp,	
còn	bộ	này	là	cho	học	Luật,	học	Giới.		

Bộ	Giới	này	cũng	không	cần	nhiều	 lắm,	giảng	chừng	mười	
mấy,	hai	chục	buổi	chắc	là	xong,	chứ	không	có	giảng	nhiều.	Vì	[nội	
dung]	cũng	đơn	giản	thôi	nhưng	mình	học	xong	mình	biết	đâu	là	
Giới	của	Phật	để	mình	không	bị	 lầm,	không	bị	 lầm	thì	phiền	não	
mình	không	tăng,	phiền	não	của	mình	bớt.	Thời	nay	khổ	lắm	[có]	
một	đống	sách	này,	sách	kia,	nhưng	cái	này	của	Đạo	gia,	cái	này	của	



25 

Đạo	nho,	cái	này	của	thế	gian,	cái	kia	[của]	v.v…	nhập	nhằng	kiểu	
đó.	Cho	nên	chúng	sanh	phiền	não	tăng.	

Đức	Phật	nói	hãy	căn	cứ	vào	ai?	“Sau	khi	Ta	nhập	Niết-bàn	
thì	chỉ	có	nương	theo	Pháp	làm	thầy,	lấy	Giới	làm	thầy.	Không	
có	nương	vào	ai	khác,	hãy	 tự	mình	 thắp	đuốc	 lên	mà	đi,	 tự	
mình	làm	ốc	đảo	của	chính	mình”.	Chỉ	vậy	thôi,	không	nương	tựa	
vào	ai,	không	nương	tựa	vào	[điều	gì]	khác.	Nhưng	đời	nay	mình	
không	học	điều	đó,	mình	lại	nương	tựa	vào	người	này,	nương	tựa	
vào	người	kia,	mình	nương	tựa	cái	này	cái	kia,	những	điều	không	
đúng	theo	pháp,	không	đúng	theo	luật,	v.v…	thì	phiền	não	của	mình	
tăng	thêm,	cuồng	tín	hơn.	Quý	vị	thấy	rõ	ràng,	rất	chính	xác.	Đức	
Phật	nói	hết	rồi	mà.	

Trong	 hai	 hạng	 người,	 này	 các	 Tỷ-kheo,	 các	 Lậu	 hoặc	
không	tăng	trưởng.	Trong	hai	hạng	người	nào?	Người	tưởng	
là	đúng	luật	đối	với	việc	đúng	luật,	và	người	tưởng	là	phi	luật	
đối	với	việc	phi	 luật.	Trong	hai	hạng	người	này,	này	các	Tỷ-
kheo,	các	Lậu	hoặc	không	tăng	trưởng.	(Chỉ	cần	[tu]	đúng	thôi	là	
các	Lậu	hoặc	không	tăng	trưởng).	

(Trích	từ	Kinh	(2.98-117)	10.	Phẩm	Kẻ	Ngu:	Bālavagga	–	Kinh	
Tăng	Chi	Bộ)	

Quý	 vị	 thấy	 những	 kiến	 thức	 này	 rất	 quan	 trọng.	 Như	 vậy	
mình	mới	xác	định	pháp	của	Phật,	[mình]	mới	tu	[được].		

	

Chưa	hết	còn	một	loại	khiến	phiền	não	tăng	thêm,	bất	thiện	
tăng	thêm:	

2d.Tà	kiến	khiến	các	pháp	bất	thiện	sanh	khởi,	tăng	thêm	và	
rộng	lớn.	



26 

Ta	không	thấy	một	pháp	nào	khác,	này	các	Tỷ-kheo,	do	
pháp	ấy,	các	pháp	bất	thiện	chưa	sanh	được	sanh	khởi,	và	các	
pháp	bất	thiện	đã	sanh	đi	đến	tăng	trưởng,	quảng	đại,	này	các	
Tỷ-kheo,	như	tà	kiến.	Với	người	có	tà	kiến,	này	các	Tỷ-kheo,	
các	pháp	bất	thiện	chưa	sanh	được	sanh	khởi,	và	các	pháp	bất	
thiện	đã	sanh	đi	đến	tăng	trưởng,	quảng	đại.	

Đức	Phật	nói	không	thấy	một	pháp	nào,	do	các	pháp	đó	mà	
khiến	cho	điều	bất	thiện	chưa	sanh	thì	sanh,	pháp	bất	thiện	đã	sanh	
rồi	thì	càng	tăng	thêm,	rộng	lớn	hơn	(quảng	đại	là	rộng	lớn).	Đó	là	
do	tà	kiến.	Cho	nên	tà	kiến	nguy	hiểm	lắm,	tà	kiến	là	mạnh	nhất	để	
khiến	cho	bất	thiện	chưa	sanh	thì	sanh,	bất	thiện	đã	sanh	rồi	 thì	
tăng	thêm	nữa.	Đức	Phật	nói	với	người	nào	có	tà	kiến	thì	các	pháp	
bất	thiện	chưa	sanh	sẽ	sanh	khởi,	các	pháp	bất	thiện	đã	sanh	thì	
tăng	thêm,	rộng	lớn	lên.	Quý	vị	thấy	nguy	hiểm	không?	Cho	nên	học	
Phật	mà	không	có	Chánh	kiến	là	thua	rồi.	Nên	có	đồng	tu	hỏi:	“Thưa	
Thầy	tại	sao	con	thấy	có	những	người	tu	hành	rất	tinh	tấn	mà	cuối	
cùng	họ	đọa	 lạc?”.	Thiện	Trang	nói	đơn	giản	 thôi,	do	Chánh	kiến	
không	có,	khi	không	có	Chánh	kiến	được	gọi	là	tà	kiến,	tà	kiến	rồi	
thì	sẽ	tà	tinh	tấn,	tà	tinh	tấn	thì	càng	đọa	hơn,	thà	tinh	tấn	ít	thì	đỡ	
đọa.	

Có	người	hỏi	Thiện	Trang	thêm	một	câu	nữa:	“Ví	dụ	như	bây	
giờ	có	người	tu	Bát	quan	trai	nhưng	người	ta	tu	pháp	tà	thì	sao?	
Đáng	lẽ	cũng	phải	có	công	đức	chứ	thầy?”	Thiện	Trang	nói:	“Đúng,	
có	một	chút	công	đức	nhưng	không	được.	Vì	khi	 tu	Bát	quan	trai,	
trong	ngày	tu	Bát	quan	trai,	không	phải	mình	tu	nguyên	Bát	quan	
trai,	mà	mình	còn	tu	các	pháp	tà.	Và	khi	tu	pháp	tà	thì	khiến	mình	tà.	
Như	vậy	ngày	hôm	đó	mình	đâu	có	thọ	Thánh	trai	đâu,	mà	mình	thọ	
Ni-kiền-trai	hoặc	Ngưu	trai,	thậm	chí	tà	trai	trong	đó	nữa.	[Như	vậy]	
thì	đi	[về]	đâu?”.	[Tu	vậy]	là	không	được,	cuối	cùng	chết	đọa	thôi.	
Cho	nên	tà	kiến	nguy	hiểm	lắm.	Muốn	xóa	tà	kiến	thì	phải	học	kinh	
tạng,	không	thể	nghe	người	ta	giảng	không	mà	không	có	đối	chiếu	



27 

với	kinh	tạng.	Ai	giảng	mà	không	có	đối	chiếu	với	kinh	tạng	là	nguy	
hiểm	lắm.	Nên	[quý	vị]	cần	cố	gắng..	

(1.306–315.	Tà	Kiến	v.v…	XVII.	Phẩm	Chủng	Tử	-	Kinh	
Tăng	Chi	Bộ)	

	

Quý	vị	thấy	kinh	Tăng	Chi	Bộ	có	bài	kinh	như	vậy,	rất	quan	
trọng	đúng	không?	Toàn	[những	điều]	quan	trọng	đó.	Bây	giờ	còn	
điều	này	quan	trọng	hơn	nữa,	Thiện	Trang	giới	thiệu:		

2e.Pháp	Nào	Cần	Tu	Để	Giải	Thoát	Sanh,	Già,	Bệnh,	Chết	Mà	
Chư	Phật	3	Đời	Đều	Đi	(Theo	Kinh	Tạp	A	Hàm)	

Hai	tạng	này	chúng	ta	kết	hợp	với	nhau	cho	nên	đầy	đủ.	Thật	
ra	bài	này	cũng	nói	nhiều	rồi,	hôm	nay	chúng	ta	nói	tiếp.	

Tôi	nghe	như	vầy:	Một	thời	Đức	Phật	ở	dưới	gốc	cây	bồ-
đề,	bên	sông	Ni-liên-thiền,	tại	tụ	lạc	Uất-tỳ-la,	thành	đạo	chưa	
bao	lâu.	(Lúc	đó	Đức	Phật	ở	gốc	cây	Bồ-đề	tại	dòng	sông	Ni-liên-
thiền.	 Lúc	đó	Đức	Phật	 cũng	mới	 thành	đạo	 thôi).	Bấy	giờ,	Thế	
Tôn,	một	mình	yên	tĩnh	tư	duy	như	vầy:	(Lúc	này	Đức	Phật	mới	
thành	đạo	cho	nên	Ngài	yên	tĩnh,	tư	duy).	

“Có	nhất	thừa	đạo	có	thể	làm	cho	chúng	sanh	thanh	tịnh,	
thoát	mọi	ưu	bi,	diệt	trừ	khổ	não,	và	được	pháp	chơn	như.	Đó	
là	bốn	niệm	xứ.	Những	gì	là	bốn?	

Đó	là	Niệm	xứ	Quán	thân	Trên	thân,	Niệm	xứ	Quán	thọ,	
tâm,	pháp	trên	pháp.	Nếu	có	người	nào	không	thích	bốn	niệm	
xứ	thì	sẽ	không	thích	như	Thánh	pháp.	Không	thích	như	Thánh	
pháp	 thì	 sẽ	 không	 thích	 như	 Thánh	 đạo.	 Không	 thích	 như	
Thánh	đạo	thì	sẽ	không	thích	pháp	cam	lồ.	Không	thích	pháp	
cam	lồ	thì	sẽ	không	giải	thoát	khỏi	sanh,	già,	bệnh,	chết,	ưu,	bi,	
khổ,	não.	



28 

Lúc	Đức	Phật	mới	thành	đạo,	Đức	Phật	yên	tĩnh	tư	duy	như	
thế	này.	Có	nhất	thừa	đạo	là	con	đường	có	một	lối	đi	duy	nhất,	có	
một	con	đường	độc	đạo,	có	thể	làm	chúng	sanh	được	thanh	tịnh,	
thoát	mọi	ưu	bi,	diệt	trừ	khổ	não	và	được	pháp	chơn	như	(chứng	
ngộ	Niết-bàn).	Chỉ	có	pháp	đó	 là	bốn	niệm	xứ,	 là	quán	thân	trên	
thân,	quán	thọ	trên	thọ,	quán	pháp	trên	pháp,	quán	tâm	trên	tâm.	
Nếu	người	 nào	 không	 thích	 bốn	niệm	 xứ	này	 thì	 cũng	 sẽ	 không	
thích	như	Thánh	pháp	([#như	là]	như	thật,	giống	như	Thánh	pháp).	
Không	thích	Thánh	pháp	thì	quý	vị	cũng	không	thích	Thánh	đạo,	
không	thích	Thánh	đạo	thì	không	thích	pháp	cam	lồ,	không	thích	
pháp	cam	lồ	thì	không	có	thể	thoát	sanh,	già,	bệnh,	chết,	ưu,	bi,	khổ,	
não.		

Người	đời	nay	có	nhiều	người	không	thích	[tu]	Tứ	niệm	xứ,	
[mà]	tu	Pháp	môn	nào	đó,	thì	coi	như	họ	đã	rời	khỏi	con	đường	này	
rồi.	Mà	Đức	Phật	nói	là	“có	nhất	thừa	đạo”,	tức	là	có	một	con	đường.	
Đây	là	lần	thứ	mấy	Thiện	Trang	trích	bài	kinh	như	thế	này	rồi?	Rất	
nhiều	lần	nhưng	mỗi	lần	là	một	bài	kinh.	Bài	kinh	Tứ	Niệm	Xứ	bên	
A	Hàm,	bài	kinh	Tứ	Niệm	Xứ	bên	Trung	Bộ	Kinh,	bài	kinh	bên	Tăng	
Nhất	A	Hàm,	 lần	này	 là	bài	 kinh	bên	Kinh	Tạp	A	Hàm.	Điều	này	
chứng	tỏ	Đức	Phật	nói	[tầm]	quan	trọng	của	Tứ	niệm	xứ	mà	thời	
nay	bỏ	Tứ	niệm	xứ	thì	không	có	con	đường	nào	khác	[để	giải	thoát	
sanh	tử].	Chỉ	có	một	con	đường	thôi!	Con	đường	để	giải	thoát	sanh	
tử	thì	chỉ	có	một	con	đường	bốn	niệm	xứ	(Tứ	niệm	xứ)	thôi.	

Nếu	người	nào	thích	tu	bốn	niệm	xứ	thì	sẽ	thích	tu	như	
Thánh	pháp.	Thích	tu	như	Thánh	pháp	thì	sẽ	thích	như	Thánh	
đạo.	Thích	như	Thánh	đạo	thì	sẽ	thích	pháp	cam	lồ.	Thích	pháp	
cam	lồ	thì	được	giải	thoát	khỏi	sinh,	già,	bệnh,	chết,	ưu,	bi,	khổ,	
não”.	

Nói	chung	để	giải	thoát	sanh,	già,	bệnh,	chết	phải	thích	tu	Bốn	
niệm	xứ.	Từ	đó	 tu	 thích	Thánh	pháp,	 rồi	 thích	Thánh	đạo,	 thích	
[pháp]	cam	lồ.	Đó	là	lúc	Đức	Phật	mới	tư	duy,	chưa	giảng	cho	ai	hết.	



29 

Bấy	giờ,	Phạm	Thiên	vương,	Chủ	của	Thế	giới	Ta-Bà,	biết	
được	tâm	niệm	của	Phật.	Nhanh	như	lực	sĩ	co	duỗi	cánh	tay,	
ông	biến	mất	khỏi	cõi	Trời,	và	hiện	đứng	trước	Phật,	tán	thán	
rằng:	

“Đúng	vậy,	bạch	Thế	Tôn,	đúng	vậy,	bạch	Thiện	Thệ!	

Quý	vị	biết	ông	vua	trời	Phạm	Thiên	này	ở	đâu	không?	Chữ	
quan	trọng	là	“Chủ	(Chúa)	của	Thế	giới	Ta-Bà”,	là	ông	ở	đâu?	Đừng	
nói	Chúa	của	Thế	giới	Ta-Bà	là	ở	trời	Phạm	Thiên	là	Sơ	thiền.	Không	
phải!	Phạm	Thiên	là	Chủ	của	Thế	giới	Ta-Bà	là	ở	tầng	trời	Sắc	Cứu	
Cánh,	tức	là	vua	của	tầng	trời	Sắc	Cứu	Cánh.	Chứ	không	phải	là	vua	
nhỏ	đâu,	là	Chủ	Thế	giới	Ta-Bà,	cũng	gọi	là	Phạm	Thiên	vương.	Rất	
là	nhanh	như	lực	sĩ	co	duỗi	cánh	tay	(ông	có	thần	thông	mà),	ông	
biến	mất	khỏi	cõi	trời	Sắc	Cứu	Cánh,	ông	xuống	dưới	tán	thán	Phật.	

Vị	này	thực	ra	cũng	có	quen	biết	với	Đức	Phật	Thích	Ca	thời	
quá	khứ.	Hình	như	trong	Chú	giải	nói	nhóm	bảy	người	lên	hòn	đá	
tu	trong	thời	Đức	Phật	Ca	Diếp,	trong	đó	có	Đức	Phật	Thích	Ca	[và]	
có	ông	này.	Ông	này	là	một	trong	bảy	người	đó,	một	người	đắc	A-
la-hán	nhập	Niết-bàn,	người	thứ	hai	là	ông	này.	Ông	này	đắc	Tam	
quả	A-na-hàm,	sanh	về	Ngũ	Bất	Hoàn	thiên,	bây	giờ	ông	làm	chủ	ở	
trên	đó	 luôn.	Đó	 là	Chú	giải	 thôi,	 không	phải	 kinh	 cho	nên	 cũng	
không	biết	chính	xác	không.	Có	chỗ	nói	như	vậy.		

Ông	xuống	thỉnh	Phật	thuyết	pháp	và	ở	đây	là	ông	tán	thán	
Phật.	Câu	chuyện	này	là	như	vậy.	

“Đúng	vậy,	bạch	Thế	Tôn,	đúng	vậy,	bạch	Thiện	Thệ!	Có	
nhất	thừa	đạo	có	thể	làm	cho	chúng	sanh	thanh	tịnh.	Đó	là	bốn	
niệm	xứ,	…	cho	đến	giải	thoát	khỏi	sinh,	già,	bệnh,	chết,	ưu,	bi,	
khổ,	não”.	



30 

Như	vậy	hôm	nay	[chúng	ta]	nhớ	thêm	chi	tiết	nữa	là	vua	trời	
Phạm	Thiên	cũng	xuống	ấn	chứng	pháp	Tứ	niệm	xứ	là	nhất	thừa	
đạo,	là	con	đường	[có]	một	lối	đi	[duy	nhất].	

Lúc	ấy,	Phạm	thiên	vương	lại	nói	kệ:	

Rằng	có	nhất	thừa	đạo,	

Thấy	đọan	tận	hữu	biên;	

Diễn	nói	nơi	Chánh	pháp,	

An	ủi	chúng	sanh	khổ.	

Chư	Thế	Tôn	quá	khứ,	

Nương	đạo	này	vượt	qua;	

Chư	Thế	Tôn	vị	lai,	

Cũng	nương	đạo	này	qua.	

Đấng	Chánh	Giác	hiện	tại,	

Nương	đây	qua	biển	cả,	

Rốt	ráo	mé	sinh	tử,	

Điều	phục	tâm	thanh	tịnh.	

Chỗ	này	Thiện	Trang	để	chữ	đỏ,	quý	vị	nhớ	giùm.	“Rằng	có	
nhất	thừa	đạo”,	tức	là	có	một	con	đường	thôi,	một	con	đường	duy	
nhất	để	thoát	khổ;	mà	chư	Thế	Tôn	quá	khứ	(chư	Phật	quá	khứ)	
cũng	nương	theo	đạo	này	mà	vượt	qua,	tức	là	cũng	đi	Tứ	niệm	xứ	
thôi;	chư	Thế	Tôn	vị	lai	(tương	lai)	cũng	nương	đạo	này	mà	đi	qua;	
Đấng	Chánh	Giác	hiện	tại	(Đức	Phật	hiện	tại)	cũng	nương	đây	mà	
qua,	tức	là	vẫn	đi	Tứ	niệm	xứ	thôi;	rốt	ráo	mé	sanh	tử,	điều	phục	
tâm	thanh	tịnh.	



31 

	Như	vậy	mình	còn	tin	điều	gì	 [khác]	nữa?	Ai	bữa	nay	nghe	
điều	này	mà	không	tin	Tứ	niệm	xứ	nữa	thì	Thiện	Trang	nói	không	
có	căn	lành,	không	có	cách	nào.	Lần	thứ	mấy	chúng	ta	nói	về	điều	
này	rồi?	Đó	là	con	đường	duy	nhất,	độc	đạo,	một	lối	vào.	Lần	này	
[nói]	ông	vua	trời	Phạm	Thiên	ở	cõi	trời	Sắc	Cứu	Cánh	(tuổi	thọ	ở	
đó	là	16.000	đại	kiếp,	tức	là	16.000	lần	trái	đất	này	sanh	diệt),	ông	
ở	trời	Tứ	thiền	mà.	Ông	thấy	rất	rõ	[con	đường]	chư	Phật	quá	khứ	
đã	đi	qua,	chư	Phật	hiện	tại	đi	qua,	chư	Phật	vị	lai	ông	cũng	nói	sẽ	
đi	qua	con	đường	đó.	Tức	là	không	có	con	đường	nào	khác	ngoài	
con	đường	Tứ	niệm	xứ.	Tất	cả	bộ	kinh	khác	đều	nói	thế.	

Như	vậy	đây	là	pháp	mà	Đức	Thế	Tôn	nhất	định	phải	tu,	mình	
cũng	phải	tu.	Nên	hôm	nay	Thiện	Trang	xin	nói	lại	lần	nữa,	ai	nói	gì	
thì	nói,	chúng	ta	hãy	tin	vào	trí	tuệ	của	ba	ông	vua.	Ông	vua	thứ	nhất	
là	vua	Diêm	Vương	ở	trong	Kinh	Trường	A	Hàm	và	Kinh	Tăng	Nhất	
A	 Hàm,	 Thiện	 Trang	 nhớ	 là	 hai	 bộ	 kinh.	 Hai	 bộ	 kinh	 vua	 Diêm	
Vương	thấy	cảnh	hành	hình	của	chúng	sanh	quá	khổ,	ông	nghĩ	đến	
mình.	Ông	mỗi	ngày	cũng	bị	ba	lần	quỷ	tốt	hiện	ra	chảo	dầu	trước	
mặt	nhúng	[ông]	vô.	Ông	khổ	ba	lần	như	vậy.	Ông	nghĩ	rằng	khổ	
quá,	làm	Diêm	Vương	cũng	khổ,	chúng	sanh	khổ	quá.	[Ông]	nguyện	
là:	“Tương	lai	khi	thọ	mạng	ở	Diêm	Vương	hết,	con	được	sanh	lên	
nhân	gian,	chánh	tín	xuất	gia	học	đạo,	cạo	bỏ	râu	tóc,	đắc	đạo	A-la-
hán,	phạm	hạnh	đã	thành,	sự	sanh	tử	đã	 làm	xong”.	Như	vậy	vua	
Diêm	La	xác	định	tu	con	đường	chứng	đạo	A-la-hán.	Tại	sao	ông	
không	nguyện	sanh	về	Thế	giới	Tây	Phương	Cực	Lạc?	Mình	phải	hỏi	
ông!	

Thứ	hai,	ông	vua	trời	Đế	Thích,	cũng	là	vua,	[với]	trí	tuệ	[của]	
ông	vua	trời	Đế	Thích,	trong	Kinh	Đế	Thích	Sở	Vấn.	Quý	vị	mở	Kinh	
Trường	Bộ	là	Đế	Thích	Sở	Vấn,	còn	trong	Kinh	Trường	A	Hàm	hay	
kinh	gì	(Thiện	Trang	quên	tên	rồi,	dài	 lắm)	cũng	có	nội	dung	đó,	
cũng	tương	ưng.	Ông	vua	trời	Đế	Thích	chứng	Tu-đà-hoàn	rồi.	Ông	
nói	 Đức	 Phật	 xác	 chứng	 cho	 con	 Nhị	 quả	 Tư-đà-hàm.	 Đức	 Phật	



32 

không	nói,	ba	lần	không	xác	chứng.	Như	vậy	ông	vẫn	đi	con	đường	
đó,	vẫn	là	con	đường	chứng	đạo.		

Hôm	nay	[ở	bài	này]	con	đường	này	được	xác	chứng	bởi	vua	
trời	Phạm	Thiên.	Vua	trời	Sắc	Cứu	Cánh	Thiên	cũng	xác	chứng	rằng	
chư	Phật	quá	khứ	đã	đi	qua.	Vì	ông	sống	ở	trên	đó	quá	lâu	cho	nên	
ông	thấy.	Ông	thấy	chư	Phật	quá	khứ	cũng	đi	qua,	chư	Phật	tương	
lai	cũng	đi	qua,	chư	Phật	hiện	tại	cũng	đi	qua.	Tức	là	ba	đời	chư	Phật	
cũng	 vậy.	 Qua	 kinh	 Đại	 thừa	 cũng	 nói:	 “Thập	 phương	 Bạc-già	
phạm,	Nhất	lộ	Niết-bàn	môn”	(mười	phương	ba	đời	chư	Phật	đều	
đi	một	con	đường	vào	Niết-bàn	thôi).	Hôm	nay	mình	không	tin	thì	
thiện	căn	mình	quá	yếu,	không	thể	nào	cứu	được.	Hết	cách!	Hôm	
nay	nghe	lần	này	nữa	là	lần	cuối	cùng.	Nhớ!	Đây	là	xác	định	Chánh	
pháp,	chỉ	có	vậy	thôi,	[chỉ]	có	một	con	đường	thôi.	Vua	trời	Phạm	
Thiên	tuổi	thọ	rất	dài	cho	nên	biết	được,	chư	Thiên	biết	được	pháp	
nào	đúng	là	Chánh	pháp.	

Dòng	sinh	tử	lưu	chuyển,	

Vình	viễn	đã	cạn	nguồn.	

Biết	tất	cả	cảnh	giới,	

Huệ	nhãn	tỏ	chánh	đạo.	

Thí	như	nước	sông	Hằng,	

Đều	chảy	về	biển	lớn;	

Dòng	nước	xiết	trôi	xa,	

Chánh	đạo	cũng	như	vậy.	

Trí	rộng	khéo	hiển	bày,	

Đạt	được	pháp	cam	lồ;	

Bánh	xe	pháp	tối	thắng,	



33 

Vốn	chưa	từng	được	nghe,	

Vì	thương	xót	chúng	sanh,	

Vận	chuyển	vì	chúng	sanh.	

Che	chở	chúng	Trời,	Người,	

Khiến	đưa	qua	bờ	kia.	

Cho	nên	các	chúng	sanh,	

Đều	cúi	đầu	đảnh	lễ.	

Phạm	Thiên	vương	nghe	những	gì	Phật	dạy,	hoan	hỷ,	tùy	
hỷ	cúi	đầu	lễ	sát	chân	Phật	rồi	biến	mất.	

(Kinh	1090.	Phạm	Thiên	(1)	–	Kinh	Tạp	A	Hàm)	

Những	 bài	 kinh	 như	 thế	 này	 đã	 xác	 chứng	 cho	 thế	 nào	 là	
Chánh	pháp.	Mục	tiêu	Thiện	Trang	giảng	chủ	đề	Quy	y	Pháp:	Mình	
Quy	y	Pháp	thì	mình	phải	hiểu	pháp,	pháp	nào	cần	quy	y.	Hôm	nay	
đã	làm	rõ	rồi.	Quy	y	pháp	là	như	vậy	đó.	Cho	nên	nếu	ai	đó	nói	pháp	
nào	nữa	thì	có	khả	năng	[pháp]	đó	là	phi	Phật	thuyết.	Điều	phi	Phật	
thuyết	mà	mình	cho	là	Phật	thuyết	là	phiền	não	mình	tăng	thêm.	
Hãy	cố	gắng,	hãy	nghe	[kinh].	[Mình]	chưa	làm	rõ	[được]	thì	cố	gắng	
nghe	kinh	để	làm	rõ,	đừng	có	dại	dột	[tin	người].	Tất	cả	những	gì	
[cần	để	tu]	Đức	Phật	đã	nói	rồi,	“Chiếc	lá	Siṃsapā”	đó.	

	Hôm	nay	chúng	ta	cũng	đã	hiểu	được	rồi	là	có	một	con	đường	
thôi.	Quý	vị	thấy	chỉ	có	Tứ	niệm	xứ	(bốn	niệm	xứ):	quán	thân	trên	
thân,	quán	thọ	trên	thọ,	quán	tâm	trên	tâm,	quán	pháp	trên	pháp.	
Kinh	Nguyên	Thủy	 như	 vậy	 đó,	 qua	Đại	 thừa	 là	 bắt	 đầu	 chuyển	
thành	quán	 thân	bất	 tịnh,	quán	 thọ	 là	khổ,	quán	 tâm	vô	 thường,	
quán	pháp	vô	ngã.	Thật	ra	[như	thế]	có	một	đề	mục,	thiếu,	không	
đủ.	Quán	thân	phải	là	thân	trên	thân	chứ	[có	phải]	quán	thân	bất	
tịnh	đâu.	Quán	thân	trên	thân	là	niệm	thân	hành,	tức	là	mình	thấy	



34 

thân	mình	đang	cử	động	là	cử	động	(đang	tu	Tứ	niệm	xứ	đó);	đang	
xoay	người	biết	xoay	người;	đang	đi	[biết	đang	đi];	gọi	là	tiểu	oai	
nghi	và	đại	oai	nghi	(ngồi,	đứng	gọi	là	đại	oai	nghi,	những	cử	chỉ	
nhỏ	nhỏ	gọi	là	tiểu	oai	nghi).	Những	điều	đó	chi	tiết	như	vậy	mà.	
Trong	bài	Kinh	Trường	Bộ,	Trung	Bộ,	Trường	A	Hàm	hay	Trung	A	
Hàm	đều	tả	chi	tiết	như	vậy,	không	thể	nào	sai	được.	Cho	nên	quán	
thân	bất	tịnh	đâu	có	khớp	với	quán	thân	trên	thân.	

Quán	thọ	thì	khổ	đâu	có	khớp	với	quán	thọ	trên	thọ,	quán	tâm	
vô	thường	đâu	có	giống	quán	tâm	trên	tâm.	Quán	tâm	trên	tâm	là	
quán	 thấy	 tâm	 tham,	 biết	 tâm	 tham,	 tâm	 sân,	 biết	 tâm	 sân,	 tâm	
không	tham,	biết	không	tham,	không	sân,	biết	không	sân,	có	tám	
cặp	mười	sáu	loại.	Thiện	Trang	sẽ	quay	trở	lại	những	bài	đó.	Tại	vì	
thời	gian	chưa	đủ	[để	chia	sẻ	kỹ]	nên	mình	phải	quay	lại,	mình	phải	
chia	chẻ	kỹ	ra	để	mình	quán.	Thế	nào	là	quán	thân,	thế	nào	là	quán	
tâm,	thế	nào	là	quán	pháp,	không	giống	với	[Đại	thừa]	đó.	Cho	nên	
ai	vô	nói	Tứ	niệm	xứ	mà	quán	thân	bất	tịnh,	quán	thọ	thì	khổ,	quán	
tâm	vô	thường,	quán	pháp	vô	ngã	là	người	ta	chưa	có	học	nền	tảng.	
Và	như	vậy	[họ]	đã	đi	quá	xa.	Xin	lỗi!	Đó	là	đã	đi	quá	xa	cho	nên	
không	giải	thoát	[được].	Khó	lắm!	Phải	hiểu	[như	vậy].		

Quán	thân	bất	tịnh	chỉ	là	một	đề	mục	bất	tịnh	pháp	thôi.	Nhớ!	
Không	phải	mà	là	quán	thân	trên	thân.	Có	một	pháp	tu	hành	là	Niệm	
thân	hành,	tức	là	quan	sát	những	hành	động	của	thân.	Ta	đang	làm	
gì	ta	biết	đó.	Tại	sao	quý	vị	có	trí	tuệ	tỉnh	giác?	Vì	chính	quý	vị	bắt	
được	[mọi	hành	động]	gọi	là	Niệm.	Niệm	tức	là	ghi	nhận,	nhận	biết	
được.	Ví	dụ	Thiện	Trang	đang	nói,	Thiện	Trang	đưa	cái	tay	lên,	đưa	
tay	xuống,	Thiện	Trang	vẫn	phải	biết.	Nếu	mà	Thiện	Trang	đưa	tay	
lên,	đưa	tay	xuống	mà	Thiện	Trang	không	biết	là	Thiện	Trang	thất	
niệm,	gọi	là	không	bắt	được	niệm.	Không	thấy	được	điều	đó	gọi	là	
không	có	quán	thân	 trên	 thân	(Niệm	thân	hành).	Mình	không	có	
theo	dõi	được	thân	của	mình	nó	đang	làm	gì.		



35 

Thật	ra	quán	về	thọ,	có	ba	thọ	thôi	hoặc	năm	thọ	(mình	chỉ	cần	
biết	ba	thọ	cho	dễ):	đang	là	thọ	khổ	(khó	chịu)	[biết	đang	khó	chịu];	
đang	cảm	thấy	dễ	chịu,	biết	đang	dễ	chịu;	đang	thấy	bình	thường	
(xả	thọ),	[biết	đang	bình	thường].	Quán	tâm	[có]	tám	cặp	mười	sáu	
loại.	Quán	pháp	để	từ	từ	chúng	ta	sẽ	chia	sẻ,	từ	từ	chúng	ta	sẽ	ôn	lại.	
[Đây]	mới	giới	thiệu	thôi,	từ	từ	rồi	chúng	ta	học	hết.		

Bài	kinh	này,	hôm	nay	quý	vị	nhớ	nha.	Ai	hỏi	tu	pháp	nào	thì	
quý	vị	nhớ	[tới]	ba	[ông]	vua.	Ông	vua	Địa	ngục,	ông	vua	Đao	Lợi,	
[ông]	vua	trời	Phạm	Thiên	(Chủ	tThế	giới	Ta-Bà).	Ba	ông	này	đã	xác	
chứng	cho	chúng	ta	Pháp	môn	tu,	[đều	là]	chư	Thiên	[nên]	yên	tâm.	
Đạo	tràng	nào	mà	quý	vị	thấy	toàn	ma	nhập	tán	thán	môn	nào	đó	
thì	đó	là	ma.	Ma	mới	tán	thán	chứ,	chư	Thiên	tán	thán	pháp	nào	
đúng	Chánh	pháp	 [thôi].	 Cho	nên	quý	vị	 thấy	Đạo	 tràng	nào	ma	
nhập	vô	rồi	tán	thán	[là]	Đạo	tràng	ma	thôi.	Cho	nên	là	cẩn	thận!	
Hãy	cố	gắng	thực	hành	theo	những	gì	Đức	Phật	dạy.		

	

2f.	Đề	mục	niệm	ân	đức	pháp	

Đây	là	một	pháp	tu.	Đề	mục	này	thật	ra	[Thiện	Trang]	chia	sẻ	
bên	bộ	kia	nhưng	hôm	nay	giới	thiệu	thêm.	

*Đề	mục	niệm	Ân	đức	Pháp	 là	1	 trong	10	đề	mục	niệm	
(ānussati)	của	Thiền	quán,	và	cũng	là	1	trong	40	đề	mục	Thiền	
chỉ	(chỉ	đưa	đến	Cận	định,	chứ	không	đắc	Thiền).	

Mười	đề	mục	tùy	niệm	không	đắc	Thiền,	chỉ	đưa	đến	Cận	định	
(Vị	đáo	định).	Đề	mục	niệm	Ân	đức	Pháp	này	vừa	Thiền	chỉ	vừa	
Thiền	quán,	hay	vậy	đó,	chứ	không	phải	 là	mỗi	Thiền	chỉ	không.	
Niệm	 Phật,	 Niệm	 Pháp,	 Niệm	 Tăng,	 Niệm	 Giới,	 Niệm	 Thí,	 Niệm	
Thiên,	Niệm	Tử,	Niệm	An-Ban,	Niệm	Thân,	Niệm	Thọ,	đó	là	mười	
đề	mục	Tùy	niệm.	Mười	đề	mục	Tùy	niệm	đó	cũng	mang	đến	cho	
chúng	ta	tu	Thiền	quán,	các	đề	mục	đó	quý	vị	thấy	trong	kinh	[nói]	



36 

cũng	đưa	đến	Niết-bàn.	Nhớ!	Cũng	đạt	đến	Niết-bàn,	không	chuyên	
bằng	đề	mục	kia	nhưng	cũng	được.		

[Niệm	ân	đức	Pháp]	vừa	là	Thiền	chỉ,	vừa	là	Thiền	quán.	Mình	
tu	nếu	[có	thể]	mình	linh	hoạt	các	đề	mục.	Giống	như	hôm	bữa	có	
người	hỏi	là:	“Tại	sao	con	tu	một	hồi	con	ngán	quá,	con	ngán	là	bởi	
vì	con	không	muốn	làm	gì	hết,	con	muốn	ngồi	không	thôi.	Con	không	
muốn	tư	duy	gì	hết,	không	muốn	làm	việc	gì	hết.	Đó	là	hiện	tượng	
gì?”.	Thiện	Trang	trả	lời	rồi.	Đó	là	hiện	tượng	quý	vị	đã	tu	bị	lệch	
pha,	tức	 là	không	cân	bằng	giữa	Chỉ	và	Quán.	Thiền	chỉ	và	Thiền	
quán	phải	song	hành	(song	vận),	tức	là	lúc	nào	cần	tu	Thiền	chỉ	thì	
tu	Thiền	chỉ,	lúc	nào	[cần]	tu	Thiền	quán	là	tu	Thiền	quán.	Người	
mà	 sử	dụng	Thiền	quán	quá	nhiều,	 ví	 dụ	như	quý	 vị	 nghe	pháp	
nhiều	 quá,	 tu	 Thiền	 quán	 nhiều	 quá,	 Tứ	 niệm	 xứ	 nhiều	 quá	mà	
không	tu	Thiền	chỉ	cân	bằng,	thì	sau	này	một	thời	gian	cơ	thể	đuối,	
đầu	óc	đuối.	Cho	nên	ngán	rồi	thì	không	muốn	làm	gì	hết,	muốn	ngồi	
nghỉ	thôi,	thậm	chí	không	muốn	tư	duy	gì	luôn.	Đó	không	phải	Thiền	
chỉ	mà	[là]	đang	bị	quá	sức.	Quý	vị	hãy	dừng	đề	mục	để	tu	Thiền	chỉ,	
tu	Thiền	chỉ	lúc	đó	không	được	đâu	nên	tu	Xả	giác	chi.	Lúc	đó	căng	
thẳng	quá	rồi	nên	tu	Xả	giác	chi,	hãy	nhẹ	nhàng	đi	ra	dạo	bước,	dạo	
sông,	dạo	hồ,	ngắm	cảnh,	v.v…	cho	người	nhẹ	nhàng	lại.	

Hồi	xưa	Thiện	Trang	không	biết	như	vậy	nhưng	cứ	ai	mà	bị	
[như	thế]	thì	Thiện	Trang	khuyên	ngủ	nghỉ	mấy	ngày	rồi	tu	lại	thì	
được.	Còn	không	biết,	tu	kiểu	đó	một	hồi	căng	quá	đứt	dây,	gọi	là	
quá	tinh	tấn	sẽ	sanh	ra	trạo	cử.	Nhưng	lúc	đó	trạo	cử	hết	nổi	rồi	nên	
tâm	lúc	đó	hừng	hực	thì	phải	tu	Xả	giác	chi,	Khinh	an	giác	chi.	Trong	
Thất	giác	chi,	quý	vị	nhớ	lúc	nào	tâm	mình	có	vấn	đề	đó	là	mình	
phải	tu	Xả	giác	chi,	Khinh	an	giác	chi.	Chứ	mình	không	biết	là	mình	
không	điều	tiết	được.		

Rất	dễ	thôi,	lúc	đó	mình	có	thể	đi	tắm	để	cho	người	dễ	chịu,	đi	
dạo	cảnh,	dạo	hồ	sông	núi	nước	non	gì	đó,	ngắm	cảnh	về	là	khỏe,	
tỉnh	táo.	Lúc	đó	căng	quá	rồi,	nhiều	khi	ngủ	cũng	không	được	nữa.	



37 

Quý	vị	làm	các	biện	pháp	đó.	Đó	là	tu	Xả	giác	chi,	 lấy	Xả	giác	chi,	
Khinh	an	giác	chi	để	mà	tu.	Chúng	ta	phải	có	bài	Thất	giác	chi	để	mà	
sử	dụng.	Ở	đây	đề	mục	Niệm	Pháp	này	cũng	vậy,	 tuy	đề	mục	tốt	
nhưng	mình	phải	biết	vận	dụng.	Cho	nên	học	càng	nhiều	đề	mục	
càng	tốt.	

Đề	mục	này	quý	vị	chỉ	cần	nhớ	sáu	Ân	đức	ở	trên.	Pháp	của	
Phật	là	được	Đức	Thế	Tôn	khéo	thuyết;	thiết	thực	trong	hiện	tại	(có	
quả	tức	thời)	là	ý	thứ	hai;	không	có	thời	gian	là	ý	thứ	ba;	đến	để	mà	
thấy	là	thứ	tư;	được	người	trí	tự	mình	giác	hiểu	[thứ	năm];	có	khả	
năng	hướng	thượng	[thứ	sáu].	Mình	tư	duy	về	những	yếu	tố	đó,	thế	
nào	là	khả	năng	hướng	thượng,	thế	nào	là	thiết	thực	trong	hiện	tại,	
thế	nào	là	không	có	thời	gian,	v.v…	Mình	cứ	tư	duy	như	vậy	đó	gọi	
là	Tuỳ	Niệm	Pháp.	Đề	mục	tuỳ	niệm	này	cũng	đưa	mình	đến	Cận	
định,	nếu	như	mình	đưa	[vào]	tu	Thiền	quán	thì	cũng	có	lợi	ích.		

Bữa	nay	mình	sẽ	nói	về	quả	báo	trong	đời	hiện	tại.	Khi	tu	đề	
mục	này	thì	sẽ	tạo	ra	thiện	nghiệp	Dục	giới.	Tại	vì	mình	tư	duy,	mình	
dùng	tâm	thiện	nghiệp	(ai	học	Vi	Diệu	Pháp	biết).	

Thiện	nghiệp	Dục	giới	được	tạo	do	thiền	định	này	cho	
quả	ở	kiếp	hiện	tại	(đời	hiện	tại),	trong	khi	đang	tiến	hành	niệm	
Ân	đức	Pháp,	Tâm	đại	thiện	hợp	với	hỷ	(tám	tâm	đại	thiện	sẽ	
hợp	với	hỷ)	phát	sinh	hỷ	lạc	rất	vi	tế	ở	ý	thức	tâm,	nên	hành	giả	
có	thể	ngồi	niệm	Ân	đức	Pháp	hằng	giờ	vẫn	cảm	thấy	an	lạc	lạ	
thường.		

Đề	mục	này	tu	được	mấy	giờ.	Có	nhiều	người	nói	như	vậy:	
“Thưa	Thầy,	các	đề	mục	kia	con	tu	không	được	lâu	nhưng	đề	mục	
niệm	pháp	(Tùy	Niệm	Pháp)	lại	có	thể	tu	được	mấy	giờ”.	Thiện	Trang	
nói	lý	do	này	này,	nó	phát	sinh	được	hỷ	lạc	cho	nên	được	như	vậy.	
Đề	mục	Tùy	Niệm	Phật	cũng	vậy.	Nên	mình	cố	gắng	học	nhiều	thì	
mình	 dễ	 tu	 hơn,	 chứ	 đừng	 có	 chấp	một	 cái,	 rồi	mình	 tu	 cái	 này	
không	được,	mình	sinh	phiền	não,	mình	nên	tu	đổi	qua	cái	khác	nha.	



38 

	Do	năng	lực	thiện	nghiệp	Dục	giới	này	mà	được:		

+(1)Trong	 cuộc	 sống	 hằng	 ngày	 của	 hành	 giả	 thường	
được	an	lạc.	

Tại	vì	mình	có	trạng	thái,	mình	chỉ	nhớ	pháp	thôi,	[nên]	an	
lạc.	Hôm	bữa	nói	niệm	Phật	cũng	vậy	đúng	không	quý	vị?	Không	
biết	quý	vị	 thế	nào	nhưng	bây	giờ	Thiện	Trang	cứ	nghĩ	đến	Đức	
Phật	Thích	Ca	thôi	là	thấy	an	lạc.	Nghĩ	đến	Ngài	mỗi	ngày,	năm	việc	
mỗi	ngày	của	Ngài.	Bây	giờ	mình	nói	theo	thời	gian	của	mình	cho	
dễ,	hôm	bữa	nói	ngược	sắp	xếp	hơi	khó	nhớ.	Ví	dụ	như	đầu	tiên	
trước	thời	gian	nghỉ	ngơi	thì	chư	Thiên	đến,	[Ngài]	giảng	cho	chư	
Thiên	[vào]	ban	đêm;	rồi	Ngài	nghỉ	ngơi	chút;	Ngài	quán	sát	xem	
hôm	nay	ai	có	duyên	để	được	độ,	ai	có	đủ	khả	năng	độ	dù	ở	gần	hay	
ở	xa,	dù	ở	nơi	này	hay	nơi	khác,	ở	thế	giới	này	hay	thế	giới	khác,	
không	phải	chỉ	mỗi	trên	địa	cầu	mà	có	thể	ở	những	cõi	khác	như	
Bắc	Cô	Lô	Châu,	v.v…	[Ngài]	cũng	tới	độ.	Hồi	xưa	mình	tưởng	Bắc	
Cô	Lô	Châu	Phật	không	tới!	Nhưng	quý	vị	coi	trong	kinh,	Bắc	Cô	Lô	
Châu,	Phật	cũng	đến	độ,	không	phải	không	có	đâu.	Còn	tại	sao	rớt	
vào	tám	nạn	trong	đó	có	Bắc	Cô	Lô	Châu.	Tại	vì	khi	Đức	Phật	không	
có	thì	giáo	pháp	không	có	truyền	tại	Bắc	Cô	Lô	Châu,	không	phải	là	
khi	Phật	ra	đời,	Phật	không	đến	Bắc	Cô	Lô	Châu.		

Không	chỉ	Bắc	Cô	Lô	Châu	đâu	mà	Đức	Phật	đi	hết	các	châu	
khác	và	các	hành	tinh	khác	trong	nguyên	Thế	giới	đó.	Trong	một	cõi	
Thế	giới	Ta-Bà	là	Ngài	đi	hết,	Ngài	quan	sát	ở	xa	ở	gần,	v.v…	này	kia	
cho	nên	là	Ngài	độ	hết.	Chư	Thiên	Ngài	cũng	độ,	người	Ngài	cũng	
độ,	thần	nếu	có	duyên	Ngài	cũng	độ.	Quý	vị	thấy	bốn	ông	thần	(đất,	
nước,	lửa,	gió),	Phật	cũng	giúp	cho	mấy	ông	đó	đắc	Tu-đà-hoàn	đó.	
Ở	trong	Kinh	Trường	A	Hàm,	trong	Kinh	Trường	Bộ	có	[nói].	Quý	vị	
thấy	rõ	ràng	Đức	Phật	ra	đời	rất	tuyệt	vời.	Cho	nên	mình	nhớ	được	
điều	đó	là	mình	thấy	tuyệt	vời.		



39 

Rồi	sau	đó	buổi	sáng,	Ngài	đi	khất	thực,	tuỳ	người	ta	thỉnh	
thuyết	pháp	thì	thuyết	pháp,	không	thì	quy	y,	trả	lời	câu	hỏi,	v.v…	
ai	muốn	gì	[thì	Ngài	đáp	ứng	đó]	xong	rồi	đi	về.	Buổi	chiều	về	lại	
thuyết	pháp	cho	chư	Tăng,	tối	giảng	Giới	luật,	v.v…	đêm	đến	[lại]	
chư	Thiên.	Cứ	vòng	một	ngày	như	vậy.	Đức	Phật	luôn	luôn	làm	như	
vậy	trong	suốt	45	năm	hay	49	năm,	bây	giờ	theo	kinh	Nguyên	thuỷ	
là	45	năm.	Suốt	thời	gian	đó	[Ngài	 làm]	như	vậy.	[Mình	biết	như	
thế]	mình	mới	cảm	được	ân	đức	của	Thế	Tôn.	Hoặc	mình	mới	thấy	
Ngài	tu	qua	20	a-tăng-kỳ,	trong	đó	16	a-tăng-kỳ	mới	được	thọ	ký	
bất	thoái	chuyển.	Và	từ	đó	suốt	bốn	a-tăng-kỳ	cuối	cùng	(hay	ba	a-
tăng-kỳ	 cuối	 cùng),	Ngài	 gặp	được	24	Đức	Phật	 thôi,	 thọ	ký	 cho	
Ngài,	mới	không	còn	thoái	xuống	làm	Thanh	văn,	Duyên	giác	nữa.	
Còn	 tu	 lần	 trước	vẫn	còn	 thoái	 chuyển	xuống	Thanh	văn,	Duyên	
giác.	Kinh	Đại	thừa	sau	này	gọi	là	Sơ	trụ	Bồ-tát	đó,	Sơ	trụ	Bồ-tát	là	
tâm	Bồ-đề	không	thoái	chuyển	nữa.	Còn	nếu	nói	đơn	giản	là	tu	đến	
cỡ	đó,	thấy	mệt	mỏi	như	vậy,	và	bao	nhiêu	người	không	làm	được.	

	Hôm	bữa	Thiện	Trang	kể	câu	chuyện	về	tiền	thân	ngài	A	Nan	
tu	100.000	đại	kiếp	rồi,	lỡ	đời	đó	làm	con	ông	thợ	rèn	ở	trong	thành	
đó,	bị	bạn	bè	xấu	[dụ	dỗ]	mà	đi	tà	dâm	với	những	người	phụ	nữ	
khác	(vợ	người	ta)	rồi	đời	sau	đọa	Địa	ngục.	Sau	khi	ra	khỏi	Địa	
ngục	phải	mất	bảy	đời	nữa	mới	trở	lại	được	thân	nam.	Mình	thấy	
tiền	thân	ngài	A	Nan	tu	đến	100.000	đại	kiếp	rồi	mà	còn	vậy.	Cho	
nên	để	thành	một	vị	Thị	giả	tuyệt	vời	như	vậy	phải	tu	hơn	100.000	
đại	kiếp.		

Mình	tu	nổi	không?	Nếu	không	nổi	thì	thôi.	Đức	Phật	không	
có	chê	trách	quý	vị	không	phát	tâm	Bồ-đề	vô	thượng	đâu.	Chỉ	kinh	
Đại	thừa	thì	chê	trách	chứ	kinh	Nguyên	thuỷ	đâu	có	chê	trách.	Kinh	
Nguyên	thuỷ	rất	là	tuyệt	vời,	Đức	Phật	thấy	ai	có	căn	nào,	làm	mức	
đó.	Bởi	vì	sao?	Làm	không	nổi	đâu,	lâu	lâu	mới	có	Đức	Phật	ra	đời,	
[mới]	có	người	phát	tâm	Bồ-đề	vô	thượng	mà	trụ	được	thôi.	[Chúng	
sanh]	nó	cũng	bắt	chước	phát	tâm	vậy	thôi.	Nó	nói	con	phát	tâm	vậy	



40 

nhưng	Đức	Phật	không	 thọ	ký	vì	biết,	quan	sát	sau	này	nó	 thoái	
chuyển	mất	rồi.	Phát	tâm	được	thành	một	vị	giống	như	ngài	A	Nan	
đã	khó	rồi.	Phát	tâm	thành	một	vị	như	ngài	Mục	Kiền	Liên,	ngài	Xá	
Lợi	Phất,	những	ngài	đó	cũng	tu	quá	trời.	Trong	Chú	giải	nói	hai	
ngài	đó	tu	1	a-tăng-kỳ	thêm	100.000	đại	kiếp.	Mình	tu	có	nổi	đâu.	

Thôi	bây	giờ	mình	tu	nhanh	nhanh	3	đời	thôi,	ai	mà	may	mắn	
nhất	tu	3	đời	là	thoát	sanh	tử.	Đời	thứ	nhất	gọi	là	trồng	căn	lành,	
đời	thứ	hai	gọi	là	gặp	một	duyên	thù	thắng	người	ta	thuyết	pháp	
cho	mình	đắc	Tu-đà-hoàn,	đời	thứ	ba	đắc	A-la-hán.	Xong!	Không	thể	
nào	mà	đời	thứ	hai	đắc	A-la-hán	được,	chưa.	Giống	như	câu	chuyện	
hôm	bữa:	Gia	đình	[có]	15,	16	người.	Đời	thứ	nhất	họ	trồng	căn	lành	
thời	Đức	Phật	Ca	Diếp.	Họ	giúp	xây	dựng	tháp	miếu	thờ	xá	lợi	Phật	
Ca	Diếp.	Đó	là	đời	trồng	căn	lành,	rồi	họ	sanh	về	chư	Thiên,	v.v…	
vòng	vòng.	Đời	thứ	hai	họ	gặp	Đức	Phật	Thích	Ca	là	họ	đắc	Tu-đà-
hoàn.	Còn	cô	kia	ghê	hơn	nữa,	chưa	gặp	Đức	Phật	Thích	Ca	đã	tự	
đắc	Tu-đà-hoàn	(chắc	thiện	căn	lớn	hơn).	Quý	vị	thấy	rõ	ràng	là	căn	
lành	chỉ	tới	đó,	còn	nếu	căn	lành	sâu	vô	gặp	Phật	đắc	luôn	A-la-hán.	
Cho	nên	tuỳ	căn	lành.	Mình	thấy	[đắc]	Tu-đà-hoàn	cũng	sướng	rồi	
đúng	không?	[Đắc]	Tu-đà-hoàn	có	nhiều	vấn	đề	đỡ	rồi,	cho	nên	ráng	
tu.	

+(2)Tránh	khỏi	điều	rủi	ro	tai	hại	một	cách	phi	thường.	

Nếu	mình	nói	[đơn	giản]	điều	này	do	sự	che	chở.	Còn	[nói	
cách	khác]	là	do	mình	tu	niệm	thì	có	phước,	khi	tâm	mình	thiện	lành	
thì	cơ	hội	cho	những	quả	thiện	trổ,	cho	nên	tránh	được	quả	[xấu].	

+(3)Phần	đông	mọi	người	kính	mến:	Được	nhiều	người	
kính	mến.	

+(4)Chư	thiên	cũng	kính	yêu	và	hộ	trì	hành	giả.		

Cho	nên	tu	mấy	đề	mục	niệm	Phật,	niệm	Pháp,	niệm	Tăng	là	
thích	được	hộ	trì.	Hôm	qua	có	người	hỏi:	“Thưa	thầy	con	thích	niệm	



41 

mười	Ân	Đức	Phật,	v.v…	được	gia	trì	nhiều.	Con	tu	được	không?”	Quý	
vị	tu	cũng	được	nhưng	quý	vị	nghĩ	coi	Đức	Phật	nói	con	đường	tu	
Tứ	niệm	xứ	là	con	đường	rốt	ráo	đến	Niết-bàn.	Quý	vị	ham	mấy	cái	
này	thì	quý	vị	tu	lâu	hơn.	Cho	nên	muốn	giải	thoát	nhanh	thì	phải	
tu	Tứ	niệm	xứ.	Bây	giờ	mình	tu	nhiều	thứ,	lúc	thì	tu	cái	này,	lúc	tu	
cái	kia,	đề	mục	này	ngán	rồi	mình	đổi	qua	đề	mục	khác,	đâu	có	chấp	
trước	gì	đâu.	

*Quả	báo	ở	đời	vị	lai:	

Thiện	nghiệp	Dục	giới	được	tạo	do	tiến	hành	thiền	định	
này	(tu	đề	mục	này),	có	phần	vững	chắc	hơn	thiện	nghiệp	Dục	
giới	được	tạo	do	bố	thí	và	giữ	giới.	(Nhớ!	Điều	này	là	trong	Luận	
Thanh	Tịnh	Đạo	nói	 rằng	 thiện	nghiệp	do	mình	 tu	đề	mục	niệm	
Pháp	thì	lại	vững	chắc	hơn	thiện	nghiệp	được	tạo	bởi	bố	thí	và	giữ	
giới.	Phước	nhiều	hơn,	vững	chắc	hơn).	Cho	nên	quả	báo	được:	

+(1)Tâm	trở	nên	trong	sạch.	Điều	này	rõ	ràng,	mình	niệm	
pháp	là	mình	sẽ	nhớ	pháp,	tâm	tốt	hơn	là	bố	thí	và	giữ	giới.	

+(2)Không	bị	tham	sân	si	chi	phối.	Mình	đang	hỷ	lạc	không	
có	tham,	không	có	sân.	

+(3)Thân	tâm	an	lạc,	dễ	sanh	định.	[Mình]	đang	vui	mà.	

+(4)Khi	 lâm	 chung	 không	 sợ	 hãi.	 Giống	 như	 bà	 tín	 nữ	
Visākhā,	bà	tu	điều	này	bà	chứng	Tu-đà-hoàn	rồi,	nên	bà	có	gì	đâu	
[mà	sợ].	Tất	nhiên	là	không	sợ	hãi.	

+(5)Sau	khi	chết,	có	thể	sanh	vào	cõi	lành.	Sau	khi	chết	
tuỳ	nghiệp	nữa	nhưng	mà	có	khả	năng	sanh	vào	cõi	lành.	

(Theo	Luận	Thanh	Tịnh	Đạo)	

Điều	 này	 có	 những	 câu	 chuyện:	 Câu	 chuyện	 bà	 tín	 nữ	
Visākhā,	ở	trong	Chú	giải	có	[câu	chuyện]	một	vị	Tỳ-kheo	chuyên	tu	



42 

đề	mục	này	(chuyên	tu	đề	mục	niệm	Pháp).	Vị	đó	sống	độc	cư,	sau	
khi	chết	(mạng	chung),	Đức	Phật	xác	nhận	rằng	vị	đó	là	Tuỳ	pháp	
hành,	coi	như	cũng	thành	quả	Dự	lưu	rồi.	Đó	là	câu	chuyện	trong	bộ	
Chú	giải	chứ	không	có	trong	kinh.		

Cho	nên	tu	niệm	Pháp	này	mang	lại	được	rất	nhiều	lợi	ích.	Vị	
Tỳ-kheo	đó	chuyên	ẩn	tu	trong	rừng,	không	học	nhiều	gì	hết.	Mỗi	
ngày	chỉ	chuyên	niệm	sáu	Ân	đức	của	Pháp,	không	có	tu	gì.	Cho	nên	
tu	chỉ	có	được	như	vậy	đó.	Vị	đó	lúc	bị	bệnh	nặng,	thân	thì	đau	mà	
tâm	không	sợ	hãi.	Giống	như	Đức	Phật	nói	có	bốn	hạng	người:	Có	
hạng	người	thân	đau	mà	tâm	cũng	đau;	Có	hạng	người	thân	đau	mà	
tâm	không	đau;	Có	hạng	người	 thân	không	đau	mà	 tâm	đau;	Có	
hạng	người	thân	và	tâm	đều	[không]	đau.	Chúng	ta	là	hạng	người	
nào	trong	bốn	hạng	người	đó?	Nhớ	làm	sao	làm	hạng	[người]	một	
là	 thân	đau	nhưng	 tâm	không	đau,	 còn	không	 làm	 [hạng	người]	
thân	không	đau	tâm	không	đau.	Chứ	đừng	để	tâm	đau	nha!	

	Vị	Tỳ-kheo	đó	bị	bệnh	nặng	như	vậy,	cả	đời	ẩn	tu	trong	rừng,	
không	thèm	học	pháp	mà	chỉ	có	 tu	chuyên	niệm	sáu	Ân	đức	của	
Pháp	thôi.	Khi	mà	bệnh	cũng	tiếp	tục	niệm	Ân	đức	của	Pháp	với	tâm	
hoan	hỉ	không	gián	đoạn	cho	đến	hơi	thở	cuối	cùng.	Sau	khi	mạng	
chung,	vị	ấy	sanh	lên	cõi	trời	Tứ	Thiên	Vương.	Chư	Tăng	đem	việc	
đó	kể	với	Đức	Phật,	Ngài	mới	dạy	rằng:	“Vị	Tỳ-kheo	này	tâm	lúc	nào	
cũng	an	trú	trong	pháp	(niệm	Pháp)	cho	nên	vị	ấy	ra	đi	vào	chỗ	lành”.	
Ai	mà	an	trú	trong	pháp	thì	đi	đến	chỗ	lành,	vị	ấy	đạt	được	Thiện	
thú	(sanh	lên	cõi	Trời).	Và	tâm	hướng	về	pháp,	Đức	Phật	xác	chứng	
người	đó	là	Tuỳ	pháp	hành.	Câu	chuyện	như	vậy	ở	trong	bộ	Chú	
giải,	không	phải	trong	Chánh	kinh.	Nhưng	có	nhiều	Chú	giải	cũng	có	
thể	coi	là	kinh,	bởi	vì	những	câu	chuyện	đó	xảy	ra	thời	Đức	Phật	
nhưng	không	được	ghi	trong	kinh,	không	được	kết	tập	mà	kết	tập	
bên	ngoài.	Cho	nên	mình	cũng	có	thể	tin	tưởng	một	phần	nào.	



43 

Hôm	nay	có	lẽ	chúng	ta	dừng	ở	đây.	Mục	tiêu	bộ	này	Thiện	
Trang	chia	sẻ	giảng	ít	ít	thôi,	không	giảng	dài	như	các	bộ	kia	để	quý	
vị	nghe	cho	vừa.	Bây	giờ	giảng	vừa	phải	để	quý	vị	nghe	còn	nhớ,	
nhiều	quá	quý	vị	nghe	cũng	không	có	nhớ	đâu.	Nên	giảng	ít	thôi,	
một	tiếng	mấy	đến	hai	tiếng	là	được.	

Hôm	nay	chúng	ta	tạm	dừng	tại	đây,	hẹn	quý	vị	hôm	khác.	

Mời	quý	vị	chúng	ta	vào	hồi	hướng!	

“Nguyện	đem	công	đức	này	

Hướng	về	khắp	tất	cả	

Đệ	tử	cùng	chúng	sanh	

Đều	sớm	thành	Phật	đạo”.	


