
 
 

1 

Câu	Xá	Luận	Và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận	

Bài	61	

Giảng	giải:	Thầy	Thích	Thiện	Trang	
Giảng	ngày:	22.10.	2025	

Phát	trực	tiếp	trên	Kênh	YouTube	Thích	Thiện	Trang	
https://www.youtube.com/watch?v=FrgWOnGgE10 
mạng	xã	hội	Facebook,	Fanpage	Thích	Thiện	Trang:	
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang 

		

Nam	Mô	Bổn	Sư	Thích	Ca	Mâu	Ni	Phật!	

Kính	chào	toàn	thể	quý	vị	đồng	tu!	Hôm	nay	là	thứ	Tư,	sau	một	tuần	chúng	
ta	nghỉ	thì	hôm	nay	chúng	ta	trở	lại	với	chuyên	đề	Câu	Xá	Luận	và	Tinh	Hoa	
Kinh	Luận,	bài	61.	Vẫn	như	 thường	 lệ,	 phần	đầu	 tiên	 chúng	 ta	 sẽ	 giới	 thiệu	
những	câu	chuyện,	hay	 là	những	vấn	đề	căn	bản	 trong	đời	 sống.	Rồi	 sau	đó	
chúng	ta	sẽ	đi	vào	phần	tu	hành	để	giải	thoát.	Phần	cuối	thì	chúng	ta	sẽ	học	về	
phần	Vi	Diệu	Pháp,	đó	là	chương	trình	mà	chúng	ta	đang	học	ở	đây.	Phần	Luận	
Câu	Xá,	Thiện	Trang	coi	kỹ	rồi,	Thiện	Trang	nghĩ	là	chỉ	chia	sẻ	cho	quý	vị	những	
phần	quan	trọng	thôi.	Ví	dụ	như	Phẩm	Hiền	Thánh	với	Phẩm	Tùy	Miên	thôi,	còn	
những	phần	khác	chúng	ta	thấy	học	trong	Kinh	tạng	đủ	rồi,	cho	nên	cũng	không	
cần	thiết	lắm.	Về	sau	chúng	ta	sẽ	giảng	ngắn	bộ	này	lại,	tức	là	chúng	ta	sẽ	giảng	
ít	lại,	không	giảng	dài	quá	nữa,	dài	quá	thì	quý	vị	sẽ	nghe	không	nổi. 

Đầu	tiên,	chúng	ta	sẽ	vào	bài	hôm	nay,	mở	đầu	bằng	câu	chuyện.	Mời	quý	
vị	theo	dõi:	

	

Câu	Chuyện	Nhân	Quả	Trả	Vay	500	Đời	Từ	Oán	Thù	Nhỏ	Là	Sở	Thích	Ăn	
Trứng	Gà	

https://www.youtube.com/watch?v=FrgWOnGgE10
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang


 
 

2 

(Trích	từ	Chú	Giải	Kinh	Pháp	Cú)	

Pháp	Cú	nầy	được	Đức	Thế	Tôn	thuyết	ra	khi	Ngài	ngự	tại	Tịnh	xá	
Jetavana,	đề	cập	đến	thiếu	nữ	ăn	trứng	gà.	(Câu	chuyện	này	liên	quan	đến	
ăn	trứng	gà.	Có	nhiều	đồng	tu,	có	nhiều	người	thích	ăn	trứng	gà	thì	hãy	cẩn	thận,	
vì	như	câu	chuyện	này). 

Tương	truyền	rằng:	Ở	làng	Paṇḍura	gần	thành	Sāvatthī	có	một	ngư	
dân.	Trên	đường	đến	thành	Sāvatthī	(thành	Xá	Vệ)	(Thiện	Trang	sẽ	đọc	theo	
kiểu	tiếng	Anh,	không	đọc	theo	kiểu	[tiếng]	Pali	đúng	nghĩa	thì	quý	vị	sẽ	rối.	
Quý	vị	nghe	trong	kinh	thì	người	ta	toàn	đọc	kiểu	như	mình,	thì	dễ	quen	hơn.	
Chứ	Thiện	Trang	đọc	kiểu	Pali	thì	quý	vị	nghe	trong	Diệu	Pháp	Âm	người	ta	đọc	
không	giống).	Ông	nhặt	được	trứng	rùa	ở	gần	bờ	sông	Aciravatī,	ông	cho	
con	gái	một	trứng	ăn,	còn	mình	ăn	một	trứng.	Từ	đó	nàng	con	gái	ấy	chỉ	
thích	ăn	trứng	rùa. 

Một	hôm	mẹ	nàng	nhặt	được	trứng	gà,	cho	nàng.	Bấy	giờ	nàng	chỉ	
thích	ăn	trứng	gà	do	hợp	với	khẩu	dục	của	mình.	Cứ	mỗi	lần	gà	đẻ	là	nàng	
đến	lấy	trứng,	gà	mẹ	bị	nàng	bức	hiếp	lấy	trứng	nên	cột	oan	trái:	“Nếu	sau	
khi	chết	ta	sanh	làm	Dạ-xoa	thì	ta	sẽ	ăn	thịt	con	nó”.	

Một	thói	quen	của	một	người	rất	là	bình	thường.	Đầu	tiên	người	cha	cho	
một	quả	trứng	rùa,	 thì	cô	này	thích	ăn	trứng	rùa.	Nhưng	sau	này	mẹ	cổ	cho	
trứng	gà,	không	phải	trứng	rùa	nữa,	thì	cổ	lại	thích	ăn	trứng	gà.	Và	cứ	thế	con	
gà	đẻ	bao	nhiêu	là	cô	nàng	ăn	hết.	Áp	bức	con	gà	như	vậy,	nên	quý	vị	thấy	cuối	
cùng	nó	phát	ra	oán	thù,	nói	là:	‘Nếu	sau	khi	chết	thì	ta	sẽ	sanh	làm	Dạ-xoa,	thì	
sẽ	ăn	thịt	con	nó’.	[Con	gà]	nguyện	như	vậy.	Quý	vị	thấy	không?	Có	nhiều	khi	
trong	cuộc	đời	mình	tưởng	là	không	có	gì,	nhưng	thật	ra	rất	nguy	hiểm,	chúng	
sanh	cũng	có	oán	thù. 

Gà	mẹ	chết	đi	sanh	làm	con	mèo	ở	trong	nhà	ấy.	Cả	thiếu	nữ	cũng	
mệnh	chung	và	sanh	làm	con	gà	mái	trong	nhà	đó.	Gà	mái	đẻ	ba	lần	đều	bị	
mèo	cái	ăn	hết.	Gà	mái	nguyện:	“Nó	ăn	trứng	của	ta	ba	lần,	lần	nầy	định	ăn	
luôn	ta,	ta	chết	đi	sẽ	ăn	thịt	con	nó”.	



 
 

3 

Quý	 vị	 thấy	 chúng	 sanh	 trong	 luân	 hồi	 rất	 là	 đáng	 thương,	 cô	 đó	 do	
nghiệp	ăn	trứng	gà	nên	sau	khi	chết,	kiếp	sau	đọa	làm	gà	mái	để	đẻ	trứng,	còn	
con	gà	mái	thì	lại	sanh	làm	con	mèo.	Nó	chưa	đủ	phước	làm	người.	Con	mèo	lại	
ăn	trứng	của	con	gà	mái,	như	vậy	nó	đòi	lại	nợ	xưa.	Rồi	sau	ba	lần	như	vậy,	nó	
ăn	luôn	con	gà	mái.	Con	gà	mái	chết	thì	lại	phát	nguyện	trả	thù,	nó	sẽ	ăn	thịt	lại.	
Quý	vị	thấy,	trong	vòng	luân	hồi	sinh	tử	là	cứ	oan	oan	tương	báo.	Từ	nhân	đầu	
tiên	là	không	có	nợ	nần	gì	hết,	tức	là	đầu	tiên	thì	không	nợ,	nhưng	tự	nhiên	bắt	
đầu	gây	nợ,	thành	ra	nợ	tiếp. 

Gà	mái	chết	sanh	làm	con	cọp	cái.	Mèo	chết	sanh	làm	nai	cái,	khi	nai	
đẻ	con	ra	bao	nhiêu	đều	bị	cọp	ăn	hết.	Hai	con	thú	nầy	oan	trái	lẫn	nhau,	
sanh	khổ	suốt	500	kiếp	(500	kiếp	có	thể	nói	500	đời). 

	 Tức	là	cứ	quay	qua	quay	lại,	quý	vị	thấy	con	gà	mái	sau	khi	chết	thì	lại	làm	
con	cọp,	con	mèo	chết	thì	lại	làm	con	nai,	theo	thời	gian	thì	cũng	tiến	lên.	Nhưng	
con	cọp	lại	ăn	con	nai,	và	2	con	thú	này	oan	trái	lẫn	nhau,	sanh	khổ	suốt	500	
kiếp.	(500	kiếp	hay	500	đời,	không	biết,	ở	đây	ngôn	ngữ	Pali,	 thường	là	500	
đời).	Chúng	ta	xem	tiếp	tục	thế	nào? 

Cuối	cùng	một	người	sinh	làm	nữ	Dạ-xoa,	người	kia	sanh	làm	con	
gái	Trưởng	giả	trong	thành	Sāvatthī.	Phần	nầy	đã	có	ghi	trong	bài	kệ:	“Na	
hi	verena	verāni	-	Hận	thù	được	chấm	dứt	nhờ	không	hận	thù”.	

Câu	chuyện	này	cũng	rất	nổi	tiếng,	cuối	cùng	một	người	làm	nữ	Dạ-xoa,	
[còn]	người	kia	sanh	làm	con	gái	[Trưởng	giả].	Nữ	Dạ-xoa	này	lại	tiếp	tục	muốn	
hại	cô	con	gái	của	vị	Trưởng	giả.	Lúc	đó	nhân	duyên	tới,	cô	ta	chạy	tới	gặp	đức	
Phật.	Đức	Phật	mới	giải	cho	mối	oán	thù	này,	và	Ngài	thuyết	pháp	để	cho	hai	
người	này	không	còn	oán	thù	nhau	nữa. 

Rồi	Ngài	thuyết	lên	kệ	ngôn	(Pháp	Cú	câu	291):	

“Gieo	khổ	đau	cho	người,	

Mong	cầu	lạc	cho	mình,	

Bị	hận	thù	buộc	ràng	



 
 

4 

Không	sao	thoát	hận	thù”.	

Dứt	thời	Pháp,	nữ	Dạ-xoa	quy	y	Tam	Bảo,	thọ	trì	Ngũ	giới,	tâm	an	lạc.	
Còn	thiếu	nữ	cũng	chứng	quả	Dự	lưu.	Pháp	thoại	mang	lại	lợi	ích	cho	hội	
chúng.	

(Trích	từ	XXI.	Phẩm	Tạp	Lục	–	Chú	Giải	Kinh	Pháp	Cú). 

Kết	cục	cuối	cùng,	nếu	không	gặp	Phật	thì	cũng	khổ	đúng	không	quý	vị?	
May	quá	gặp	Phật	thì	nữ	Dạ-xoa	cũng	quy	y	Tam	Bảo,	thọ	trì	Ngũ	giới.	Như	vậy	
quỷ	cũng	có	thể	thọ	trì	Tam	quy	Ngũ	giới.	Còn	người	thiếu	nữ	thì	cơ	hội	tốt	hơn,	
vì	làm	người	nên	chứng	được	quả	Dự	lưu.	Còn	đối	với	con	quỷ	Dạ-xoa	trong	cõi	
đó,	chắc	là	do	cõi	Thần	đầu	thai	với	tâm	khổ,	vào	cõi	khổ	thì	không	thể	chứng	
quả	được.	Gọi	là	không	đầu	thai	bằng	tâm	Tam	nhân,	cho	nên	là	khổ,	như	vậy	
không	chứng	quả.	Còn	cô	gái	thì	chứng	quả	được	rồi. 

Qua	câu	chuyện	này	chúng	ta	thấy,	từ	một	nhân	nhỏ,	mới	đầu	người	ta	
cũng	không	có	cố	ý,	mà	gây	oán	thù	chỉ	vì	thói	quen	ăn	uống	thôi,	vì	ham	ăn	
trứng	gà	mà	thành	ra	oán	thù	vậy	đó.	Cho	nên	ai	nói	ăn	trứng	tốt	[thì]	cẩn	thận	
nha,	ăn	trứng	kiểu	đó	 là	không	tốt.	Như	vậy	[qua]	câu	chuyện	chúng	ta	thấy	
nhân	quả,	nếu	ở	trong	vòng	luân	hồi	mà	không	gặp	Phật	pháp	thì	rất	khó	thoát	
ra.	Và	như	vậy	cứ	như	thế	đi	hoài	trong	vòng	luân	hồi.	

 

Bây	giờ,	chúng	ta	vào	phần	tiếp	theo:	

Đức	Phật	Dạy	Nghĩa	Vụ	Của	Con	Đối	Với	Cha	Mẹ	Và	Nghĩa	Vụ	Của	
Cha	Mẹ	Đối	Với	Con	

(Theo	Kinh	Trường	Bộ)	

Này	Gia	chủ	tử,	có	bốn	trường	hợp,	người	con	phải	phụng	dưỡng	
cha	mẹ	như	phương	Ðông:	"(1)Ðược	nuôi	dưỡng,	tôi	sẽ	nuôi	dưỡng	lại	
cha	mẹ;	(2)tôi	sẽ	làm	bổn	phận	đối	với	cha	mẹ;	(3)tôi	sẽ	gìn	giữ	gia	đình	
và	truyền	thống;	(4)tôi	bảo	vệ	tài	sản	thừa	tự;	(5)tôi	sẽ	làm	tang	lễ	khi	cha	
mẹ	qua	đời".	 



 
 

5 

Ở	đây	Đức	Phật	dạy	5	trường	hợp	để	người	con	phụng	dưỡng	cha	mẹ: 

(1)	“Ðược	nuôi	dưỡng,	tôi	sẽ	nuôi	dưỡng	lại	cha	mẹ”.	Tức	là	nếu	mình	có	
cơ	hội	thì	mình	sẽ	nuôi	dưỡng	cha	mẹ.	Như	trường	hợp	không	có	cơ	hội	thì	thôi,	
nhưng	nếu	mình	được	cơ	hội	thì	mình	cố	gắng	làm. 

(2)	“Tôi	sẽ	làm	bổn	phận	đối	với	cha	mẹ”.	Tức	là	mình	sẽ	đối	xử	tốt	và	
làm	bổn	phận	với	cha	mẹ. 

(3)	“Tôi	sẽ	gìn	giữ	gia	đình	và	truyền	thống”.	Điều	này	Đức	Phật	cũng	dạy	
rất	đầy	đủ. 

(4)	“Tôi	bảo	vệ	tài	sản	thừa	tự”.	Tức	là	mình	sẽ	bảo	vệ	tài	sản	của	cha	mẹ	
để	lại. 

Có	một	câu	chuyện,	để	Thiện	Trang	kể	cho	quý	vị	nghe.	Trong	Kinh	Tiểu	
Bộ,	Thiện	Trang	nhớ	có	một	câu	chuyện	như	 thế	này:	Có	hai	ông	bà	đó	 làm	
Trưởng	giả	giàu	có	lắm,	tiền	quá	trời,	có	đứa	con	trai,	nghĩ	rằng	chắc	không	cần	
thiết	lắm,	không	cần	phải	dạy	cho	nó	nghề	nghiệp	gì	đâu.	Bởi	vì	với	số	tiền	nhiều	
như	vậy,	thì	nó	cũng	không	thể	nào	xài	hết	được.	Cho	nên	từ	đó	cứ	thoải	mái,	
khỏi	cho	nó	học	hành	nghề	nghiệp	gì	hết.	Sau	khi	hai	ông	bà	qua	đời	thì	người	
[con]	không	có	nghề	nghiệp	gì,	cho	nên	xài	hoài	một	hồi	thì	cũng	hết	tài	sản.	Hết	
tài	sản	thì	đi	ăn	xin.	Đi	ăn	xin	rồi	cuối	cùng	sanh	ra	trộm	cướp	(trộm	cắp),	cuối	
cùng	bị	người	ta	bắt,	quan	bắt	rồi	xử	tử	hình.	 

Lúc	sắp	xử	tử	hình	thì	có	cô	bạn	hồi	xưa,	thấy	hoàn	cảnh	như	vậy	thấy	tội	
quá,	nên	mới	đưa	cho	anh	chàng	này	một	bữa	cơm.	Anh	chàng	này	lúc	đang	ăn	
thì	thấy	ngài	Mục	Kiền	Liên	đi	qua.	Mặc	dù	đang	trên	xe,	chuẩn	bị	dẫn	ra	pháp	
trường,	nhưng	 thấy	ngài	Mục	Kiền	Liên	 thì	 tự	nhiên	động	 lòng,	 anh	 ta	 cúng	
dường	bữa	cơm	đó	cho	ngài	Mục	Kiền	Liên,	rồi	mới	chấp	nhận	án	tử	hình,	sau	
đó	anh	ta	chết.	Nhờ	cúng	một	bữa	cơm	đó	thôi	mà	anh	ta	[được]	sanh	lên	cõi	
trời	Tam	Thập	Tam	(tức	là	trời	Đao	Lợi).	 

Quý	vị	thấy,	nếu	không	biết	cách	dạy	dỗ	con	cái	thì	cũng	không	tốt.	Phải	
dạy	cho	con	có	nghề	nghiệp.	Ở	đây	cũng	vậy,	phải	biết	giữ	gìn	tài	sản	của	cha	
mẹ. 



 
 

6 

(5)	“Tôi	sẽ	làm	tang	lễ	khi	cha	mẹ	qua	đời".	Quý	vị	thấy	không	ạ?	Ngay	
trong	kinh,	Đức	Phật	đã	dạy	đầy	đủ	hết	rồi. 

Này	Gia	 chủ	 tử,	 được	 con	phụng	dưỡng	như	phương	Ðông,	 theo	
năm	cách	như	vậy,	cha	mẹ	có	lòng	thương	tưởng	đến	con	theo	năm	cách:	
(1)Ngăn	chận	con	làm	điều	ác	(quý	vị	thấy	không	ạ?	Đức	Phật	dạy	là	cha	mẹ	
ngăn	chặn	con	làm	điều	ác,	không	phải	để	nó	làm	điều	ác	thoải	mái);	(2)khuyến	
khích	con	làm	điều	thiện	(phải	khuyến	khích	con	mình	làm	điều	thiện);	(3)	
dạy	con	nghề	nghiệp	(phải	dạy	con	nghề	nghiệp,	chứ	không	phải	không	dạy	
cho	con	nghề	nghiệp);	(4)cưới	vợ	xứng	đáng	cho	con	(phải	cưới	vợ	xứng	đáng	
cho	con,	chứ	không	để	nó	cưới	vợ	mà	tệ	quá	thì	cũng	không	được,	nên	cũng	phải	
ráng	chọn	vợ	cho	nó);	(5)đúng	thời	trao	của	thừa	tự	cho	con	(tuỳ	thời	phải	
biết	trao	tài	sản	cho	con.	Phải	trao	đúng	lúc,	chứ	không	trao	đúng	lúc	rồi	cuối	
cùng	nó	không	dùng	được,	hoặc	là	nó	không	phát	huy	được.	Hay	là	[trao]	không	
đúng	lúc,	[mà]	nó	nghèo	quá	đến	lúc	nó	cần	thì	không	có.	Hoặc	là	bị	giành	giật	
gì	đó	v.v…	đủ	các	kiểu.	Đó	là	không	có	trao	tài	sản	đúng	lúc,	nên	cha	mẹ	cũng	
phải	có	trí	tuệ). 

Quý	vị	thấy	hay	không	ạ?	Ở	trong	kinh	Đức	Phật	dạy	hết	rồi,	Đức	Phật	dạy	
tất	cả	đều	có.	Và	những	điều	Đức	Phật	dạy	rất	là	tuyệt	vời,	tức	là	dạy	không	bao	
giờ	thiếu	khuyết.	Còn	những	người	đời	sau,	người	ta	dạy	sẽ	có	thiếu	khuyết,	tức	
là	dạy	thì	[bị]	hụt	điều	này,	rồi	lần	sau	phải	bổ	sung,	hoặc	có	phát	sinh	vấn	đề	
rồi	nói	ngược	lại.	Còn	Đức	Phật	không	bao	giờ	như	vậy.	Quý	vị	thấy,	với	trí	tuệ	
của	Đức	Phật,	mình	cứ	học	làm	sao	đúng	theo	lời	của	Phật	dạy	là	viên	mãn.	Thời	
nào	cũng	viên	mãn,	thời	xưa	cũng	được,	thời	nay	cũng	được.	Bởi	vì	Pháp	của	
Phật	là	thiết	thực	trong	hiện	tại	và	không	bị	hạn	chế	bởi	thời	gian.	Nhớ	như	vậy!	
Cho	nên	học	Phật	tuyệt	vời	hơn,	còn	học	người	đời	sau	không	bằng	đâu,	học	Đệ	
Tử	Quy	là	không	bằng	đâu. 

Này	 Gia	 chủ	 tử,	 như	 vậy	 là	 cha	 mẹ	 được	 con	 phụng	 dưỡng	 như	
phương	Ðông	theo	năm	cách	và	cha	mẹ	có	lòng	thương	tưởng	con	theo	
năm	cách.	Như	vậy	phương	Ðông	được	che	chở,	được	trở	thành	an	ổn	và	
thoát	khỏi	các	sự	sợ	hãi.	



 
 

7 

(Trích	từ	31.Kinh	Giáo	Thọ	Thi-Ca-La-Việt	trong	Kinh	Trường	Bộ). 

			 Quý	vị	thấy	không	ạ?	Bài	Kinh	Thi	Ca	La	Việt	trong	Kinh	Trường	Bộ	rất	
quan	trọng.	Thiện	Trang	đã	trích	mấy	lần,	mỗi	lần	là	một	chủ	đề,	nào	là	về	bạn	
bè,	nào	là	về	tài	sản,	hôm	nay	là	nghĩa	vụ	đối	với	cha	mẹ	và	nghĩa	vụ	của	cha	mẹ	
đối	với	con	cái.	Chúng	ta	thấy	rõ	ràng	là	rất	đầy	đủ.	Đó	là	pháp	thế	gian	mà	chúng	
ta	cũng	nên	biết	đúng	không	ạ?	Bộ	này	Thiện	Trang	chia	sẻ	là	gồm	có	pháp	thế	
gian	và	pháp	xuất	thế	gian.	Hai	đề	mục	trên	là	củng	cố	cho	quý	vị	gọi	là	Chánh	
kiến	thế	gian.	Còn	bây	giờ	chúng	ta	phải	củng	cố	Chánh	kiến	xuất	thế	gian.	Tại	
vì	Chánh	kiến	thế	gian	giúp	mình	lên	cõi	Người,	cõi	Trời.	Đó	theo	kinh	Đức	Phật	
nói.	Còn	khi	có	Chánh	kiến	xuất	thế	gian	thì	mình	sẽ	ra	khỏi	sanh	tử	luân	hồi.	
Cho	nên	phải	học	thêm	phần	nữa	đó	là	Chánh	kiến	xuất	thế	gian.	
 

Hôm	nay,	Thiện	Trang	tổng	kết	lại	một	số	cách	để	vào	Sơ	quả	mà	đơn	giản.	
Tức	là	có	rất	nhiều	cách	để	vào	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn,	nhưng	ở	đây	Thiện	Trang	
đưa	ra	vài	cách	đơn	giản.	Chúng	ta	có	5	cách	như	sau. 

Các	cách	đơn	giản	để	vào	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	

1.Bốn	Bất	hoại	
tịnh	(quy	về	1)	

2.Phá	thân	kiến	(Qua	
hiểu	rõ	Ngũ	uẩn)	

3.Kiến	1	đế	trong	Tứ	đế	

4.Từ	Tùy	tín	hành	
vào	

5.Tùy	Pháp	hành	vào	 	

		

1.	Bốn	Bất	hoại	tịnh	(quy	về	1):	Đó	là	niềm	tin	bất	hoại	đối	với	Phật,	niềm	
tin	bất	hoại	đối	với	Pháp,	niềm	tin	bất	hoại	đối	với	Tăng	và	niềm	tin	bất	hoại	đối	
với	Thánh	giới	(tức	là	mình	sẽ	giữ	giới	được).	Đó	là	bốn	niềm	tin.	Bốn	bất	hoại	
tịnh,	thật	ra	Đức	Phật	có	quy	về	một,	tức	là	 ‘những	ai	có	lòng	tịnh	tính	bất	
động	đối	với	Ta	người	ấy	đều	là	bậc	Dự	lưu’,	Đức	Phật	nói	như	vậy.	Tức	là	
mình	chỉ	cần	có	lòng	tịnh	tính	bất	động	đối	với	Phật,	một	bất	hoại	tịnh	thôi	là	



 
 

8 

đủ	rồi,	cho	nên	ráng	học. 

Ở	trong	bài	hôm	bữa	Thiện	Trang	giảng	cho	cho	quý	vị	về	Giới	Học	Người	
Cư	Sĩ	đó,	quý	vị	thấy	là	cần	có	niềm	tin	đối	với	Phật.	Mà	muốn	có	niềm	tin	đối	
với	Phật	thì	không	có	cách	nào	hơn	là	mình	phải	tu,	mình	phải	học	theo	Phật,	
mình	hiểu	Phật.	Đức	Phật	tu	qua	16	a-tăng-kỳ	kiếp	đó	mới	được	thọ	ký	bất	thoái	
chuyển.	Ngài	phải	tu	thêm	4	a-tăng-kỳ,	trải	qua	và	gặp	24	vị	Phật	thọ	ký.	Mình	
thấy	con	đường	Ngài	tu	khổ	như	vậy,	thì	mình	hiểu	Đức	Phật	như	thế	nào,	hạnh	
tu	của	Ngài	[như]	thế	nào,	từ	đó	niềm	tin	của	mình	mới	bất	động	đối	với	Phật. 

Quý	vị	hiểu	được	như	vậy	thì	quý	vị	mới	thành	quả	Dự	lưu	được	(trở	thành	
Tu-đà-hoàn),	đó	là	con	đường	rất	đơn	giản,	đúng	không	ạ?	Điều	này	không	khó,	
quý	vị	chỉ	cần	nghe	đi	nghe	lại	những	bài	kinh	của	Phật,	chuyện	của	Đức	Phật,	
thì	 dần	dần	niềm	 tin	 của	mình	mới	mạnh.	 Còn	nếu	mình	không	nghe,	mình	
không	biết	Đức	Phật	là	ai,	thì	làm	sao	mình	tin	được	đúng	không	ạ?	Cho	nên	đó	
là	con	đường	thứ	nhất. 

2.	Phá	thân	kiến	(Qua	hiểu	rõ	Ngũ	uẩn):	Phá	thân	kiến,	mặc	dù	nói	là	
dứt	ba	Kiết	sử:	Thân	kiến,	Giới	cấm	thủ	và	Nghi,	là	điều	kiện	để	vào	Sơ	quả	Tu-
đà-hoàn.	Nhưng	nếu	quý	vị	phá	được	Thân	kiến	thì	tự	nhiên	hai	[Kiết	sử]	kia	
quý	 vị	 cũng	 làm	 được.	 Phá	 thân	 kiến	 bằng	 cách	 hiểu	 rõ	Ngũ	 uẩn:	 Sắc,	 Thọ,	
Tưởng,	Hành,	Thức. 

Sắc	là	thân	thể	này,	gồm	Tứ	đại:	Đất,	nước,	lửa,	gió,	cấu	tạo	như	thế	nào?	
Tóm	lại	thân	này	không	phải	là	ta.	Rồi	Thọ	tức	là	Tâm	sở	Thọ,	trong	A	Tỳ	Đàm	
(Vi	Diệu	Pháp)	chúng	ta	đã	học	rồi,	quý	vị	nhớ	rõ	ràng	Thọ	là	cảm	thọ,	là	Tam	
thọ	hay	Ngũ	thọ,	là	thọ	khổ,	thọ	lạc,	thọ	không	khổ	không	lạc.	Nói	ba	thọ	cho	dễ.	
Hiểu	rằng	thọ	đó	không	phải	là	mình,	tách	mình	ra	khỏi	Ngũ	uẩn	đi.	Rồi	Tưởng,	
Hành	và	Thức	thì	chúng	ta	đã	học	rất	kỹ.	Quý	vị	chỉ	cần	nhớ	rõ	mấy	điều	đó,	lúc	
nào	cũng	nghĩ	rằng	nó	không	phải	là	ta.	Những	suy	nghĩ,	những	tư	tưởng,	những	
hành	động	của	ta	v.v…	đều	không	phải	là	ta.	Đừng	nghĩ	là	ta	nữa,	mà	nó	là	do	
duyên	và	chúng	ta	đang	bị	nó	lừa,	nó	không	phải	ta,	nhớ	vậy!	Nhớ	hoài	như	vậy	
thì	dần	dần	sẽ	phá	được	Thân	kiến.	 

Đó	là	cách	thứ	hai,	cách	này	thì	chúng	ta	hãy	học	nhiều,	nghe	nhiều	về	Ngũ	



 
 

9 

uẩn.	Đặc	biệt	nghe	bộ	Vi	Diệu	Pháp,	quý	vị	thấy	Ngũ	uẩn	chia	ra	theo	Vi	Diệu	
Pháp	rất	dễ	đúng	không	ạ?	Gồm	có:	Sắc,	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức.	Sắc	là	gồm	có	
Tứ	đại	với	24	Y	đại	sinh.	Rồi	Thọ	là	Tâm	sở	Thọ,	Tưởng	là	Tâm	sở	Tưởng,	Hành	
là	50	Tâm	sở	còn	lại,	và	Thức	tức	là	sáu	thức,	là	tâm.	Rồi	cuối	cùng	mình	tách	
nó	ra,	nhớ	tách	ra,	đừng	để	đồng	nhất	với	nó,	Phiền	não	không	phải	là	mình.	Vậy	
thôi!	Mình	hiểu	được	tính	chất	là	ta	có	một	tánh	biết	đó,	nói	như	ngôn	ngữ	Đại	
thừa	thì	tánh	biết	đó	là	ta.	Còn	không	thì	khỏi	cần,	mình	chỉ	cần	biết	là	mấy	cái	
đó	không	phải	là	mình. 

3.	Kiến	1	đế	trong	Tứ	đế:	Là	chỉ	cần	thấy	1	đế	trong	Tứ	đế	thôi,	Tứ	đế	
gồm:	Khổ,	Tập,	Diệt,	Đạo.	Khi	quý	vị	thấy	được	một	đế	trong	bốn	đế	là	được.	Ví	
dụ	như	quý	vị	thấy	như	thật	về	Khổ,	đúng	như	thật	nha,	chứ	không	phải	nghe.	
Tức	là	ở	đây	có	ba	trí:	là	Trí	văn,	Trí	tư	và	Trí	tu.	Trí	văn	là	mình	phải	có	nghe	
qua.	Ví	dụ	như	nói	Tám	khổ,	gồm	có:	Khổ	bởi	sanh,	khổ	bởi	già,	khổ	bởi	bệnh,	
khổ	bởi	chết….	Tám	khổ	như	vậy.	Rồi	mình	hiểu	được	những	nỗi	khổ	đó,	nhưng	
[chỉ]	qua	nghe	thôi.	 

Rồi	mình	tư	duy,	tư	duy	khổ	bởi	sanh	là	thế	nào?	Hồi	xưa	sanh	ra	khổ,	thấy	
đứa	con	sanh	ra	[cũng]	khổ,	thấy	người	già	khổ,	mai	mốt	mình	già	cũng	khổ.	Đó	
là	khổ.	Đó	là	Trí	tư.	 

Rồi	Trí	tu	là	gì?	Tu	là	đến	khi	nào	mình	thấy	đúng	như	thật,	tức	là	mình	
thấy:	Ôi,	đúng	là	cuộc	đời	nó	khổ	thiệt	đó.	Tự	nhiên	mình	thấy	vậy	thôi,	thấy	
cảnh	gì	mình	cũng	[nghĩ]	vậy.	Cho	nên	mình	chán	ngán	nó,	mình	biết	để	bước	
ra.	Hoặc	là	thấy	nguyên	nhân	của	khổ	gọi	là	Tập	đế.	Rồi	thấy	con	đường	để	diệt	
khổ	gọi	là	Đạo	đế.	Rồi	thấy	Niết-Bàn	là	Diệt	khổ.	Khi	diệt	được	khổ,	thì	Niết-Bàn	
như	thế	nào?	Chúng	ta	hiểu	được	một	đế	thôi.	Đức	Phật	quy	về	một	đế,	thấy	
được	một	đế	thì	sẽ	thấy	được	bốn	đế,	và	chứng	Tu-đà-hoàn.	Nhớ	nha!	Đó	là	con	
đường	rất	dễ. 

4.Từ	Tùy	tín	hành	vào.	

5.Tùy	Pháp	hành	vào:	Thật	ra	Tùy	tín	hành	thì	không	có	tu	Thiền	quán	
nhiều.	Còn	Tùy	pháp	hành	là	tu	Thiền	quán	hơn	một	chút,	chỉ	có	khác	nhau	chỗ	
đó	thôi.	Cho	nên	ai	mà	lười	tu,	gọi	là	ai	ít	tu	Thiền	thì	đi	Tùy	tín	hành.	Còn	ai	tu	



 
 

10 

Thiền	nhiều	thì	tự	nhiên	đi	vào	Tùy	pháp	hành	thì	cao	hơn	một	chút.	Từ	Tùy	
pháp	hành,	Tùy	tín	hành	này,	Đức	Phật	nói	người	đó	không	thể	chết	mà	không	
chứng	quả	Dự	lưu.	Tức	là	chắc	chắn	là	sẽ	chứng	quả	trước	khi	chết,	hoặc	là	tệ	
lắm	là	đến	lúc	lâm	chung	sẽ	chứng.	 

Cho	nên	[để]	chứng	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	[có	5	cách	đơn	giản	đó].	Mà	điều	
kiện	để	vào	Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	hành	thì	cũng	có	nhiều	cách.	Ở	đây	xin	nhắc	
lại	những	cách	mà	chúng	ta	đi	vào	Tùy	tín	hành,	ở	trong	những	bài	[học	trước]	
chúng	ta	đã	giới	thiệu	rồi. 

Nhắc	Lại	Các	Cách	Để	Vào	Địa	Vị	Tùy	Tín	Hành	

Sao	gọi	là	người	Tùy	tín	hành?	Hoặc	có	một	người	lãnh	thọ	sự	giáo	
giới	của	người	khác,	có	tín	tâm	chí	thiết,	ý	không	nghi	nan;	có	tín	tâm	nơi	
Như	Lai	Chí	Chân,	Đẳng	Chánh	Giác,	Minh	Hạnh	Túc,	Thiện	Thệ,	Thế	Gian	
Giải,	Vô	Thượng	Sĩ,	Điều	Ngự	Trượng	Phu,	Thiên	Nhân	Sư,	Hiệu	Là	Phật	
Thế	Tôn,	cũng	có	tín	nơi	lời	dạy	của	Như	Lai,	cũng	có	tín	nơi	lời	dạy	của	
đồng	phạm	hạnh;	hằng	có	tín	nơi	lời	người	khác,	không	tùy	theo	trí	của	
mình.	Đó	gọi	là	người	trì	tín.	(Có	tín	như	thế	thì	đó	gọi	là	người	Tùy	tín	hành,	
đơn	giản	như	vậy). 

Tùy	tín	hành	là	mình	tin	được	Phật,	mình	tin,	mình	hiểu	được.	Mà	tin	chí	
thiết,	không	có	nghi	ngờ	gì	hết.	Quý	vị	tin	được	Phật,	tin	được	từ	những	lời	dạy	
đúng	pháp,	thì	quý	vị	sẽ	đang	đi	con	đường	là	Tùy	tín	hành.	Nhớ	phải	tin	nha,	
chứ	còn	nếu	mà	tin	kiểu	giữa	chừng,	nghi	nghi	là	không	được.	Phải	tin	vào	Phật	
thì	đó	là	Tùy	tín	hành.	Nếu	ai	tu	khá	hơn,	có	Thiền	quán	nữa	là	thành	Tùy	pháp	
hành. 

Thế	nào	là	Tăng	thượng	Giới	học?	Tỳ-kheo	giới	đầy	đủ,	nhưng	Định	
ít,	Huệ	ít;	đối	với	mỗi	một	phần	giới	vi	tế…	cho	đến	nên	gìn	giữ	giới	học.	
Tỳ-kheo	biết	như	vậy,	thấy	như	vậy,	đoạn	trừ	ba	Kiết	sử,	và	Tham,	Nhuế,	
Si	còn	mỏng,	được	Nhất	chủng	đạo.	Ở	địa	vị	này	nếu	chưa	được	Đẳng	giác	
thì	được	Tư-đà-hàm;	Ở	địa	vị	này	nếu	chưa	được	Đẳng	giác	thì	được	gọi	
là	Gia	gia;	Ở	địa	vị	này	nếu	chưa	được	Đẳng	giác	thì	được	Tu-đà-hoàn;	Ở	
địa	vị	này	nếu	chưa	được	Đẳng	giác	thì	sẽ	được	Tùy	pháp	hành;	Ở	địa	vị	



 
 

11 

này	nếu	chưa	được	Đẳng	giác	thì	sẽ	được	Tùy	tín	hành.	Đó	gọi	 là	Tăng	
thượng	Giới	học.	 

Tức	là	giữ	giới	là	yếu	tố	quan	trọng	để	đi	vào	Tùy	tín	hành,	điều	này	Thiện	
Trang	đã	chia	sẻ	rồi,	Thiện	Trang	chỉ	nói	lại	thôi,	copy	lại	đó.	Nhưng	định	mình	
ít	quá,	huệ	mình	ít	quá,	thì	ai	mà	nói	huệ	mình	hơi	ít,	thì	cũng	đi	được,	ráng	giữ	
giới. 

	Mà	muốn	giữ	giới	thì	Thiện	Trang	bây	giờ	mới	giảng	bộ	gọi	là	Giới	Học	
Người	Cư	Sĩ,	để	mình	bỏ	đi	bao	nhiêu	tri	kiến	sai	lầm.	Tại	vì	lần	trước	Thiện	
Trang	chia	sẻ	là	giảng	theo	Bắc	truyền,	bây	giờ	mình	thấy	có	nhiều	điều	không	
đúng	và	hơi	mê	tín,	cho	nên	phải	giảng	lại.	Bộ	giảng	thứ	Bảy	là	giúp	cho	quý	vị	
củng	cố	điều	đó,	cố	gắng	giảng	để	quý	vị	nắm	được	giới,	giữ	giới	để	đi	vào	con	
đường	này.	Cho	nên	là	tại	sao	bây	giờ	phải	giảng	như	vậy. 

Lại	nữa,	Ma	Ha	Nam!	Thánh	đệ	tử	tin	nơi	ngôn	thuyết	thanh	tịnh	của	
Phật,	tin	nơi	ngôn	thuyết	thanh	của	Pháp,	của	Tăng,...	cho	đến	năm	pháp,	
ít	trí	tuệ,	quán	sát	kỹ	lưỡng,	lãnh	thọ;	đó	là	tín,	tinh	tấn,	niệm,	định,	huệ.	
Đó	gọi	là	Thánh	đệ	tử	không	đọa	vào	đường	dữ,...	cho	đến	Tùy	tín	hành.	 

Có	nghĩa	là	Tùy	tín	hành	rồi	thì	ok,	quý	vị	chắc	chắn	sẽ	chứng	được	Sơ	quả	
Tu-đà-hoàn	trước	khi	chết.	Tệ	nhất	là	trước	khi	chết,	còn	không	thì	chứng	sớm	
hơn. 

Rồi	nếu	 cách	này	không	được	nữa	 thì	 có	 cách	này	dễ	nữa.	Theo	Thiện	
Trang	là	thấy	cách	này	dễ	hơn	nữa: 

-	Này	các	Tỷ-kheo,	mắt	là	vô	thường,	biến	hoại,	đổi	khác.	Tai	 là	vô	
thường,	biến	hoại,	đổi	khác.	Mũi	là	vô	thường,	biến	hoại,	đổi	khác.	Lưỡi	là	
vô	thường,	biến	hoại,	đổi	khác.	Thân	là	vô	thường,	biến	hoại,	đổi	khác.	Ý	
là	vô	thường,	biến	hoại,	đổi	khác.	

Quý	vị	biết	Ngũ	uẩn	là	vô	thường,	mình	không	làm	chủ	được,	rồi	nó	biến	
hoại,	đổi	khác,	 lúc	nào	cũng	đổi.	Giống	như	mình	chết	ở	đây	 là	sanh	nơi	kia.	
Quan	trọng,	Đức	Phật	nói	là	mình	chết	ở	cõi	Người	là	sanh	ở	cõi	khác,	ví	dụ	như	
sanh	làm	Súc	sanh,	con	gà	đi,	như	trong	chuyện	kia,	thì	thức	ở	cõi	Người	diệt,	



 
 

12 

thức	ở	loài	gà	sanh,	thì	nghiệp	đi	theo	thôi,	chứ	còn	thức	thì	diệt.	Đó	là	mình	
hiểu	như	vậy.	Ai	mà	hiểu	được	như	vậy,	có	lòng	tin	và	hiểu	được	nha.	Đức	Phật	
nói	nè: 

-	Này	các	Tỷ-kheo,	ai	có	lòng	tin,	có	tín	giải	đối	với	những	pháp	này;	
vị	ấy	được	gọi	là	Tùy	tín	hành,	đã	nhập	Chánh	tánh,	đã	nhập	Chân	nhân	
địa,	đã	vượt	phàm	phu	địa.	Vị	ấy	không	có	thể	làm	những	hành	động	gì,	do	
làm	hành	động	ấy	phải	 sanh	vào	Địa	ngục,	Bàng	 sanh,	Ngạ	quỷ;	một	vị	
không	có	thể	mệnh	chung	mà	không	chứng	quả	Dự	lưu.		

	Tức	là	điều	này	quá	dễ	đúng	không	quý	vị?	Quý	vị	chỉ	cần	tin	giùm,	hiểu	
giùm	Sáu	căn	của	mình:	Mắt,	tai,	mũi,	lưỡi,	thân,	ý,	đều	là	vô	thường,	đều	là	biến	
đổi,	đều	đổi	khác.	Biến	đổi	trong	đời	này,	trong	đời	sau,	đời	nào	cũng	liên	tục	
thay	đổi. 

Ví	dụ	như	hồi	trẻ	mình	thấy	tai	của	mình	khác,	bây	giờ	tai	của	mình	khác,	
già	là	tai	mình	khác	đúng	không?	Mình	hiểu	được	như	vậy.	Mắt	mình	hồi	nhỏ	
thì	sáng	suốt	lắm,	bây	giờ	mắt	càng	ngày	càng	tệ	đi.	Ý	cũng	vậy,	hồi	trẻ	học	giỏi,	
nhớ	lắm,	bây	giờ	thì	quên.	Mình	hiểu	được	như	vậy.	Rồi	đời	này,	đời	khác,	dựa	
vào	luân	hồi,	mình	hiểu	rằng	nếu	mình	chuyển	qua	thân	thể	khác	là	khác	rồi.	
Quý	vị	tin,	mà	hiểu	được	như	vậy	thì	Đức	Phật	nói	đó	là	người	Tùy	tín	hành,	đã	
nhập	Chân	nhân	địa,	đã	vượt	phàm	phu	địa.	Tức	là	vượt	qua	địa	vị	phàm	phu	
rồi	và	chắc	chắn	mình	không	có	làm	chuyện	gì	đến	nỗi	mình	đọa	Địa	ngục,	Ngạ	
quỷ,	Súc	sanh	nữa.	Và	yên	tâm,	chắc	chắn	có	thể	chứng	quả	Dự	lưu	trước	khi	
chết. 

Con	đường	này	cũng	rất	dễ,	cho	nên	Thiện	Trang	nói	học	theo	kinh	Nguyên	
thủy	rất	dễ	để	vào	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn.	Và	thật	ra	quý	vị	tin	được	thời	gian	thôi,	
quý	vị	làm	một	hồi,	quý	vị	chứng	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	luôn.	Khi	chứng	Sơ	quả	Tu-
đà-hoàn	thì	quý	vị	tự	biết	rằng:	Mình	đã	đoạn	tận	các	đường	ác,	đã	trở	thành	
người	Thánh	nhân,	đã	vượt	qua	phàm	phu,	và	tối	đa	còn	bảy	lần	sanh	trong	cõi	
Trời,	cõi	Người,	tự	mình	biết	không	cần	ai	nói	nữa.	Đức	Phật	nói	như	vậy	và	ai	
chứng	thì	người	đó	biết.	Và	từ	đó	mình	thoải	mái	vui	chơi	được	rồi	đúng	không?	
Chịu	khó	tu	một	chút	thành	Nhất	chủng	đi,	Nhất	chủng	tức	là	một	đời	nữa	thôi.	



 
 

13 

Một	đời	ở	trong	cõi	Dục	nữa	gọi	là	Nhất	chủng,	vẫn	là	Tu-đà-hoàn.	Còn	nếu	tu	
khá	hơn	thì	thành	Gia	gia,	là	hai	hay	ba	đời	trong	cõi	Dục.	Còn	nếu	không	thì	ba,	
bốn,	năm,	sáu,	bảy	đời.	Cuối	cùng	tối	đa	là	bảy	đời.	Còn	nếu	[tu]	tốt	hơn	thì	mình	
lên	là	Tư-đà-hàm.	Tư-đà-hàm	là	một	đời,	Nhất	lai.	Còn	tu	khá	hơn	nữa	lên	là	Tư-
đà-hàm,	cũng	là	Bất	lai,	không	sanh	vào	cõi	Dục	nữa.	Và	nếu	như	tốt	hơn	là	A-
la-hán.	 

Thiện	Trang	nói	với	quý	vị:	Con	đường	khó	nhất	là	vào	được	địa	vị	Tùy	tín	
hành.	Từ	Tùy	tín	hành,	quý	vị	sẽ	bước	lên	tới	địa	vị	Tu-đà-hoàn	dễ	hơn.	Và	bước	
vào	Tu-đà-hoàn	rồi	thì	dường	như	con	đường	phía	trước	rộng	thênh	thang,	bởi	
vì	lúc	đó	thấy	đường	đi	rồi.	Tùy	tín	hành	thì	chưa	thấy	đường,	chỉ	có	tin	thôi.	
Tùy	pháp	hành	thì	cũng	tin	với	kham	thêm	một	chút	Thiền	quán	thôi.	Còn	nếu	
là	Tu-đà-hoàn	thì	lúc	đó	quý	vị	không	cần	ai	nói	nữa,	người	đó	chắc	chắn	chỉ	
nhận	Phật	làm	thầy,	vì	không	bao	giờ	thối	chuyển	nữa.	Và	quý	vị	cũng	biết	chắc	
là	mình	không	đọa	lạc	nữa,	cho	nên	vui	vẻ,	niềm	vui	vô	tận,	niềm	vui	vô	cùng,	
mặc	dù	còn	khổ.	Và	mình	cũng	thấy	rõ	đường	để	bước	lên	những	quả	vị	tiếp	
theo,	bởi	vì	Đức	Phật	nói	người	Tu-đà-hoàn	thì	Phiền	não	[đã]	diệt	giống	như	
núi	Tu	Di,	còn	Phiền	não	còn	lại	thì	giống	như	bảy	hòn	đá	đặt	trên	núi	thôi.	Cho	
nên	yên	tâm	nha! 

Đó	là	một	cách	cũng	dễ	đúng	không	ạ?	Hôm	nay	tổng	kết	lại	[các	cách]	toàn	
dễ	không	à.	Nếu	không	có	cách	đó,	còn	cách	khác	nữa	cũng	vào	Tùy	tín	hành. 

Và	này	các	Tỷ-kheo,	thế	nào	là	người	Tùy	tín	hành?	Ở	đây,	này	các	
Tỷ-kheo,	có	người	sau	khi	tự	thân	không	chứng	đắc	các	tịch	tịnh	giải	thoát,	
vượt	khỏi	 các	 sắc	pháp	 và	 vô	 sắc	pháp,	 và	 sau	khi	 đã	 thấy	 với	 trí	 tuệ,	
nhưng	các	Lậu	hoặc	không	được	đoạn	trừ.	Nhưng	nếu	vị	này	có	đủ	lòng	
tin	và	lòng	thương	đối	với	Như	Lai.	(Mình	học,	thấy	Phật	mình	thương	lắm,	
Thiện	Trang	thấy	thương	Đức	Phật	Thích	Ca	lắm).	Thời	vị	này	sẽ	có	những	
pháp	như	là	Tín	căn,	Tấn	căn,	Niệm	căn,	Định	căn,	Tuệ	căn.	Này	các	Tỷ-
kheo,	vị	này	được	gọi	là	người	Tùy	tín	hành.	

Pháp	này	tu	ghê	hơn,	tại	vì	quý	vị	không	tu	được	nhiều.	Phải	có	tín	là	niềm	
tin,	tín	căn	là	bốn	bất	hoại	tịnh,	mình	làm	được.	Tấn	là	gì?	Trạch	pháp	Giác	tri	là	



 
 

14 

Tứ	niệm	xứ.	Mình	phải	tu	Tứ	niệm	xứ	đó	là	tấn.	Rồi	định	là	phải	tu	Thiền	chỉ.	Và	
Tuệ.	Pháp	này	là	Tứ	thánh	đế	đúng	không?	Pháp	này,	mình	tu	mỗi	cái	một	chút	
chút.	Pháp	này	mơ	hồ	hơn,	nhưng	chúng	ta	đang	tu	[pháp]	này	nè.	Chúng	ta	tu	
đủ	hết,	thật	ra	là	chúng	ta	cũng	đi	con	đường	này. 

Còn	nếu	không	nữa	thì	chúng	ta	có	cách	khác	nữa	để	vào	Tùy	tín	hành,	
đó	là: 

-	Có	năm	căn	này,	này	các	Tỷ-kheo.	Thế	nào	là	năm?	Tín	căn...	tuệ	
căn.	Những	pháp	này,	này	các	Tỷ-kheo,	là	năm	căn.	

Với	sự	toàn	diện,	này	các	Tỷ-kheo,	với	sự	viên	mãn	Năm	căn	này	là	
bậc	A-la-hán.	Yếu	nhẹ	hơn	là	bậc	Trung	gian	Bát-niết-bàn	(Trung	gian	Bát-
niết-bàn	tức	là	chết	một	cái,	sanh	lên	cõi	kia	là	chứng	luôn	A-la-hán).	Yếu	nhẹ	
hơn	là	bậc	Tổn	hại	Bát-niết-bàn	(hạng	này	thì	phải	cần	thời	gian	mới	chứng	
được).	Yếu	nhẹ	hơn	là	bậc	Vô	hành	Niết-bàn	(là	lên	Ngũ	Bất	Hoàn	thiên	ngồi	
chơi	cũng	chứng	được	A-la-hán).	Yếu	nhẹ	hơn	là	bậc	Hữu	hành	Niết-bàn	(là	
lên	đó	phải	tu	hành	thì	mới	chứng	A-la-hán).	Yếu	nhẹ	hơn	là	bậc	Thượng	lưu,	
đạt	tới	Sắc	cứu	cánh	thiên	(đi	con	đường	Thượng	lưu	Sắc	cứu	cánh	là	đi	vòng	
vòng	từ	Sơ	thiền	trở	lên).	Yếu	nhẹ	hơn	là	bậc	Nhất	lai.	Yếu	nhẹ	hơn	là	bậc	
Nhứt	chủng	(ekabījī).	Yếu	nhẹ	hơn	là	bậc	Gia	gia	(kolaṃkolo).	Yếu	nhẹ	
hơn	là	bậc	phải	tái	sanh	lại	nhiều	nhất	là	bảy	lần	(sattakkhattuparamo).	
Yếu	nhẹ	hơn	là	bậc	Tùy	pháp	hành.	Yếu	nhẹ	hơn	là	bậc	Tùy	tín	hành.	(Đối	
với	Tín,	Tấn,	Niệm,	Định,	Tuệ	này	quý	vị	nhớ	học	lại	bài	đó	giùm	nha,	có	người	
đăng	lên	rồi	đó.	Tín,	Tấn,	Niệm,	Định,	Tuệ	mà	yếu	nhất	là	Tùy	tín	hành.	Cho	nên	
cuối	cùng	là	Tùy	tín	hành,	đi	con	đường	đó). 

	Quý	vị	thấy	con	đường	giải	thoát	rất	rõ	ràng	đúng	không	ạ?	Thiện	Trang	
đã	tổng	kết	lại,	đó	là	những	con	đường	dễ	nhất.	Còn	nếu	như	quý	vị	muốn	khó	
hơn,	quý	vị	muốn	tu	pháp	khác	thì	nhiều	cách	lắm.	Ví	dụ	như	Đức	Phật	nói	ai	
mà	nhớ	được	9	hay	7	nơi	trú	xứ	của	Thần	thức:	Có	loài	chúng	sanh	nhiều	thân	
nhiều	tưởng,	đó	là	loài	Người,	các	đường	ác	và	một	số	chư	Thiên	(chư	Thiên	
Dục	giới)	gọi	là	nhiều	thân	nhiều	tưởng,	là	mình	suy	nghĩ	cũng	phức	tạp,	tưởng	
cũng	phức	tạp,	rồi	thân	cũng	không	giống	nhau.	Rồi	bắt	đầu	lên	một	thân	nhiều	



 
 

15 

tưởng,	rồi	nhiều	thân	một	tưởng,	rồi	một	thân	một	tưởng,	lên	cho	đến	không	
tưởng,	v.v…	Mình	nhớ	như	vậy	thì	quý	vị	cũng	chứng	được.	 

Cho	nên	có	rất	nhiều	cách	là	vậy.	Rồi	chúng	ta	tu	Tứ	niệm	xứ	thì	bổ	trợ	cho	
những	điều	này,	tu	cách	nào	cũng	vậy	hết.	Nhưng	tóm	lại	học	pháp	là	quan	trọng	
nhất	nha	quý	vị!	Phải	hiểu,	chứ	không,	quý	vị	hành	không	thấu	được.	Cho	nên	
hành	thì	hành,	nhưng	phải	học	pháp.	

 

Đó	là	Thiện	Trang	đã	ôn	lại	rồi,	bữa	nay	chúng	ta	học:	

Tác	Dụng	Của	Chứng	Đắc	Các	Tầng	Thiền	Của	Thiền	Chỉ	

(Theo	Kinh	Tăng	Chi	Bộ)	

Ôn	lại	thêm	một	lần	nữa	cho	quý	vị	nhớ.	

-	Này	các	Tỷ-kheo,	Ta	nói	 rằng:	 "Y	chỉ	nơi	Sơ	 thiền,	 các	Lậu	hoặc	
được	diệt	tận".	Này	các	Tỷ-kheo,	Ta	nói	rằng:	"Y	chỉ	vào	Thiền	thứ	hai,	các	
Lậu	hoặc	được	diệt	tận".	Này	các	Tỷ-kheo,	Ta	nói	rằng	"Y	chỉ	vào	Thiền	
thứ	ba,	các	Lậu	hoặc	được	diệt	tận".	Này	các	Tỷ-kheo,	Ta	nói	rằng	"Y	chỉ	
vào	Thiền	thứ	tư,	các	Lậu	hoặc	được	diệt	tận".	Này	các	Tỷ-kheo,	Ta	nói	
rằng:	"Y	chỉ	vào	không	vô	biên	xứ...	y	chỉ	vào	Thức	vô	biên	xứ...	y	chỉ	vào	
Vô	sở	hữu	xứ...	Ta	nói	rằng:	"Y	chỉ	vào	Phi	tưởng	phi	phi	tưởng	xứ,	các	Lậu	
hoặc	được	đoạn	tận". 

Đoạn	này,	quý	vị	nhớ	là	muốn	đoạn	các	Phiền	não	phải	nương	vào	Thiền	
chỉ,	phải	chứng	Sơ	thiền,	Nhị	thiền,	Tam	thiền,	Tứ	thiền	cho	đến	Không	vô	Biên	
xứ,	Thức	vô	Biên	xứ	v.v…	Y	chỉ	tức	là	nương	vào	đó,	thì	từ	đó	mình	mới	chứng	
được,	đoạn	trừ	các	Lậu	hoặc,	diệt	trừ	các	Phiền	não. 

Cho	nên	con	đường	đó	là	phải	tu	như	thế.	Nhiều	người	không	lo	tu	Thiền	
chỉ,	tu	mỗi	Thiền	quán	thôi	thì	sẽ	khó	hơn.	Cũng	được,	nhưng	đó	là	những	người	
có	căn	tánh	tốt,	thời	Đức	Phật	có	nhiều	người	tới	nghe	là	chứng	luôn	A-la-hán.	
Nhưng	trường	hợp	đó	rất	hy	hữu,	mình	phải	đi	con	đường	bình	thường	thì	mình	
phải	tu.	Sơ	thiền	là	ly	dục,	ly	các	ác	pháp	bất	thiện,	chứng	và	an	trú	Sơ	thiền. 



 
 

16 

	Này	 các	Tỷ-kheo,	Ta	nói	 rằng:	 "Y	 chỉ	 vào	 sơ	Thiền,	 các	Lậu	hoặc	
được	đoạn	tận",	như	vậy	được	nói	đến.	Do	duyên	gì,	được	nói	đến	như	
vậy?		

Ở	đây,	này	các	Tỷ-kheo,	vị	Tỷ-kheo	ly	dục...	chứng	và	trú	Sơ	thiền.	Vị	
ấy,	ở	đây	đối	với	cái	gì	thuộc	về	sắc,	thuộc	về	thọ,	thuộc	về	tưởng,	thuộc	về	
hành,	thuộc	về	thức,	các	pháp	ấy,	vị	ấy	tùy	quán	là	vô	thường,	là	khổ,	là	
bệnh,	là	mụt	nhọt,	là	mũi	tên,	là	va	chạm,	là	tật	bệnh,	là	khách	lạ,	là	biến	
hoại,	là	trống	không,	là	vô	ngã.	Vị	ấy	tránh	né	tâm	mình	khỏi	những	pháp	
ấy,	sau	khi	tránh	né	tâm	mình	khỏi	những	pháp	ấy,	vị	ấy	hướng	dẫn	đến	
giới	bất	tử:	"Ðây	là	tịch	tịnh,	đây	là	thù	thắng,	tức	là	sự	chỉ	tức	tất	cả	hành,	
sự	từ	bỏ	tất	cả	sanh	y,	sự	diệt	tận	khát	ái,	ly	tham,	đoạn	diệt,	Niết-bàn".	Vị	
ấy	trú	ở	đây,	đạt	đến	sự	diệt	tận	các	Lậu	hoặc,	nếu	không	diệt	tận	các	Lậu	
hoặc,	với	pháp	ái	ấy,	với	pháp	hỷ	ấy,	do	đoạn	diệt	năm	Hạ	phần	Kiết	sử,	là	
vị	hóa	sanh,	tại	đấy	chứng	được	Niết-Bàn,	không	còn	trở	lui	thế	giới	này	
nữa.	Ví	như	người	bắn	cung,	hay	đệ	tử	người	bắn	cung	tập	bắn	trên	một	
hình	nộm	bằng	cỏ	hay	trên	đống	đất	sét,	rồi	người	ấy	có	thể	trở	thành	một	
người	bắn	xa,	bắn	nhanh,	bắn	thủng	qua	vật	dày	lớn.	

Đoạn	này	nói	là	nếu	như	mình	chứng	được	Sơ	thiền,	thì	từ	Sơ	thiền	mình	
quán	về	Ngũ	uẩn	là	Sắc,	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức.	Nhớ!	Tóm	lại	pháp	quan	trọng	
nhất	là	quán	Ngũ	uẩn,	để	biết	rằng	nó	vô	thường.	Thân	này	vô	thường	thì	chắc	
ai	 cũng	biết	ha?	Thân	này	không	biết	 lúc	nào	chết,	không	biết	 lúc	nào	bệnh,	
không	biết	lúc	nào	phải	chịu	khổ,	là	khổ,	là	bệnh	nhọt,	là	mũi	tên,	va	chạm,	v.v…	
Nói	chung	nó	không	phải	là	ta,	nhớ	là	vô	ngã,	và	cuối	cùng	nó	chết,	hoại	diệt. 

Như	vậy,	khi	chứng	được	Sơ	thiền	rồi,	mình	quán	được	như	vậy	thì	chứng	
A-la-hán.	Không	chứng	được	A-la-hán,	yếu	quá	rớt	xuống	một	tầng	thì	là	Tam	
quả	A-na-hàm,	là	đoạn	được	năm	Hạ	phần	Kiết	sử,	thì	cũng	lên	cõi	khác	là	cõi	
từ	Sơ	thiền	hoặc	là	lên	Ngũ	Bất	Hoàn	thiên,	không	trở	lại	thế	giới	này	nữa.	Giống	
như	người	bắn	cung,	mới	đầu	tập	bắn	trên	hình	nộm,	trên	đất	sét,	nhưng	bắn	
dần	dần	mạnh	thì	đi	vượt	xa.	Cũng	vậy,	ai	tu	tập	Thiền	là	như	thế. 

Và	tương	tự	với	tầng	thiền	thứ	hai	cũng	vậy,	tầng	thiền	thứ	ba	cũng	vậy,	



 
 

17 

Thiện	Trang	cũng	không	có	đọc,	quý	vị	có	thể	tạm	dừng	video	để	coi,	nếu	như	
cần	coi.	Còn	không	thì	kiếm	bài	này,	về	tầng	thiền	thứ	hai,	tầng	thiền	thứ	ba	v.v...	
Ở	đây	là	cách	quán	khác	thôi,	nhưng	cũng	thuộc	về	Sắc,	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức.	
Nhớ!	Chỉ	có	Ngũ	uẩn	thôi,	nên	Ngũ	uẩn	là	mấu	chốt.	Vì	vậy	kinh	Đại	thừa,	Bát	
Nhã	Tâm	Kinh	nói:	“Chiếu	kiến	Ngũ	uẩn	giai	không,	độ	nhất	thiết	khổ	ách”,	
tức	là	phải	thấy	rõ	được	Ngũ	uẩn	đều	là	không	thì	mới	vượt	qua	được	tất	cả	các	
khổ,	chỉ	có	bấy	nhiêu	đó	thôi. 

Kinh	Đại	thừa,	nếu	như	mình	có	nền	tảng	kinh	Nguyên	thủy,	Kinh	A	Hàm,	
Kinh	Nikaya	thì	giải	đoạn	đó	là	xong.	Còn	không	thì	dễ	rớt	vào	lý	luận	ở	đoạn	
sau:	“Sắc	tức	thị	Không,	Không	tức	thị	Sắc”	(Sắc	chẳng	phải	Không,	Không	
chẳng	phải	Sắc.	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức	cũng	là	như	vậy).	Cứ	thế	đọc	mà	không	
hiểu,	tại	vì	không	có	nền	tảng	Sắc	là	gì,	Thọ	là	gì,	Tưởng	là	gì,	Hành	là	gì	và	Vô	
ngã	là	gì.	Cho	nên	“chiếu	kiến	Ngũ	uẩn	giai	không”,	nhưng	tôi	thấy	Ngũ	uẩn	
giai	có	à!	Đều	có!	Thật	ra	không	cần	nói	“Sắc	tức	thị	Không,	Không	tức	thị	sắc”,	
mà	chỉ	cần	nói	là	tất	cả	cái	đó	không	phải	là	ta,	ta	không	có	trong	nó,	tóm	lại	nó	
không	phải	ta. 

Cho	nên	thân	thể	này	không	phải	là	ta,	nên	nhớ	thân	thể	đang	đau,	không	
phải	ta	đau,	thân	thể	đang	đói,	không	phải	ta	đói.	Tập	sống	đi,	Thiện	Trang	chỉ	
cho	quý	vị	‘thần	chú	đặc	biệt’,	đó	là	đừng	niệm	tất	cả	những	gì	là	ta,	không	có	
con	ta,	không	có	tài	sản	ta,	không	có	thân	thể	ta,	không	có	thọ	của	ta.	Tức	là	cái	
sướng	này	không	phải	ta,	cái	khổ	này	không	phải	ta,	cái	nghĩ	này	không	phải	ta,	
cái	biết	này	không	phải	ta,	tất	cả	tạo	tác	này	không	phải	ta.	Nếu	ai	thường	niệm	
như	thế,	ngày	nào	đó	quý	vị	phá	Thân	kiến,	đơn	giản	vậy	thôi.	Công	thức	đơn	
giản	nhất	là	như	vậy,	nên	nhớ	là	như	vậy.	Đến	khi	nào	đi	ngủ	nằm	mơ	vẫn	thấy	
được	điều	đó	thì	thành	công	rồi	đó,	là	xong,	là	quý	vị	chắc	chắn	vào	Sơ	quả	Tu-
đà-hoàn,	không	chạy	đi	đâu	được	hết.	Vì	quý	vị	nhớ	như	vậy	mà,	tách	được	ra	
Ngũ	uẩn	không	phải	là	ta,	vậy	là	xong.	Còn	nếu	không	thì	rớt	vào	Bát	Nhã	Tâm	
Kinh	đoạn	sau:	“Sắc	tức	thị	Không,	Không	tức	thị	Sắc”	là	mệt	lắm	đó.	 

Cho	nên	Đại	thừa	nói	ngôn	ngữ	thì	hay,	nhưng	thiếu	pháp	hành	một	cái	
là	khổ.	Cho	nên	đâu	cần	nhiều	đâu,	Lục	tổ	Huệ	Năng	nói	chỉ	cần	hiểu	“ưng	vô	sở	
trụ,	nhi	sanh	kỳ	tâm?”.	Đằng	trước	nói	“bất	ưng	trụ	thanh,	hương,	vị,	xúc,	pháp	



 
 

18 

sanh	tâm”	(đừng	trụ	vào	sắc,	thanh,	hương,	vị,	xúc,	pháp	sanh	tâm),	cứ	thế,	đừng	
trụ	vào	đâu	mà	sanh	tâm	đó	là	xong,	tức	là	đừng	trụ	vào	đâu	là	xong	hết.	Vậy	
thôi!	Chứ	có	gì	đâu	mà	nói	nhiều,	quý	vị	nói	nhiều	mà	giải	theo	Pháp	tướng,	theo	
kiểu	thân	thể	này	không	phải	ta,	bởi	vì	trong	một	giây	có	bao	nhiêu	ảnh	v.v…	thì	
quý	vị	đi	về	chấp	Pháp	tướng,	thì	sai	rồi.	Đức	Phật	dạy	là	mình	phải	tách	nó	ra,	
mình	tu	là	tu	tâm	và	mình	biết	tâm	mình,	buông	đi	được	là	được.	 

Chứ	không	phải	mình	hiểu	về	hình	tướng	đó,	điều	đó	không	cần	thiết,	đó	
là	Triết	học,	là	Khoa	học,	còn	Phật	giáo	là	Tâm	học.	Tâm	học	là	hiểu	được	tâm	
mình,	tâm	mình	là	vướng	vào	trong	vòng	12	Nhân	duyên,	đó	là	Vô	minh	duyên	
Hành,	Hành	duyên	Thức.	Mà	quan	trọng	là	tại	sao	mình	vướng?	Vướng	ở	chỗ	ái	
đó,	“ái	duyên	thủ”,	tức	là	do	mình	yêu,	mình	chấp	lấy	thân	này,	mình	chấp	lấy	
suy	nghĩ	này	là	của	ta.	Cho	nên	cái	tên	cha	mẹ	đặt	ra	là	tên	gì	đó,	cho	nên	mình	
yêu	tên	đó,	có	người	nói	tên	mình	sao	đó	là	mình	chịu	không	nổi.	Thật	ra	đó	là	
một	giả	danh	mà	mình	vướng	vào,	đó	là	ái.	Ái	là	sự	chấp	ngã	trong	đó,	khi	nào	
hiểu	được	ra,	mình	bỏ	nó	ra	là	xong.	 

Cho	nên	tu	Tứ	niệm	xứ	là	bỏ	nó	ra,	quán	sát	thân	đi	con,	con	đang	chuyển	
động,	con	đang	làm	gì,	thân	đó	không	phải	là	ta.	Tu	Tứ	niệm	xứ	là	để	như	vậy	
đó,	để	biết	là	thân	đang	chuyển	động,	thọ	đang	cảm	nhận,	cảm	nhận	nóng,	lạnh,	
cảm	nhận	vui	buồn	gì	đó	không	phải	là	mình,	nhớ	vậy	thôi.	Mà	nhớ	tất	cả	đều	
do	duyên,	duyên	sanh	duyên	diệt. 

Cho	nên	khi	người	ta	hiểu	rồi	thì	chỉ	cần	đúc	kết	một	câu:	“Các	pháp	do	
duyên	sanh,	cũng	do	duyên	mà	diệt”.	Hai	câu	đó	thôi,	ngài	Tỳ-kheo	Mã	Thắng	nói	
một	cái	là	ngài	Xá	Lợi	Phất	đắc	Tu-đà-hoàn,	[ngài]	hỏi:	“Thầy	chúng	ta	đang	ở	
đâu?”	Bởi	vì	quý	vị	chứng	Tu-đà-hoàn	rồi	thì	biết	Đức	Phật	là	thầy.	Cho	nên	nói	
qua	nói	lại	chỉ	có	bấy	nhiêu	đó	thôi. 

Và	từ	12	Duyên	khởi,	quý	vị	cắt	giùm	chỗ	ái,	Đức	Phật	nói:	“Ái	tận	tức	
Niết-Bàn,	Vô	minh	tận	cũng	Niết-Bàn”.	Nhưng	Vô	minh	khó	quá,	Vô	minh	phải	
tới	Ngũ	thượng	phần	Kiết	sử	 lận,	mà	Thiền	quán	Vipassana	phải	 làm	sao	để	
diệt?	Quý	vị	cũng	luyện	đó,	ăn	biết	ăn,	uống	biết	uống,	cử	động	biết	cử	động,	
đưa	tay	 lên	biết	đưa	tay	 lên,	đang	nóng	biết	đang	nóng,	đang	 lạnh	biết	đang	



 
 

19 

lạnh,	đang	tham	biết	đang	tham,	đang	sân	biết	đang	sân.	Đó	là	luyện	cho	quý	vị	
tỉnh	giác	luyện	tỉnh	giác,	luyện	tỉnh	giác	cho	nên	dần	dần	hết	Vô	minh.	Vì	vậy	tu	
Thiền	quán,	hết	Vô	minh,	đắc	đạo.	Hết	một	phần	Vô	minh	tức	là	bớt	một	phần	
tham,	bớt	một	phần	sân,	bớt	một	phần	si.	Nếu	hết	một	phần	Vô	minh	là	bớt	một	
phần	Thân	kiến,	một	phần	Nghi	và	một	phần	Giới	cấm	thủ,	vì	vậy	đắc	Sơ	quả	
Tu-đà-hoàn,	vì	vậy	đắc	Tư-đà-hàm,	đắc	A-na-hàm	và	hết	hoàn	toàn	thì	thành	A-
la-hán. 

Cho	nên	tu	Thiền	quán	đắc	A-la-hán,	tu	Tứ	niệm	xứ	đắc	A-la-hán.	Và	nếu	
như	mình	không	làm	được	một	lần	thì	làm	từ	từ	thôi.	Thiện	Trang	chia	ra	đoạn,	
đoạn	trên	Thiện	Trang	chia	cho	quý	vị	một	chút,	chia	khúc	khúc	vậy	đó,	học	có	
bấy	nhiêu	đó	à.	Cho	nên	thay	vì	một	đống	kinh	sách,	một	trời	kinh	sách,	quý	vị	
không	cần	nữa,	quý	vị	chỉ	cần	chút	xíu	thôi.	Trên	tất	cả	các	kinh	đều	nói	như	vậy	
để	mình	nghe,	để	mình	đi	vào	đó.	Còn	nếu	không,	mình	hiểu	đường	khác	là	mình	
đi	xa	hơn.	 

Cho	nên	kinh	điển	của	Phật,	bây	giờ	Thiện	Trang	đọc	gần	hết	rồi,	còn	mấy	
bộ	Đại	thừa	không	không	muốn	đọc	nữa,	tại	vì	đọc	thấy	mất	thời	gian	quá,	vì	
phải	lọc	đoạn	này	ra	là	không	phải	lời	Phật,	đoạn	này	của	lời	Phật.	Nhiều	khi	
đọc	có	mấy	chục	trang	có	được	có	vài	dòng	của	Phật,	còn	mấy	dòng	kia	mình	
thấy	không	tương	ưng,	thôi	bỏ	ra	đi,	mệt	quá,	nên	không	đọc	nữa.	Tóm	lại	thật	
ra	quý	vị	chỉ	cần	ôm	giùm	bốn	bộ	A	Hàm,	năm	bộ	Nikaya	là	đủ	rồi,	thậm	chí	một	
trong	hai	bộ	đó	cũng	đủ	rồi.	Tức	là	bốn	bộ	A	Hàm	hoặc	năm	bộ	Nikaya	là	đủ	
luôn.	Còn	ai	muốn	đi	nhanh	hơn,	hiểu	rõ	hơn	thì	học	thêm	Vi	Diệu	Pháp,	không	
có	Vi	Diệu	Pháp	cũng	được.	Vậy	thôi,	chẳng	cần	gì	hết.	 

Còn	nếu	thích	Đại	thừa	thì	có	thể	ôm	thêm	một	số	bộ	Luận	Duy	Thức	nữa,	
mà	Duy	thức	Tiểu	thừa	thôi	nha,	đừng	có	bay	lên	Duy	Thức	Đại	thừa	làm	chi.	
Duy	Thức	Tiểu	thừa	như	Luận	Câu	Xá	là	ok.	Mà	bay	lên	Duy	Thức	Đại	thừa	là	
coi	chừng!	Như	Du	Già	Sư	Địa	Luận	là	thôi	đó,	là	coi	chừng	đi	lạc	đó,	tại	vì	sao?	
Không	có	nền	tảng	Tiểu	thừa	là	mấy	cái	đó	giải	theo	hướng	khác,	người	ta	cũng	
giải	nhưng	giải	hướng	khác	là	đi	luôn.	Cho	nên	đơn	giản	là	vậy. 

Tóm	lại	học	bấy	nhiêu	đó	thôi,	học	kinh	khỏe	lắm	quý	vị.	Từ	khi	tu	theo	



 
 

20 

đúng	giáo	pháp	Đức	Phật	Thích	Ca	là	khỏe,	thứ	nhất	không	phải	giữ	Giới	cấm	
thủ,	 nên	 buổi	 sáng	 không	 cần	 lên	 tụng	 Lăng	 Nghiêm	 Thập	 Chú,	 không	 cần.	
Không	cần	chuông	mõ	rầm	trời,	rầm	ben,	khánh	gì	dẹp	hết.	Thờ	cũng	chỉ	thờ	
tượng	Đức	Phật	Thích	Ca	thôi,	[vừa]	đơn	giản,	vừa	tiết	kiệm,	không	cần	nhiều	
đồ	đạc.	Tại	vì	hồi	xưa	mình	chấp	tướng,	quần	áo	vô	tu	là	phải	quần	áo	đẹp,	rồi	
chuỗi…	đủ	thứ.	Bây	giờ	dọn	sạch,	không	cần	gì	hết.	Chỉ	cần	gì?	Đức	Phật	nói:	“Ai	
thấy	pháp,	người	ấy	thấy	Như	Lai.	Ai	có	pháp,	người	ấy	gần	với	Như	Lai”.	
Vậy	thôi!	Pháp	có	rồi,	pháp	đơn	giản	vậy	thôi,	tu	có	gì	[khó]	đâu. 

Và	đời	này	nghe	được	rồi	xong,	nghe	rồi	thì	đang	đi	Tùy	tín	hành,	hiểu	
rồi	thì	đi	Tùy	tín	hành,	trước	sau	gì	vẫn	chứng	Tu-đà-hoàn	là	xong.	Mà	chứng	
Tu-đà-hoàn	là	quý	vị	tự	biết,	khỏi	cần	hỏi	nữa	nha.	Ngày	nào	còn	đi	hỏi:	“Thầy	
ơi,	con	chứng	Tu-đà-hoàn	chưa?”	Là	quý	vị	chưa	chứng	Tu-đà-hoàn.	Còn	chứng	
rồi	thì	vui	lắm,	hoan	hỷ	vui	vẻ,	bởi	vì	mình	biết	rằng	không	còn	đọa	đường	dữ	
nữa,	 tối	đa	bảy	 lần	 trong	cõi	Trời,	Người.	Tu	khá	khá	chút	 thì	 lên	 luôn	Nhất	
chủng,	Gia	gia.	Gia	gia	là	còn	hai,	ba	đời	nữa,	vẫn	còn	lâu	quá,	thôi	lên	Nhất	chủng	
luôn	cho	rồi,	đời	sau	 lên	cõi	Trời	nữa	 là	coi	như	thành	công.	Coi	như	 là	Tây	
Phương	Cực	Lạc	đó,	tại	vì	lên	cõi	Trời	sướng	quá	rồi,	không	trở	lại	Thế	giới	này	
nữa. 

Và	Thiện	Trang	chỉ	cho	quý	vị	cách	rồi,	để	phát	tâm	Bồ-đề	đúng	không?	
Lên	cõi	Trời	đi,	lên	Ngũ	Bất	Hoàn	thiên	đi,	lên	Sơ	thiền	gì	đó,	không	trở	lại	nữa,	
nhưng	dùng	thân	đó	để	độ	sanh.	Ví	dụ	như	lên	trời	Sắc	Cứu	Cánh,	làm	vua	trời	
Phạm	Thiên,	lên	trên	đó	16.000	Đại	kiếp	nữa	thì	quý	vị	còn	gặp	nhiều	vị	Phật,	
còn	giúp	bao	nhiêu	người	 thân	người	này	kia,	dùng	Thần	 thông	xuống	giúp.	
Nhưng	chúng	sanh	cũng	mê	lắm,	giúp	cũng	khó	lắm.	Ông	vua	trời	Đao	Lợi	bỏ	
bao	nhiêu	sức	mới	giúp	được	cô	vợ	đời	trước	lên	được	cõi	A-tu-la,	làm	con	gái	
của	vua	A-tu-la,	sau	đó	mới	cướp	đem	lên	cung	Đế	Thích,	khó	lắm.	Đó	là	dạy	cho	
con	sếu	(cổ	đọa	thành	con	sếu	mà)	giữ	giới.	Nó	nhịn	ăn,	nó	chết,	nó	đủ	phước	
mới	được	vậy	(con	sếu	bắt	cá	mà),	quý	vị	thấy	trong	Kinh	Pháp	Cú	[có	chuyện]	
vậy	đó. 

Cho	nên	cố	gắng	nha!	Đời	này	mình	biết	tông	chỉ	rồi,	quý	vị	học	thuộc	giùm	
mấy	đoạn	vừa	nãy,	Thiện	Trang	tổng	kết	rồi,	đường	vào	Sơ	quả	có	bấy	nhiêu	đó	



 
 

21 

thôi,	 làm	bấy	nhiêu	đó	là	xong.	Còn	không	thấy	những	[cách]	đó,	thì	còn	cầu	
pháp	ngoài	tâm,	cầu	cái	này	cái	kia,	giữ	một	trời	Giới	cấm	thủ.	Xin	lỗi!	Quý	vị	đi	
càng	xa	hơn	thôi.	Có	nhiều	cái	bây	giờ	mình	đâu	có	xài	nữa,	giống	như	hồi	xưa	
mình	không	biết,	khi	cúng	Thí	thực	Mông	Sơn,	mới	đầu	phải	trì	chú,	trì	chú	phá	
Địa	ngục,	trì	chú	này	chú	kia,	nào	tập	hợp	chúng	v.v…	Biến	thủy,	Biến	thực	Chân	
ngôn.	Bây	giờ	không	dùng	nữa.	Tại	sao?	Mình	có	Thần	thông	đâu	mà	trì	chú	phá	
Địa	ngục	được,	làm	gì	có	chuyện	đó.	Quý	vị	nghĩ,	Phật	phá	còn	không	được	nữa.	
Phật	nói	chúng	sanh	vào	Địa	ngục,	chỉ	khi	hết	nghiệp	mới	ra	khỏi,	không	có	cách	
nào.	Ông	Đề	Bà	Đạt	Đa	đọa	Địa	ngục,	ngài	Mục	Kiền	Liên	xuống	đó	cũng	thua,	
nói	chuyện	với	ông	thôi,	rồi	đi	lên.	Phật	cũng	thua,	đừng	nói	là	mình	tụng	chú	
đó	mà	phá	được	Địa	ngục,	nói	vậy	mà	cũng	tin	được! 

Cho	nên	nếu	quý	vị	kiến	đế,	quý	vị	sẽ	bỏ	một	trời	thứ,	gọi	là	không	giữ	Giới	
cấm	thủ	nữa.	Một	trời	Giới	cấm	thủ,	phải	[thế]	này,	phải	[thế]	kia,	đủ	các	kiểu.	
Cho	nên	bây	giờ	tu	nhiều	quá,	khổ	là	vậy.	Khổ	là	vì	giữ	quá	nhiều	thứ,	mà	những	
điều	đó	không	phải	Phật	đề	ra.	Do	người	đời	sau	người	ta	đề	ra,	rồi	mình	cứ	giữ	
hoài,	giữ	miết	thì	khổ	thôi.	Cho	nên	là	học	Phật,	nhớ	kinh	Nguyên	thủy	là	xoá	
tan	được	bao	nhiêu	thứ	Đức	Phật	không	dạy,	thì	mình	không	dùng	nữa.	Nhớ	
vậy,	thì	tu	nhanh	lắm,	còn	không	mình	tu	bao	nhiêu	thứ	của	người	đời	sau,	nói	
trắng	ra	theo	ngôn	ngữ,	gọi	là	ngoại	đạo. 

Cũng	vậy,	này	các	Tỷ-kheo,	Tỷ-kheo	do	đoạn	tận	lạc...	chứng	đạt	và	
an	trú	Sơ	thiền...	thứ	tư.	Vị	ấy	ở	đây,	đối	với	cái	gì	thuộc	về	sắc,	thuộc	về	
thọ,	thuộc	về	tưởng,	thuộc	về	hành,	thuộc	về	thức,	các	pháp	ấy,	vị	ấy	tùy	
quán	là	vô	thường,	là	khổ,	là	bệnh,	là	mụt	nhọt,	là	mũi	tên,	là	va	chạm,	là	
tật	bệnh,	là	khách	lạ,	là	biến	hoại,	là	trống	không,	là	vô	ngã.	Vị	ấy	tránh	né	
tâm	mình	khỏi	những	pháp	ấy,	sau	khi	 tránh	né	tâm	mình	khỏi	những	
pháp	ấy.	Sau	khi	tránh	né	tâm	khỏi	những	pháp	ấy,	vị	ấy	hướng	dẫn	đến	
giới	bất	tử:	"Ðây	là	tịch	tịnh,	đây	là	thù	thắng,	tức	là	sự	chỉ	tức	tất	cả	hành,	
sự	từ	bỏ	tất	cả	sanh	y,	sự	diệt	tận	khát	ái,	ly	tham,	đoạn	diệt,	Niết-bàn".	Vị	
ấy	trú	ở	đây,	đạt	đến	sự	diệt	tận	các	Lậu	hoặc.	Nếu	không	diệt	tận	các	Lậu	
hoặc,	với	pháp	ái	ấy,	với	pháp	hỷ	ấy,	do	đoạn	tận	năm	Hạ	phần	Kiết	sử,	vị	
ấy	là	vị	hóa	sanh,	tại	đấy	chứng	được	Niết-bàn,	không	còn	trở	lui	thế	giới	



 
 

22 

này	nữa.	

Này	các	Tỷ-kheo,	Ta	nói	y	chỉ	vào	Sơ	thiền,	thứ	hai...	thứ	tư,	các	Lậu	
hoặc	được	đoạn	tận,	như	vậy	được	nói	đến.	Do	duyên	này,	được	nói	đến.	

Này	các	Tỷ-kheo,	Ta	nói	rằng:	"Y	chỉ	vào	Không	vô	biên	xứ	Thiền,	
các	Lậu	hoặc	được	đoạn	tận,	được	nói	đến	như	vậy.	Do	duyên	gì	được	nói	
đến	như	vậy?	

Ở	đây,	 này	 các	Tỷ-kheo,	 vượt	khỏi	 các	 sắc	 tưởng	một	 cách	hoàn	
toàn,	chấm	dứt	các	chướng	ngại	tưởng,	không	tác	ý	đến	tưởng	sai	biệt,	
biết	rằng:	"Hư	không	là	vô	biên",	chứng	đạt	và	an	trú	Không	vô	biên	xứ.	Vị	
ấy	ở	đây,	đối	với	cái	gì	thuộc	về	thọ,	thuộc	về	tưởng,	thuộc	về	hành...	vị	
ấy...	do	đoạn	tận	năm	Hạ	phần	Kiết	sử,	là	vị	hóa	sanh,	tại	đấy	chứng	được	
Niết-bàn,	không	còn	trở	lui	thế	giới	này	nữa.	

Này	các	Tỷ-kheo,	ta	nói	rằng:	"Y	chỉ	vào	Không	vô	biên	xứ,	các	Lậu	
hoặc	được	đoạn	tận",	như	vậy	được	nói	đến.	Do	duyên	này,	được	nói	đến.	

Này	các	Tỷ-kheo,	Ta	nói	rằng:	"Y	chỉ	vào	Thức	vô	biên	xứ...	y	chỉ	vào	
Vô	sở	hữu	xứ...	các	Lậu	hoặc	được	đoạn	diệt",	được	nói	đến	như	vậy.	Do	
duyên	gì	được	nói	đến	như	vậy?	

Ở	đây,	này	các	Tỷ-kheo,	Tỷ-kheo	vượt	qua	Thức	vô	biên	xứ	một	cách	
hoàn	toàn,	biết	rằng:	"Không	có	vật	gì",	chứng	đạt	và	an	trú	Vô	sở	hữu	xứ.	
Vị	ấy	ở	đây,	đối	với	cái	gì	thuộc	về	thọ,	thuộc	về	tưởng...	vị	ấy...	do	đoạn	
tận	năm	Hạ	phần	Kiết	sử,	 là	vị	hóa	sanh,	 tại	đấy	chứng	được	Niết-bàn,	
không	còn	trở	lui	thế	giới	này	nữa.	

Này	các	Tỷ-kheo,	Ta	nói	rằng:	"Y	chỉ	vào	Vô	sở	hữu	xứ,	các	Lậu	hoặc	
được	đoạn	diệt",	được	nói	đến	như	vậy.	Do	duyên	này,	được	nói	đến.	

Như	vậy,	xa	cho	đến	các	tưởng	Thiền	chứng,	cho	đến	như	vậy	(tức	là	
có	thể	chứng	đến	Tứ	thiền	Bát	định),	cần	phải	lấy	trí	để	thể	nhập.	Lại	nữa,	
này	các	Tỷ-kheo,	các	xứ	này,	như	Phi	tưởng	phi	phi	tưởng	Thiền	chứng	và	
Diệt	 thọ	 tưởng	 là	 những	 xứ,	 các	 Tỷ-kheo	 Thiền	 quán,	 khéo	 léo	 chứng	



 
 

23 

nhập,	khéo	léo	khởi	xuất	thiền	chứng.	Ta	nói	rằng:	"Sau	khi	chứng	nhập	
và	khởi	xuất,	các	xứ	ấy	cần	phải	được	chơn	chánh	làm	cho	biết	rõ".	 

Ở	đây	có	một	định,	gọi	là	Diệt	Thọ	Tưởng	định,	là	Tam	quả	A-la-hàm	và	Tứ	
quả	A-la-hán	có	được	khi	chứng	Niết-Bàn.	Quý	vị	có	biết	tại	sao	tu	Thiền	quán	
đưa	đến	điều	đó	không?	Đó	là	nhờ	định	lực	của	Thiền	chỉ.	Nhưng	Thiền	quán	
(Vipassana)	là	quán	Thân,	Thọ,	Tâm,	Pháp.	Do	quán	Thọ	trên	thọ,	quán	nhiều	
nên	diệt	được	Thọ.	Nhờ	quán	được	tâm	cho	nên	dần	dần	diệt	được	Tưởng,	từ	
đó	diệt	Thọ,	diệt	Tưởng,	chứng	[được]	A-la-hán.	Cho	nên	định	đó	là	Diệt	Thọ	
Tưởng	định.	Thiền	quán	Vipassana	quan	trọng	như	vậy	đó.	Cho	nên	là	phải	hiểu. 

((9.36)	Thiền:	Jhāna	–	Kinh	Tăng	Chi	Bộ).	
 

Hôm	nay	giới	thiệu	cho	quý	vị	thêm	một	phần	nữa	là:	

Bốn	Loại	Định	Tu	Tập	

(Theo	Kinh	Tăng	Chi	Bộ)	

-	Này	các	Tỷ-kheo,	có	bốn	định	tu	tập	này.	Thế	nào	là	bốn?	

Thông	thường	chúng	ta	tu	có	một	định	thôi,	mà	ở	đây	nói	tới	bốn	định,	
trong	Kinh	A	Hàm	nói	tới	16	định,	chứ	không	phải	định	nào	cũng	là	định	như	
nhau.	Nhiều	người	nói	tu	Thiền	chỉ	với	gì	đó,	không	phải!	Có	một	trời	thứ	Thiền	
ở	trong	đó,	có	nhiều	loại	Thiền	lắm.	Ở	đây	có	bốn	định	tu	tập. 

(1)Có	định	tu	tập,	này	các	Tỷ-kheo,	do	tu	tập,	do	làm	cho	sung	mãn,	
đưa	đến	hiện	tại	lạc	trú.	

‘Hiện	tại	lạc	trú’	là	định	nghĩa	mà	nhiều	người	giảng	không	hiểu,	không	
hiểu	là	do	không	đọc	kinh.	[Tức	là]	mình	trú	trong	niềm	an	vui	trong	hiện	tại,	
gọi	là	hiện	tại	lạc	trú.	Ngôn	ngữ	‘làm	cho	sung	mãn’	theo	cách	Bắc	truyền	gọi	là	
tu	tập	nhiều,	hay	gọi	là	huân	tập.	Tu	tập	các	định	nào	mà	đưa	đến	(hiện	tại	lạc	
trú),	đây	chính	là	tu	tập	tất	cả	các	tầng	Thiền.	Đây	là	thuộc	về	tu	Thiền	chỉ	thì	
đưa	đến	hiện	tại	lạc	trú.	Ở	trong	nhiều	bài	kinh	khác	có	giải	thích,	tu	chứng	Sơ	
thiền,	Nhị	thiền,	Tam	thiền,	Tứ	thiền,	tu	các	tầng	Thiền	đó	thì	đem	đến	hiện	tại	



 
 

24 

lạc	trú.	Cho	nên	hiện	tại	lạc	trú	không	phải	bây	giờ	mình	an	lạc	đâu.	Không	phải!	
Mà	mình	phải	chứng	Sơ	thiền	trở	lên	thì	mới	gọi	là	hiện	tại	lạc	trú.	Mình	được	
niềm	vui	an	lạc	trong	Thiền	đó	gọi	là	hiện	tại	lạc	trú.	Đó	là	Thiền	chỉ. 

(2)Có	định	tu	tập,	này	các	Tỷ-kheo,	do	tu	tập,	do	làm	cho	sung	mãn,	
đưa	đến	chứng	được	tri	kiến.	

Trong	các	cách	loại	trừ	Phiền	não,	có	7	cách	để	diệt	(có	kinh	nói	có	6	cách),	
thì	có	một	loại	là	‘có	những	loại	Phiền	não	phải	do	tri	kiến	mới	được	đoạn	trừ’,	
tức	là	mình	phải	biết.	Thiện	Trang	nói	với	quý	vị,	như	hồi	xưa	mình	toàn	cúng	
Mông	Sơn	Thí	thực,	mình	đọc	các	thần	chú	đó,	mình	cứ	giữ	hoài,	là	người	xuất	
gia	thì	mình	phải	cúng	như	vậy	nửa	tháng	một	lần,	có	chùa	thì	ngày	nào	cũng	
cúng.	Nhưng	có	tri	kiến	mình	hiểu	ra,	chú	đó	là	người	đời	sau,	ông	nào	viết	đó,	
chứ	không	phải	Phật	dạy,	mình	cũng	không	có	năng	lực	đó. 

Cho	nên	sau	này	mình	không	cúng	kiểu	đó	nữa.	Nếu	muốn	cúng,	mình	dọn	
đồ	ăn	ra	và	chỉ	cần	quán	tâm	từ,	nguyện	cho	các	chúng	sanh	từ	các	loài	quỷ,	loài	
gì	đó	ăn	được.	Xong	rồi,	mình	bỏ	những	đồ	[ăn]	đó	thì	có	các	loài	súc	sanh	ăn.	
Thế	thôi,	vậy	là	xong	rồi,	không	cần	phải	đọc	chú	các	kiểu	nữa.	Quý	vị	nghĩ	mình	
đọc	chú	mà	có	năng	lực	phá	Địa	ngục	được,	triệu	tập	chúng	sanh	tới	được,	thì	
quý	vị	thành	Phật	rồi.	Không	có	chuyện	đó!	Đó	là	[ví	dụ]	có	những	Phiền	não	
phải	do	tri	kiến	mới	được	đoạn	trừ	là	vậy.	 

Ở	đây	do	mình	tu	tập	định	thì	được	tri	kiến	đúng	không	ạ?	Cho	nên	phải	
tu	tập	định	mới	có	tri	kiến. 

(3)Có	định	tu	tập,	này	các	Tỷ-kheo,	do	tu	tập,	do	làm	cho	sung	mãn,	
đưa	đến	chánh	niệm	tỉnh	giác.	 

Đó,	tu	[pháp]	gì	mà	được	chánh	niệm	tỉnh	giác?	Đó	là	có	3	loại	định	khác	
nhau,	3	loại	Thiền	khác	nhau.	

(4)Có	định	tu	tập,	này	các	Tỷ-kheo,	được	tu	tập,	được	làm	cho	sung	
mãn	(tức	là	cho	tu	nhiều	vô),	đưa	đến	đoạn	tận	các	Lậu	hoặc.	

Quý	vị	thấy	không	ạ?	Bốn	loại	định	này	khác	nhau.	(1)	Một	loại	định	chỉ	



 
 

25 

đưa	đến	hiện	tại	lạc	trú.	Tức	là	an	trú	trong	niềm	vui	trong	hiện	tại	thôi.	(2)	Loại	
thứ	2	là	chứng	được	tri	kiến.	Cho	nên	từ	đó	tri	kiến	mình	chính	xác.	(3)	[Định	
thứ	3]	là	tu	mong	đem	lại	chánh	niệm	tỉnh	giác.	Tức	là	mình	luôn	luôn	rất	rõ	
ràng,	sáng	suốt	đối	với	bất	cứ	mọi	 thứ.	Là	phải	do	tu	tập	định.	(4)	Đoạn	các	
Phiền	não	tham,	sân,	si	(đoạn	các	lậu	hoặc). 

Chứ	không	phải	suốt	ngày	tu	một	kiểu	thôi,	thời	nay	là	vậy	đó,	[cứ]	một	
câu	A	Di	Đà	Phật	niệm	tới	cùng.	Làm	sao	được!	Có	nhiều	cách,	mỗi	cách	phải	
dùng	một	cách.	Phải	học	Thất	giác	chi	là	gì,	Xả	giác	chi	là	gì…	từng	cái	từng	cái	
như	vậy.	Quý	vị	thấy	không	ạ?	Bài	này	nói	có	tới	bốn	loại	định,	có	bốn	kết	quả	
khác	nhau.	Mình	không	tin,	mình	đem	xài	một	cái.	Cho	nên	chúng	sanh	thời	nay	
điên	đảo	là	vậy	đó,	họ	không	tin	lời	Phật,	họ	không	nghe	lời	Phật,	mà	cứ	nghe	
người	đời	sau	nói,	nghe	người	ta	nói	hoài	mà	mình	thực	hành	cũng	không	được.	
Cho	nên	là	đừng	có	tin	quá.	‘Chớ	vội	tin,	chớ	vội	tin’.	Hãy	học	và	thực	hành.	Đức	
Phật	luôn	luôn	khuyến	khích	rằng	mình	phải	thực	hành	để	kiểm	chứng,	đúng	
không	ạ?	Đức	Phật	đâu	có	bảo	phải	tin	liền	đâu,	phải	thực	hành	để	kiểm	chứng. 

Bây	giờ	chúng	ta	coi	bốn	loại	[định]	này,	thì	tu	[định]	nào	để	được	hiện	tại	
lạc	trú,	tu	[định]	nào	để	được	tri	kiến,	tu	định	nào	để	được	chánh	niệm	tỉnh	giác	
và	tu	định	nào	để	đoạn	tận	các	Phiền	não.	

(1)Và	này	các	Tỷ-kheo,	thế	nào	là	định	tu	tập,	do	tu	tập,	do	làm	cho	
sung	mãn,	đưa	đến	hiện	tại	lạc	trú?	(Quý	vị	thấy	không?	Kinh	Nguyên	thuỷ,	
lúc	nào	đức	Phật	cũng	giải	thích	cho	mình	hết	á). 

Ở	đây,	này	các	Tỷ-kheo,	Tỷ-kheo	ly	dục,	ly	các	pháp	bất	thiện...	chứng	
đạt	và	an	trú	Sơ	thiền...	thiền	thứ	hai...	thiền	thứ	ba...	thiền	thứ	tư.	Này	các	
Tỷ-kheo,	đây	gọi	là	định	tu	tập,	do	tu	tập,	do	làm	cho	sung	mãn,	đưa	đến	
hiện	tại	lạc	trú.	

Như	vậy	quý	vị	muốn	được	an	 lạc,	vui	vẻ	thì	quý	vị	 tu	giùm	một	Thiền	
trong	bốn	Thiền	thôi.	Thiện	Trang	khuyên	quý	vị	tu	Thiền	chỉ,	có	40	đề	mục	đó,	
thì	có	10	đề	mục	Tùy	niệm	là	không	đắc	Thiền	rồi.	Niệm	Phật,	niệm	Pháp,	Niệm	
Tăng	là	không	đắc	Thiền,	chỉ	tới	Cận	định,	chỉ	được	an	an	một	chút	(An	chỉ	định	
hay	Định	cận	hành	thôi).	Điều	đó	không	được,	nên	mình	ráng	tu	tới	Sơ	thiền	



 
 

26 

hoặc	Tứ	thiền,	một	thiền	thôi	là	cũng	đã	được	‘hiện	tại	lạc	trú’.	 

Như	vậy	người	ít	Phiền	não,	tại	sao	[họ]	ít	Phiền	não?	Là	do	họ	có	Thiền	
chỉ.	Cho	nên	nhiều	người	tu	trí	tuệ	rất	là	giỏi,	nói	cái	gì	cũng	nói	được,	nhưng	
đụng	cái	là	nổi	sân,	đụng	cái	là	tham.	Tại	vì	sao?	Vì	họ	không	có	‘hiện	tại	lạc	trú’.	
Tức	là	họ	thiếu	tu	tập	Thiền	chỉ.	Ai	muốn	biết	tu	tập	Thiền	chỉ	như	thế	nào,	thì	
coi	lại	những	bài	trước.	Coi	lại	những	bài	trước	Thiện	Trang	có	chỉ	cho	quý	vị	
cách	tu	như	thế	nào.	Thiện	Trang	đã	chia	sẻ	được	gần	30	đề	mục	rồi,	còn	mấy	
đề	mục	nữa	là	xong. 

(2)Và	này	các	Tỷ-kheo,	thế	nào	là	định	tu	tập,	do	tu	tập,	do	làm	cho	
sung	mãn,	đưa	đến	chứng	được	tri	kiến?	(Chúng	ta	cần	chứng	được	tri	kiến	
thì	làm	sao,	tu	[pháp]	gì?	Ở	đây	có	pháp	tu	nè:) 

Ở	đây,	này	các	Tỷ-kheo,	Tỷ-kheo	tác	ý	tưởng	ánh	sáng,	an	trú	tưởng	
ban	ngày,	ngày	như	thế	nào	thời	đêm	như	vậy,	đêm	như	thế	nào	thời	ngày	
như	vậy.	Như	vậy,	với	tâm	rộng	mở,	không	có	bị	bao	phủ,	tu	tập	tâm	đến	
chỗ	sáng	chói.	Này	các	Tỷ-kheo,	đây	gọi	là	định	tu	tập,	do	tu	tập,	do	làm	
cho	sung	mãn,	đưa	đến	chứng	được	tri	kiến.	

[Pháp]	này,	quý	vị	nghe	có	vẻ	mới	mẻ	đúng	không	ạ?	Mình	tu	kiểu	gì	lạ	
vậy?	Nhưng	Đức	Phật	dạy	là	phải	tác	ý	tưởng	về	ánh	sáng,	an	trú	tưởng	ban	
ngày	như	thế	nào	thì	đêm	như	vậy,	đêm	như	thế	nào	thì	ban	ngày	như	vậy.	Mình	
làm	như	vậy,	tâm	rộng	mở	không	bị	bao	phủ,	thì	một	hồi	tâm	được	sáng	chói	và	
điều	đó	đưa	được	chứng	tri	kiến.	Cách	này	hình	như	không	ai	dạy	đúng	không	
quý	vị?	Trong	kinh	dạy	đó,	Kinh	Tăng	Chi	đó.	Đức	Phật	tuyệt	vời	lắm.	Bây	giờ	
mình	có	một	pháp	tu	là	tác	ý	tưởng	về	ánh	sáng,	an	trú	vào	tưởng	ban	ngày.	
Mình	nghĩ	ban	ngày	như	thế	nào	thì	ban	đêm	cũng	vậy,	ban	đêm	thế	nào	thì	ban	
ngày	cũng	vậy,	thì	khi	đó	tâm	mình	sáng	lên,	sáng	lên	thì	có	được	tri	kiến.	 

Đó	là	một	cách	tu	nha.	Và	cách	tu	này	theo	quý	vị	thuộc	về	Thiền	chỉ	hay	
Thiền	 quán?	 [Pháp	 tu]	 này	 Thiện	 Trang	 nghĩ	 thuộc	 về	 Thiền	 quán.	 Thật	 ra	
không	dừng	tâm	thì	là	Thiền	quán,	[còn	Thiền]	chỉ	là	dừng	tâm	lại.	Ở	đây	là	mình	
tác	ý	tưởng	đến	ánh	sáng,	cho	nên	tưởng	đến	ánh	sáng	là	một	đền	mục	để	tu.	
Còn	đề	mục	Thiền	chỉ	nhìn	ánh	sáng	không,	là	khác.	Cho	nên	cũng	cùng	là	Thiền	



 
 

27 

chỉ	và	Thiền	quán	nhưng	vận	dụng	khác	nhau.	Cái	kia	là	nhìn	ánh	sáng,	nghĩ	ánh	
sáng	thôi.	Còn	[pháp]	này	phải	suy	tư,	suy	nghĩ.	Cho	nên	ai	muốn	[chứng]	được	
tri	kiến	thì	bữa	nay	có	cách	tu	đó. 

(3)Và	này	các	Tỷ-kheo,	thế	nào	là	định	tu	tập,	do	tu	tập,	do	làm	cho	
sung	mãn,	đưa	đến	chánh	niệm	tỉnh	giác?	 

Chúng	ta	muốn	có	chánh	niệm	tỉnh	giác	[thì	tu	cách	này].	Có	nhiều	người	
hay	quên,	hay	thất	niệm,	làm	gì	[cũng]	không	biết	gì	hết.	Để	chìa	khoá	ở	đâu	
cũng	quên,	làm	gì	cũng	quên,	thì	nên	tu	cách	này	để	được	chánh	niệm	tỉnh	giác.	
Quý	vị	thấy	không	ạ?	Đâu	phải	một	câu	Phật	hiệu	niệm	tới	cùng	đâu.	Tu	mỗi	
kiểu	khác	nhau	mà. 

Ở	đây,	này	các	Tỷ-kheo,	với	vị	Tỷ-kheo,	thọ	khởi	lên	được	rõ	biết,	thọ	
an	trú	được	rõ	biết,	thọ	chấm	dứt	được	rõ	biết;	tưởng	khởi	lên	được	rõ	
biết,	tưởng	an	trú	được	rõ	biết,	tưởng	chấm	dứt	được	rõ	biết;	tầm	khởi	
lên	được	rõ	biết,	tầm	an	trú	được	rõ	biết,	tầm	chấm	dứt	được	rõ	biết.	Này	
các	Tỷ-kheo,	đây	gọi	là	định	tu	tập,	do	tu	tập,	do	làm	cho	sung	mãn,	đưa	
đến	chánh	niệm	tỉnh	giác.	

Như	vậy	đề	mục	ở	đây	là	chỉ	cần	quan	sát	trên	ba	điều:	Một	là	Thọ,	hai	là	
Tưởng,	ba	là	Tầm.	Cho	nên	nếu	chúng	ta	không	học	bộ	Vi	Diệu	Pháp	thì	chúng	
ta	không	hiểu	được	Thọ,	Tưởng,	Tầm.	Thọ	 là	cảm	nhận,	cảm	nhận	của	mình	
nóng	hay	lạnh,	khổ	hay	không	khổ,	mình	chỉ	cần	quan	sát	về	Thọ.	Cho	nên	gọi	
là	quán	Thọ	trên	thọ	(thuộc	về	Tứ	niệm	xứ).	Ở	đây	Đức	Phật	dạy	chỉ	cần	quán	
khi	nó	khởi	lên	mình	phải	biết	rõ.	Giống	như	bây	giờ	chưa	tới	mùa	đông,	nhưng	
Thiện	Trang	ngồi	đang	cảm	thấy	lạnh,	thì	mình	phải	biết	là	lạnh.	Khi	đang	cảm	
giác	lạnh,	thì	mình	cảm	giác	lạnh,	rõ	biết	như	vậy.	Và	khi	[thấy]	hết	lạnh	rồi,	[là]	
do	đã	bật	máy	sưởi,	[nên]	hết	lạnh.	Biết	rõ	ràng	như	vậy,	đó	là	quán	về	Thọ. 

Và	thứ	hai	về	Tưởng.	Tưởng	thì	chúng	ta	có	nhiều	cách	nói	 lắm,	có	thể	
tưởng	tri	về	quá	khứ,	tưởng	tri	về	hiện	tại,	tưởng	tri	về	tương	lai.	Giống	như	
chúng	ta	suy	nghĩ	về	quá	khứ,	suy	nghĩ	về	hiện	tại,	suy	nghĩ	về	tương	lai.	Những	
cái	biết	nhờ	kiến	thức	quá	khứ,	nhờ	hiện	tại,	rồi	mình	nghĩ	tưởng	tùm	lum	về	
tương	lai	nữa,	nghĩ	ngày	mai	đi	mua	chai	dầu,	hết	dầu	ăn	rồi.	Tức	là	phải	có	kiến	



 
 

28 

thức	về	dầu	ăn,	phải	biết	rằng	là	dầu	ăn	có	tác	dụng	gì,	v.v…	và	mình	biết	hiện	
tại	nhà	mình	đang	hết	dầu.	Đó	gọi	là	tưởng	về	dầu	ngày	mai,	nhưng	cái	tưởng	
đó	kết	hợp	quá	khứ,	hiện	tại	và	tương	lai	đúng	không	ạ?	Đó,	như	vậy	[gọi]	là	
Tưởng. 

			 Còn	nói	[về]	Dục	tưởng,	Thiền	tưởng	v.v…	nhiều	cách	tưởng	lắm.	Nhưng	
đó	là	Đức	Phật	định	nghĩa	một	cách	đơn	giản.	Khi	mình	nghĩ	như	vậy	là	mình	
biết:	Tôi	đang	nghĩ	rồi	đó,	tôi	đang	nghĩ	nhớ	về	hôm	qua,	tôi	nhớ	về	hiện	nay,	
tôi	tính	ngày	mai	rồi	đó.	Khi	mình	khởi	lên	là	mình	biết	liền.	Và	khi	mình	đang	
khởi	lên	suy	nghĩ	thì	mình	cũng	biết:	À,	tôi	đang	nghĩ,	tôi	phải	nghĩ	chứ,	vì	tôi	
không	nghĩ	làm	sao	được.	Mình	phải	nghĩ	để	mai	mình	làm	chứ,	cho	nên	cũng	
phải	nghĩ.	Khi	nghĩ	xong	rồi	hết,	thì	biết	là	nghĩ	xong	rồi	đó,	không	nghĩ	nữa.	Đó	
gọi	là	quán	về	Tưởng,	quán	tưởng	trên	tưởng	(ngôn	ngữ	Tứ	niệm	xứ). 

Rồi	Tầm	là	gì?	Tầm	là	mình	hướng	tâm	về	một	đối	tượng	nào	đó,	ví	dụ	quý	
vị	đang	nghe	pháp	đây	là	hướng	tâm.	Quý	vị	thấy	Thiện	Trang	đang	chia	sẻ	đây	
là	tượng	Đức	Phật	Bổn	Sư	của	chúng	ta.	Quý	vị	nhìn	vào	Đức	Phật,	thì	đó	là	tầm,	
tầm	về	Đức	Phật.	Như	vậy	quý	vị	chú	ý	về	đó,	thì	mình	biết:	“À,	tôi	đang	chú	ý	
về	đó”.	Bỏ	chữ	‘tôi’	đi,	chỉ	là	đang	chú	ý	về	đó.	Rồi	chú	ý	[đến	một]	lúc	nào	đó	thì	
hết	chú	ý.	Khi	nó	khởi	lên,	nó	đang	ở	và	nó	hết	đi,	thì	chúng	ta	vẫn	được	thấy	
như	vậy. 

Quý	vị	tu	ba	điều	đó	thôi:	Thọ,	Tưởng,	Tầm	thì	một	hồi	là	quý	vị	đem	đến	
chánh	niệm	tỉnh	giác.	Quý	vị	thấy	không?	Đức	Phật	phân	tích	chi	tiết	như	vậy,	
có	ai	phân	tích	được	như	Phật	không?	Không!	Những	bài	kinh	này	hay	như	vậy	
mà	cho	là	Tiểu	thừa,	không	chịu	tu.	Chỉ	có	những	người	ngu	hoặc	là	không	có	
duyên,	không	có	duyên,	cho	nên	không	học.	Chứ	còn	học	thì	quá	hay.	Ai	mà	hay	
quên,	ai	mà	hay	mơ	mơ	màng	màng	thì	ráng	tu	cách	này.	Tức	là	tu	Thọ,	Tưởng	
và	Tầm,	cũng	là	một	phần	trong	Tứ	niệm	xứ	(Tứ	niệm	xứ	là	quán	Thân,	Thọ,	
Tâm,	Pháp),	thì	cách	này	gọn	lại,	chỉ	là	Thọ,	[Tưởng,	Tầm].	Tầm	cũng	là	tâm,	
Tưởng	cũng	 thuộc	về	 tâm,	nên	mình	biết	hết.	Cho	nên	 tu	 cách	này	 thì	được	
chánh	niệm	tỉnh	giác. 

Phải	tu	cách	thứ	4	[này]	mới	đoạn	trừ	Lậu	hoặc	(Lậu	hoặc	nghĩa	là	Phiền	



 
 

29 

não). 

			 (4)Và	này	các	Tỷ-kheo,	thế	nào	là	định	tu	tập,	do	tu	tập,	do	làm	cho	
sung	mãn,	đưa	đến	đoạn	tận	các	Lậu	hoặc?	

Ở	đây,	này	các	Tỷ-kheo,	Tỷ-kheo	trú	tùy	quán	sanh	diệt	trong	năm	
thủ	uẩn.	(Nhớ,	câu	này	là	quan	trọng	nhất:	‘Tùy	quán	sanh	diệt	trong	năm	thủ	
uẩn’.	Năm	thủ	uẩn	là	gì?	Sắc,	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức,	[tu]	một	hồi	cũng	chạy	về	
đó	thôi.	Cho	nên	năm	thủ	uẩn	là	cốt	lõi	của	tu	hành).	Ðây	là	sắc,	đây	là	sắc	tập	
khởi,	đây	là	sắc	chấm	dứt.	(Cũng	[qua]	ba	giai	đoạn:	Đây	là	sắc,	mình	nhìn	
thấy	cái	gì	đó,	nhìn	thấy	thân	thể…	đó	là	sắc.	Nguyên	nhân	của	nó	khởi	lên	gọi	
là	sắc	tập	khởi,	rồi	nó	chấm	dứt	hết).	Đây	là	thọ,	đây	là	thọ	tập	khởi,	đây	là	
thọ	chấm	dứt.	(Cũng	vậy,	thọ	là	cảm	thọ,	cảm	nhận,	[cũng]	có	ba	cái);	đây	là	
tưởng,	đây	 là	 tưởng	tập	khởi,	đây	 là	tưởng	chấm	dứt;	đây	 là	các	hành.	
(Hành	là	50	Tâm	sở,	cho	nên	ai	mà	không	học	Vi	Diệu	Pháp	thì	rất	khó	hiểu	
Hành,	Hành	tới	50	Tâm	sở.	Như	Tâm	tham,	Tâm	ngã	mạn,	Ngã	kiến,	Si	v.v…	đủ	
các	loại	Tâm	sở).	Đây	là	thức,	đây	là	thức	tập	khởi,	đây	là	thức	chấm	dứt.	
(Thức	thì	dễ	hơn,	thức	có	sáu	thức	thôi:	Biết	của	mắt,	biết	của	tai,	biết	của	lưỡi,	
biết	của	thân,	biết	của	ý.	Quán	[Sắc,	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức]	thuộc	về	‘tùy	quán	
sanh	diệt	trong	năm	thủ	uẩn’).	Này	các	Tỷ-kheo,	đây	là	định	tu	tập,	do	tu	tập,	
do	làm	cho	sung	mãn,	đưa	đến	đoạn	tận	các	Lậu	hoặc.	 

Cho	nên	muốn	đoạn	tận	lậu	hoặc	là	phải	quán	năm	uẩn.	Tứ	niệm	xứ	và	
năm	uẩn	gần	tương	ưng	với	nhau.	Quý	vị	thấy	không	ạ?	Cũng	là	Sắc,	Thọ	Tưởng,	
Hành,	Thức	thôi.	Ai	chưa	nhớ	thì	về	coi	lại,	lục	lại	trong	các	bài	[giảng	trước],	
coi	Sắc	là	gì?	Sắc	là	dễ	nhất.	Bữa	sau	dạy	thêm	đề	mục	là	Tùy	niệm	tử	(niệm	thể	
trược),	thấy	thân	thể	mình	dần	dần	chán,	hết	muốn	[có]	luôn.	Thân	thể	là	sắc,	
gồm	có	bốn	đại:	Đất,	nước,	lửa,	gió	và	24	Y	đại	sinh.	Để	bữa	nào	giảng	lại,	24	Y	
đại	sinh	là	tóc,	tai,	mũi,	lưỡi…	tính	nam,	tính	nữ,	tính	dẻo	hay	tính	gì	có	thể	thích	
nghi	được,	v.v…	Mấy	cái	đó	không	khó,	từ	từ	rồi	giảng.	Mình	hiểu	mấy	cái	thô	
cũng	được,	sắc	là	dễ	nhất.	Rồi	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức.	 

Cho	nên	Bát	Nhã	Tâm	Kinh	cũng	nói	vậy	thôi.	Nếu	như	mình	tu	tập,	mình	
hiểu	được	ba	giai	đoạn	trong	từng	cái,	tức	là	đó	là	sắc,	đó	là	tập	khởi	của	sắc	



 
 

30 

(nguyên	nhân	để	sắc	sinh	ra)	và	nguyên	nhân	chấm	dứt,	là	thông.	Giống	như	
mình	thấy	bông	hoa:	À,	đây	là	sắc	(sắc	là	bông	hoa),	và	nguyên	nhân	[có]	bông	
hoa	này	là	do	nó	đủ	nước,	đủ	phân	nên	hiện	ra.	[Khi]	bông	hoa	này	diệt	là	hết,	
đó	là	sắc. 

Nếu	mình	quán	trong	thân	mình	thì	dễ	hơn,	ví	dụ	mấy	ngày	nay	không	làm	
gì	đó	nên	tóc	dài,	móng	tay	dài,	v.v…	đó	là	sắc.	Nguyên	nhân	của	sắc	tập	khởi	là	
do	thân	thể	mình	sinh	ra	như	thế,	và	do	mình	không	bấm	móng	tay,	cho	nên	
móng	tay	dài.	Mình	bấm	xong	thì	hết,	mai	mốt	chết	rồi	thì	nó	cũng	tiêu.	Thọ,	
Tưởng,	Hành,	Thức	cũng	như	vậy.	Khi	mình	hiểu	được	thì	mình	quán,	quán	theo	
sự	sanh	diệt	của	nó	và	mình	đưa	đến	đoạn	trừ	Phiền	não.	 

Cho	nên	phải	tu	như	vậy	đó	quý	vị.	Phải	[tu]	bốn	định,	một	cái	là	đem	tới	
hiện	tại	lạc	trú,	một	cái	đem	tới	chánh	niệm	tỉnh	giác,	một	cái	là	được	tri	kiến,	
một	cái	được	đoạn	trừ	Phiền	não.	Cho	nên	phải	tu	cả	bốn	định,	chứ	không	phải	
một	đề	mục	mà	tu	hoài	đâu.	Mấy	người	tu	một	môn	thâm	nhập,	tu	kiểu	đó	là	sai	
phương	pháp	của	Phật. 

Này	các	Tỷ-kheo,	có	bốn	định	tu	tập	này.	Và	cũng	về	vấn	đề	này,	Ta	có	
nói	 đến	 trong	 phẩm	 về	 mục	 đích,	 trong	 kinh	 gọi	 là	 "Các	 câu	 hỏi	 của	
Punnaka".	

Do	tư	sát,	ở	đời,	
Các	sự	vật	thắng,	liệt,	
Không	vật	gì	ở	đời,	

									Làm	vị	ấy	dao	động.									 	
An	tịnh,	không	mờ	mịt,	

Không	phiền	não,	không	tham,	
Ta	nói	vị	ấy	vượt,	

Qua	khỏi	sanh	và	già.		

((4.41)	Tu	Tập	Ðịnh:	Samādhibhāvanā	(T	1536.7,	Arv	12)	–	Kinh	Tăng	Chi	
Bộ). 



 
 

31 

Bộ	Kinh	Tăng	Chi	này	hay,	vì	trong	kinh	có	nhiều	điều	hay	hơn	Kinh	Tăng	
Nhất	A	Hàm.	Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm	thiếu	một	số	pháp	hành,	không	bằng.	Kinh	
Tăng	Chi	có	một	số	pháp	hành	hay	hơn.	Nhưng	Kinh	Tăng	Nhất	A	Hàm	có	một	
số	bài	có	[câu]	chuyện	hay,	[có]	một	số	vấn	đề	cũng	hay.	Tức	là	mình	học	được	
hai	bộ	thì	càng	tốt. 

Thiện	Trang	xin	tóm	tắt	lại	như	sau,	cho	quý	vị	dễ	nhớ.	

Tóm	tắt	4	loại	định	tu	tập	–	Kinh	4.41	trong	Kinh	Tăng	Chi	Bộ 

TT	 Loại	định	tu	tập	 Kết	quả	đưa	đến	
1	 Thiền	chỉ:	Chứng	Sơ	thiền	đến	Tứ	thiền	 Hiện	tại	lạc	trú	

2	 Tác	ý	tưởng	ánh	sáng,	an	trú	tưởng	ban	
ngày	ban	đêm	như	nhau.	

Chứng	được	tri	kiến	

3	 Quán	sát	về:	Thọ,	Tưởng,	Tầm	 Chánh	niệm	tỉnh	giác	
4	 Trú	 tùy	 quán	 sanh	 diệt	 trong	 năm	 thủ	

uẩn:	 Sắc,	 Thọ,	 Tưởng,	 Hành,	 Thức	 (3	
điều)	

Đoạn	tận	các	Lậu	hoặc	

	 Loại	tu	tập: 

1.	Thiền	chỉ:	Chứng	Sơ	thiền	đến	Tứ	thiền:	Kết	quả	[đưa	đến]	hiện	tại	
lạc	trú.	Tức	là	mình	muốn	an	lạc	suốt	cả	ngày	thì	chịu	khó	tu	Thiền	nha.	Cho	
nên	mỗi	ngày	ráng	tu,	sáng	tu	một	chút,	trưa	tu	một	chút,	chiều	tu	một	chút.	
Không	có	thời	gian	tu	các	đề	mục	nhiều,	thì	tu	đề	mục	Thiền	hơi	thở,	đếm	số,	hít	
vô	1,	thở	ra	1,	hít	vô	2,	thở	ra	2,	đếm	tới	10,	rồi	[đếm]	lại,	đếm	một	hồi	là	được.	
Đó	là	thiền	Sổ	tức	quán	đơn	giản	nhất,	thuộc	về	Thiền	chỉ.	Mà	đếm	một	hồi	thì	
không	cần	đếm	nữa	cũng	được,	mà	cứ	theo	dõi	hơi	thở	thôi.	Tu	như	thế	thôi	mà	
một	ngày	được	an	lạc.	Nếu	không	có	phương	tiện	nào	thì	mình	tu	vậy,	còn	nếu	
có	bóng	đèn,	có	nước,	mở	tivi	lên	coi,	tu	[đề	mục]	lửa,	gió	gì	đó	v.v...	thì	tốt.	Nói	
chung	[tu]	nhiều	đề	mục	thì	sẽ	không	nhàm	chán,	và	cũng	đều	để	đem	đến	hiện	
tại	lạc	trú.	Cho	nên	Thiền	chỉ	là	phải	tu,	còn	mấy	cái	sau	là	thuộc	về	Thiền	quán	
hết. 

		 2.	Tác	ý	tưởng	ánh	sáng,	an	trú	tưởng	ban	ngày	ban	đêm	như	nhau	



 
 

32 

(tức	là	nghĩ	ánh	sáng	ban	ngày	ban	đêm	như	nhau)	thì	chứng	được	tri	kiến.	
Muốn	có	trí	tuệ	thì	phải	có	tri	kiến	này;	tri	kiến	là	trí	tuệ	đó.	

		 3.	Quán	sát	về:	Thọ,	Tưởng,	Tầm.	Nguyên	nhân	sanh	khởi	của	Thọ,	rồi	
diệt	Tưởng	và	Tầm.	Tầm	là	gì?	Tầm	là	hướng	đến	một	đối	tượng	nào	đó,	Tầm	
và	Tứ	chúng	ta	đã	học	từ	đầu	rồi.	Mấy	điều	này	phải	hiểu	thì	được	Chánh	niệm	
tỉnh	giác,	 tức	 là	mình	sáng	suốt	biết	rõ	mọi	thứ	trong	hiện	tại,	 lúc	nào	cũng	
quan	sát	được	cảnh.	

4.	Trú	tùy	quán	sanh	diệt	trong	năm	thủ	uẩn:	Sắc,	Thọ,	Tưởng,	Hành,	
Thức	(3	điều).	Cũng	tương	tự	như	trên,	đây	là	Sắc,	Thọ,	Tưởng,	[Hành,	Thức];	
rồi	nguyên	nhân	nó	diệt	đi,	thì	mình	đoạn	trừ	các	Phiền	não,	các	Lậu	hoặc. 

		 Cho	nên	là	phải	tu	bốn	điều	nha,	chứ	không	phải	là	một	môn	thâm	nhập	
đâu.	Ráng	tu!	Như	vậy	dễ	dàng	rồi	đúng	không	ạ?	Càng	về	sau	thì	càng	có	nhiều	
công	cụ	để	tu,	ráng	cố	gắng.	

		 Ở	đây,	bài	tiếp	theo	dài	quá,	sợ	quý	vị	sẽ	không	nhớ	nổi,	nên	mình	xuống	
phần	khác	cho	khỏe.	Chứ	không,	nhiều	quá	 là	quý	vị	học	phần	Vi	Diệu	Pháp	
không	nổi.	Chúng	ta	vào	phần	Vi	Diệu	Pháp,	chúng	ta	học	Lộ	trình	tâm.	Bữa	nay	
chúng	ta	quen	với	Lộ	trình	tâm	rồi	Thiện	Trang	đưa	luôn	tất	cả	Lộ	trình	tâm	
Ngũ	môn	ở	bốn	cảnh.	Quý	vị	nhớ	bốn	cảnh	không	ạ?	Bao	gồm:	Cảnh	rất	 lớn,	
Cảnh	lớn,	Cảnh	nhỏ	và	Cảnh	rất	nhỏ.	Hôm	bữa	mình	đưa	ví	dụ	cụ	thể	rồi,	ở	đây	
Thiện	Trang	xin	chia	ra:	Ở	trong	một	Cảnh	rất	lớn	cũng	có	ba	Lộ	trình	tâm	khác	
nhau.	Ở	Cảnh	lớn	thì	có	hai,	Cảnh	nhỏ	thì	có	hai	và	Cảnh	rất	nhỏ	có	ba.	Cho	nên	
có	quá	trời	Lộ	trình	tâm,	chúng	ta	chỉ	cần	nắm	qua	thôi.	



 
 

33 

	

		 Ở	đây	thế	nào	là	Cảnh	lớn,	thế	nào	là	Cảnh	nhỏ,	quý	vị	còn	nhớ	không?	[Để	
xác	định]	Tâm	lộ	thì	tính	theo	các	sát-na	Tâm	hộ	kiếp	vừa	qua.	Nếu	có	1	sát-na	
Tâm	hộ	kiếp	vừa	qua	thì	gọi	là	Cảnh	rất	lớn;	Tâm	lộ	tức	là	Lộ	trình	tâm.	Còn	
Cảnh	lớn	thì	có	2->3	sát-na	Tâm	hộ	kiếp	vừa	qua.	Cảnh	nhỏ	là	4->9	sát-na	Tâm	
hộ	kiếp	vừa	qua.	Và	Cảnh	rất	nhỏ	là	có	tới	10->16	Tâm	hộ	kiếp	vừa	qua.	

		 Chúng	ta	nhớ	là	để	phân	biệt	Cảnh	lớn	với	Cảnh	nhỏ	thì	xét	bốn	điều	kiện.	
Quý	vị	nhớ	không?	Bữa	trước	học	rồi	nha.	Ví	dụ	như	Nhãn	môn	(mắt),	thì	thần	
kinh	mắt	phải	tốt;	rồi	có	cảnh	sắc	đằng	trước	mắt;	phải	đủ	ánh	sáng;	và	có	sự	
chú	ý.	Nếu	đủ	4	điều	này	theo	điều	kiện	tốt	nhất,	thì	gọi	là	Cảnh	rất	lớn.	Nếu	yếu	
đi	một	[yếu	tố],	ví	dụ	mắt	mình	yếu	đi,	hoặc	là	cảnh	không	rõ	lắm,	hoặc	là	thiếu	
ánh	sáng,	hoặc	là	không	có	sự	tập	trung	chú	ý	lắm,	rớt	xuống	một	yếu	tố	thì	chỉ	
gọi	là	Cảnh	lớn	thôi,	chứ	không	còn	là	Cảnh	rất	lớn	nữa. 

		 Rồi	nếu	yếu	2	đến	3	yếu	tố,	ví	dụ	như	mắt	mình	yếu	rồi,	cảnh	cũng	yếu,	mà	
còn	thiếu	ánh	sáng	nữa,	ba	yếu	tố	luôn,	thì	rớt	xuống	còn	Cảnh	nhỏ.	Và	[nếu]	
yếu	cả	bốn	yếu	tố	thì	gọi	là	Cảnh	rất	nhỏ.	Tức	là	bây	giờ	mắt	mình	đã	yếu	rồi,	



 
 

34 

cảnh	là	đã	không	rõ	rồi,	trời	tối	tối	rồi,	và	không	chú	ý	nữa,	thì	gọi	là	Cảnh	rất	
nhỏ.	

		 Quý	vị	hiểu	như	vậy	là	quý	vị	sẽ	phân	biệt	được	bốn	cảnh.	Mắt	như	vậy,	tai	
cũng	như	vậy.	Điều	kiện	của	tai	là	khác	ở	điều	kiện	này	(Không	bị	cách	âm,	trong	
khoảng	cách	thích	hợp).	Rồi	có	điều	kiện	của	mũi	là	phải	có	gió.	Điều	kiện	của	
lưỡi	là	có	nước	bọt.	Và	điều	kiện	của	thân	là	đại	địa	(tức	là	vật)	phải	có	tướng	
rõ	rệt,	chứ	tướng	vật	không	rõ	thì	mình	chạm	cũng	như	không	chạm,	thì	không	
được,	cảnh	không	được	rõ.	Đó	là	chúng	ta	hiểu	được	vậy.	Và	tất	cả	đều	có	sự	
chú	ý	hết.	Dễ	nhớ	không	quý	vị?	Quý	vị	chỉ	cần	nhớ	dòng	này	thôi	(điều	kiện	3),	
còn	lại	mấy	[điều	kiện]	khác	tương	tự	nhau.	

		 Bây	giờ	chúng	ta	trở	lại	với	Lộ	trình	tâm.	Hôm	nay	chúng	ta	nói	hết	Lộ	
trình	tâm	này	một	lần	luôn.	

		 Về	Lộ	trình	tâm	Cảnh	rất	lớn	thì	có	1	Hộ	kiếp	vừa	qua.	Ở	đây,	bảng	này	là	
do	có	vị	thầy	làm	sẵn	rồi,	Thiện	Trang	thấy	mình	vẽ	mệt	quá,	người	ta	làm	sẵn	
rồi	copy	cho	nhanh,	copy	của	người	ta	về	để	giải	thích.	Chính	vì	copy	nên	có	
những	thuật	ngữ	khác	một	chút	cần	giải	thích:	

*Chú	thích:	

H:	Hộ	kiếp	 V:	Hộ	kiếp	
vừa	qua	

R:	Hộ	kiếp	
rúng	động	

D:	Hộ	kiếp	
dứt	dòng	

K5:	Khai	ngũ	
môn	

5:	Ngũ	môn	 TT:	Tiếp	thu	 QS:	Quan	sát	 PĐ:	Phán	
định	

C:	Đổng	lực	

N:	Na	cảnh	 HK:	Hộ	kiếp	
khách	

		 		 		

			 Chữ	H:	Hộ	kiếp	(Tâm	hộ	kiếp);	chữ	V:	Hộ	kiếp	vừa	qua;	chữ	R:	Hộ	kiếp	
rúng	động	(mấy	bữa	mình	viết	chữ	luôn,	bữa	nay	mình	viết	tắt	lại);	chữ	D:	Hộ	
kiếp	dứt	dòng;	K5:	Khai	ngũ	môn	(tức	là	năm	cơ	quan);	5:	là	Ngũ	môn	(mắt	thấy	
cảnh	thì	mắt	làm	việc;	tai	nghe	tiếng	hay	tai	làm	việc...);	TT:	Tiếp	thu	hay	tiếp	
thâu;	QS:	Tâm	quan	sát;	PĐ:	Phán	định;	C:	Đổng	lực	(Tốc	hành);	N:	Na	cảnh;	và	
HK	là	Hộ	kiếp	khách.	Chúng	ta	nhớ	[chữ	viết	tắt]	này,	để	đọc	hiểu	bảng	này,	



 
 

35 

chúng	ta	học	một	bữa	là	xong	luôn	phần	Lộ	trình	tâm	Ngũ	môn	ở	bốn	cảnh.	Còn	
về	sau	là	[học]	Lộ	trình	Ý	môn,	rồi	Lộ	trình	tử.	Bữa	sau	mình	cứ	giới	thiệu	vậy	
thôi	cho	nhanh	nha.	

Trường	hợp	cảnh	rất	lớn	thì	có	một	Hộ	kiếp	vừa	qua.	Cảnh	rất	lớn	thì	tất	
nhiên	lúc	nào	cũng	có	1	Hộ	kiếp	vừa	qua	thôi.	Chữ	H	đầu	tiên	này	là	vẽ	cho	đủ	
thôi,	chứ	thật	ra	mình	bỏ	chữ	H	này	đi.	Tâm	hộ	kiếp	bình	thường	không	làm	
việc,	thì	Tâm	hộ	kiếp	ở	đây.	Như	vậy,	vì	cảnh	rất	lớn	nên	chắc	chắn	chỉ	có	1	Hộ	
kiếp	vừa	qua.	Quý	vị	thấy	(ở	3	Lộ	trình),	đây	là	1	Hộ	kiếp	vừa	qua,	đây	cũng	là	
1	Hộ	kiếp	vừa	qua,	và	đây	cũng	là	1	Hộ	kiếp	vừa	qua.	Cảnh	rất	lớn	lúc	nào	cũng	
vậy.	Còn	Cảnh	lớn	thì	có	tới	2V->3V	(hoặc	là	2,	hoặc	là	3)	Hộ	kiếp	vừa	qua.	Cho	
nên	nếu	vẽ	đầy	đủ	thì	ở	đây	là	2	Hộ	kiếp	vừa	qua,	rồi	xuống	vẽ	3	Hộ	kiếp	vừa	
qua	nữa.	Mà	thôi	viết	vậy	cho	khỏe.	Rồi	nếu	là	Cảnh	nhỏ	thì	4V->8V,	tách	9V	ra.	
Rồi	Cảnh	rất	nhỏ	thì	quý	vị	nhớ	là	10V->16V	đúng	không?	10V->14V	chia	chung,	
rồi	đến	15,	đến	16.	Thật	ra	ghi	chung	10V->16V	cũng	được,	nhưng	ghi	như	vậy	
cho	rõ. 

*CẢNH	RẤT	LỚN: 

		 Bây	giờ	chúng	ta	coi,	chúng	ta	học	Cảnh	rất	lớn	thì	hôm	bữa	có	cho	ví	dụ	
rồi	đúng	không?	Ví	dụ	có	1	chót	(cuối)	Na	cảnh	(N),	[Cảnh	rất	lớn]	có	2	Na	cảnh,	
Na	cảnh	là	giữ	lại	cảnh.	Ở	đây	chúng	ta	bỏ	dòng	đầu	tiên	đi.	Hộ	kiếp	trước	đang	
làm	việc	thì	gặp	cảnh	ví	dụ	như	sét	đánh	->	Hộ	kiếp	vừa	qua	(V)	->	Hộ	kiếp	rung	
động	(R)	->	dứt	dòng	(D)	->	rồi	tới	Khai	ngũ	môn	(K5)	(tức	là	nó	hướng	tâm	về	
gì	đó,	ví	dụ	như	mình	nghe	tiếng	sét	thì	hướng	tâm	về	Nhĩ	môn,	về	cửa	tai.	Còn	
nếu	mình	thấy	bông	hoa	đẹp,	thấy	cảnh	đẹp,	thấy	ánh	sáng	chớp,	thì	là	Tâm	khai	
Nhãn	môn.	Như	vậy	không	có	nghe	tiếng	sét	mà	thấy	sét	đánh	thì	là	Khai	nhãn	
môn)	->	Tiếp	theo	số	5	(tính	là	5	tâm,	tùy	theo	Lộ	trình	tâm.	Ví	dụ	như	bây	giờ	
mình	nói	sét	đánh,	thì	ở	đây	sẽ	là	tâm	gì?	Tâm	nhĩ	thức	thọ	xả	làm	việc	đúng	
không?	Còn	nếu	mình	thấy	cảnh	thì	mắt	làm	việc,	gọi	là	Tâm	nhãn	thức)	->	Tiếp	
theo	là	Tiếp	thu	(Tiếp	thâu)	TT	->	rồi	nó	quan	sát	cảnh	đó	(QS)	->	rồi	nó	phán	
định	(PĐ)	coi	cảnh	đó	cảnh	gì	->	rồi	bắt	đầu	nó	đưa	ra	7	Tâm	tốc	hành	(đốc	
hành)	hay	đổng	lực	(C)	->	cuối	cùng	là	có	2	Na	cảnh	là	giữ	cảnh	lại.	Ví	dụ	như	
rất	sợ	hãi	sân	thì	nó	[có]	2	Na	cảnh.	Hôm	bữa	mình	học	như	vậy,	quý	vị	nhớ	



 
 

36 

không	ạ?	Nếu	không	nhớ	thì	coi	lại	[bài	hôm]	bữa	nha,	chứ	không	là	không	hiểu.	
Thì	bữa	nay	mình	quen	rồi	[nên]	nói	luôn.	Lộ	trình	tâm	này	mình	hiểu	qua	được	
rồi,	chứ	bây	giờ	học	kỹ	quá	thì	quý	vị	cũng	đau	đầu	lắm,	mình	biết	qua	để	tu	
thôi. 

		 Tới	trường	hợp	thứ	2	cũng	là	Cảnh	rất	lớn,	cũng	là	1	Hộ	kiếp	vừa	qua	và	
chót	C	(1V	chót	C),	là	không	có	Na	cảnh.	Nó	cũng	từ	Tâm	hộ	kiếp,	mới	đầu	đang	
làm	việc	thì	có	cảnh	gì	đó	hiện	lên,	bắt	đầu	Hộ	kiếp	vừa	qua	(V)	->	rồi	bị	rung	
động	(R)	->	rồi	dứt	hộ	kiếp	(D)	->	chuyển	sang	Tâm	khai	Ngũ	môn	(K5).	Tâm	
khai	Ngũ	môn	là	hướng	về,	ví	dụ	như	thấy	bông	hoa	đẹp	thì	nó	hướng	về	bông	
hoa,	là	nó	phải	thấy	thì	tới	đây	->	nó	khai	Tâm	nhãn	thức	số	(5)	->Tiếp	thu	(TT),	
tức	là	mắt	thấy	cảnh	đó,	thấy	bông	hoa	->	rồi	nó	quan	sát	(QS)	->	rồi	xác	định	
(phán	đoán)	PĐ	->	rồi	cuối	cùng	khởi	ra	[7	Tâm	đổng	lực	(C)].	Ví	dụ	như	khởi	
tâm	tham,	nó	chạy	[qua]	7	Tâm	đổng	lực	(C),	7	Tâm	đổng	này	mình	biết	rồi,	
[bài]	trước	[đã]	lấy	ví	dụ	cụ	thể	rồi,	mới	đầu	nó	thấp,	sau	tăng	lên	rồi	giảm	bớt	
xuống.	Tham	cực	kỳ	tham	rồi	giảm	bớt.	Hoặc	là	cảnh	sân,	mới	đầu	sân	ít	rồi	sân	
mạnh,	rồi	cuối	cùng	giảm	bớt,	thì	không	có	Na	cảnh. 

		 Trường	hợp	thứ	ba	là	1	Hộ	kiếp	vừa	qua	và	chót	cuối	cùng	là	Hộ	kiếp	khách	
(1V	chót	HK).	Ở	đây	cũng	giống	vậy,	từ	Hộ	kiếp	vừa	qua	->	rồi	nó	rúng	động	(R)	
->	rồi	dứt	dòng	của	Tâm	hộ	kiếp	(D)	->	để	chuyển	qua	Tâm	khai	Ngũ	môn	(K5).	
Ví	dụ	như	thấy	cảnh	sét	đánh,	hay	thấy	cảnh	gì	đó,	sét	đánh	mà	thấy	bằng	mắt	
thì	ánh	sáng	chiếu	[mạnh]	quá	đó,	[mà]	mình	không	nghe	âm	thanh,	thì	cảnh	
Nhãn	thức	(mở	Nhãn	thức).	Còn	nếu	như	bây	giờ	mình	đang	ăn,	giả	sử	mình	cắn	
một	cái	gì	đó	đau	quá,	cay	quá,	thì	cảnh	đó	gọi	là	Tâm	khai	Thiệt	môn	(lưỡi).	Rồi	
sau	đó	lưỡi	hoạt	động	thì	[khởi]	tâm	này	->	rồi	tiếp	sau	nó	quan	sát	(QS)	->	rồi	
phán	định	(PĐ),	thì	cảnh	này	phải	là	cảnh	cực	mạnh.	Ví	dụ	ăn	trái	ớt	đó	quá	cay	
nên	đưa	tâm	này	lên	7	sát-na	Tâm	đổng	lực	sân	gì	đó,	rồi	cuối	cùng	nó	quay	trở	
lại	về	[Tâm]	hộ	Kiếp	khách.	Vì	cảnh	này	mạnh	quá	nên	nó	quay	về	Hộ	kiếp	khách	
rồi	mới	trở	về,	cái	này	là	vậy.	 

	 Còn	[bài]	hôm	bữa	Thiện	Trang	quên	xóa	2	Na	cảnh,	quý	vị	nhớ	bài	hôm	
bữa	đó	là	phải	xóa	Na	cảnh	đi,	[vì]	đã	có	Hộ	kiếp	khách	thì	không	có	Na	cảnh.	
Nên	bài	hôm	bữa	mình	xóa	đi	2	Na	cảnh	ở	chỗ	Hộ	kiếp	khách.					 



 
 

37 

Như	vậy	quý	vị	hiểu	không	ạ?	Nếu	không	hiểu	thì	chịu	khó	coi	lại	nha,	hơi	
khó	đó,	nhưng	mình	học	[Lộ	trình	tâm]	này	để	tu	hành.	Bây	giờ	Thiện	Trang	nói	
để	tu	hành	là	người	ta	đưa	từ	Cảnh	rất	lớn	này,	mình	mà	khá	là	tâm	mình	đỡ	
dao	động,	thì	nó	đưa	xuống	Cảnh	lớn	thôi,	nó	đỡ	hơn.	Rồi	từ	Cảnh	lớn	đưa	xuống	
Cảnh	nhỏ,	Cảnh	nhỏ	là	quý	vị	thấy	không	có	đổng	lực	gì	hết,	không	có	Tâm	đổng	
lực	thì	không	tạo	nghiệp.	Cảnh	nhỏ,	Cảnh	rất	nhỏ	không	tạo	nghiệp,	quý	vị	thấy	
không?	Đâu	có	tạo	nghiệp	đâu.	Cho	nên	như	vị	A-la-hán	chẳng	hạn,	hay	con	voi	
thuần	chủng	rồi,	mà	thấy	cảnh	sét	đánh	thì	không	sợ.	Không	sợ	chẳng	qua	là	nó	
chạy	từ	(Hộ	kiếp->Phán	định)	là	dừng	rồi,	từ	Cảnh	rất	lớn	là	sét	đánh	mà	đưa	
về	Cảnh	nhỏ	thì	thôi.	Ví	dụ	như	Thiện	Trang	hồi	xưa	rất	thích	ăn	chè,	nghe	nói	
chè	Bảo	Lộc	là	rất	thèm,	muốn	ăn	rồi.	Nhưng	do	mình	tu	tập	lâu	năm	nên	cảnh	
đó	bây	giờ	thành	Cảnh	nhỏ	thôi,	nên	nhìn	thấy	chè:	Ừ,	chỉ	là	chè	thôi	mà,	có	gì	
đâu,	nên	nó	không	chạy	Tâm	tham,	nó	trơ	trơ	luôn.	Tới	đây	(Phán	định)	là	nó	
dừng	rồi,	thì	Cảnh	nhỏ	hoặc	Cảnh	rất	nhỏ	là	ok.	Tu	bao	giờ	mà	bị	người	ta	chửi,	
[mà]	đưa	Cảnh	rất	lớn,	Cảnh	lớn	đó	xuống	Cảnh	nhỏ,	rất	nhỏ	là	ok.	Từ	Cảnh	rất	
lớn	mình	đưa	xuống	Cảnh	lớn,	từ	Cảnh	lớn	mình	đưa	về	Cảnh	nhỏ,	từ	Cảnh	nhỏ	
với	Cảnh	rất	nhỏ	là	ok,	không	sao	hết.	Vì	Cảnh	rất	nhỏ	là	nó	không	chạy	luôn	cả	
mấy	tâm	đổng	lực	nữa.	Mình	thì	chắc	không	đến	nỗi	Cảnh	rất	nhỏ	đâu,	mình	
đưa	về	Cảnh	nhỏ	là	ok. 

Đó	là	bí	quyết	tu	tập,	chứ	không	phải	học	cho	vui,	học	cho	biết	vậy.	Không	
phải!	Mình	học	để	mình	[áp]	dụng,	để	mình	so	sánh,	để	mình	tu.	Tại	sao	cùng	
một	cảnh	đó	mà	người	ta	dao	động.	Ví	dụ	bây	giờ	đang	đi	trên	xe,	nghe	tiếng	nổ	
đùng	một	cái,	có	người	giật	mình	la	hét	tùm	lum,	sợ	quá.	Người	đó	có	khả	năng	
rơi	vào	Cảnh	rất	lớn	[có]	2	Na	cảnh	luôn,	đã	sân	rồi	(sợ	hãi	là	sân)	mà	còn	Na	
cảnh	này	nữa.	Còn	có	một	người	ngồi	bên	cạnh,	cũng	sợ	nhưng	không	hét	nhiều	
lắm,	có	thể	có	Hộ	kiếp	khách	(HK).	Còn	người	đỡ	hơn,	người	ta	bình	tĩnh	thì	đi	
tới	đây	(Phán	định)	thôi	không	sao,	là	Cảnh	nhỏ.	Hoặc	người	ta	đang	ngủ	cho	
nên	không	biết	gì,	nên	thành	Cảnh	nhỏ.	Đang	buồn	ngủ	mà,	tiếng	‘đùng’	đó	chưa	
đủ	ảnh	hưởng,	do	không	có	sự	chú	ý,	tai	họ	không	làm	việc	nên	trở	thành	Cảnh	
nhỏ.	Điều	kiện	của	Cảnh	nhỏ	quý	vị	có	nhớ	không?	Đó	là	‘yếu	đi	một	yếu	tố	gọi	
là	Cảnh	lớn,	mà	yếu	đến	hai	ba	yếu	tố	gọi	là	Cảnh	nhỏ’. 



 
 

38 

Cho	nên	 lúc	đang	ngồi	 trên	xe	đi	 trên	đường	như	vậy,	 [mà]	nghe	 tiếng	
‘đùng’	ở	đâu	đó	nổ,	người	mà	tỉnh	thì	sợ,	vì	có	chú	ý,	thì	chắc	chắn	Cảnh	rất	lớn	
rồi,	hoặc	đang	tập	trung	nhìn	nữa.	Còn	người	không	tập	trung	lắm	thì	nó	trở	
thành	Cảnh	lớn.	Cảnh	lớn	vẫn	còn	sợ,	vẫn	có	mấy	Tâm	đổng	lực	sân	(sợ	hãi)	
chạy.	Nhưng	người	đang	ngủ	thì	rõ	ràng	là	không	chú	ý	rồi,	tai	cũng	không	làm	
việc	lắm,	nên	cảnh	đó	trở	thành	Cảnh	nhỏ	của	họ.	Cho	nên	[nổ]	đùng	một	cái	mà	
họ	chẳng	thấy	gì	hết,	thậm	chí	[chỉ	có]	Quan	sát,	Tiếp	thâu,	thọ	xả	gì	đó…	một	
hồi	mới	Phán	định.	Lúc	đó	ngồi	dậy,	tỉnh	giấc	thôi	chứ	không	sao	hết.	Còn	người	
ngủ	say	là	trở	thành	Cảnh	rất	nhỏ,	không	làm	việc	luôn,	ngủ	say	[thiếu]	nhiều	
yếu	tố	quá	cho	nên	không	biết	gì	 luôn.	Điều	đó	thì	mình	có	thể	tưởng	tượng	
được,	thực	tế	là	như	vậy.	Quý	vị	hiểu	rồi	đúng	không	ạ?	Như	vậy	đó	là	Cảnh	rất	
lớn. 

*CẢNH	LỚN: 

Tiếp	theo	[là]	Cảnh	lớn,	theo	định	nghĩa	là	có	2	đến	3	Tâm	hộ	kiếp	vừa	qua.	
Còn	nói	về	yếu	tố	Cảnh	lớn,	thì	yếu	đi	1	yếu	tố	trong	4	điều	kiện,	là	trở	thành	
Cảnh	lớn.	Khi	chúng	ta	hiểu	được	như	vậy	thì	chúng	ta	biết	Cảnh	lớn	là	như	thế	
nào	rồi	nha. 

Đầu	tiên	là	Tâm	hộ	kiếp,	[thì]	có	2	hoặc	3	[Tâm]	hộ	kiếp	vừa	qua	(2V	-	3V).	
Vì	cảnh	này	là	Cảnh	lớn	thôi,	[còn]	Cảnh	rất	lớn	là	nó	chuyển	liền,	rung	động	
liền.	Ở	đây	có	2-3	sát-na	Tâm	hộ	kiếp	vừa	qua	->	rồi	mới	tới	rung	động	Tâm	hộ	
kiếp	(R)	->	rồi	dứt	dòng	Tâm	hộ	kiếp	(D)	->	mới	Khai	ngũ	môn	(K5).	Ví	dụ	lúc	
này	là	họ	thấy	cảnh	gì	đó,	sau	đó	mắt	họ	làm	việc	(nếu	như	Ngũ	môn	này	là	mắt,	
còn	nếu	mình	ăn	trái	ớt	mà	ớt	chưa	cay	lắm,	ớt	vừa	cay	thôi	thì	cửa	thiệt	làm	
việc.	Còn	như	ngửi	mùi	mà	mùi	cực	kỳ	hôi,	hôi	quá	thì	Cảnh	rất	lớn,	nhưng	ở	
đây	mùi	vừa	vừa	thôi,	có	mức	độ,	thì	cảnh	đấy	là	Cảnh	lớn)	->	rồi	nó	Tiếp	thâu	
(TT)->	quan	sát	(QS)->	Đoán	định	(xác	định	hay	Phỏng	đoán)	(PĐ),	tùy	ngôn	
ngữ	dịch	vì	từ	chữ	Pali	mỗi	người	dịch	một	kiểu	->	Sau	đó	nó	chạy	dòng	7	sát-
na	Tâm	tốc	hành	(đốc	hành	hay	đổng	lực)	(C)	tạo	nghiệp	(có	khi	cảnh	khó	chịu	
quá	nên	sân,	ăn	trái	ớt	cay	nên	sân)	->	sau	đó	trở	về	Hộ	kiếp. 

Ở	đây,	quý	vị	đếm	xem	có	bao	nhiêu	sát-na	tâm?	(Lộ	trình	tâm	1V	chót	N).	



 
 

39 

Bỏ	dòng	Hộ	kiếp	đầu	tiên	nha,	có	3	sát-na	tâm	này	(V,	R,	D)	là	cùng	một	Lộ	tâm,	
vì	cùng	là	Tâm	hộ	kiếp	hết,	Tâm	hộ	kiếp	vừa	qua,	Tâm	hộ	kiếp	rung	động,	Tâm	
hộ	kiếp	dứt	dòng.	Còn	(K5)	này	là	Tâm	hành	làm	việc,	lấy	tâm	làm	việc	liên	tục	
là	(5).	Như	vậy	lộ	trình	này	đủ	17	sát-na	tâm.	Còn	xuống	đây	(Lộ	trình	1V	chót	
C)	chỉ	có	15	sát-na	tâm.	Còn	(Lộ	trình	1V	chót	HK)	thì	có	16	sát-na	tâm. 

Còn	bây	giờ	Cảnh	lớn	chỉ	có	16	sát-na	tâm	thôi.	Còn	trường	hợp	[2-3V	chót	
HK]	cũng	có	rúng	động,	đủ	điều	kiện	để	có	Tâm	hộ	kiếp	khách.	Tức	là	cái	này	nó	
cũng	chấn	động,	khiến	cho	mình	muốn	ổn	định	lại	tâm	thì	phải	có	một	Tâm	hộ	
Kiếp	khách	nhảy	vô,	rồi	mới	ổn	định	lại	tâm,	nó	[mới]	trả	lại	Tâm	hộ	kiếp	bình	
thường	[cho]	mình	được,	Lộ	trình	này	có	17	sát-na	tâm.	 

Ở	đây	có	một	thuật	ngữ	gọi	là	Lộ	tâm.	Lộ	Tâm	là	gì?	Là	[các]	màu	trên	sơ	
đồ,	ví	dụ	từ	(H->D)	là	một	Lộ	tâm,	toàn	là	Tâm	hộ	kiếp,	từ	(K5->PĐ)	là	toàn	tâm	
làm	việc	(Tâm	hành),	và	từ	(C->C)	là	Tâm	đổng	lực,	từ	(N->N)	là	Na	cảnh.	Bốn	
màu.	Cũng	có	thể	năm	màu,	tại	vì	chỗ	màu	quan	sát	(QS)	không	phải	thọ	xả,	mà	
(QS)	này	có	thể	thọ	khác	đi	nên	cho	[màu]	đỏ	 lên,	 thì	mới	có	Hộ	kiếp	khách	
được,	[vì]	tâm	này	chấn	động	mạnh	quá,	nó	đổi.	 

[2-3V	chót	HK]	cũng	vậy,	2	hay	3	sát-na	Tâm	hộ	kiếp	vừa	qua	->	rồi	Hộ	
kiếp	rúng	động	(R)	->	dứt	dòng	(D)	->	Khai	ngũ	môn	(K5)	tâm	của	nhãn,	nhĩ,	tỷ,	
thiệt,	thân	(5)	làm	việc	->	tiếp	theo	là	Tiếp	thâu	(TT)	->	rồi	Quan	sát	(QS)	->	
Đoán	định	(PĐ)	->	rồi	7	sát-na	Tâm	đổng	lực	(C),	tạo	nghiệp	là	do	(C)	này	là	tạo	
nghiệp	->	rồi	cuối	cùng	Hộ	kiếp	khách	(HK).	Quý	vị	hiểu	không	ạ?	Như	vậy	được	
rồi	đúng	không? 

*CẢNH	NHỎ: 

Tiếp	theo	là	Cảnh	nhỏ,	theo	định	nghĩa	Cảnh	nhỏ	có	từ	4V	->	9V,	cho	nên	
trên	sơ	đồ	vẽ	từ	1V	->	8V,	tách	9V	ra.	Do	Cảnh	nhỏ	rồi,	điều	kiện	Cảnh	nhỏ	là	
yếu	nhiều	(tức	là	2	hay	3	yếu	tố)	được	gọi	là	Cảnh	nhỏ.	Ví	dụ	như	mắt	mình	
không	tốt	rồi,	cảnh	cũng	không	được	rõ	lắm,	mà	thiếu	ánh	sáng	nữa	là	đủ	thành	
Cảnh	nhỏ	rồi.	Hoặc	mắt	mình	tốt	nhưng	do	cảnh	không	được	tốt	lắm,	người	đó	
mặc	màu	gì	đó	tối	tối,	rồi	trời	tối	nữa,	và	không	có	sự	chú	ý	thì	coi	như	là	không	
thấy	rõ,	thì	rớt	xuống	là	Cảnh	nhỏ. 



 
 

40 

Lộ	trình	tâm	có	hai	kiểu	thôi,	nhưng	có	4V	->	8V.	Thật	ra	là	4V	vẽ	riêng,	rồi	
5V,	6V,	7V,	8V	vẽ	riêng,	nhiều	lắm.	Cho	nên	thôi	mình	vẽ	chung	cho	ngắn.	4	đến	
8	Hộ	kiếp	vừa	qua	(4V	->8V)	->	rồi	tới	rúng	động	Hộ	kiếp	(R)	->	dứt	dòng	của	
Tâm	hộ	kiếp	(D)	->	rồi	chuyển	qua	Khai	ngũ	môn	(K5).	Ví	dụ	chúng	ta	lấy	một	
cảnh	mùi	đi,	thì	lấy	cảnh	ngửi	mùi	hôi,	mà	mùi	này	hơi	hôi	thôi	chứ	không	hôi	
lắm.	Do	sự	không	hôi	lắm,	cảnh	yếu	bớt	rồi,	rồi	mình	cũng	không	chú	ý	lắm,	thì	
2	[yếu	tố]	là	đủ	yếu	rồi,	đâu	cần	3	[yếu	tố].	Cảnh	nhỏ	là	chỉ	cần	yếu	2	hay	3	[yếu	
tố]	thôi,	thì	gọi	là	Cảnh	nhỏ	rồi.	Khi	đó	người	ta	sẽ	khai	Ngũ	môn,	ở	đây	khai	cửa	
Ngũ	môn	hướng	về	tâm	gì?	Nó	phải	dùng	tỷ	(tỷ	là	mũi),	số	(5)	này	là	lúc	này	
[sát-na]	tâm	mũi	làm	việc,	tỷ	thức	làm	việc->	Tiếp	thâu	(TT)	mùi	đó	->	Quan	sát	
(QS)	mùi	đó	->	Đoán	định	(phân	tích)	(PĐ).	Vì	cảnh	yếu	nên	nó	phân	tích	3	lần	
mới	ra	cảnh	đó.	Rồi	cảnh	này	cũng	yếu	yếu,	mùi	này	cũng	chưa	hôi	lắm,	không	
đến	nỗi	khó	chịu,	[nên]	chưa	nổi	sân	được.	Hoặc	là	mùi	thơm,	nhưng	mùi	thơm	
nhẹ	quá,	chưa	đủ	để	mình	khởi	lên	tham	được,	cho	nên	chỉ	bấy	nhiêu	thôi.	Nó	
chỉ	phân	tích,	phân	tích,	phân	tích	hoài,	3	cái	phân	tích	là	xong,	không	phân	tích	
nữa,	[nên]	không	có	[Tâm	đổng	lực]	chạy	lên. 

Nếu	người	tu	biết,	 thì	mình	làm	tất	cả	các	cảnh	trở	về	[Lộ	trình]	này	là	
mình	không	tạo	nghiệp.	Còn	không	thì:	‘Ôi,	cái	mùi	hôi	quá,	hôi	quá’,	người	kia	
thì	bịt	mũi:	‘Ôi,	hôi	quá,	hôi	quá’,	là	đang	sân,	sân	là	tạo	nghiệp.	Cho	nên	nó	chạy	
dòng	Tâm	đổng	lực	lên,	thì	thành	Cảnh	lớn	rồi.	Còn	mình	thì	thấy	quen	mùi	đó	
rồi,	do	ngày	nào	cũng	ở	đó	cho	nên	quen,	trơ	trơ	rồi,	nên	thành	Cảnh	nhỏ.	Cảnh	
nhỏ	thì	không	chạy	tâm	khó	chịu,	không	có	Tâm	đổng	lực	ở	đó,	nên	không	sao	
hết,	tới	đó	là	nó	dừng	thôi.	Ở	đây	là	như	vậy. 

Trường	hợp	(9V	chót	2P)	cũng	tương	tự	như	vậy,	có	9	sát-na	Tâm	hộ	kiếp	
vừa	qua	(9V)	->	rồi	Hộ	kiếp	rúng	động	(R)	->	Tâm	hộ	kiếp	dứt	dòng	(D)	->	Tâm	
khai	Ngũ	môn	(K5)	->	(5)	tức	là	1	trong	5	căn	(mắt,	tai,	mũi,	lưỡi,	thân)	làm	việc	
->	rồi	Tiếp	thâu	(TT)->	Quan	sát	(QS)	->	Phân	tích	(PĐ)	2	cái	thôi.	Tương	tự	như	
vậy,	[Lộ	trình]	này	không	tạo	nghiệp	gì	hết,	bởi	vì	nó	tới	đây	là	dứt,	cho	nên	
không	có	mấy	dòng	sát-na	Tâm	đổng	lực. 

Quý	vị	hiểu	rồi	đúng	không	ạ?	Như	vậy	cũng	dễ	dàng,	không	có	gì	khó.	Và	
ở	đây	chắc	chắn	không	có	Hộ	kiếp	khách	đâu.	Hộ	kiếp	khách	chỉ	xuất	hiện	trên	



 
 

41 

hai	trường	hợp	là:	Cảnh	lớn	và	Cảnh	rất	lớn	thôi.	Có	3	điều	kiện	[như]	hôm	bữa	
[học]	đó,	thực	ra	cái	này	mình	cũng	không	cần	nắm	nhiều.	Học	thì	nói	vậy	thôi	
chứ	nghe	nhiều	cũng	loạn	tâm,	mình	chỉ	cần	biết	làm	sao	để	luyện	cho	mình	đưa	
về	Cảnh	nhỏ	đi,	thì	tâm	nhẹ	nhàng,	nên	từ	đó	tâm	mình	không	sân,	không	tham.	
Chứ	còn	không,	thì	mình	dễ	sân,	dễ	tham	là	do	vậy	đó.	Hãy	cố	gắng	đưa	về	Cảnh	
nhỏ,	Cảnh	rất	nhỏ. 

*CẢNH	RẤT	NHỎ 

Cảnh	rất	nhỏ	là	gì?	Đầu	tiên	mình	phải	hiểu	cảnh	rất	nhỏ	là	Tâm	lộ	có	(10–
16)	sát-na	tâm.	Và	yếu	cả	4	yếu	tố	thì	gọi	là	Cảnh	rất	nhỏ.	4	yếu	tố	ví	dụ	như	về	
mắt:	thần	kinh	mắt	của	mình	không	tốt;	rồi	cảnh	sắc	ở	trước	mặt	cũng	không	
rõ	lắm,	tức	là	không	đủ	[điều	kiện],	ví	dụ	như	người	đó	mặc	đồ	đen	thui,	màu	
tối	quá	không	thấy;	rồi	ánh	sáng	cũng	yếu,	gặp	người	ta	ban	đêm	ánh	sáng	chập	
chờn;	rồi	không	chú	ý	nữa,	cho	nên	đi	qua	gặp	người	ta	mà	cũng	như	không	gặp.	
Tức	là	đi	ngoài	đường	gặp	người,	ví	dụ	gặp	ông	chồng	mình	đi,	nhưng	do	mắt	
mình	yếu,	rồi	cảnh	là	ông	chồng	mặc	bộ	đồ	[màu]	đen	hay	[màu]	tối	cũng	khó	
nhìn	quá,	rồi	[trời]	tối	quá,	thiếu	ánh	sáng,	rồi	mình	cũng	không	chú	ý	nữa,	mình	
tưởng	ai	đâu	chứ	[không	phải	ông	chồng],	mình	cũng	không	quan	sát	cho	nên	
đi	qua	luôn,	thì	chuyển	qua	Cảnh	rất	nhỏ. 

Cảnh	rất	nhỏ	ở	đây	có	3	trường	hợp: 

-	(10V	-	14V	chót	3R):	có	10	-	14	sát-na	Tâm	hộ	kiếp	vừa	qua	->	rồi	nó	rúng	
động	(R)	->	rúng	động	(R)	->	rúng	động	(R),	xong	là	nó	không	làm	gì	hết. 

-	(15V	chót	2R):	Hoặc	là	15	sát-na	Tâm	hộ	kiếp	vừa	qua	->	[rồi]	rúng	động	
(R)	->	rúng	động	(R),	xong	hết. 

-	(16V	chót	1R):	16	sát-na	Tâm	hộ	kiếp	vừa	qua	->	rúng	động	(R),	xong	
hết. 

Cho	nên	quý	vị	thấy	suốt	này	Hộ	kiếp,	Hộ	kiếp,	Hộ	kiếp...	Quý	vị	thấy	Hộ	
kiếp	nhiều	thì	sao?	Thì	suốt	ngày	ôm	cảnh	đó	cho	nên	mất	chánh	niệm.	Điều	này	
cũng	dở,	đó	là	dễ	mất	chánh	niệm,	tại	vì	mình	không	quan	sát	được.	Còn	người	
tu	tốt	thì	họ	làm	Tâm	hộ	kiếp	này	bớt	đi,	thì	sẽ	có	chánh	niệm	được	nhiều	hơn.	



 
 

42 

Nhưng	cũng	không	phải	nhất	thiết	như	vậy,	có	lúc	nếu	mình	làm	việc	[nhiều]	
quá	thì	tâm	mình	cũng	quá	tải.	Cho	nên	phải	tu	Thiền	chỉ	để	nhẹ	tâm	mình	lại,	
để	cảnh	bớt	đi.	Sau	này	mình	học	tới	Lộ	trình	tu	Thiền	chỉ	thì	mình	sẽ	thấy	nhập	
Thiền	chỉ	như	thế	nào,	rồi	mình	biết	tại	sao	tâm	mình	an	lạc	sau	khi	nhập	Thiền,	
là	do	như	vậy. 

Như	vậy	Thiện	Trang	đã	chia	sẻ	cho	quý	vị	đủ	rồi,	quý	vị	hiểu	rồi	đúng	
không?	Tóm	lại	bảng	này	chỉ	vậy	thôi,	mình	học	hiểu	qua	một	lần,	còn	học	sâu	
hơn	thì	người	ta	sẽ	phân	tích	trong	này	có	bao	nhiêu	Tâm	lộ,	rồi	trong	mỗi	cái	
này	có	bao	nhiêu	tâm,	có	bao	nhiêu	loại	người,	bao	nhiêu	cõi,	cõi	nào	có	thể	có	
lộ	trình	này,	thì	phức	tạp	quá,	thôi	chúng	ta	chỉ	cần	biết	sơ	sơ	vậy	để	tu.	Nếu	
muốn	học	sâu	thì	quý	vị	hãy	tìm	tài	liệu	mà	học.	Còn	không,	sau	này	mình	có	
duyên	mình	sẽ	học	lại	nâng	cao,	bây	giờ	mà	dạy	nâng	cao	thì	quá	khó	cho	quý	
vị. 

Như	vậy	chúng	ta	chắc	học	được	bấy	nhiêu	đó	đủ	rồi,	mỗi	ngày	học	một	
chút	thôi,	chứ	học	nhiều	quá	thì	quý	vị	sẽ	choáng.	Bây	giờ	Thiện	Trang	chỉ	chia	
sẻ	thuần	phần	Phật	giáo	Nguyên	thủy	thôi,	tức	là	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya,	Giới	
luật	cũng	là	Giới	luật	Nguyên	thuỷ	thôi	cho	nhẹ	nhàng.	Chúng	ta	học	ít	lại,	thay	
vì	2	tiếng	mấy	như	hồi	xưa,	thì	bây	giờ	mình	học	chỉ	tối	đa	2	tiếng	trở	lại	thôi,	
không	nên	học	nhiều	quá,	quý	vị	cũng	không	nhớ	nổi. 

Hôm	nay,	Thiện	Trang	cũng	chia	sẻ	chưa	tới	2	tiếng,	hy	vọng	quý	vị	nắm	
được,	hiểu	được.	Học	và	hành,	quan	trọng	là	mình	thực	hành.	Và	đặc	biệt	mình	
phải	hiểu	giáo	pháp,	thì	mình	mới	bỏ	những	Giới	cấm	thủ	của	mình	đi,	thì	mới	
thành	công	được.	Nhiều	khi	tu	hành	giữ	một	trời	Giới	cấm	thủ,	đi	xuất	gia	[mà]	
người	ta	nói	vô	bê	cái	bát	sành,	bát	sứ	thọ	giới	đó	mà	bể	là	không	được,	bể	là	
thế	này	thế	kia,	mê	tín	quá	trời,	tại	sao?	Hồi	xưa	quý	vị	thấy	trong	thời	Đức	Phật,	
bát	bể	nứt	v.v…	có	ý	nghĩa	gì	đâu.	Tự	nhiên	học	Phật	đạo	lại	[trở]	thành	mê	tín,	
mình	ôm	cái	bát,	ôm	cái	y	mà	có	một	dấu	hiệu	gì	đó,	rách	một	cái	là:	“Ôi	thôi,	
đường	tu	của	mình	khổ	rồi”,	đó	là	mê	tín.	 

Rồi	mê	tín	nhiều	thứ	lắm,	mai	mốt	mình	học	thì	mới	thấy.	Ví	dụ	như	mê	
tín	chuyện	giữ	giới	thì	được	36	bộ	thần	bảo	vệ,	[rồi]	quy	y	Tam	Bảo,	giữ	Ngũ	



 
 

43 

giới,	mỗi	giới	có	5	vị	Thần	hộ	giới	bảo	vệ,	v.v…	mình	cứ	tưởng	như	vậy,	thì	điều	
đó	cũng	là	Tà	kiến.	Học	[trong	kinh]	coi,	ngài	Xá	Lợi	Phất	ngồi	thiền,	ngài	tu	cỡ	
đó	mà	con	quỷ	còn	đánh	vô	đầu	nữa.	Rồi	các	Tỳ-kheo	bị	cái	này,	bị	cái	kia,	có	
ông	thần	nào	hộ	giới	đâu.	Giới	hộ,	là	mình	giữ	giới	đó	giúp	sanh	ra	cho	mình	
phước,	sanh	ra	cho	mình	những	tâm	thiện	lành,	cho	nên	từ	đó	hộ	cho	mình,	chứ	
không	phải	ai	rảnh	đâu	đi	[bảo]	hộ. 

Nhớ,	thời	Đức	Phật,	Đức	Phật	đang	cùng	các	Tỳ-kheo	ngồi	đó,	Ma	vương	
Ba	Tuần	còn	biến	ra	những	con	bò	lớn,	chạy	vô	làm	[vỡ]	mấy	cái	bình	bát,	làm	
các	Tỳ-kheo	cũng	sợ.	Đức	Phật	nói	đó	là	Ma	vương	Ba	Tuần	làm	đó.	Tức	là	không	
có	Thần	hộ	pháp,	còn	quý	vị	thấy	ông	Đề	Bà	Đạt	Đa	đẩy	hòn	đá	[vào	chân]	Đức	
Phật	đó,	đâu	phải	thần	hộ	pháp	đánh	viên	đá	đó	đâu,	mà	quý	vị	thấy	trong	Kinh	
Tăng	Nhất	A	Hàm	nói	là	Thần	núi	Kim	Tỳ	La	[làm].	Cho	nên	học	Phật	giáo	phải	
hiểu	sâu,	hiểu	rồi	không	chấp	giữ	Kiến	thủ	kiến.	Phải	học,	chứ	không,	học	một	
hồi	mê	tín	luôn,	mê	tín	rồi	là	đi	lạc	con	đường	Chánh	pháp	của	Đức	Thế	Tôn.	
Nên	nhớ,	Đức	Phật	dạy	rất	thật	chất,	Đạo	Phật	đến	để	mà	thấy,	thực	hành,	thử	
nghiệm. 

Vậy	thôi,	hôm	nay	chúng	ta	tạm	dừng	ở	đây,	hẹn	quý	vị	hôm	khác.	Thứ	Bảy	
chúng	ta	học	phần	‘Giới	Học	Người	Cư	Sĩ’.	 

Mời	quý	vị	chúng	ta	cùng	hồi	hướng.	

“Nguyện	đem	công	đức	này	

Hướng	về	khắp	tất	cả	

Đệ	tử	cùng	chúng	sanh	

Đều	trọn	thành	Phật	đạo”. 
	 


