
 
 

1 

Câu	Xá	Luận	Và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận 
Bài	62 

Giảng	giải:	Thầy	Thích	Thiện	Trang 
Giảng	ngày:	29.10.	2025 

Phát	trực	tiếp	trên	Kênh	YouTube	Thích	Thiện	Trang	
https://www.youtube.com/watch?v=VyBSA_-hKvs 
mạng	xã	hội	Facebook,	Fanpage	Thích	Thiện	Trang: 
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang 

	 

	 Nam	Mô	Bổn	Sư	Thích	Ca	Mâu	Ni	Phật! 

Kính	chào	toàn	thể	quý	vị	đồng	tu!	Hôm	nay	là	thứ	Tư,	chúng	ta	học	về:	
“Câu	Xá	Luận	và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận”.	Đây	là	bài	thứ	62,	chúng	ta	đã	học	61	bài	
rồi.	Nội	dung	phần	này	gồm	có	phần	căn	bản	về	Phật	học,	cũng	có	phần	về	tu	
Thiền,	có	phần	về	Vi	Diệu	Pháp,	và	lâu	lắm	rồi	chúng	ta	không	học	về	Câu	Xá	
Luận.	Thiện	Trang	chia	sẻ	cho	quý	vị	những	phần	này,	còn	phần	Câu	Xá	Luận	
có	lẽ	chúng	ta	chỉ	tìm	ra	phần	nào	quan	trọng	để	học	thôi,	cũng	không	cần	học	
hết	vì	quá	dài. 

Hôm	nay,	chúng	ta	sẽ	vào	phần	đầu	tiên	là	phần	cơ	bản,	thường	chúng	ta	
sẽ	bắt	đầu	bằng	những	câu	chuyện.	Hôm	nay	giới	 thiệu	cho	quý	vị	một	câu	
chuyện,	đó	là: 

Vua	Tịnh	Phạn	Tu	Pháp	Môn	Gì?	Thành	Tựu	Thế	Nào? 

(Kinh	Phật	Thuyết	Tịnh	Phạn	Vương	Niết	Bàn) 

佛說淨飯王般涅槃經 

宋居士沮渠京聲譯 

Kinh	Phật	Thuyết	Tịnh	Phạn	Vương	Bát	Niết	Bàn 

Cư	sĩ	Thư	Cừ	Lương	Thanh	dịch	vào	thời	nhà	Tống 

https://www.youtube.com/watch?v=VyBSA_-hKvs
https://www.youtube.com/watch?v=VyBSA_-hKvs
https://www.youtube.com/watch?v=VyBSA_-hKvs
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang


 
 

2 

Thực	ra	câu	chuyện	này	có	xuất	hiện	ở	trong	cả	kinh	Đại	thừa	và	kinh	Tiểu	
thừa.	Kinh	Nguyên	thủy	và	kinh	Đại	thừa	cũng	có,	nhưng	ở	trong	kinh	Nguyên	
thủy	ngắn	quá,	cho	nên	Thiện	Trang	xin	phép	trích	từ	kinh	Đại	thừa	thì	dài	hơn,	
[nhưng	lại]	quá	dài.	Thật	ra	còn	có	bộ	kinh	ngắn	hơn	nữa,	nhưng	bộ	kinh	đó	lại	
quá	ngắn,	cho	nên	trích	bộ	kinh	dài.	Mời	quý	vị	theo	dõi	câu	chuyện	này: 

Tôi	nghe	như	vầy:	Một	 thời	Phật	 trú	ở	 trong	núi	Kỳ-xà-quật	nơi	
thành	Vương	Xá,	cùng	với	chúng	đại	Tỳ-kheo	câu	hội.	Lúc	bấy	giờ,	Thế	
Tôn	sáng	rỡ,	giống	như	mặt	trời	lên	chiếu	sáng	thế	gian.	 

Lúc	bấy	giờ,	vua	của	nước	Xá	Di	tên	là	Tịnh	Phạn	dùng	Chánh	pháp	
để	cai	trị	[đất	nước],	lễ	đức	nhân	nghĩa,	thường	hành	tâm	từ.	Lúc	đó	bị	
bệnh	nặng,	tứ	đại	trong	thân,	đồng	thời	phát	ra	hủy	hoại	thân	thể,	xương	
cốt	đau	nhức,	hơi	thở	không	điều	hòa,	giống	như	dòng	nước	chảy	mạnh.	
Nên	bèn	truyền	sai	các	vị	y	sĩ	giỏi	trong	nước,	đều	đến	tập	hợp,	xem	bệnh	
cho	 vua,	 tùy	bệnh	mà	 cho	 thuốc,	 đủ	 cách	 trị	 liệu,	 nhưng	không	 có	 thể	
thuyên	giảm,	mà	điềm	ứng	đã	đến,	sẽ	chết	không	bao	lâu	nữa. 

			 Câu	chuyện	này	mở	màn	là	vua	Tịnh	Phạn,	mình	nói	theo	người	đời	thì	
vua	Tịnh	Phạn	là	cha	của	Đức	Phật	Thích	Ca,	nhưng	nói	theo	ngôn	ngữ	nhà	Phật	
thì	là	cha	của	Thái	tử	Sĩ	Đạt	Đa.	Khi	ngài	lớn	tuổi	thì	ngài	bị	bệnh,	bây	giờ	tìm	
mọi	phương	cách	để	chữa	trị,	tìm	tất	cả	các	bác	sĩ	y	dược	thời	đó,	nhưng	kết	
quả	vẫn	không	được.	Bây	giờ	điềm	báo	là	sắp	chết,	sắp	hết	mạng	rồi. 

Lúc	ấy	vua	Tịnh	Phạn	nhiều	phiền	não,	xoay	trở	mình	không	ngừng,	
như	con	cá	thiếu	nước.	Phu	nhân,	thể	nữ	thấy	sự	việc	như	vậy,	cũng	thêm	
sầu	não.	Lúc	đó	Hộc	Phạn	Vương,	Đại	Xứng	Vương	v.v…,	và	chư	quần	thần	
cùng	nói	lên	rằng:	‘Nay	vua	sắp	băng	hà,	vĩnh	viễn	mất	đi	sự	che	chở,	khiến	
đất	nước	sẽ	suy	yếu’. 

			 Quý	vị	thấy	lúc	đó	thì	có	những	người	anh	em	của	vua	Tịnh	Phạn,	vua	Tịnh	
Phạn	có	năm	anh	em	trai	là:	Hộc	Phạn	Vương,	Đại	Xứng	Vương	v.v…	ở	đây	kể	
ra	hai	tên.	Và	chư	quần	thần	thì	họ	cũng	thấy	rằng	là	vua	sắp	băng	hà,	tức	là	sắp	
qua	đời,	mất	đi	sự	che	chở	sẽ	khiến	đất	nước	suy	yếu. 

Thân	vua	run	rẩy,	miệng	thì	khô	khàn,	lời	nói	yếu	ớt,	mắt	hoa,	lệ	



 
 

3 

chảy.	Lúc	ấy,	các	vị	vua	v.v…	đều	dùng	tâm	cung	kính,	quỳ	dài	chắp	tay,	
cùng	nhau	bạch	rằng:	‘Đại	vương	tính	xưa	nay,	không	thích	làm	ác,	dù	chỉ	
khoảng	khắc,	mà	ngài	tích	đức	không	biết	chán,	giúp	đỡ	nhân	dân,	luôn	
luôn	an	ổn,	vang	danh	mười	phương.	Ngày	nay	Đại	vương,	cớ	sao	lo	lắng?’ 

Lúc	này	thì	những	người	hầu	vị	và	những	vị	vua	(là	em	của	vua	Tịnh	Phạn)	
có	nhắc	nhở	đến	công	đức.	Đây	là	cách	giống	như	cách	hộ	niệm	cho	người	[sắp]	
ra	đi.	Lúc	đó	nhắc	nhở	lại	những	việc	lành	của	vua	Tịnh	Phạn	để	cho	vua	không	
lo	lắng. 

Lúc	ấy,	vua	Tịnh	Phạn	liền	nói	với	các	vua	rằng:	 ‘Mạng	ta	dẫu	hết,	
không	bởi	vì	khổ,	nhưng	còn	tiếc	nuối	không	được	gặp	con	trai	của	ta,	và	
còn	tiếc	rằng	không	thấy	con	trai	thứ	Nan-đà,	bởi	đã	trừ	tham	và	các	dục	
thế	gian;	 lại	 tiếc	nuối	không	 thấy	A	Nan-đà	con	 trai	của	vua	Hộc	Phạn,	
[người]	trì	tạng	pháp	của	Phật,	không	sót	một	lời;	lại	tiếc	rằng	không	thấy	
cháu	đích	tôn	La-vân	(là	ngài	La	Hầu	La).	(Ở	đây,	vua	Tịnh	Phạn	nhớ	đến	đức	
Phật	Thích	Ca	là	con	của	ngài,	và	con	trai	thứ	là	ngài	Nan	Đà	(ngài	Nan	Đà	rất	
đẹp,	có	30	tướng	tốt),	rồi	ngài	A	Nan	Đà	là	con	trai	của	vua	Hộc	Phạn,	là	Thị	giả	
của	Đức	Phật,	và	khen	ngợi	ngài	A	Nan	Đà	(chúng	ta	hay	nói	ngài	A	Nan).	Sau	
đó	là	Tôn	giả	La	Hầu	La	là	cháu	đích	tôn	(cháu	ruột	của	ngài))	tuy	rằng	tuổi	
trẻ	nhưng	đầy	đủ	Thần	tục,	giới	hạnh	không	thiếu	khuyết.	Nếu	ta	được	
gặp	những	người	ấy,	thì	dù	bệnh	ta	trầm	trọng,	chưa	khỏi	sanh	tử,	nhưng	
không	bị	khổ’.	Các	vua	ở	xung	quanh,	nghe	lời	như	vậy,	đều	thảy	khóc	lóc,	
rơi	lệ	như	mưa.	 

Có	nghĩa	lúc	đó	các	vua	kia	thấy	[ngài]	như	vậy	đau	khổ.	Tức	là	vua	Tịnh	
Phạn	trước	khi	qua	đời	mong	là	được	gặp	con	trai	của	mình	là	Đức	Phật	Thích	
Ca,	gặp	con	trai	thứ	là	ngài	Nan	Đà,	gặp	cháu	là	ngài	A	Nan	(con	trai	vua	Hộc	
Phạn).	Như	vậy	chúng	ta	hiểu	vai	[vế]	của	ngài	A	Nan	với	Đức	Phật	Thích	Ca	gọi	
là	anh	em	chú	bác.	Còn	La	Vân	(tức	là	La	Hầu	La)	chính	là	con	trai	của	Thái	tử	
Tất	Đạt	Đa	(hay	là	Sĩ	Đạt	Đa),	là	cháu	đích	tôn	của	vua	Tịnh	Phạn.	Quý	vị	thấy,	
vua	Tịnh	Phạn	mong	gặp	bốn	người	này.	Bây	giờ	Thiện	Trang	xin	lược	qua	một	
đoạn	vì	đoạn	này	dài,	nói	qua	nói	lại,	tóm	lại	một	hồi	đang	nói	như	vậy. 

(….lược	một	đoạn) 



 
 

4 

Lúc	bấy	giờ,	Đức	Thế	Tôn	ở	núi	Linh-thứu,	bằng	Thiên	nhĩ	nghe	
thấy	những	tiếng	than	van	của	vua	cha	và	lời	nói	của	các	vua	khác	trong	
đại	 thành	 Ca-tỳ-la-vệ,	 liền	 dùng	 Thiên	 nhãn	 quan	 sát	 thấy	 cảnh	 ngay	
giường	bệnh	của	vua	cha,	đã	rất	tiều	tụy	nguy	nan,	mạng	đã	sắp	hết,	biết	
rằng	phụ	vương	khát	ngưỡng	gặp	được	những	người	con	của	mình.	 

Tức	là	lúc	bấy	giờ	Đức	Phật	dùng	Thiên	nhãn	quan	sát	và	dùng	Thiên	nhĩ	
nghe	được	những	tiếng	đó.	Quan	sát	thấy	cảnh	rất	rõ,	là	cảnh	tại	giường	bệnh	
như	thế	nào,	biết	được	phụ	vương	tức	là	cha	của	mình	muốn	gặp.	Ở	đây	Thiện	
Trang	lược	một	đoạn...	Đức	Phật	nói	với	ngài	Nan	Đà,	ngài	A	Nan	và	Tôn	giả	La	
Vân	(La	Hầu	La),	lúc	đó	các	ngài	xin	đi	theo	cùng	Đức	Phật	trở	về	thành	Ca-tỳ-
la-vệ. 

(…lược	đoạn	nói	ngài	Nan-đà,	A	Nan-đà,	 La-vân	xin	 cùng	đi	 theo	
Phật) 

Lúc	ấy,	Đức	Thế	Tôn	liền	dùng	Thần	túc,	giống	như	nhạn	vương	(là	
vua	của	các	con	chim	nhạn)	bay	lên	hư	không,	lập	tức	hiện	ở	thành	Ca-tỳ-
la-vệ,	phát	ra	ánh	sáng	lớn	(ở	đây	những	kinh	Đại	thừa	thì	hay	dùng	những	
từ	ngữ	ánh	sáng	lớn	v.v…).	Nhân	dân	trong	nước	thấy	Đức	Phật	đến,	thảy	
đều	thốt	lên,	rơi	lệ	mà	nói:	‘Giả	sử	Đại	vương	băng	hà,	thì	tên	của	nước	
Xá-di	chắc	sẽ	mất	đi’.	 

Tức	là	nhân	dân	trong	thành	Ca-tỳ-la-vệ	nghĩ	rằng	vua	Tịnh	Phạn	qua	
đời,	thì	tên	của	nước	Xá-di	(tức	là	nước	Ca-tỳ-la-vệ)	sẽ	bị	mất	đi,	vì	mất	một	vị	
vua	thì	chắc	là	khó	[tìm]	được.	Người	còn	thì	đất	nước	còn,	người	mất	thì	khó	
mà	tìm	được	người	tài	giỏi	như	vậy. 

	Nhân	dân	trong	thành	hướng	về	Phật	mà	rơi	lệ,	bạch	Thế	Tôn	rằng:	
‘Lúc	khi	Thái	tử	đi	ra	khỏi	thành,	đến	cây	Lam-bì	để	ngồi	tư	duy,	vua	cha	
thấy	vậy,	đảnh	lễ	sát	đất.	Đại	vương	như	nay	mạng	sống	không	lâu,	chỉ	
mong	Như	Lai	có	thể	hợp	thời	gặp	mặt	vua’.	Nhân	dân	trong	nước	tự	động	
lan	nhau,	nghẹn	ngào	khóc	lóc. 

Lúc	đó	nhân	dân	nhắc	lại	lúc	[làm]	lễ	Canh	điền,	quý	vị	thấy	trong	khi	
mọi	người	đang	làm	lễ,	thì	lúc	đó	Thái	tử	còn	rất	nhỏ,	Ngài	ngồi	dưới	cây	Lam-



 
 

5 

bì	tọa	thiền,	lúc	đó	đắc	được	Sơ	thiền.	Nhờ	trạng	thái	Sơ	thiền	đó	nên	rất	an	
nhiên,	cho	nên	vua	Tịnh	Phạn	lúc	đó	bất	giác	cũng	lễ	con	trai	của	mình.	Lúc	đó	
[Thái	tử	]	còn	nhỏ,	chưa	đi	xuất	gia. 

Đức	Phật	thấy	rồi,	dạy	người	trong	nước	rằng:	‘Vô	thường	ly	biệt,	
xưa	nay	như	vậy.	Này	hỡi	các	người!	Hãy	nhớ	nghĩ	rằng:	Sanh	tử	là	khổ,	
chỉ	Đạo	là	chân’.	(Đoạn	này	Thiện	Trang	cố	gắng	đánh	dấu	đỏ	lên	cho	quý	vị	
thấy).	 

Đó	là	Đức	Phật	khai	thị:	‘Vô	thường	ly	biệt,	xưa	nay	như	vậy’,	chắc	chắn	
bây	giờ	cũng	vậy	và	ngày	xưa	cũng	vậy.	Quý	vị	đừng	mong	trên	cuộc	đời	này	
không	có	bao	giờ	không	có	sự	chia	ly,	vì	chắc	chắn	rồi	cũng	chia	ly.	Cho	nên	ai	
mà	còn	ôm	ấp,	còn	yêu	thích	ái,	gọi	là	ái	luyến	thì	sẽ	tin	sầu	ưu	thôi.	Vì	sao?	Vì	
không	hiểu	Vô	thường.	Cho	nên	Đức	Phật	nói:	“Sanh	tử	là	khổ,	chỉ	Đạo	là	chân”.	
Cho	nên	khi	nào	mình	thoát	sanh	tử	thì	mới	[là]	Đạo.	Phải	nhớ	như	vậy!	Chứ	
còn	sanh	tử	là	chắc	chắn	khổ	rồi,	không	thể	nào	không	khổ. 

Đức	Phật	dùng	mưa	pháp	tưới	tâm	chúng	sanh,	dùng	đủ	mọi	pháp	
để	khai	giải	họ. 

(….Lược	một	đoạn) 

Vua	 [Tịnh	Phạn]	nghe	Đức	Phật	đến,	 tâm	rất	 cung	kính,	bất	giác	
đứng	dậy.	Trong	chỉ	khoảng	khắc,	Phật	liền	vào	cung.	Vua	thấy	Đức	Phật,	
dùng	hai	tay	lễ,	tiếp	chân	Đức	Phật	mà	nói	rằng:	‘Chỉ	mong	tay	của	Như	
Lai	chạm	vào	thân	con,	khiến	con	được	an	ổn.	Vì	nỗi	khổ	của	bệnh,	giống	
như	bị	ép	dầu,	đau	không	thể	chịu	nổi,	mạng	con	sắp	hết,	không	thể	sống	
nữa!	Nay	con	sau	cùng	được	gặp	Thế	Tôn,	khiến	nỗi	đau	liền	trừ’. 

Vua	Tịnh	Phạn	lúc	đó	thấy	Đức	Phật	vào	cung,	mặc	dù	ông	[bị]	bệnh	rất	
nặng,	nằm	trên	giường,	nhưng	lúc	đó	lại	bất	giác	đứng	dậy,	[với]	tâm	cung	kính	
và	cũng	đảnh	lễ	Phật,	dùng	hai	tay	chạm	lên	chân	Phật,	và	mong	Đức	Phật	dùng	
tay	để	chạm	vào	người	[mình].	Bởi	vì	nỗi	đau	[của]	vua	Tịnh	Phạn	lúc	đó	tả	
giống	như	bị	ép	dầu.	Ép	dầu	là	lấy	hột	đậu	phộng	mà	quý	vị	ép	[chặt]	vào	cho	
nó	ra	dầu,	đau	lắm,	người	mình	[cũng]	như	vậy.	Nhưng	nhờ	gặp	được	Đức	Thế	
Tôn	cho	nên	ngài	vui	mừng,	nỗi	đau	bớt. 



 
 

6 

(…lược	một	đoạn) 

Lúc	bấy	giờ,	vua	Tịnh	Phạn	nhất	 tâm	chắp	tay,	 tán	thán	Thế	Tôn	
rằng: 

Nguyện	Ngài	đã	thành	tựu,	 

Cũng	mãn	nguyện	chúng	sanh,	 

Con	nay	bị	bệnh	nặng,	 

Nguyện	Phật	độ	cho	con. 

Tức	là	bốn	câu	kệ	này,	đầu	tiên	là	tán	thán	Đức	Phật	đã	thành	tựu	nguyện,	
thành	Phật	rồi.	‘Cũng	mãn	nguyện	chúng	sanh;	Con	nay	bị	bệnh	nặng;	Nguyện	
Phật	độ	cho	con’. 

Trang	nghiêm	dòng	Cù-đàm, 
Ngài	thật	là	đặc	biệt, 

Đời	khổ	thuyết	Chánh	pháp, 
Không	giúp	mà	thật	giúp. 
Chánh	pháp	dùng	Pháp	vị, 
Tưới	mát	các	chúng	sanh, 
Những	người	sau	như	thế, 
Chúng	con	rất	từ	hiếu. 
Là	Báu	quý	trong	người, 
Tiếng	vang	khắp	ngàn	cõi, 
Lên	đến	Tịnh	Cư	thiên, 
Duy	nhất	không	ai	bằng. 

Tán	 thán	Đức	Phật	 rất	 tuyệt	 vời,	 là	 quý	báu	nhất	ở	 trong	 [cõi]	Người.	
Không	chỉ	vậy	mà	vang	lên	khắp	ngàn	cõi,	lên	đến	cõi	trời	Ngũ	Tịnh	Cư	(tức	là	
trời	Sắc	giới).	Cõi	trời	Vô	sắc	giới	thì	người	ta	không	biết,	chứ	còn	trời	Sắc	giới	
thì	được. 

Đức	Phật	nói:	‘Nguyện	mong	phụ	vương	chớ	lo	lắng	nữa!	Vì	sao	như	
thế?	Vì	đầy	đủ	đạo	đức,	không	có	thiếu	khuyết’.	Đức	Phật	từ	trong	y	ca-sa	



 
 

7 

đưa	cánh	tay	màu	vàng	ra,	chắp	giống	như	hoa	sen,	liền	dùng	tay	xoa	lên	
trán	của	phụ	vương	[nói	rằng]:	‘Vua	là	thanh	tịnh,	người	thực	hành	giới,	
đã	rời	tâm	ô	nhiễm,	nay	nên	hoan	hỉ,	không	nên	phiền	não;	Nên	thật	tư	
duy	nghĩ	nhớ	ý	nghĩa	của	kinh	pháp,	sẽ	được	chí	vững	vàng	ở	trong	nỗi	
khổ,	đã	trồng	căn	lành.	Vì	thế,	đại	vương!	Cần	nên	hoan	hỉ,	tuy	mạng	sắp	
hết,	nhưng	có	thể	thư	thái’. 

Tức	là	lúc	đó	Đức	Phật	khai	thị,	[nhắc]	nhớ	lại,	thông	thường	bài	gọi	là	hộ	
niệm	cho	người	lâm	chung.	Đó	là	nhắc	lại	những	công	đức,	những	việc	làm	tốt	
trong	đời.	Đức	Phật	cũng	làm	như	vậy,	nhắc	Vua	Tịnh	Phạn	đã	thực	hành	được	
giới,	đã	rời	được	sự	ô	nhiễm,	nên	hãy	hoan	hỉ	vì	có	công	đức	như	vậy.	Đừng	lo	
lắng	mà	hãy	tư	duy	nhớ	nghĩ	đến	kinh	pháp,	sẽ	được	chí	vững	vàng	ở	trong	nỗi	
khổ,	vì	đã	trồng	căn	lành.	Cho	nên	bây	giờ	hãy	hoan	hỷ,	tuy	mạng	là	sắp	hết	rồi	
nhưng	có	thể	thoải	mái,	đừng	có	lo	sợ.	Quý	vị	thấy,	đó	là	pháp	hộ	niệm	đúng	
chưa?	Đức	Phật	không	có	dạy	sanh	về	cõi	nào	hết,	mà	Đức	Phật	dạy	như	thế.	
Đoạn	này	cũng	nói	qua	nói	lại	một	đoạn,	thì	Thiện	Trang	cũng	lược,	tóm	lại	là	
Thiện	Trang	chỉ	lấy	những	khai	thị	quan	trọng,	[vì]	dài	quá. 

(…lược	một	đoạn) 

Lúc	ấy,	vua	Tịnh	Phạn	nghe	lời	ấy	rồi,	rất	là	hoan	hỉ,	không	thể	kiềm	
chế,	liền	dùng	tay	mình	chạm	lên	tay	Phật,	xoa	lên	trên	tim.	Vua	ở	trên	
giường	hướng	lên	chắp	tay,	bạch	Thế	Tôn	rằng	(tức	là	vua	bây	giờ	nằm	trên	
giường	 rồi,	 chứ	 không	 thể	 nào	mà	 ngồi	 dậy	 nữa):	 ‘Con	nhìn	mắt	Như	Lai	
không	nháy,	nhìn	mà	không	chán,	con	đã	mãn	nguyện,	tâm	ý	hoan	hỉ,	từ	
nay	ly	biệt.	Như	Lai,	Chí	Chân	mang	lại	nhiều	sự	lợi	ích,	người	nào	được	
thấy,	được	nghe	Ngài	nói,	thì	những	người	như	thế	đều	là	có	đại	công	đức.	
Ngày	nay	Thế	Tôn	là	con	của	con,	đã	gặp	rất	nhiều,	không	bị	từ	bỏ’.	 

Có	nghĩa	là	vua	Tịnh	Phạn	lại	tán	thán	Đức	Phật	là:	nhìn	thấy	Đức	Phật	
không	có	chán,	nhìn	không	nháy	mắt	luôn,	và	rất	là	hoan	hỉ	thỏa	mãn	rồi.	Biết	
rằng	từ	nay	không	còn	cơ	hội	gặp	nữa,	cho	nên	từ	nay	ly	biệt.	Như	vậy	người	
nào	thấy	được	Đức	Phật,	được	nghe	lời	Phật,	đó	là	có	đại	công	đức,	cho	nên	
ngài	cũng	thỏa	mãn	rồi.	Tức	là	đến	cuối	cùng	cũng	được	gặp	Phật. 



 
 

8 

Vua	chắp	tay	ở	trên	giường,	tâm	lễ	Thế	Tôn	dưới	chân.	Lúc	đó	lòng	
bàn	tay	Đức	Phật	đặt	lên	ngực	của	vua,	sự	vô	thường	đã	đến,	mạng	hết,	
hơi	thở	dứt,	liền	thành	đời	khác’.…. 

Nói	chung	lúc	đó	tả	đức	vua	cũng	hết	thọ	mạng	nên	ngài	qua	đời.	Đoạn	
tiếp	theo	là	kể	các	quần	thần	v.v…	có	nhiều	người	khóc	lóc,	thì	thôi	Thiện	Trang	
bỏ	qua.	Tiếp	theo	là	lễ	trà	tỳ,	cũng	bỏ	qua	luôn	nha. 

(…lược	bỏ	một	đoạn)	 

Lúc	ấy	Thế	Tôn	nói	với	đại	chúng	rằng:	‘Thế	gian	đều	là	vô	thường,	
khổ,	không,	chẳng	phải	 là	thân,	không	có	lâu	bền,	như	huyễn	như	hóa,	
giống	như	lửa	cháy,	như	trăng	trong	nước,	mạng	không	lâu	dài.	Những	
người	các	vị!	Chớ	thấy	lửa	này	mà	cho	là	nóng,	bởi	lửa	các	dục	còn	nóng	
rất	nhiều	hơn	đây.	Vì	thế,	mọi	người	nên	tự	khích	lệ,	vĩnh	viễn	xa	lìa	sanh	
tử,	đạt	đến	đại	an	vui’. 

Đoạn	này	là	Đức	Thế	Tôn	khai	thị.	Chúng	ta	cũng	nên	nhớ	đoạn	này.	Đó	là	
thế	gian	đều	là	vô	thường,	khổ,	không,	chẳng	phải	là	thân	ta,	không	có	lâu	bền	
như	huyễn	như	hóa	(là	ảo,	không	thật),	giống	như	lửa	cháy,	như	trăng	trong	
nước,	mạng	không	lâu	dài.	Chớ	là	lửa	(lửa	đốt	quan	tài	lúc	đó)	mà	cho	là	nóng,	
bởi	vì	lửa	các	dục	còn	nóng	hơn	nhiều.	Quý	vị	nhớ,	lửa	ngoài	đời	không	có	nóng,	
mà	lửa	dục	(tức	là	sự	ham	muốn,	sự	mong	cầu,	sự	tham	của	mình	như	tham	
nhà,	tham	của,	tham	bà	con	quyến	thuộc,	tham	người	này,	tham	người	kia	được	
như	ý	mình,	đều	là	tham)	thì	lửa	đó	mới	nóng,	khổ	hơn	nữa.	Cho	nên	Đức	Phật	
tự	khích	lệ,	vĩnh	viễn	xa	lìa	sanh	tử	để	đạt	đến	đại	an	vui,	tức	là	Niết-Bàn. 

Lúc	đó	thì	lửa	đã	thiêu	xong	thân	thể	của	vua	Tịnh	Phạn. 

Đoạn	này	chúng	ta	đã	lược	qua,	chứ	không,	tả	dài	quá	về	lễ	tang. 

	(…lược	một	đoạn) 

Khi	ấy	đại	chúng	đồng	thời	lên	tiếng,	bạch	Đức	Phật	rằng:	‘Đại	Tịnh	
Phạn	vương	nay	đã	mạng	chung,	Thần	 thức	sanh	ở	chốn	nào?	Nguyện	
mong	Thế	Tôn	phân	biệt	giải	nói!’	(Tức	là	mọi	người	cũng	muốn	biết	là	vua	
Tịnh	Phạn	sanh	vào	cõi	nào,	cho	nên	hỏi	đức	Phật). 



 
 

9 

Lúc	đó,	Thế	Tôn	nói	với	đại	chúng	rằng:	‘Phụ	vương	Tịnh	Phạn	là	
người	thanh	tịnh,	sanh	Tịnh	Cư	thiên’. 

			 Đoạn	này	tuy	có	câu	ngắn	thôi	(câu	màu	đỏ),	nhưng	chúng	ta	hiểu	ngay	là	
sanh	Tịnh	Cư	thiên,	tức	là	sanh	vào	Ngũ	Bất	Hoàn	thiên,	phải	không	ạ?	Tức	là	
phải	Tam	quả	A-na-hàm	và	có	đắc	Tứ	thiền.	Cho	nên	nghe	pháp	thế	nào	đó,	mặc	
dù	lúc	mạng	chung	có	vẻ	không	an	lành,	nhưng	cuối	cùng	có	lẽ	là	nhờ	Đức	Phật	
Thích	Ca. 

	 (…lược	đoạn	cuối) 

(Kinh	Phật	Thuyết	Tịnh	Phạn	Vương	Bát	Niết	Bàn). 

Ở	bài	kinh	khác	và	theo	Chú	Giải,	tại	vì	trong	kinh	Nguyên	thủy	và	ở	bài	
kinh	khác	của	kinh	Đại	thừa,	thì	nói	là	vua	Tịnh	Phạn	nhập	Bát-niết-bàn	luôn.	
Tức	là	không	có	sanh	vào	Tịnh	Cư	Thiên	mà	đắc	A-la-hán	luôn.	Cho	nên	chi	tiết	
này,	tuy	chúng	ta	coi	có	trong	kinh,	nhưng	cũng	phải	có	một	cái	nhìn	rằng:	Nếu	
người	nào	nói	vua	Tịnh	Phạn	đắc	A-la-hán	nhập	Niết-Bàn	thì	chúng	ta	cũng	
chấp	nhận,	bởi	vì	có	kinh	nói	như	vậy,	cả	kinh	Đại	thừa	và	kinh	Tiểu	thừa,	cho	
nên	không	biết.	Tóm	lại	là	không	biết	như	thế	nào,	nhưng	Thiện	Trang	nghe	
thấy	có	vị	sư,	hình	như	thầy	Giác	Nguyên	cũng	nói	là	vua	Tịnh	Phạn	đắc	được	
Tam	quả	A-na-hàm.	Bên	Nam	truyền	cũng	có	chi	tiết	nói	như	vậy.	Cho	nên	có	
cả	đắc	A-la-hán	hoặc	A-na-hàm	nha,	nên	đừng	có	cãi.	Nếu	người	ta	nói	cái	nào	
thì	mình	cũng	đừng	cãi.	Mình	biết	cả	hai	thì	mình	không	cãi,	còn	người	chỉ	biết	
một	thì	người	ta	sẽ	cãi. 

Như	vậy	chúng	ta	thấy	đó	là	vua	Tịnh	Phạn.	Tóm	lại	là	ngài	tu	[pháp]	gì?	
Chúng	ta	thấy	ngài	tu	vẫn	là	con	đường	[chứng	quả],	chứ	không	phải	khai	thị	
vãng	sanh	Tây	Phương	Cực	Lạc	như	người	ta	nói,	nhớ	là	như	vậy.	Đây	là	vấn	đề	
thứ	nhất	là	chúng	ta	cung	cấp	một	khai	thị	về	Vô	thường	và	hiểu	thêm	[về	vua	
Tịnh	Phạn].	

 

Phần	kiến	thức	thứ	hai,	hôm	nay	Thiện	Trang	xin	giới	thiệu	cho	quý	vị	đó	
là	thứ	tự	quả	báo	lớn	nhỏ	của	việc	cúng	dường	các	đối	tượng.	Ở	đây	chúng	ta	
cũng	nên	cần	biết	kiến	thức	này: 



 
 

10 

Thứ	Tự	Quả	Báo	Lớn	Nhỏ	Của	Việc	Cúng	Dường	Các	Đối	Tượng 

(Theo	Kinh	Trung	Bộ) 

Thiện	Trang	sẽ	trích	một	đoạn	thôi. 

Này	Ananda	(tức	là	Đức	Phật	nói	với	ngài	A	Nan),	có	14	loại	cúng	dường	
phân	biệt	theo	phân	loại	theo	hạng	người	(tức	là	Đức	Phật	nói	là	cúng	dường	
thì	có	14	loại.	Phân	biệt	14	loại	theo	các	tầng	bậc,	công	đức,	phước	báo).	Bố	thí	
các	đức	Như	Lai,	bậc	A-la-hán,	Chánh	Ðẳng	Giác,	là	cúng	dường	thứ	nhất.	
(Tức	là	cúng	dường	cho	Phật	là	thứ	nhất.	Ở	đây	dùng	từ	bố	thí	và	cúng	dường	
đúng	không	ạ?	Trong	kinh,	từ	bố	thí	và	cúng	dường	gần	như	không	phân	biệt).	
Phân	loại	theo	hạng	người.	Bố	thí	các	vị	Ðộc	Giác	Phật,	là	cúng	dường	thứ	
hai,	phân	loại	theo	hạng	người.	(Tức	là	đứng	đầu	là	Phật	rồi,	thứ	hai	là	Độc	
giác	(tức	là	Bích-chi-phật)).	Phân	loại	theo	hạng	người.	Bố	thí	các	bậc	A-la-
hán,	đệ	tử	Như	Lai,	là	cúng	dường	thứ	ba,	phân	loại	theo	hạng	người.	(Chữ	
phân	loại	theo	hạng	người	thì	chúng	ta	không	cần	để	ý.	Thứ	ba	là	bố	thí	cho	các	
bậc	A-la-hán.	A-la-hán	tất	nhiên	phải	là	Đệ	tử	của	Như	Lai	rồi.) 

Bố	thí	các	vị	trên	con	đường	chứng	quả	A-la-hán	là	cúng	dường	thứ	
tư,	phân	loại	theo	hạng	người.	(Đứng	thứ	tư	là	bố	thí	cúng	dường	cho	những	
người	đang	đi	trên	đường	A-la-hán.	Đang	chứng	quả	A-la-hán	tức	là	A-la-hán	
hướng,	ngôn	ngữ	vậy	đó).	Bố	thí	các	vị	chứng	quả	Bất	lai,	là	cúng	dường	thứ	
năm,	phân	loại	theo	hạng	người.	(Hạng	người	thứ	năm,	tức	là	công	đức	cúng	
dường	nhỏ	hơn,	là	cúng	dường	cho	[quả]	Bất	lai	(Bất	lai	là	Tam	quả	A-na-hàm)).	
Bố	thí	các	vị	trên	con	đường	chứng	quả	Bất	lai	là	cúng	dường	thứ	sáu,	
phân	loại	theo	hạng	người.	(Thứ	sáu	là	cúng	dường	cho	bậc	Tam	quả	hướng;	
trên	con	đường	chứng	quả	Bất	lai	tức	là	Tam	quả	hướng). 

Bố	thí	các	vị	chứng	quả	Nhất	lai	là	cúng	dường	thứ	bảy,	phân	loại	
theo	hạng	người.	(Thứ	bảy	là	cúng	dường	cho	cho	quả	Nhất	lai	(Nhất	lai	là	Nhị	
quả	Tư-đà-hàm)).	Bố	thí	các	vị	trên	con	đường	chứng	quả	Nhất	lai	là	cúng	
dường	thứ	tám,	phân	loại	theo	hạng	người.	(Thứ	tám	là	cúng	dường	cho	
người	trên	con	đường	chứng	quả	Nhất	lai,	tức	là	Tư-đà-hàm	hướng	(Nhị	quả	
hướng)).	Bố	thí	các	vị	chứng	quả	Dự	lưu	là	cúng	dường	thứ	chín,	phân	loại	



 
 

11 

theo	hạng	người.	(Chứng	quả	Dự	lưu	là	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn,	là	được	thứ	chín).	
Bố	thí	các	vị	trên	con	đường	chứng	quả	Dự	lưu	là	cúng	dường	thứ	mười,	
phân	loại	theo	hạng	người.	(Thứ	10	là	cúng	dường	cho	Sơ	quả	hướng	(bậc	
Sơ	quả	hướng	là	Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	hành)).	 

Bố	thí	những	vị	ngoại	học	(bahiraka)	đã	ly	tham	trong	các	dục	vọng	
là	cúng	dường	thứ	mười	một,	phân	loại	theo	hạng	người.	(Tức	là	thứ	11	là	
sau	vị	Dự	lưu	hướng	(tức	là	Sơ	quả	hướng)	là	cúng	dường	cho	ngoại	học,	tức	là	
ngoại	đạo	mà	đã	ly	tham	trong	các	dục	vọng.	Ly	tham	ở	đây	chú	giải	ghi	rõ	đó	
là	chứng	Thiền,	 tức	 là	chứng	Sơ	 thiền	 trở	 lên.	Mình	cúng	dường	cho	những	
người	này	thì	cũng	có	phước	nha).	Bố	thí	những	phàm	phu	gìn	giữ	giới	luật	
là	cúng	dường	thứ	mười	hai,	phân	loại	theo	hạng	người.	(Thứ	12	là	cúng	
dường	cho	phàm	phu	mà	giữ	được	giới.	Như	vậy	nhớ	nha!	Ở	đây	đừng	tưởng	
ngoại	đạo	không	đáng	[cúng	dường],	ngoại	đạo	mà	đắc	Thiền	(đắc	Thiền	là	ly	
dục,	ly	các	pháp	ác	bất	thiện,	đó	là	đắc	Sơ	thiền	trở	lên)	thì	còn	hơn	hạng	người	
phàm	phu	trong	nội	đạo.	Tức	là	[người	theo]	đạo	Phật	mà	tu	giữ	Giới	luật	vẫn	
thua	người	đắc	Thiền,	vì	chúng	ta	biết	đắc	Thiền	thì	sẽ	được	Định	cộng	Giới,	tự	
nhiên	người	ta	giữ	được	giới.	Cho	nên	đắc	Thiền	quan	trọng.	Mình	cứ	tưởng	là	
cúng	dường	cho	phàm	phu	giữ	giới	luật	ngon,	chưa!	Ngoại	đạo	mà	đắc	Thiền	
thì	ngon	hơn	đó. 

	Bố	thí	những	phàm	phu	theo	ác	giới	là	cúng	dường	thứ	mười	ba,	
phân	loại	theo	hạng	người.	(Ở	trên	là	giữ	giới	được	rồi,	là	thứ	12.	Rồi	bố	thí	
cho	những	người	phàm	phu	ác	giới,	tức	là	không	giữ	giới,	nói	chung	là	làm	bậy,	
thì	là	thứ	13).	Bố	thí	các	loại	bàng	sanh	là	cúng	dường	thứ	mười	bốn,	phân	
loại	theo	hạng	người.	 (Thứ	14	là	cúng	dường	cho	bàng	sanh,	tức	 là	 loại	đi	
ngang,	tức	là	Súc	sanh). 

Quý	vị	thấy	theo	thứ	tự	như	vậy,	thì	nhiều	người	sai	lầm	ở	chỗ	này,	đặc	
biệt	nhiều	đồng	tu	học	Tịnh	Độ,	là	bố	thí	cho	Súc	sanh	nhiều	hơn	mà	quên	bố	
thí	cho	người.	Đức	Phật	nói	bố	thí	cho	súc	sanh	là	ở	hạng	cuối,	đúng	không	ạ?	
Còn	bố	thí	cho	người	mà	người	ác	giới	thì	vẫn	hơn	súc	sanh.	Quý	thấy	không	ạ?	
Trong	các	thứ	tự	này,	nếu	chưa	tin	thì	chút	nữa	nói	lại,	Đức	Phật	nói	thêm	lần	
nữa.	Cho	nên	có	nhiều	điều	sai	lầm,	cứ	lo	phóng	sanh,	phóng	sanh.	Nhưng	thật	



 
 

12 

ra	 thời	Phật,	Đức	Phật	đâu	có	dạy	phóng	sanh	đâu,	phóng	sanh	 là	 từ	người	
Trung	Hoa	đề	xướng.	Nhớ!	Bố	thí	cho	phàm	phu	ác	giới	thì	phước	vẫn	hơn	[bố	
thí	cho]	súc	sanh.	Nhớ	điều	này	để	mình	tu	cho	đúng	nha.	 

Cho	nên	Thiện	Trang	vẫn	khuyên	quý	vị	bớt	bớt	phóng	sanh	lại	đi,	hãy	
giúp	những	người	nghèo	khổ,	những	người	bây	giờ	đang	bị	thiên	tai,	lũ	lụt,	đau	
ốm	ở	bệnh	viện,	nhà	có	khó	khăn,	v.v...	Cho	dù	họ	chưa	tu,	thì	cứ	cho	là	họ	theo	
ác	giới	đi,	đó	là	tệ	nhất,	nhưng	trong	đó	chắc	chắn	có	những	người	thiện,	người	
tốt	đúng	không?	Thì	vẫn	hơn	phước	so	với	bố	thí	cho	loài	súc	sanh.	Không	tin	
thì	coi	tiếp	ở	đây: 

Tại	 đây,	 này	Ananda,	 sau	 khi	 bố	 thí	 cho	 các	 loại	 bàng	 sanh,	 cúng	
dường	này	có	hy	vọng	đem	lại	trăm	phần	công	đức	(1).	(Như	vậy	nếu	mà	
bố	thí	cho	bàng	sanh	thì	việc	bố	thí	đó	có	hy	vọng	đem	lại	trăm	phần	công	đức.	
Vẫn	có	công	đức	đó,	ok).	Sau	khi	bố	thí	cho	những	phàm	phu	theo	ác	giới,	
cúng	dường	này	có	hy	vọng	đem	lại	ngàn	phần	công	đức	(2).	(Gấp	10	lần	
nha.	[Bố	thí	các	loài	bàng	sanh]	có	trăm	phần	công	đức,	mà	đây	gấp	10	lần,	là	
thành	1000	luôn.	1000	phần	công	đức	đó.	Cho	nên	là	hơn	gấp	10	lần	luôn	nha	
quý	vị.	Cho	nên	không	học	Chánh	pháp	Như	Lai,	rồi	nghe	người	đời	sau	là	thiệt	
thòi	lớn.	Chỗ	phước	nhiều	hơn	thì	mình	không	tu,	chỗ	phước	ít	hơn	mà	mình	
lại	tu,	mình	lại	cho	là	phước	nhiều	hơn.	Cho	nên	là	có	những	điều	hơi	điên	đảo	
là	vậy). 

Sau	khi	bố	thí	cho	các	phàm	phu	gìn	giữ	giới	luật,	cúng	dường	này	có	
hy	vọng	đem	lại	trăm	ngàn	lần	công	đức	(3).	(Nhiều	hơn	nữa!	Đầu	tiên	bố	
thí	cho	Súc	sanh	có	100	phần	công	đức,	mình	nói	100.	Bố	thí	cho	người	ác	giới	
(tức	người	không	có	giữ	giới,	làm	càn	làm	bậy)	thì	được	1000	[phần	công	đức].	
Còn	đây	là	100.000	luôn,	tức	là	1000	so	với	100.000	thì	cái	nào	hơn?	Quý	vị	thử	
cầm	tờ	1000	đồng	quý	vị	mua	được	cái	gì?	1000	đồng	Việt	Nam	ít	quá,	thôi	
1000	Euro	đi.	Bây	giờ	100.000	Euro	thì	mua	được	cái	nhà	rồi	đúng	không?	Còn	
1000	Euro	thì	chưa	mua	được	gì	hết.	100.000	Euro	là	khoảng	30	tỷ,	bây	giờ	
hơn	30	tỷ	đó.	Quý	vị	thấy	là	rõ	ràng	là	công	đức	rất	lớn,	bố	thí	cho	người	phàm	
phu	giữ	Giới	luật	là	được	như	vậy.	Cho	nên	lớn	hơn	100	lần	nữa). 

Sau	khi	bố	thí	cho	các	người	ngoại	học	đã	ly	tham	trong	các	dục	vọng,	



 
 

13 

cúng	dường	này	có	hy	vọng	đem	lại	trăm	ngàn	ức	lần	công	đức	(4).	(Ôi,	
nhiều	quá!	Quý	vị	thấy	không	ạ?	Đối	với	người	đã	chứng	Thiền,	dù	là	họ	tu	ngoại	
đạo,	nhưng	quý	vị	cúng	dường	như	vậy	thì	[công	đức]	hơn	trăm	ngàn	ức	lần.	
Tức	là	mình	thêm	một	ức	vào	đó	nữa.	Quý	vị	thấy	[được	công	đức]	lớn	như	
vậy).	Sau	khi	bố	thí	cho	các	vị	trên	con	đường	chứng	quả	Dự	lưu,	cúng	
dường	này	có	hy	vọng	đem	lại	vô	số	vô	lượng	công	đức	(5).	(Tức	là	tới	đây	
thì	không	đếm	nổi	rồi.	Mới	đi	trên	con	đường	chứng	quả	Dự	lưu	(tức	là	Sơ	quả	
hướng:	Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	hành)	thôi	là	đem	tới	vô	lượng	công	đức.	Lại	
cúng	dường	cho	những	người	ấy	[thì	được]	vô	lượng	công	đức.	 

Quý	vị	thấy	không	ạ?	Ngon	không?	Bây	giờ	quý	vị	trở	thành	Tùy	tín	hành,	
Tùy	pháp	hành	cũng	dễ	mà	đúng	không?	Bây	giờ	học,	biết	cách	rồi,	dễ	vô	cùng.	
Cho	nên	ráng	đi	nha!	Ráng	đi,	làm	ruộng	phước	cho	Nhân	thiên	luôn.	Mình	tự	
tu,	để	mình	chứng	con	đường	gọi	là	Tùy	tính	hành,	Tùy	pháp	hành,	thì	mình	đã	
trở	thành	quả	Dự	lưu,	lúc	đó	người	ta	cúng	dường	quý	vị.	Ai	cúng	dường?	Người	
trong	nhà,	cho	quý	vị	gì	đó,	cho	bữa	cơm,	cho	chút	tiền.	Các	cụ	lớn	tuổi	rồi,	ở	
nhà	con	cháu	cho	ít	tiền,	nó	bố	thí	cho,	nó	đâu	biết	mình	là	Sơ	quả	Dự	lưu	đâu.	
Dự	lưu	hướng	thôi	(Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	hành)	là	công	đức	của	người	đó	vô	
số	vô	lượng	rồi.	Quý	vị	thấy	không	ạ?	Vô	số	vô	lượng	công	đức,	không	kể	nổi	
rồi	đó.	Đó	là	trường	hợp	thứ	5). 

Còn	nói	gì	đến	những	vị	đã	chứng	quả	Dự	lưu?	(6)	(Chứng	quả	Dự	lưu	
thì	công	đức	nhiều	nữa,	không	đếm	nổi	rồi,	đây	là	vô	số	vô	lượng	rồi)	Còn	nói	
gì	đến	những	vị	trên	con	đường	chứng	quả	Nhất	lai?	(7)	(Tức	là	Nhị	quả	
hướng	thì	công	đức	lớn	nữa,	không	thể	nào	tưởng	tượng	được)	Còn	nói	gì	đến	
những	vị	đã	chứng	quả	Nhất	lai?	(8)	(Cúng	dường	cho	Nhị	quả	thì	công	đức	
quá	lớn,	không	đếm	nổi)	Còn	nói	gì	đến	những	vị	trên	con	đường	chứng	quả	
Bất	 lai?	(9)	 (Đây	 là	đối	 tượng	thứ	9,	 thì	công	đức	bố	 thí	những	vị	 trên	con	
đường	chứng	quả	Bất	lai	là	Tam	quả	hướng.	Tới	Tam	quả	hướng	thôi	mà	mức	
độ	như	vậy.)	Còn	nói	gì	đến	những	vị	đã	chứng	quả	Bất	lai?	(10)	(là	Tam	
quả	thì	công	đức	quá	trời)	Còn	nói	gì	đến	những	vị	trên	con	đường	chứng	
quả	A-la-hán?	(11)	(Trên	con	đường	chứng	quả	A-la-hán	là	A-la-hán	hướng,	
thì	công	đức	lớn	lắm)	Còn	nói	gì	đến	những	vị	đã	chứng	quả	A-la-hán,	đệ	tử	



 
 

14 

Như	Lai?	(12)	(Đối	tượng	12	là	cúng	dường	cho	A-la-hán	thì	công	đức	không	
thể	kể	nổi	 luôn,	công	đức	của	mình	cúng	dường	nhiều	quá)	Còn	nói	gì	đến	
những	vị	Ðộc	Giác	Phật?	(13)	(Độc	giác	Phật	thì	công	đức	còn	lớn	hơn	A-la-
hán	nữa.	Cho	nên	mình	cúng	dường	những	vị	đó	thì	công	đức	vô	số)	Còn	nói	gì	
đến	các	Như	Lai,	bậc	A-la-hán,	Chánh	Ðẳng	Giác?	(14)	(Tức	là	cúng	dường	
cho	Phật	 thì	phước	vô	 lượng.	Thiện	Trang	 trích	một	đoạn	 thôi	để	không	bị	
nhiễu). 

(Trích	từ	-	142.	Kinh	Phân	Biệt	Cúng	Dường	(Dakkhinàvibhanga	sutta)	-	
Kinh	Trung	Bộ). 

Trong	Kinh	Trung	Bộ,	quý	vị	có	thể	lên	mạng	tìm	bài	kinh	này	rất	dễ	dàng.	
Kinh	142,	bản	dịch	của	Hòa	thượng	Minh	Châu,	trong	Tạng	Kinh	Nikaya	-	Kinh	
Trung	Bộ.	Thiện	Trang	làm	một	bảng	tổng	kết	cho	quý	vị	dễ	nhớ,	14	đối	tượng. 

Thứ	tự	công	đức	cúng	dường	cho	cá	nhân	theo	Kinh	Phân	Biệt	Cúng	
Dường	trong	Kinh	Trung	Bộ 

TT Đối	tượng Công	đức	được 

1 Súc	sanh 100	phần 

2 Người	phàm	theo	ác	giới 1.000	phần 

3 Người	phàm	giữ	giới 100.000	lần 

4 Người	ngoại	đạo	ly	tham	(chứng	thiền) 100.000	ức	lần 

5 Bậc	Sơ	quả	hướng	(Dự	lưu	hướng) vô	số	vô	lượng 

6 Bậc	Sơ	quả	(Dự	lưu) Không	đếm	kể	hết 
7 Bậc	Nhị	quả	hướng Không	đếm	kể	hết 
8 Bậc	Nhị	quả	(Thất	lai) Không	đếm	kể	hết 
9 Bậc	Tam	quả	hướng Không	đếm	kể	hết 
10 Bậc	Tam	quả	(Bất	lai) Không	đếm	kể	hết 
11 Bậc	Tứ	quả	hướng Không	đếm	kể	hết 
12 Bậc	Tứ	quả	(A-la-hán) Không	đếm	kể	hết 
13 Bậc	Độc	giác	(Bích-chi-Phật) Không	đếm	kể	hết 
14 Bậc	Chánh	Đẳng	Giác	(Phật) Không	đếm	kể	hết 

Nếu	mình	cúng	dường	cho	ai,	thì	công	đức	đạt	được	như	thế	nào?	Ví	dụ	



 
 

15 

cúng	dường	đối	tượng	súc	sanh	thì	quý	vị	được	100	phần	công	đức	thôi,	cũng	
nhiều	đó	quý	vị.	Cho	nên	cúng	dường	một	chút	cho	súc	sanh	là	đã	có	công	đức	
rồi.	Cúng	dường	cho	người	phàm	phu	ác	giới	(người	này	không	giữ	Ngũ	giới,	
làm	bậy	làm	xằng)	thì	cũng	được	1.000	công	đức,	tức	là	hơn	10	lần	so	với	cúng	
dường	cho	súc	sanh.	Nhớ	nha	quý	vị!	Nhớ	siêng	cúng	dường	cho	người	bình	
thường	thôi	cũng	ngon	rồi.	Nếu	[cúng	dường]	cho	người	phàm	giữ	giới	thì	được	
100.000	lần	luôn,	tức	là	lấy	số	1.000	nhân	thêm	100	lần	nữa,	quý	vị	thấy	đã	
không? 

			 Cho	nên	cúng	dường	đâu	cần	ở	đâu	xa,	có	nhiều	người	phàm	giữ	giới	mà.	
[Và	cúng]	cho	người	ác	giới	cũng	có	công	đức,	chứ	không	phải	như	người	ta	nói	
là	cúng	dường	cho	mấy	người	không	giữ	giới	là	không	có	phước,	quý	vị	thấy	sai	
không	ạ?	Ăn	rồi	cứ	lo	đi	cúng	cho	súc	sanh,	cho	nên	là	ngược,	Thiện	Trang	nói	
ngược.	 Nhiều	 khi	 không	 học	 giáo	 pháp,	 rất	 là	 đáng	 thương,	mình	 phải	 học	
Chánh	kinh	của	Phật. 

			 Cúng	dường	cho	người	ngoại	đạo	ly	tham,	Thiện	Trang	giải	thích	ở	đây	là	
chứng	Thiền,	trong	Chú	Giải	nói	rất	rõ	là	chứng	Thiền,	thì	nhiều	lắm,	100.000	
ức	lần,	thêm	chữ	‘ức’	nữa.	Quý	vị	thấy	không?	Hơn	hàng	phàm	phu	giữ	giới	nữa,	
100.000	thêm	chữ	‘ức’	nữa,	số	ức	là	số	rất	lớn.	Nếu	mình	cúng	dường	cho	đối	
tượng	là	bậc	Sơ	quả	hướng	(Dự	lưu	hướng)	là	Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	hành	thì	
vô	số	vô	lượng	công	đức	không	đếm	kể	nổi.	Và	các	bậc	trên	nữa	là	không	đếm	
hết	luôn,	không	đếm	không	kể	được. 

Cho	nên	cúng	dường	cho	bậc	Sơ	quả	Dự	lưu,	công	đức	không	đếm	kể,	cúng	
dường	cho	bậc	Nhị	quả	hướng,	công	đức	không	đếm	kể,	cúng	dường	cho	bậc	
Nhị	quả,	công	đức	không	đếm	kể,	rồi	Tam	quả	hướng,	Tam	quả,	Tứ	quả	hướng,	
Tứ	quả,	Bích-chi-phật	(Độc	giác	Phật)	và	bậc	Chánh	Đẳng	Giác	(Phật)	thì	các	
công	đức	 sau	đó	 thì	 khỏi	nói	 luôn.	 Cho	nên	quý	vị	 thấy	 trong	kinh,	 ai	 cúng	
dường	cho	Độc	giác	Phật,	hồi	hướng	là	đắc	đạo	đó,	cúng	dường	cho	Phật	thôi	
cũng	đắc	đạo.	Cúng	dường	là	đắc	đạo	đó,	cho	nên	ngon	lắm,	không	có	đơn	giản	
đâu.	Mình	cúng	dường	cho	A-la-hán	thôi	là	phước	báo	vô	lượng,	cho	nên	dư. 

Mấy	quả	này,	trong	bài	kinh	nào	đó,	không	biết	Thiện	Trang	có	trích	chưa,	
nhưng	có	nói	nhiều	lần	rồi,	là	cúng	dường	cho	bậc	Thánh	nhân	phước	lớn	cực	



 
 

16 

kỳ,	phước	lớn	lắm,	có	khi	không	thể	trổ	trong	đời	này	mà	phải	chờ	duyên	trong	
đời	sau.	Cho	nên	mình	cứ	cúng	cho	tất	cả	đối	tượng	là	tốt.	 

Như	vậy	hôm	nay	mình	học	rồi,	mình	biết	thứ	tự	cúng	dường	rồi	đó.	Đây	
là	đối	tượng	cá	nhân,	còn	đối	tượng	tập	thể	nữa,	tập	thể	thì	để	bữa	khác,	mỗi	
bữa	học	một	chút	thôi.	Có	bảng	này	thì	ok,	mình	đừng	có	sai	lầm,	cho	nên	phải	
học	giáo	pháp	của	Như	Lai. 

			 	

Tiếp	 theo	chúng	 ta	đến	phần	 tu	 tập,	vừa	rồi	 là	phần	phước	báo	Nhân	
thiên.	Nhưng	thật	ra	cúng	dường	cho	những	vị	Độc	giác	mà	hồi	hướng	đều	đắc	
đạo	hết	đó	quý	vị,	do	tâm	mình	thôi.	Bây	giờ	chúng	ta	vào	phần	tu	tập,	đầu	tiên	
chúng	ta	ôn	lại	lợi	ích	của	Thiền	chỉ	và	Thiền	quán.	Thiện	Trang	thấy	phần	này	
đã	dạy	hết	rồi,	nhưng	rải	rác	khắp	bài	nên	quý	vị	không	nhớ,	cho	nên	hôm	nay	
ôn	lại	cho	quý	vị	về	Thiền	chỉ	và	Thiền	quán	như	sau: 

Lợi	ích	của	Thiền	chỉ	và	Thiền	quán 

(Tổng	hợp	từ	nhiều	bộ	kinh	trong	tạng	A	Hàm	và	Nikāya) 

TT Thiền	chỉ	(Sammā-diṭṭhi) Thiền	quán	(Vipassanā) 

1 Đoạn	Tham,	Sân Diệt	trừ	Vô	minh 

2 Được	Tâm	giải	thoát Được	Tuệ	giải	thoát 
3 Hiện	tại	lạc	trú 

(chứng	Sơ	thiền	trở	lên) 
Chánh	niệm	tỉnh	giác 

4 Mạng	chung	an	lành 

(chứng	Sơ	thiền	trở	lên) 
Được	tri	kiến 

5 Nền	tảng	Thần	thông,	Tứ	như	ý	túc 

(chứng	Tứ	thiền) 
Đoạn	tận	các	Lậu	hoặc 

6 Vượt	qua	tầm	mắt	ác	ma 

(chứng	Sơ	thiền	trở	lên) 
Vượt	qua	dòng	sông	của	ma	
(Chứng	Tùy	tín	hành	trở	lên) 

7 Đưa	đến	Thiền	quán 

(khi	đến	rốt	ráo) 
Đưa	đến	Thiền	chỉ 
(khi	đến	rốt	ráo) 



 
 

17 

8 Không	sợ	hãi 
(chứng	Sơ	thiền	trở	lên) 

	 

9 Làm	nền	cho	chứng	Tam	quả,	Tứ	
quả	(chứng	Sơ	thiền	trở	lên) 

	 

Nhận	
định	
riêng 

Như	vắc-xin	ngừa	bệnh Như	thuốc	trị	bệnh 

				 Ở	đây	Thiện	Trang	chia	ra	những	 lợi	 ích	mà	Thiện	Trang	đã	trích	dẫn,	
giảng	rồi,	cho	nên	quý	vị	tìm	lại	ở	bài	cũ,	thứ	tự	từ	1	đến	9,	gồm	9	điều	lợi	ích.	
Nhiều	như	vậy	đó	quý	vị,	không	phải	ít	đâu.	Thiền	chỉ	(Sammā-diṭṭhi)	và	Thiền	
quán	(Vipassanā). 

1.	Tác	dụng	của	Thiền	chỉ	là	đoạn	được	Tham,	Sân.	Còn	Thiền	quán	là	diệt	
trừ	Vô	minh.	Ở	đây	chúng	ta	nên	dành	thời	gian	ôn	lại	một	chút.	Cho	nên	ai	bị	
sân	nhiều,	tham	nhiều	thì	cố	gắng	tu	Thiền	chỉ.	Nhiều	người	không	phục	được	
điều	này,	nhiều	người	cứ	suốt	ngày	phiền	não,	tại	sao	phiền	não?	Vì	quý	vị	thiếu	
công	phu	Thiền	chỉ. 

Thiền	chỉ	thì	chúng	ta	có	40	đề	mục	tu	Thiền	chỉ,	thì	đề	mục	dễ	tu	nhất,	tu	
được	khắp	mọi	nơi	là	đề	mục	hơi	thở.	Thiện	Trang	xin	chia	sẻ	lại	một	chút	đề	
mục	hơi	thở,	là	hãy	cố	gắng	hít	vô	đếm	1,	thở	ra	đếm	1,	hít	vô	2,	thở	ra	2,	chỉ	
cần	chú	ý	hơi	thở	thôi.	Đếm	2-2,	3-3,	4-4	…	cho	đến	10-10,	rồi	đếm	1-1	trở	lại	
từ	đầu.	Làm	như	vậy	một	thời	gian	là	điều	phục	được	Tham,	Sân	rõ	ràng.	Quý	
vị	đang	sân	chuyện	gì,	quý	vị	đang	bất	như	ý,	đang	phiền	não,	thì	quý	vị	dùng	
[đề	mục]	đó	là	hiệu	quả.	Đề	mục	đó	là	đề	mục	dễ	tu	nhất,	có	sức	khỏe	tốt	nhất,	
rất	dễ	tu.	Nhớ!	Đó	là	một	trong	40	đề	mục	tu	Thiền	chỉ.	Phải	tu	Thiền	chỉ	thì	
mới	được,	rồi	sau	đó	mình	[đến	giai	đoạn]	cao	hơn,	thì	đếm	một	hồi	không	cần	
đếm	nữa,	tại	lúc	đó	mình	cảm	thấy	không	đếm	nữa,	chỉ	theo	dõi	hơi	thở.	Đoạn	
trừ	đầu	tiên	là	đoạn	trừ	Tham,	Sân. 

Có	40	đề	mục	thì	Thiện	Trang	đã	chia	sẻ	trong	bộ	này	rồi,	quý	vị	nào	chưa	
nghe	thì	nghe	trong	bộ	giảng	này	là	có	hết,	bộ	Câu	Xá	Luận	và	Tinh	Hoa	Kinh	
Luận	ở	những	phần	trước.	Thiện	Trang	đã	chia	sẻ	khoảng	30	đề	mục	tu	Thiền	



 
 

18 

chỉ	rồi,	chỉ	còn	thiếu	10	đề	mục	nữa	thôi.	Sau	này	có	thời	gian	sẽ	quay	lại	video	
chỉ	chi	tiết	nữa.	Chúng	ta	có	thể	dùng	các	bóng	đèn	để	tu	biến	xứ	màu,	mở	tivi	
để	coi,	để	tu	Thiền	chỉ	về	nước,	thiền	án	nước,	rồi	các	thiền	án	khác	như:	Đất,	
nước,	lửa,	gió,	xanh,	vàng,	đỏ,	trắng. 

			 Tác	dụng	đầu	tiên	[của	Thiền	chỉ]	 là	đoạn	Tham,	Sân.	Cho	nên	ai	 tham	
nhiều,	như	có	người	Phật	tử	suốt	ngày	than	gia	đình	thế	này	thế	kia,	đó	là	Tham,	
Sân	thì	mình	hãy	tu	Thiền	chỉ	nhiều	lên.	Còn	Thiền	quán	là	diệt	trừ	Vô	minh.	 

	 2.	Đưa	đến	kết	quả	là	Tâm	giải	thoát	đối	với	Thiền	chỉ,	và	đưa	đến	kết	quả	
là	Tuệ	giải	thoát	đối	với	Thiền	quán.	Đây	là	hai	bậc	A-la-hán,	một	bậc	là	A-la-
hán	Tâm	giải	thoát,	một	bậc	là	A-la-hán	Tuệ	giải	thoát,	nếu	mình	tu	cả	hai	thì	
được	Câu	giải	thoát,	cũng	là	A-la-hán.	Đức	Phật	cũng	vậy	thôi	nha,	Đức	Phật	
cũng	tu	bao	nhiêu	đó,	chứ	không	phải	Đức	Phật	tu	pháp	khác	đâu.	Bài	kinh	này	
ở	trong	Kinh	Tăng	Chi,	chúng	ta	đã	giới	thiệu	rồi. 

			 3.	Tác	dụng	thứ	ba	của	Thiền	chỉ	là	đưa	đến	hiện	tại	lạc	trú	(nhưng	với	
điều	kiện	phải	chứng	Sơ	thiền	trở	lên).	Được	niềm	vui,	lúc	nào	cũng	trú	trong	
niềm	vui	gọi	là	hiện	tại	lạc	trú.	Còn	Thiền	quán	là	Chánh	niệm	tỉnh	giác. 

4.	Tiếp	 theo	 là	Thiền	chỉ	giúp	cho	mình	mạng	chung	an	 lành	(nếu	như	
chứng	từ	Sơ	thiền	trở	lên).	Điều	này	quan	trọng	lắm	nha!	Có	nhiều	người	muốn	
mạng	chung	an	lành	mà	không	chịu	tu	Thiền	chỉ,	thậm	chí	còn	không	biết	Thiền	
chỉ	là	gì	nữa.	Quý	vị	thấy	tại	sao	ngài	Tuệ	Sỹ	được	mạng	chung	an	lành?	Ngài	
cũng	nói	 thật	 là	ngài	không	có	đắc	Thiền,	ngài	có	nói:	 “Tôi	không	có	đắc	Sơ	
thiền,	tôi	không	biết	nhưng	tôi	có	thiền”.	Quý	vị	thấy	ngày	nào	ngài	cũng	thiền,	
[đến	lúc]	gần	chết,	cho	dù	ngài	không	đắc	Sơ	thiền.	Đó	là	ngài	nói,	còn	không	
biết	ngài	có	đắc	hay	không,	nhưng	ngài	cũng	tự	tại	thoải	mái.	Có	nghĩa	là	không	
đắc	Sơ	thiền,	chỉ	Vị	đáo	định	thôi	đó,	mà	có	thể	như	thế.	Nếu	đắc	Sơ	thiền	thật	
sự,	ai	mà	đắc	Thiền	thì	biết	mà,	nó	khỏe	lắm,	các	cơn	đau	trong	người	dường	
như	bị	khống	chế	 lại.	Tức	 là	nó	vẫn	đau,	chết	thì	vẫn	chết	thôi,	nhưng	mình	
được	an	lành. 

Đây	là	trong	bài	kinh,	Đức	Phật	nói	chứ	không	phải	chúng	ta	nói	đâu,	bài	
kinh	thì	chúng	ta	đã	học	rồi,	quý	vị	có	thể	tìm	lại	trong	bộ	giảng	này	ở	những	



 
 

19 

bài	đằng	trước.	Chứng	được	Sơ	thiền	thì	được	mạng	chưng	an	lành.	Nhị	thiền,	
Tam	thiền,	Tứ	thiền	thì	được	mạng	chung	an	lành.	Tứ	thiền	là	chắc	ăn	nhất.	 

Còn	nếu	Thiền	quán	thì	được	tri	kiến,	được	trí	tuệ. 

5.	Tác	dụng	thứ	5	của	Thiền	chỉ	là	nền	tảng	để	có	Thần	thông,	Tứ	như	Ý	
túc.	Chứng	đến	Tứ	thiền	thì	chứng	được	Tứ	như	Ý	túc.	Còn	Thần	thông	thì	Nhị	
thiền	 là	có	Thần	 thông	 ít	 rồi,	nhưng	Thần	 thông	này	không	có	đáng	kể	 lắm.	
Chúng	ta	thấy	trong	Kinh	Tạp	A	Hàm,	Tôn	giả	Chất	Đa	La	nói	với	ngoại	đạo	là	
chứng	đến	Nhị	thiền	thì	dùng	một	cọng	lau	có	thể	cột	được	gió,	rồi	dùng	một	
nắm	đất	có	thể	ngăn	dòng	chảy	của	sông	Hằng.	Cho	nên	Nhị	thiền	cũng	ghê	gớm	
lắm	rồi	đó.	Đây	là	nền	tảng	có	Thần	thông.	Còn	Tứ	như	Ý	túc	thì	có	thể	trụ	thể	
một	kiếp,	hơn	một	kiếp,	nhưng	phải	chứng	đến	Tứ	thiền.	Và	Thần	thông	mạnh	
nhất	là	phải	chứng	đến	Tứ	thiền. 

	 Đoạn	tận	các	Lậu	hoặc	là	đoạn	trừ	các	Phiền	não,	thì	đây	là	Thiền	quán. 

			 6.	Tác	dụng	thứ	6	là	vượt	qua	tầm	mắt	của	ác	ma	(là	phải	chứng	Sơ	thiền	
trở	lên).	Coi	như	ma	vương	bị	mù	mắt	rồi	đó,	trong	kinh	nói	vậy.	Nếu	Thiền	
quán	thì	vượt	qua	dòng	sông	của	ma.	Quý	vị	phải	chứng	từ	Tùy	tín	hành,	Tùy	
pháp	hành	(tức	là	trước	Tu-đà-hoàn),	là	Tu-đà-hoàn	hướng	trở	lên	thì	ok. 

	 7.	Tác	dụng	thứ	7	của	Thiền	chỉ	là	đưa	đến	Thiền	quán	(khi	tu	đến	rốt	ráo).	
Khi	mình	tu	đến	rốt	ráo	rồi,	tức	là	mạnh	hết	cỡ	rồi	thì	đưa	đến	Thiền	quán	luôn.	
Mình	tu	đến	đó	là	tu	đến	đâu?	Chắc	là	phải	đến	Tứ	thiền	Bát	định,	Phi	tưởng	
Phi	phi	Tưởng	xứ,	rồi	phi	thêm	một	tầng	nữa	gọi	là	bay	thêm	một	tầng	nữa	thì	
mới	tới	Thiền	quán. 

	 Tác	dụng	thứ	7	của	Thiền	quán	là	đưa	đến	Thiền	chỉ	(khi	tu	đến	rốt	ráo).	
Cho	nên	nhiều	người	tu	đắc	được	Thiền	quán	Vipassana	thì	tự	nhiên	họ	có	luôn	
Thiền	chỉ,	có	Thần	thông,	có	mọi	thứ	là	do	họ	đắc	được	Thiền	quán	một	cách	
rốt	ráo	thì	đưa	đến	Thiền	chỉ	luôn.	Điều	này	trong	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya	có	
nói. 

8.	Thứ	8	là	không	sợ	hãi	nếu	mình	đắc	Sơ	thiền	trở	lên.	Trong	bài	Kinh	
Trung	Bộ	nói	những	ai	có	nỗi	sợ	hãi	là	chưa	chứng	Thiền,	nếu	chứng	Sơ	thiền	



 
 

20 

trở	lên	thì	không	sợ	hãi	nữa.	Cho	nên	ai	mà	chưa	đắc	Thiền,	họ	vô	rừng	sâu	tu	
là	họ	sợ	lắm,	bài	kinh	nói	vậy	đó.	Nhưng	Đức	Phật	chứng	Thiền	rồi	thì	không	
sợ.	Nhiều	người	còn	sợ	hãi	là	chưa	đắc	Thiền,	tất	nhiên	lúc	mình	mất	Thiền	thì	
cũng	sợ	thôi,	nhưng	nếu	có	thiền	thì	không	sợ. 

	 Đến	đây,	Thiền	quán	thì	Thiện	Trang	hết	nhớ	ra	rồi,	tạm	thời	Thiện	Trang	
kể	bấy	nhiêu	đó. 

			 9.	Tác	dụng	đối	với	Thiền	chỉ	là	làm	nền	tảng	cho	chứng	Tam	quả	cho	đến	
Tứ	quả	(phải	chứng	từ	Sơ	thiền	trở	lên).	Tức	là	trong	rất	nhiều	bài	kinh	đều	nói	
rằng:	Sau	khi	chứng	Sơ	thiền,	Nhị	thiền,	Tam	thiền,	Tứ	thiền,	các	tầng	Thiền	đó,	
thì	khi	mình	xuất	thiền,	quý	vị	hướng	tâm	về	Tuệ	quán,	tức	là	dùng	Thiền	quán	
Vipassana	là	quán	Vô	thường,	Vô	ngã,	hay	quán	gì	đó,	khi	đó	sẽ	đắc	được	Tam	
quả	hay	Tứ	quả	A-la-hán,	tùy	vào	sức	mạnh.	Trong	bài	Kinh	Bát	Thành,	bài	kinh	
nói	về	11	con	đường	giải	thoát,	chúng	ta	nhớ	như	vậy.	Cho	nên	phải	có	những	
Thiền	này,	không	tu	Thiền	này	thì	biết	tu	gì? 

[Còn	cuối	cùng]	đây	là	nhận	định	riêng	của	Thiện	Trang	thôi,	Thiền	chỉ	
giống	như	là	vắc-xin	ngừa	bệnh.	Tức	là	khi	mình	có	Thiền	chỉ,	dường	như	mình	
không	có	Phiền	não,	mình	chịu	trận	được.	Trừ	khi	Phiền	não	quá	lớn	thôi,	còn	
bình	thường	là	ok	hết,	cười	tươi,	hoan	hỷ	vui	vẻ.	Còn	Thiền	quán	là	giống	như	
phát	hiện	ra	bệnh,	tức	là	phát	hiện	ra	Phiền	não,	cho	nên	Thiền	quán	giống	như	
là	thuốc	trị	bệnh	thôi.	Tức	là	mình	đã	bệnh	rồi	thì	mình	phải	uống	thuốc.	Cho	
nên	phải	dùng	cả	hai	thì	tốt	hơn. 

Đó	là	Thiện	Trang	đã	kể	ra	9	lợi	ích	của	tu	Thiền.	Cách	tu	Thiền	này	thật	
ra	đơn	giản	lắm	quý	vị.	Quý	vị	chỉ	cần	coi	qua	lý	thuyết	để	hiểu	như	thế	nào,	rồi	
quý	vị	mở	tivi	lên,	hoặc	ra	bờ	sông	nhìn	nước,	ngồi	ngắm	thôi,	có	gì	đâu.	Ngồi	
một	cách	bình	thường,	ngồi	ngắm,	tập	trung	vào	đó,	gọi	là	có	Tầm	có	Tứ.	Đến	
một	lúc	nào	đó	thì	sẽ	xảy	ra	là	Tợ	tướng	và	Trì	tướng.	Tất	nhiên	là	mình	phải	
diệt	được	5	Triền	cái	là:	Tham	(tham	dục),	nói	chung	là	đừng	tham	gì	hết.	Rồi	
Sân,	Nghi,	Trạo	cử	(là	tâm	chạy	lên),	Thùy	miên	(buồn	ngủ).	Nếu	lúc	đó	mình	
phục	được	5	điều	đó	thì	đắc	được	5	Chi	thiền,	khi	đó	nhập	định	thì	sẽ	hiện	ra	
Trì	tướng	và	Tợ	tướng.	Có	rất	nhiều	Trì	tướng,	Tợ	tướng,	ví	dụ	mình	ngồi	trên	
bờ	sông,	hoặc	mình	ngồi	ở	nhà	mình	nhìn	nước	trên	màn	hình,	sau	một	hồi	quý	



 
 

21 

vị	cũng	thấy	nước	đó	là	nước	thật	và	cuối	cùng	mình	nhập	trong	đó,	nó	dừng	
tâm	lại,	không	có	gì	hết.	Quý	vị	nên	coi	lại	những	bài	cũ.	Mà	Thiền	thì	thật	ra	
mình	phải	thực	hành	thì	mình	mới	biết.	 

Sau	này	Thiện	Trang	có	thời	gian	thì	Thiện	Trang	sẽ	chia	sẻ	lại	từng	đề	
mục	Thiền,	quay	video	lại	cách	tu	làm	sao	cho	được.	Nhưng	bây	giờ	chưa	có	
thời	gian,	nên	quý	vị	chịu	khó	coi	những	bài	trong	này	và	những	bài	vấn	đáp,	
các	đồng	tu	hỏi,	Thiện	Trang	có	chia	sẻ	rồi,	đó	là	Thiền	chỉ. 

Thiền	quán	thì	quá	nhiều	người	dạy,	lên	trên	mạng	đầy	người	dạy	Thiền	
quán.	Thiền	chỉ	thì	ít	người	dạy	thôi,	chứ	Thiền	quán	thì	người	ta	dạy	nhiều	
lắm.	Kinh	Phật	dạy,	thật	ra	rất	đơn	giản,	dạy	[tu]	Tứ	niệm	xứ	hoặc	là	quán	Vô	
thường,	Vô	ngã	v.v…	rất	nhiều	cách	quán.	Chắc	quý	vị	giỏi	rồi!	Chúng	ta	cũng	
chỉ	cần	tu	như	vậy.	Và	quý	vị	cũng	đừng	hình	thức	quá,	nếu	như	người	nào	
không	ngồi	được	kiết	già	thì	ngồi	bán	già,	không	ngồi	bán	già	được	thì	ngồi	sao	
cũng	tu	được,	chứ	không	nhất	định	phải	ngồi	kiết	già	mới	tu	được	Thiền.	 

Nhớ	vậy!	Tại	vì	Thiện	Trang	thấy	ở	đây	có	ông	người	Tây,	chắc	chân	của	
ổng	lâu	năm	quá	rồi,	ổng	không	thể	nào	ngồi	bán	già	nữa,	chứ	đừng	nói	kiết	già.	
Hai	chân	ổng	vênh	lên,	nhưng	ổng	thiền	4	tiếng	đồng	hồ	(Thiền	chỉ	đó),	đề	mục	
nước	hay	đề	mục	gì	đó,	ổng	quất	cho	4	tiếng	đồng	hồ.	Mình	thì	tu	không	bằng	
ổng,	mình	[ngồi]	kiết	già	mà	còn	thua	ổng	nữa.	Ổng	không	[ngồi]	kiết	già,	ổng	
ngồi	chơi	chơi	thôi,	nhưng	ổng	thiền	được.	 

Cho	nên	quan	trọng	là	tâm,	chứ	không	phải	tư	thế.	Tất	nhiên	tư	thế	cũng	
quan	trọng,	nhưng	nếu	tư	thế	ngồi	mà	bị	đau,	đau	quá	là	sân,	sân	là	rớt	mất	Chi	
thiền	rồi.	Sân	là	rớt	vào	1	trong	5	Triền	cái,	Sân	cái	đó,	thì	rớt	mất	Chi	thiền	rồi,	
thì	đâu	có	được.	Phải	Tầm,	Tứ,	Hỷ,	Lạc,	Định	mà.	Bây	giờ	mình	sân	thì	rớt	mất	
một	Chi	thiền	đúng	không? 

Rồi	phải	có	Tầm,	là	hướng	đến	đối	tượng.	Tứ	là	áp	lên	đối	tượng,	Hỷ	là	có	
sự	vui,	Lạc	là	sự	vui	trên	thân.	Mà	bây	giờ	mình	sân	thì	rớt	mất	Lạc	rồi.	Sân	là	
đâu	có	vui	trên	thân	được.	Sân	là	khổ,	thọ	ưu	mà.	Vừa	ưu	vừa	khổ	là	rớt	hết	
luôn	hai	Chi	thiền,	cho	nên	là	không	có	hỷ	lạc,	thì	làm	sao	có	‘một	trạng	thái	hỷ	
lạc	do	ly	dục	sanh,	có	tầm	có	tứ’	được,	thì	làm	sao	đắc	Sơ	thiền	được? 



 
 

22 

Cho	nên	đừng	có	tham.	Nhiều	người	vô	tu,	tham	chứng	đắc,	ngồi	vô	toàn	
mong	đắc	Thiền,	đó	là	rớt	vô	Tham	dục	cái,	rớt	mất	Chi	thiền	rồi.	[Có]	hỷ	thì	
mới	bới	đi	tham,	có	tham	thì	không	có	hỷ,	thì	rớt	luôn	Chi	thiền	đó.	Cho	nên	có	
sân,	có	tham	là	đi	chung	với	nhau,	rớt	một	lúc	2	[Chi	thiền].	Cho	nên	ngồi	vừa	
vừa	phải	phải	thôi	nha,	ngồi	sao	thấy	thoải	mái	là	được.	Nhiều	người	hỏi:	“Con	
ngồi,	con	dựa	được	không?”	Được!	Ngồi	làm	sao	miễn	tu	thoải	mái	là	được.	Nếu	
ngồi	được	ngay	ngắn	là	tốt	nhất,	và	mình	tu	nó	yên	tâm	là	được. 

	 Hôm	nay	chia	sẻ	xong	phần	Thiền	rồi.	Như	vậy	bảng	này	là	quan	trọng	
nha.	Thiện	Trang	đã	tổng	kết	rồi,	ai	thấy	thiếu	điều	nào	thì	bổ	sung	thêm,	để	
chúng	ta	biết	được	tầm	quan	trọng	[của	Thiền	chỉ	và	Thiền	quán].	Và	Đức	Phật	
nói:	“Tùy	thời	biết	tu	Thiền	chỉ	và	Thiền	quán”	tức	là	lúc	nào	tu	Chỉ,	lúc	nào	
tu	Quán	[thì]	mình	phải	biết,	chứ	không	phải	tu	một	cái.	Tu	một	cái	cũng	được,	
nhưng	không	tốt	bằng	tu	cả	hai. 

	

Bây	giờ	chúng	ta	cung	cấp	thêm	một	kiến	thức	nữa	là: 

Tại	Sao	Hai	Người	Tu	Giữ	Giới	Khác	Nhau	Lại	Cùng	Chứng	Quả	Giống	
Nhau	Và	Sanh	Về	Cùng	Một	Nơi? 

(Theo	Kinh	Tạp	A	Hàm) 

	Bài	kinh	này	Thiện	Trang	có	giới	thiệu	rồi,	nhưng	chưa	đầy	đủ,	bữa	nay	
sẽ	nói	đầy	đủ. 

Tôi	nghe	như	vầy:	Một	thời	Đức	Phật	ở	trong	vườn	Trúc,	Ca-lan-đà,	
thành	Vương	Xá.	Bấy	giờ,	sáng	sớm,	Tôn	giả	A-nan	khoác	y,	ôm	bát	đi	đến	
thành	Xá-vệ,	lần	lượt	khất	thực,	đến	nhà	Ưu-bà-di	Lộc	Trụ.	Ưu-bà-di	Lộc	
Trụ	từ	xa	trông	thấy	Tôn	giả	A-nan,	vội	vàng	sửa	soạn	chỗ	ngồi,	và	mời	
Tôn	giả	A-nan	an	tọa.	Sau	đó,	Ưu-bà-di	Lộc	Trụ	cúi	đầu	lễ	sát	chân	Tôn	giả	
A-nan,	rồi	đứng	qua	một	bên,	bạch	Tôn	giả	A-nan. 

Đây	 là	 chuyện	 thời	 Đức	 Phật,	 lúc	 này	 ngài	 A-nan	 đi	 khất	 thực	 trong	
thành,	thì	có	một	Cư	sĩ	nữ	(Ưu-bà-di)	tên	là	Lộc	Trụ	thấy	ngài	A-nan,	nên	mới	
vội	vàng	sửa	soạn	chỗ	ngồi,	mời	Tôn	giả	A-nan	an	tọa.	Quý	vị	thấy	Phật	giáo	



 
 

23 

Nam	truyền	hay	Phật	giáo	Nguyên	thủy	rất	là	tuyệt	vời,	ở	chỗ	là	các	người	Cư	
sĩ	luôn	luôn	cung	kính	người	xuất	gia.	Rất	là	tuyệt	vời!	Đúng	lễ	luôn.	Bà	ấy	thưa	
Tôn	giả	A-nan: 

“Thưa	Tôn	giả,	pháp	của	Thế	Tôn	cần	được	hiểu	như	thế	nào?	Cha	
của	con	là	Phú-lan-na	trước	kia	tu	phạm	hạnh,	ly	dục,	thanh	tịnh,	không	
đeo	hương	hoa,	xa	lìa	những	thứ	phàm	tục	thô	bỉ.	Còn	chú	con	là	Lê-sư-
đạt-đa	không	tu	phạm	hạnh	nhưng	ông	biết	đủ.	Cả	hai	người	đều	qua	đời,	
mà	Thế	Tôn	đều	ký	 thuyết	hai	người	sinh	một	nơi,	 cùng	 thọ	sinh	như	
nhau,	đời	sau	đồng	đắc	Tư-đà-hàm,	sinh	về	cõi	trời	Đâu-suất,	một	lần	trở	
lại	thế	gian,	cứu	cánh	biên	tế	của	khổ. 

Tại	sao,	thưa	A-nan,	người	tu	phạm	hạnh	và	người	không	tu	phạm	
hạnh	lại	cùng	sinh	một	nơi,	cùng	thọ	sinh	như	nhau,	và	đời	sau	của	họ	
cũng	giống	nhau?” 

Chúng	ta	đọc	hết	câu	hỏi	rồi	phân	tích	lại.	Tức	là	bà	này	tên	là	Lộc	Trụ,	bả	
hỏi	 cha	của	bả	 là	ông	Phú-lan-na,	 cha	của	bả	 tu	 rất	khá,	 lại	giữ	phạm	hạnh,	
không	dâm	dục	luôn	(mặc	dù	là	người	tại	gia).	Ly	dục	mà,	thanh	tịnh,	thậm	chí	
là	không	đeo	hương	hoa,	lìa	xa	những	thứ	phàm	tục	thô	bỉ,	gần	như	là	[tu	giới]	
Bát	quan	trai	rất	giỏi.	Quý	vị	thấy	ngày	nay	cũng	có	nhiều	người	tu	vậy	đúng	
không	ạ?	Còn	người	chú	của	bả	là	Lê-sư-đạt-đa	thì	không	có	tu	phạm	hạnh,	ông	
chỉ	biết	đủ	thôi.	Cả	hai	người	đều	qua	đời,	Đức	Phật	thọ	ký	là	họ	đều	chứng	đắc	
Tư-đà-hàm	và	sanh	về	trời	Đâu	Suất,	và	một	lần	[sanh]	nữa	thôi	thì	sẽ	chứng	
quả	A-la-hán	giải	thoát	đau	khổ.	 

Bài	kinh	này	trong	Kinh	Tạp	A	Hàm	hay	Kinh	Tương	Ưng	đều	nói.	Bài	kinh	
này	thì	không	nói	rõ,	[ở]	Kinh	Tương	Ưng	hình	như	nói	rõ	hơn,	là	ông	chú	còn	
có	quan	hệ	với	vợ	ổng	nữa,	tức	là	không	tu	phạm	hạnh,	mà	thỏa	mãn	với	vợ	
ổng.	Như	vậy	mà	sao	Đức	Phật	nói	hai	người	này	chứng	quả	Tư-đà-hàm	giống	
nhau,	cùng	sanh	về	trời	Đâu	Suất,	đều	đạt	quả	Nhất	lai,	tại	sao	kỳ	vậy?	Bà	này	
nghe	Đức	Phật	thọ	ký	như	vậy,	nên	bà	mới	thắc	mắc	và	hỏi	ngài	A-nan.	Chúng	
ta	xem	ngài	A-nan	trả	lời	thế	nào? 

Ngài	A-nan	đáp: 



 
 

24 

“Này	chị,	hãy	thôi	đi!	Chị	không	thể	biết	được	căn	tánh	sai	biệt	của	
chúng	sanh	thế	gian.	Như	Lai	tất	biết	rõ	căn	tính	ưu,	liệt	của	chúng	sanh	
thế	gian”.	(Tức	là	ngài	A-nan	nói	là	bà	không	thể	biết	được	đâu.	Căn	tánh	như	
thế	nào,	thì	chỉ	có	Đức	Phật	biết	rõ	thôi). 

Nói	như	vậy	xong,	rời	chỗ	ngồi	đứng	dậy	ra	đi.	(Tức	là	ngài	A-nan	nói	
vậy	thôi,	cũng	không	giải	thích	nhiều,	rồi	đi	mất). 

Tôn	giả	A-nan	trở	về	tinh	xá,	cất	y	bát,	rửa	chân,	rồi	đến	chỗ	Phật,	
đảnh	lễ	sát	chân	Phật,	ngồi	xuống	một	bên,	đem	những	gì	Ưu-bà-di	Lộc	
Trụ	nói,	bạch	hết	lên	Thế	Tôn. 

Thế	Tôn	bảo	Tôn	giả	A-nan: 

“Ưu-bà-di	Lộc	Trụ	 làm	sao	có	 thể	biết	được	căn	 tính	ưu,	 liệt	của	
chúng	sanh	thế	gian.	Này	A-nan,	Như	Lai	tất	biết	rõ	căn	tánh	ưu,	liệt	của	
chúng	sanh	thế	gian.	(1)	Này	A-nan,	hoặc	có	một	hạng	người	phạm	giới.	
Người	 ấy	 không	 biết	 như	 thật	 đối	 với	 Tâm	 giải	 thoát,	 Tuệ	 giải	 thoát.	
Nhưng	sự	phạm	giới	mà	người	ấy	khởi	lên	đã	diệt	không	còn,	đã	chìm	
mất	không	còn,	dục	hết	không	còn.	(2)	Hoặc	có	một	hạng	người	phạm	giới,	
do	biết	như	thật	Tâm	giải	thoát,	Tuệ	giải	thoát,	sự	phạm	giới	mà	người	ấy	
khởi	lên	đã	diệt	không	còn,	đã	chìm	mất	không	còn,	dục	hết	không	còn.	
Đối	với	những	hạng	người	này	mà	so	sánh	mà	nói	rằng:	‘Người	này	cũng	
có	pháp	như	vậy,	người	kia	cũng	có	pháp	như	vậy,	thì	ở	đây	cả	hai	phải	
cùng	sinh	một	chỗ,	đồng	thọ	sinh	như	nhau	và	đời	sau	cũng	như	nhau’.	
Người	nào	so	sánh	như	vậy,	thì	sẽ	khổ	lâu	dài,	không	nghĩa,	không	lợi	ích. 

			Đoạn	này	hơi	khó	hiểu	một	chút,	chúng	ta	cứ	chầm	chậm	phân	tích.	Đức	
Phật	nói	có	hai	hạng	người,	hai	hạng	người	đều	phạm	giới,	nhưng	sau	khi	phạm	
giới	thì	họ	đều	sám	hối	cho	hết,	không	còn	phạm	giới	nữa.	Chứ	không	phải	ai	
cũng	trong	sạch	luôn	đâu.	Đức	Phật	cũng	nói	trong	bài	kinh	là	có	hai	hạng	người	
được	gọi	là	tuyệt	vời	ở	đời:	Một	là	người	không	phạm	[lỗi]	gì	hết,	hai	là	người	
phạm	[lỗi]	mà	biết	sửa.	Ở	đây	cũng	vậy,	hai	người	này	phạm	giới	và	họ	sửa.	
Nhưng	khác	nhau	là	một	người	thì	biết	như	thật	đối	với	Tâm	giải	thoát	và	Tuệ	
giải	 thoát,	một	người	thì	không	biết.	Khác	nhau	như	vậy	thôi.	Nếu	ai	nói	hai	



 
 

25 

người	đó	mà	sanh	cùng	chỗ	như	nhau,	đời	sau	kết	quả	như	nhau.	Đức	Phật	nói	
người	so	sánh	như	vậy	là	sai	rồi,	sẽ	bị	khổ,	không	lợi	ích,	không	có	nghĩa. 

Tại	sao?	Vì	hai	người	có	trí	tuệ	khác	nhau,	ý	là	Đức	Phật	nói	một	người	có	
trí	tuệ	biết	được	Tâm	giải	thoát,	Tuệ	giải	thoát,	còn	một	người	không	có	trí	tuệ	
để	biết	được	Tâm	giải	thoát	và	Tuệ	giải	thoát.	Cho	nên	việc	học	giáo	pháp	quan	
trọng.	Quan	trọng	học	là	để	mình	hiểu	thế	nào	là	Tâm	giải	thoát,	thế	nào	là	Tuệ	
giải	thoát.	Ở	đây	là	biết	như	thật,	mình	chưa	biết	như	thật	thì	cũng	ráng	biết	
một	phần	đi	đã.	 

Giờ	quý	vị	biết	Tâm	giải	thoát	và	Tuệ	giải	thoát	rồi	đúng	không	ạ?	Tâm	
giải	thoát	và	Tuệ	giải	thoát	là	hai	bậc	A-la-hán,	nếu	người	ta	tu	khá,	chứng	cả	
hai	gọi	là	Câu	giải	thoát.	Tâm	giải	thoát	thì	đa	phần	do	tu	Thiền	chỉ	mạnh.	Còn	
Tuệ	giải	thoát	là	do	tu	Thiền	quán	mạnh.	Người	chứng	Tuệ	giải	thoát	có	thể	
không	chứng	Thần	thông	gì	hết,	vì	người	ta	tu	thuần	Thiền	quán.	Còn	người	
Tâm	giải	thoát	do	người	ta	tu	chứng	Thiền	chỉ	mạnh,	cho	nên	họ	được	Tâm	giải	
thoát.	Người	mà	tu	song	song	cả	hai	thì	người	ta	chứng	được	Câu	giải	thoát,	tức	
là	được	Tâm	giải	thoát	và	Tuệ	giải	thoát.	Những	bậc	này	chúng	ta	đã	nói	qua	
rồi,	cho	nên	học	pháp	cũng	quan	trọng	đúng	không	ạ?	Giúp	cho	[chúng	ta	hiểu]	
chỗ	này. 

Này	A-nan,	người	phạm	giới,	đối	với	Tâm	giải	thoát,	Tuệ	giải	thoát	
mà	không	biết	như	thật,	nhưng	sự	phạm	giới	mà	người	ấy	khởi	lên	đã	
diệt	 không	 còn,	 đã	 chìm	mất	 không	 còn,	 dục	 hết	 không	 còn.	 Nên	 biết	
người	này	 sẽ	 thối	đọa,	không	phải	 thăng	 tiến.	Ta	nói	người	này	 thuộc	
hạng	thối	đọa. 

			Quý	vị	thấy	người	phạm	giới	đối	với	Tâm	giải	thoát,	Tuệ	giải	thoát	mà	
không	biết	như	thật,	thì	phạm	giới	tuy	là	đã	khởi	lên,	đã	diệt	rồi,	không	còn	nữa	
nhưng	người	này	không	có	thăng	tiến	được,	mà	người	này	thuộc	hàng	thối	đọa,	
cho	nên	rớt	xuống.	Cho	nên	phải	học	pháp,	quan	trọng	đó,	để	mình	hiểu	Tâm	
giải	thoát,	Tuệ	giải	thoát. 

Này	A-nan,	có	kẻ	phạm	giới,	do	biết	như	thật	Tâm	giải	thoát,	Tuệ	
giải	thoát,	nên	sự	phạm	giới	mà	người	ấy	khởi	lên	đã	diệt	không	còn,	đã	



 
 

26 

chìm	mất	không	còn,	dục	hết	không	còn;	nên	biết	người	này	thăng	tiến	
chứ	không	thối	đọa.	Ta	nói	người	này	thuộc	hạng	thăng	tiến.	Nếu	chẳng	
phải	Như	Lai,	thì	ai	có	thể	biết	rõ	sự	gián	cách	giữa	hai	hạng	người	này? 

Quý	vị	thấy	không	ạ?	Rõ	ràng	là	người	trí	tuệ	vẫn	tốt	hơn.	Cho	dù	hai	
người	có	phạm	giới,	sau	đó	diệt,	không	phạm	giới	nữa,	thì	người	có	trí	tuệ	lại	
đi	lên,	còn	người	không	có	trí	tuệ,	không	hiểu	được	Tâm	giải	thoát	và	Tuệ	giải	
thoát	thì	họ	rớt	xuống.	Quý	vị	thấy	không?	Khác	nhau	đó!	Cho	nên	trí	tuệ	là	một	
điều	quan	trọng	trong	tu	hành.	Cho	nên	‘pháp	của	Ta	là	sở	hành	của	người	trí,	
chẳng	phải	sở	hành	của	kẻ	ngu’,	Đức	Phật	nói	rồi	mà. 

Cho	nên,	này	A-nan,	chớ	nên	so	sánh	người	này	với	người	kia	mà	
thiên	chấp	người.	(Cho	nên	mình	không	biết	thì	mình	làm	sao	so	sánh	được.	
Mà	điều	này	mình	làm	sao	biết	được,	chỉ	có	Phật	biết	thôi).	Chớ	so	sánh	người	
này	với	người	kia	gây	bệnh	người.	Chớ	so	sánh	người	này	với	người	kia	
thì	tự	chiêu	lấy	tai	hại.	(Mình	so	sánh,	mình	thấy	người	ta	cũng	phạm	giới	như	
nhau	thế	này	thế	kia,	mình	so	sánh	thì	mình	tự	chịu	lấy	tai	hại).	Chỉ	có	Như	Lai	
mới	biết	rõ	người	này	với	người	kia	mà	thôi.	(Mình	không	biết	được,	cho	
nên	mình	không	so	sánh	được.	Ngày	nay	nhiều	người	không	học,	nên	thường	
hay	nói,	thậm	chí	nói	người	này	thế	này,	người	kia	thế	kia.	Thật	ra	mình	cũng	
đâu	biết	ai	căn	tánh	thế	nào.	Quan	trọng	là	người	ta	phải	sám	hối.	Người	ta	tu	
rồi,	người	ta	có	biết	được	trí	tuệ	hay	không?) 

Như	hai	hạng	người	phạm	giới,	hai	hạng	người	trì	giới	cũng	vậy.	
Người	kia	không	biết	như	thật	Tâm	giải	thoát,	Tuệ	giải	thoát,	nhưng	sự	
trì	giới	mà	người	ấy	khởi	lên	thì	đã	diệt,	không	còn. 

Hoặc	người	trạo	cử	tháo	động,	không	biết	như	thật	đối	với	Tâm	giải	
thoát,	Tuệ	giải	thoát,	nhưng	sự	trạo	cử	của	người	ấy	đã	diệt	không	còn. 

Ở	đây,	Đức	Phật	nói	ra	mấy	hạng	người,	đầu	tiên	là	phạm	giới,	thì	có	hai	
hạng:	Một	người	phạm	giới	và	không	biết	như	thật	về	Tâm	giải	thoát	và	Tuệ	
giải	thoát.	[Còn]	người	trì	giới	cũng	có	hai	hạng:	Một	người	biết	và	một	người	
không	biết	về	Tâm	giải	thoát	và	Tuệ	giải	thoát.	Rồi	tiếp	theo	Đức	Phật	nói	đến	
người	trạo	cử	(tháo	động),	nghĩa	là	tâm	lăng	xăng	suốt,	một	người	biết	như	thật	



 
 

27 

về	Tâm	giải	thoát,	một	người	không	biết	như	thật	về	Tâm	giải	thoát,	Tuệ	giải	
thoát.	Cũng	giống	vậy. 

Hoặc	người	kia	sân	hận,	không	biết	như	thật	đối	với	Tâm	giải	thoát,	
Tuệ	giải	thoát,	nhưng	tâm	sân	hận	của	họ	đã	diệt	không	còn.	(Tức	là	phải	
diệt	tâm,	chứ	còn	tâm	thì	không	nói.	Đối	với	thân	cũng	vậy). 

Hoặc	người	khổ	tham,	không	biết	như	thật	đối	với	Tâm	giải	thoát,	
Tuệ	giải	thoát,	nhưng	sự	khổ	tham	của	họ	đã	diệt	không	còn. 

Ô	uế,	và	thanh	tịnh,	cũng	được	nói	như	trên.	...	cho	đến 

Chỉ	có	Như	Lai	mới	biết	rõ	người	này	với	người	kia	mà	thôi.	(Tức	là	
chỉ	có	Phật	mới	biết	rõ	thôi,	chứ	còn	mình	thì	không	biết). 

Này	A-nan,	Ưu-bà-di	Lộc	Trụ	ngu	si,	trí	kém,	nên	sinh	tâm	hồ	nghi	
đối	 với	 pháp	 nhất	 hướng	mà	 Như	 Lai	 đã	 thuyết.	 Thế	 nào,	 này	 A-nan,	
những	gì	Như	Lai	dạy	có	phải	là	hai	hướng	không?” 

Ngài	A	Nan	bạch	Phật:	“Bạch	Thế	Tôn,	không”. 

Quý	vị	nhớ,	những	gì	mà	Như	Lai	dạy	không	bao	giờ	hai	hướng,	không	
bao	giờ	hai	 lời,	không	nói	kiểu	này,	cũng	không	nói	kiểu	kia.	 ‘Bạch	Thế	Tôn,	
không’.	Nhớ	là	không	bao	giờ	có.	Cho	nên	người	đời	sau	họ	[nói]	hai	lời,	họ	nói	
lúc	Đức	Phật	nói	thế	này,	lúc	Đức	Phật	nói	thế	kia.	Thật	ra	là	họ	bào	chữa	cho	
cái	sai	của	họ	thôi.	Chứ	lúc	nào	Đức	Phật	cũng	nói	một	hướng	thôi.	Tại	vì	cô	Ưu-
bà-di	Lộc	trụ	không	biết,	cho	nên	là	không	hiểu,	chứ	còn	Đức	Phật	nói	rõ	ràng	
tu	như	thế	khác	nhau,	sẽ	giải	thích	rõ	ở	đằng	sau. 

Phật	bảo	A-nan: 

“Lành	thay!	Lành	thay!	(Tức	là	xạ	thu,	xạ	thu)	Như	Lai	nói	pháp,	nếu	
là	hai	thì	điều	này	không	thể	có.	(Quý	vị	nhớ	câu	này	giùm	để	xài.	Như	Lai	nói	
pháp,	nếu	là	hai	thì	điều	này	không	thể	có.	Nhớ	vậy!	Không	bao	giờ	có	chuyện	
đó.	Nhớ	là	Đức	Phật	chỉ	nói	một	lời,	không	bao	giờ	nói	hai	lời.	Người	đời	sau	cứ	
bào	chữa	cho	họ,	rồi	họ	nói	hai	lời	thôi).	Này	A-nan,	nếu	Phú-lan-na	trì	giới,	
Lê-sư-đạt-đa	cũng	là	người	trì	giới,	mà	chỗ	thọ	sinh,	là	điều	Phú-lan-na	
không	thể	biết	được,	rằng	Lê-sư-đạt-đa	sinh	nơi	nào,	thọ	sinh	thế	nào,	đời	



 
 

28 

sau	 thế	 nào?	 Nếu	 Lê-sư-đạt-đa	 thành	 tựu	 trí	 tuệ,	 và	 Phú-lan-na	 cũng	
thành	tựu	trí	tuệ	này,	thì	Lê-sư-đạt-đa	cũng	không	thể	biết	Phú-lan-na	sẽ	
sinh	nơi	nào,	thọ	sinh	thế	nào,	đời	sau	thế	nào?	(Chúng	ta	nghe	đoạn	chữ	
màu	đỏ	này	là	được).	Này	A	Nan,	Phú-lan-na	trì	giới	hơn	(tức	là	ông	bố	thí	
trì	giới	hơn),	còn	Lê-sư-đạt-đa	trí	tuệ	hơn,	nếu	cả	hai	mạng	chung,	Ta	nói	
hai	người	cùng	sinh	một	nơi,	cùng	thọ	sinh	như	nhau,	đời	sau	cùng	đắc	
Tư-đà-hàm,	sinh	lên	cõi	trời	Đâu-suất,	chỉ	một	lần	sinh	trở	lại	nơi	này	cứu	
cánh	biên	tế	của	khổ. 

Nguyên	nhân	là	một	người	thì	trì	giới	hơn,	một	người	thì	trí	tuệ	hơn,	cho	
nên	kết	quả	giống	nhau.	Quý	vị	hiểu	chưa?	Giống	như	cần	cù	bù	thông	minh	vậy	
đó.	Ông	kia	thì	lười	hơn,	nhưng	có	trí	tuệ	hơn,	cho	nên	là	bằng	ông	Phú-lan-na.	
Ông	Phú-lan-na	 thì	 siêng	hơn,	giữ	giới	được	nhiều	hơn.	Cho	nên	 ‘cần	cù	bù	
thông	minh’,	chấp	tướng,	kệ,	ráng	cố	trì	giới,	giữ	giới	phạm	hạnh	cho	nhiều	vô	
v.v…	Ông	kia	thì	do	thông	minh	hơn,	trí	tuệ	hơn,	cho	nên	cuối	cùng	kết	quả	như	
nhau,	cùng	đắc	Tư-đà-hàm,	cùng	sanh	lên	cõi	trời	Đâu	Suất,	chỉ	một	lần	nữa	là	
thoát	khổ,	tức	là	đắc	A-la-hán. 

Quý	vị	 thấy	không	ạ?	Tóm	 lại	 trong	Phật	pháp	vẫn	có	cần	cù	bù	 thông	
minh.	Cho	nên	siêng,	tu	chấp	hình	tướng	cũng	tốt,	nhưng	rõ	ràng	trí	tuệ	vẫn	
tuyệt	vời	hơn. 

Giữa	hai	người	này,	nếu	chẳng	phải	Như	Lai,	thì	ai	có	thể	biết	được?	
Cho	nên	A-nan,	chớ	nên	so	sánh	người	này	với	người	kia.	Nếu	so	sánh	
người	này	với	người	kia	thì	tự	sinh	tổn	giảm.	Chỉ	có	Như	Lai	mới	có	thể	
biết	rõ	người”. 

Đức	Phật	nói	kinh	này	xong,	Tôn	giả	A-nan	nghe	những	gì	Phật	dạy,	
hoan	hỷ	phụng	hành. 

(Kinh	898.	Lộc	Trú	(1)	–	Kinh	Tạp	A	Hàm). 

	Những	điều	quan	trọng	Thiện	Trang	[đã]	đánh	dấu	ở	đây	hết	rồi.	Quý	vị	
cứ	coi	lại	những	file	này,	cũng	có	thể	chụp	màn	hình	lại,	quý	vị	ghi	lại,	tự	mình	
làm	vẫn	tốt	hơn	là	mình	đi	cầu	người	khác.	Những	bài	như	thế	này,	[muốn]	
nhanh	nhất	là	mình	tạm	dừng	video	lại,	chụp	hình	rồi	chép	ra.	Những	điều	mà	



 
 

29 

Thiện	Trang	đã	 tô	đỏ,	v.v…	đều	có	hết	rồi.	Còn	 file	chép	bài	 lại	 thì	người	 ta	
không	có	tô	đỏ,	người	ta	không	tô	nhiều	được	như	mình.	Quý	vị	tự	tô,	tự	mình	
chép	ra,	rất	dễ	dàng	để	học	Phật. 

Đó	là	Thiện	Trang	đã	chia	sẻ	xong	cho	quý	vị	phần	căn	bản.	Như	vậy	hôm	
nay	quý	vị	biết	thêm	một	điều	nữa,	Đức	Phật	dạy	chỉ	có	một	hướng,	không	giờ	
có	hai	hướng,	không	bao	giờ	nói	hai	điều.	Những	người	có	trí	tuệ	hơn	thì	cũng	
tốt	hơn.	Còn	không	được	trí	tuệ	thì	ráng	giữ	[giới],	chấp	tướng	[tu].	Cho	nên	
hai	người,	một	người	thì	giữ	phạm	hạnh	không	dâm	dục,	v.v…	ở	trong	bài	Kinh	
Tương	Ưng	nói	rõ	luôn.	Một	người	còn	có	vợ,	cuối	cùng	cả	hai	người	đều	đắc	
Tư-đà-hàm,	đồng	sanh	lên	trời	Đâu	Suất.	Cho	nên	là	giống	nhau,	do	một	bên	trí	
tuệ	hơn,	còn	một	bên	trì	giới	hơn.	Chúng	ta	hiểu	[như	vậy]	là	được	rồi. 

	

Bây	giờ	chúng	ta	học	vào	phần	Vi	Diệu	Pháp,	hôm	nay	chúng	ta	học	‘Lộ	
trình	tâm	thời	bình	nhật	Ý	môn’.	Hôm	bữa	mình	học	phần	I:	‘Lộ	trình	tâm	thời	
bình	nhật	Ngũ	môn’,	Ngũ	môn	tức	là	5	cửa:	Mắt,	tai,	mũi,	lưỡi,	thân.	Hôm	nay	
mình	học	tới	cửa	ý.	Ý	là	các	suy	nghĩ	của	mình,	thì	sẽ	sanh	ra	các	Lộ	trình	tâm.	
Hồi	bữa,	quý	vị	nhớ	có	4	sơ	đồ	Lộ	trình	tâm	đối	với	Cảnh	rất	lớn,	Cảnh	lớn,	Cảnh	
vừa,	Cảnh	nhỏ	(hoặc	Cảnh	rất	nhỏ,	tùy	ngôn	ngữ	người	ta	dịch).	Hôm	nay	chúng	
ta	học	về	Lộ	trình	tâm	ý	cũng	có	bốn	[cảnh]	như	vậy. 

Đầu	tiên	chúng	ta	học	về	14	điều	kiện	tạo	ra	các	Lộ	tình	tâm	của	cảnh	ý.	
#Tâm	lộ	cảnh	ý	tức	là	Lộ	trình	tâm	của	cảnh	ý,	gồm	14	điều	kiện,	ở	đây	người	
ta	chia	thành	bốn	nhóm: 

a.Cảnh	từ	ký	ức	giác	quan	(1-4)	
1.Do	đã	từng	thấy	nên	trạo	lại	(Diṭṭhato).	
2.Do	 liên	 tưởng	 điều	 đã	 thấy	 (thấy	 giống	 điều	 đã	 thấy)	

(Diṭṭhasambandhato).	
3.Do	đã	từng	nghe	nên	trạo	lại	(Sutato).	
4.Do	liên	tưởng	điều	đã	nghe	(Sutasambandhato).	

	 1.	Do	đã	từng	thấy	nên	trạo	lại:	tức	là	tại	sao	mình	có	những	suy	nghĩ,	



 
 

30 

như	mình	thấy	cái	gì	đó	rồi	nên	bây	giờ	nó	hồi	lại.	Ví	dụ	như	quý	vị	thấy	được	
Thiện	Trang	rồi	nên	lúc	nào	đó	quý	vị	ngồi,	tự	nhiên	nhớ	ra	thầy	Thiện	Trang.	
Đó	là	thấy	rồi	cho	nên	nó	trạo	lại,	nó	đào	lên	lại	đó	[cảnh]	đó.	Đó	là	một	điều	
khiến	mình	sinh	ra	suy	nghĩ,	quý	vị	hiểu	không?	Giống	như	mình	suy	nghĩ	thầy	
Thiện	Trang	thế	nào	v.v...	mình	ngồi	đó	mình	nghĩ	thôi	chứ	đâu	có	thấy	gì	đâu.	
Cho	nên	đó	là	do	đã	từng	thấy	trong	quá	khứ,	thì	tự	nhiên	nó	trào	lại.	Đó	là	điều	
kiện	thứ	nhất	khiến	sanh	ra	Lộ	trình	tâm	của	cảnh	ý,	tức	là	suy	nghĩ	của	mình.	

2.	Do	liên	tưởng	điều	đã	thấy	(thấy	giống	điều	đã	thấy):	Ví	dụ	như	
quý	vị	ra	ngoài	đường,	quý	vị	thấy	một	người	xuất	gia,	tự	nhiên	quý	vị	nhớ	đến	
mình	học	pháp	của	thầy	Thiện	Trang.	Đó	cũng	là	do	thấy	giống	với	điều	đã	thấy,	
[làm]	mình	liên	tưởng	đến	một	điều	cũ.	Hoặc	là	quý	vị	có	một	người	cha,	người	
mẹ,	hoặc	là	mình	đi	xa,	đi	đâu	đó,	tự	nhiên	mình	gặp	một	người	nào	đó	thấy	
giống	giống	cha	mình	[nên]	mình	nghĩ	tới	cha	mình	ở	nhà,	nghĩ	đến	mẹ	mình	ở	
nhà,	đó	là	do	liên	tưởng	thấy	cái	gì	đó.	Những	điều	này	thuộc	về	Tưởng.	Sắc,	
Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức,	những	điều	này	rõ	ràng	là	quý	vị	thấy	là	Tưởng	đúng	
không	ạ?	Điều	thứ	2	là	liên	tưởng,	còn	điều	1	cũng	là	tưởng,	nhưng	phải	có	cung	
cấp	từ	cửa	mắt,	tức	là	từ	sắc	mà	thấy.	

3.	Do	đã	từng	nghe	nên	trạo	lại:	Ba	là	do	từ	nghe.	Tức	là	hồi	xưa	mình	
nghe	rồi,	ví	dụ	như	mình	nghe	bài	hát	hay	nghe	nghe	nội	dung	thuyết	pháp	gì	
đó,	bây	giờ	ngồi,	tự	nhiên	nhớ	lại,	trạo	lại,	tưởng	lại,	nghĩ:	Ồ,	hôm	bữa	mình	học	
về	14	đối	tượng	bố	thí	cúng	dường,	bữa	đó	thầy	Thiện	Trang	giảng	là	có	đối	
tượng	đầu	tiên	là	súc	sanh,	cho	đến	đối	tượng	cuối	cùng	là	Phật.	Súc	sanh	rồi	
tới	người	ác	giới,	tới	người	trì	giới,	rồi	người	chứng	Thiền,	rồi	mới	tới	ngoại	
đạo...	Mình	nhớ	nhớ	như	vậy,	gọi	là	do	từng	nghe	rồi	nên	nó	trạo	lại.	Mặc	dù	
mình	ngồi	đó,	mình	[nhớ]	đến,	nên	nó	cũng	là	Tưởng.	Ở	trong	Ngũ	uẩn	(Sắc,	
Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức),	thì	nó	thuộc	về	Tưởng.	Lúc	đó	mình	đâu	có	nghe	đâu,	
mà	mình	chỉ	tưởng	thôi.		

4.	Do	liên	tưởng	điều	đã	nghe:	điều	này	 là	do	mình	nghe	điều	gì	đó	
tương	tự.	Ví	dụ	mình	đi	ra,	mình	nghe	thấy	người	ta	bố	thí,	kêu	có	người	giảng	
bố	thí	này	công	đức	lớn.	Rồi	mình	nhớ	đến	hôm	bữa	thầy	Thiện	Trang	dạy	bố	
thí	rồi.	Tức	là	nghe	những	điều	gì	đó	mình	liên	tưởng	lại,	cho	nên	nó	cũng	phải	



 
 

31 

từ	giác	quan	là	cửa	nhĩ	môn,	xong	rồi	nó	đưa	ra,	ở	trong	ý	môn	chạy.	Đó	là	liên	
tưởng.	Bốn	điều	này,	chúng	ta	thấy	rõ	ràng	thật	ra	cũng	là	tưởng	hết	đó.	

b.Cảnh	do	tâm	lý	hiện	tại	(5-8)	
5.	Do	sức	sáng	tạo	của	tâm	(Sādhayato).	
6.	Do	ái	lạc,	hưng	phấn	(Ruciyā).	
7.	Do	suy	diễn,	hình	dung	dựa	trên	kinh	nghiệm	(Ākāraparivitakkato).	
8.	 Do	 tri	 kiến,	 Tà	 kiến	 hay	 Chánh	 kiến	 tác	 động	

(Diṭṭhinijjhānakkhantiyā).	

	 5.	Do	sức	sáng	tạo	của	tâm:	Điều	này	là	do	tâm	mình	sáng	tạo.	Tức	là	
mình	nghe	rồi	một	hồi	mình	tưởng:	à,	có	căn	nhà,	mai	mốt	mình	[có]	căn	nhà	
thế	này	 thế	kia	v.v...	mình	vẽ	 ra	hoặc	 là	mình	 tưởng	 tượng	ra	một	 trời	 thứ,	
những	điều	mà	nhiều	khi	trong	thực	tế	chẳng	có.	Giống	như	hồi	xưa	mình	nghe	
Niết-Bàn	là	gì,	bây	giờ	mình	tưởng	tượng	Niết-Bàn.	Rồi	có	những	người	tu	Tây	
Phương	Cực	Lạc	gì	đó,	họ	cũng	tưởng	tượng	ra	Tây	Phương	Cực	Lạc	thế	này	
thế	kia,	toàn	tưởng	không	thôi.	Đó	là	sức	sáng	tạo	của	tâm.	Đó	là	do	tâm	lý	thôi.	

6.	Do	ái	lạc,	hưng	phấn:	Có	nhiều	khi	do	hưng	phấn,	ái	lạc	vui	thích.	Do	
cảnh	bên	ngoài	đưa	lại	cho	mình,	nên	lúc	đó	mình	khởi	ra	Lộ	trình	tâm	ý.		

7.	Do	suy	diễn	hình	dung	dựa	trên	kinh	nghiệm:	Điều	này	cũng	có	nè!	
Do	suy	diễn	hình	dung	dựa	trên	kinh	nghiệm.	Ví	dụ	mình	có	kinh	nghiệm	gì	đó	
rồi,	giống	như	mình	tọa	thiền,	Thiền	này	nguy	hiểm	nhất.	Khi	thiền	thì	mình	
nghĩ	về	đắc	Thiền,	nghĩ	đến	đó	rồi	mình	nghĩ	suy	diễn	thêm:	À,	tu	như	vậy	là	
đắc.	Giống	như	hồi	xưa,	Thiện	Trang	không	có	học	Chánh	kinh,	nên	Thiện	Trang	
nghe	các	vị	thầy	cũng	khá	nổi	tiếng	giảng	Sơ	thiền,	Nhị	thiền,	Tam	thiền,	Tứ	
thiền	là	gì.	Mình	nghe	mình	thấy	các	ngài	diễn	tả	ghê	quá,	mình	nghĩ	chắc	các	
ngài	chứng	Thiền	rồi,	chứng	Sơ	thiền,	Nhị	thiền,	Tam	thiền,	Tứ	thiền	rồi.	Nhưng	
sau	này	Thiện	Trang	coi	Chánh	kinh	xong,	Thiện	Trang	kêu:	các	ngài	đó	giảng	
trật	lất,	không	đúng.	Các	ngài	bị	lầm.		

Đó	là	do	không	học	Chánh	kinh.	Không	học	Chánh	kinh	là	bị	lầm.	Quý	vị	
hiểu	không?	Tức	là	các	ngài	không	nắm	được	năm	Triền	cái,	không	nắm	được	



 
 

32 

năm	Chi	thiền,	các	ngài	lẫn	lộn	trong	đó.	Các	ngài	không	biết	trạng	thái	Sơ	thiền	
là	gì?	Là	ngôn	ngữ	tịch	diệt.	Nhị	thiền	là	thế	nào?	Là	Tầm,	tứ	tịch	diệt.	Rồi	Tam	
thiền	cho	đến	Tứ	thiền	là	thế	nào,	các	ngài	không	biết.	Các	ngài	không	biết,	các	
ngài	bị	 lầm,	cho	nên	giảng	ra,	một	trời	người	không	học	chánh	kinh	 là	cũng	
tưởng	các	ngài	đắc	Thiền.	Mình	cũng	tưởng	[vậy]	luôn.	Hồi	xưa	là	vậy	đó.	Sau	
này	biết	rồi:	Ôi	thôi,	con	lạy	các	ngài	luôn,	con	sợ	lắm,	sau	này	sợ	lắm,	chỉ	có	
học	chánh	kinh	thôi,	rồi	nghe	người	ta	nói	thì	mới	biết	được.		

Cho	nên	không	có	nền	tảng	từ	chánh	kinh	là	nguy	hiểm.	Chánh	kinh	là	
Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya	là	phải	học	thuộc,	phải	nắm	được,	phải	hiểu	thì	mới	
hành	được.	Còn	không,	nghe	người	ta	tả	một	hồi,	người	ta	đang	rớt	vào	Vị	đáo	
định	đó	quý	vị,	mà	người	ta	tưởng	là	người	ta	đắc	tới	Tam	thiền.	Và	mình	nghe	
người	ta,	mình	cũng	tưởng	họ	đắc	Tam	thiền,	tại	vì	người	ta	mô	tả	đó	là	Tam	
thiền.	Người	ta	dùng	định	nghĩa,	người	ta	mô	tả:	Đây	là	Sơ	thiền,	đây	là	Nhị	
thiền,	đây	là	Tam	thiền...	Nhưng	mình	coi	trong	các	Chi	thiền	của	Kinh	tạng	hay	
là	Vi	Diệu	Pháp	thì	[thấy]	trật	mất	tiêu.	Khi	còn	Tầm,	còn	Tứ	thì	làm	gì	chứng	
tới	được	Nhị	thiền	của	Kinh	tạng.	Còn	dính,	còn	vướng	vào	đối	tượng.	Có	một	
đối	tượng	nào	đó,	ôm	một	đối	tượng	nào	đó,	dính	vô	Tầm	Tứ,	bám	vào	đó	liên	
tục	thì	 làm	sao	được.	Cho	nên	từ	đó	mình	hiểu	rồi.	Rồi	họ	nói	chứng	tới	Tứ	
thiền.	Tứ	thiền	là	Xả	niệm	thanh	tịnh	địa	mà,	có	xả	niệm	chưa?	Còn	niệm	đó	mà,	
giống	như	người	tu	niệm	Phật,	cứ	niệm	A	Di	Đà	Phật	miết	thì	làm	sao	được.	Cho	
nên	là	không	được.	Nhập	Sơ	thiền	là	ngôn	ngữ	tịch	diệt	rồi,	không	có	tướng	âm	
thanh,	không	có	ngôn	ngữ,	mà	vô	đó	còn	chạy	ngôn	ngữ	nữa	là	sao?		

Cho	nên	 là	 phải	 học	 chánh	 kinh,	 và	 học	 rồi	 phải	 thực	 hành	nữa.	Học	
không	[thôi]	chưa	đủ,	phải	kiểm	nghiệm	trên	sự	thực	hành	đó.	Bây	giờ	mình	
không	nói	ai	tu	đúng	tu	sai,	nhưng	mình	phải	có	chánh	nhãn	là	do	Đức	Phật	
cung	cấp.	Tuy	Đức	Phật	cung	cấp	lý	thuyết	rồi,	nhưng	mình	còn	phải	thực	hành	
nữa,	kiểm	nghiệm	xem:	À,	tôi	tu	như	thế,	như	thế.	Tôi	thấy	tôi	đang	tương	ưng	
chỗ	nào,	tôi	biết.	Đời	nay	không	có	ai	ấn	chứng	cho	ai	đâu.	Nên	nhớ!	Không	ai	
ấn	chứng,	mà	quý	vị	tự	ấn	chứng	cho	mình	dựa	theo	tiêu	chuẩn	của	kinh.	Và	
thật	ra	đó	là	ấn	chứng	theo	Thiền	đó	thôi,	chứ	còn	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	trở	lên	
thì	quý	vị	tự	biết,	trong	kinh,	Đức	Phật	nói	như	vậy.	Vì	trí	của	người	Sơ	quả	ghê	



 
 

33 

gớm	lắm,	họ	biết	được	đây	là	chánh	pháp,	đây	là	tà	pháp.	Họ	đọc	một	bộ	kinh,	
đưa	cho	họ	một	bài	kinh,	họ	có	thể	biết	rằng:	Đoạn	này	là	lời	của	Như	Lai,	đoạn	
này	là	lời	của	người	đời	sau	thêm	vô	nè!	Họ	biết	rất	rõ,	bởi	vì	họ	kiến	đế,	họ	
thấy	được	Tứ	đế	rõ	ràng.	Tại	vì	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	đã	kiến	một	đế,	là	kiến	được	
bốn	đế,	và	thấy	như	thật	rồi.	Cho	nên	ai	nói	vòng	vo	là	họ	biết	à.	Nói	thêm	bớt	
gì	đó,	nói	gì	đó	là	họ	biết	liền,	đoạn	này	thiếu,	đoạn	này	sai.		

Quý	vị	thấy	ngài	Lục	tổ	Đại	sư	Huệ	Năng,	ở	đây	mình	nói	một	chút,	vì	tuy	
mình	học	Nguyên	thủy,	nhưng	mình	cũng	nói	ngài	Huệ	Năng.	Ngài	Huệ	Năng,	
quý	vị	thấy	khi	người	ta	hỏi	về	Kinh	Đại	Bát	Niết	Bàn:	“Tự	Tánh	là	thường	đúng	
không?”	Trong	Kinh	Đại	Bát	Niết	Bàn	của	Đại	thừa,	nói	Tự	Tánh	là	‘thường,	lạc,	
ngã,	tịnh’.	Hồi	xưa	mình	thấy	Tự	Tánh	là	‘thường,	lạc,	ngã,	tịnh’,	Kinh	Đại	Bát	
Niết	Bàn	nói	Tự	Tánh	là	thường.	Nhưng	quý	vị	học	kinh	Nguyên	thủy,	quý	vị	
thấy	Tự	Tánh	đâu	có	thường	đâu.	Ngài	Lục	tổ	cũng	bắt	được	chỗ	đó,	ngài	thấy	
là	Tự	Tánh	không	thường,	cho	nên	ngài	nói	là	sao	ông	nói	là	Tự	Tánh	thường	
được.	 Người	 kia	 nói:	 “Ngài	 nói	 sao	 vậy?	 Kinh	 nói	 như	 vậy,	 nói	 Tự	 Tánh	 là	
thường,	mà	ngài	nói	Tự	Tánh	vô	thường	là	sao?”	Ngài	Lục	tổ	Huệ	Năng	mới	nói	
rằng:	“Ta	là	tổ	sư,	ta	được	ấn	chứng,	ta	được	trao	y	bát,	ta	không	thể	nói	sai	
được.	Ngươi	nghĩ	xem!”	Tức	là	ngài	không	bác	thẳng	ý	kinh,	mà	ngài	chỉ	nói	là	
ngươi	nghĩ	xem,	ông	nghĩ	xem	coi,	nếu	Tự	Tánh	là	thường,	thì	chúng	sanh	mãi	
mãi	là	chúng	sanh,	là	chúng	sanh	hoài.	Nó	phải	vô	thường	chứ,	phải	biến	đổi	
chứ,	giải	thích	một	hồi	thì	ông	đó	hiểu.	Thật	ra	ngài	Huệ	Năng	biết	chỗ	đó	sai,	
vì	sao?	Đức	Phật	nói	“chư	hạnh	vô	thường,	thị	sanh	diệt	pháp”.	Các	hành	
đều	vô	thường,	tất	cả	đều	vô	thường	mà.	Cho	nên	biết	chỗ	đó	người	ta	sai,	ngài	
Lục	tổ	sửa	lại. 

			 Quý	vị	thấy	có	rất	nhiều	điều	hay,	cho	nên	người	kiến	đế	biết	được	chỗ	
nào	sai.	Kinh	Tiểu	thừa,	kinh	Nguyên	thủy	thì	ok,	kinh	Nguyên	thủy	ít	sai	lắm,	
không	có	vấn	đề.	Nhưng	kinh	Đại	thừa	thì	có	nhiều	điều	do	người	sau	viết	vô,	
đoạn	này	viết	vô,	đoạn	kia	viết	vô,	thêm	bớt	gì	đó,	sự	kiện	này,	sự	kiện	kia.	Mình	
coi	người	mà	kiến	đế	thì	họ	sẽ	phát	hiện	ra	được	điều	đó.	Cho	nên	Tổ	sư,	nhiều	
khi	các	ngài	phải	nói	giáo	ngoại	biệt	truyền	là	vậy	đó.	Họ	chấp	kinh	quá,	thôi	
nói	ra	ngoài	đi	cho	đỡ.	Điều	đó	là	những	vị	Tổ	sư	Thiền	tông	đắc	đạo,	các	ngài	



 
 

34 

thấy	ra	vấn	đề,	‘bất	lập	văn	tự’	đi	cho	rồi,	‘giáo	ngoại	biệt	truyền’	nói	vậy	cho	
khỏe.	Nói	trong	kinh	thì	họ	chấp	vào	kinh,	họ	cứ	thờ	kinh	quá,	[nên]	không	khai	
ngộ	được.	 

	 Cho	nên	mình	phải	có	những	điều	đó,	những	điều	đó	thì	phải	tu	chứng	
mới	biết,	 chứ	còn	dựa	 trên	kinh	nghiệm	 thì	 chưa	chắc	đúng,	không	có	kinh	
nghiệm	được.	Phật	pháp	không	có	kinh	nghiệm,	kinh	nghiệm	chỉ	là	giúp	cho	
mình	đi	một	đoạn	đường	thôi,	còn	tu	chứng	là	thấy	như	thật.	Mà	cái	thấy	đó	chỉ	
từ	một	sát-na,	một	sát-na	tâm	lên	là	đắc	đạo	và	từ	đó	về	sau	có	mãi	mãi	như	
vậy,	không	bao	giờ	mất.	Tức	là	Tu-đà-hoàn	rồi	thì	không	bao	giờ	thoái	đọa	nữa. 

			 Có	nhiều	người	hỏi:	“Vậy	Tùy	tín	hành,	tùy	pháp	hành	thì	sao	thầy,	có	chắc	
được	không?”.	Thiện	Trang	nói:	Trong	kinh,	Đức	Phật	nói	chắc	mà.	Trong	kinh	
nói	Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	hành	là	người	đó	không	thể	nào	làm	điều	ác	lớn	để	
đọa	vào	Địa	ngục,	Ngạ	quỷ,	Súc	sanh.	Người	đó	cũng	đã	vào	vượt	địa	vị	phàm	
phu,	đã	vào	bậc	Chân	nhân	địa	(địa	vị	của	bậc	Chân	nhân),	là	vào	địa	vị	Thánh	
nhân	rồi.	Và	người	đó	không	thể	chết	mà	không	chứng	Tu-đà-hoàn	(chứng	quả	
Dự	lưu),	tức	là	chắc	chắn	sẽ	chứng	quả	Dự	lưu	trước	khi	chết. 

Nhưng	có	một	điều	là	quý	vị	không	biết,	quý	vị	đi	trên	con	đường	đó	thì	
chưa	đủ	để	biết.	Dù	chưa	đủ	để	biết,	nhưng	trí	của	quý	vị	cũng	khá	 lắm	rồi.	
Nhưng	quý	vị	không	biết	đâu,	mà	cũng	chẳng	ai	chứng	cho	quý	vị	đâu,	nên	ráng	
tu.	Còn	ai	hỏi:	“Thưa	thầy,	thầy	coi	thử	con	đắc	Tu-đà-hoàn	chưa?	Con	đắc	Tùy	
tín	hành	chưa?	Tùy	pháp	hành	chưa?”	Rồi	người	ta	ấn	chứng	cho	quý	vị,	[là]	
người	ta	nói	cho	vui	hoặc	nói	xạo	chơi.	Không	có!	Vì	không	biết	được.	 

Vậy	ai	biết?	Chư	Thiên	biết.	Nhớ!	Trong	các	bài	kinh,	quý	vị	thấy	chư	Thiên	
xuống	báo	cúng	dường	cho	người	này	nè,	người	này	là	bậc	trì	giới,	người	này	
ác	giới,	người	này	là	Tùy	tín	hành,	người	này	Tùy	pháp	hành	v.v…	người	này	
chứng	Tu-đà-hoàn	hướng,	người	kia	 chứng	Tu-đà-hoàn	v.v…	kể	 ra	hết.	Chư	
Thiên	biết,	còn	mình	là	phàm	phu	thì	không	biết.	Còn	A-la-hán,	Chân	nhân	là	
bậc	A-la-hán	nha!	Ngôn	ngữ	ở	trong	kinh,	Chân	nhân	là	A-la-hán.	A-la-hán	có	
thể	biết,	nhưng	tùy	vào	A-la-hán	nữa,	chứ	không	phải	A-la-hán	nào	cũng	biết.	
Điều	đó	không	biết,	mình	chưa	chứng	A-la-hán,	mình	đâu	biết	được	đâu.	 



 
 

35 

Tóm	lại,	không	có	ai	ấn	chứng	cho	quý	vị.	Quý	vị	đừng	có	đi	hỏi,	mà	quý	vị	
đã	hỏi	là	quý	vị	chưa	chứng.	Quý	vị	chứng	rồi	thì	quý	vị	không	cần	hỏi,	bởi	vì	
quý	vị	tự	biết.	Tu-đà-hoàn	tự	biết,	chứ	còn	phải	đi	hỏi	ai	nữa.	Còn	Tùy	tín	hành,	
Tùy	pháp	hành	thì	chịu	thôi,	ráng	tu	theo	tiêu	chuẩn	trong	kinh	đi.	Thật	ra	niềm	
tin	mình	bất	động	đối	với	Phật,	đối	với	Pháp,	đối	với	Tăng,	đối	với	Thánh	giới	
v.v…	mình	thấy	được	rõ	kiến	đế.	Các	con	đường	rất	là	đơn	giản,	Thiện	Trang	đã	
chỉ	cho	quý	vị	rồi.	Có	5	con	đường	dễ	nhất,	[là]	thấy	một	đế	trong	bốn	đế	thôi.	 

Ví	dụ	như	đợt	này,	thấy	lũ	lụt	đang	khổ	quá,	quý	vị	thấy	nỗi	khổ	đó,	người	
mà	bi	lụy	thì	người	ta	khổ.	Còn	người	mà	thấy	bằng	đạo	đế,	thấy	sự	thật	về	khổ,	
thì	thấy	‘đúng	là	cuộc	đời	khổ	thiệt’.	Sanh	ra	cuộc	đời	này	là	khổ,	quý	vị	thấy	
không	ạ?	Tất	cả	đều	vô	 thường,	không	có	gì	hết.	Nghĩ	đến	dòng	 luân	hồi	vô	
thường	 chán	như	vậy,	 cho	nên	 lúc	nào	 tâm	 của	họ	 [cũng]	 không	 còn	mong	
muốn,	không	còn	tham,	không	còn	sân,	không	còn	gì	hết,	tự	nhiên	ở	trong	đó	
bừng	ngộ	ra	được	các	nỗi	khổ	một	cách	rốt	ráo.	Tức	là	khổ	bởi	sanh,	khổ	bởi	
già,	khổ	bởi	bệnh,	khổ	bởi	chết,	khổ	bởi	yêu	thương	mà	phải	chia	lìa,	khổ	bởi	
cầu	mà	không	được,	khổ	bởi	ghét	mà	gặp	nhau,	khổ	bởi	Ngũ	ấm	xí	thạnh	lên	
xuống.	Và	mình	thấy	một	trời	nỗi	khổ	khác	nữa,	chứ	không	phải	8	sự	khổ	đó	
đâu.	Nói	8	sự	khổ	là	nói	cho	người	mới	tu	thôi,	còn	khi	nào	quý	vị	thấy	một	trời	
cái	khổ	nữa,	và	quý	vị	ngán	rồi.	Quý	vị	cảm	thấy	có	thân	là	có	khổ,	có	sống	là	có	
khổ,	đời	là	khổ	và	ta	cũng	không	ham	với	đời,	ta	cũng	không	mong	muốn	gì	ở	
đời,	ta	cũng	không	có	hy	vọng	gì	ở	đời,	với	những	ham	muốn	như	bình	thường	
nữa.	Không	mong	rằng	đứa	con,	đứa	cháu	mình,	v.v…	sẽ	được	một	điều	gì	đó	
ghê	gớm.	Không!	Không	có!	Mà	mình	chỉ	thấy	tất	cả	chúng	sanh	theo	nghiệp	
của	mình,	họ	sống	đây,	chết	kia	v.v…	bình	thường.	Quý	vị	tu	như	vậy	thì	mới	
kiến	đế.	Còn	bây	giờ	quý	vị	vẫn	thấy:	“Ôi	khổ	quá,	tội	đứa	này	quá,	tội	đứa	kia	
quá”	thì	thôi,	đó	là	phàm	phu	chính	cống,	chính	hiệu	phàm	phu.	Và	như	vậy	thì	
tu	tiếp	thôi,	chứ	biết	sao	giờ.	Đó	là	lý	do	thứ	7	‘do	suy	diễn	hình	dung	trên	kinh	
nghiệm’. 

8.	 Do	 tri	 kiến,	 Tà	 kiến	 hay	 Chánh	 kiến	 tác	 động	
(Diṭṭhinijjhānakkhantiyā):	tức	là	có	những	điều	do	tri	kiến	của	mình	biết	rồi,	
hoặc	là	Tà	kiến	hay	Chánh	kiến.	Ví	dụ	như	nãy	giờ	mình	nghe	nói	Sơ	quả	Tu-



 
 

36 

đà-hoàn,	nên	mình	có	Chánh	kiến,	biết	về	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn.	[Rồi]	mình	hình	
dung	Chánh	kiến	là	như	[thế]	này,	như	[thế]	kia	v.v…	mình	tưởng	tượng	ra	[Sơ	
quả]	Tu-đà-hoàn	ghê	gớm	lắm.	Đó	là	mình	tưởng	tượng,	nhiều	khi	tưởng	tượng	
đúng,	có	khi	tưởng	tượng	sai.	[Có]	Chánh	kiến	thì	tưởng	tượng	đúng,	Tà	kiến	
[thì]	tưởng	tượng	sai. 

Giống	như	hồi	xưa	mình	học,	mình	biết	mình	bị	Tà	kiến	là	Tu-đà-hoàn	thì	
có	khả	năng	ly	ngộ	sát,	khi	đi	thì	côn	trùng	tránh	[ra]	bao	nhiêu	xa	đó….	Mình	
có	Tà	kiến	và	mình	tưởng	tượng	chứng	Tu-đà-hoàn,	rồi	mai	mốt	mình	đi	làm	
vườn	được	như	vậy.	Thật	ra	mình	bị	Tà	kiến	mất	tiêu.	Nhưng	học	trong	[kinh],	
[có]	Chánh	kiến,	[thì	mình	biết]	A-la-hán	cũng	không	có	Thần	thông,	A-la-hán	
đi	khất	thực,	đi	kinh	hành	còn	bị	giẫm	chết	bao	nhiêu	con	nữa.	Quý	vị	thấy	A-
la-hán	có	thể	không	có	Thần	thông,	thì	vẫn	[bị]	như	thế.	Đó	là	Chánh	kiến	hay	
Tà	kiến	mà	mình	tưởng	tượng	về	quả	vị,	địa	vị	tu	chứng	theo	đó	như	thế	nào,	
và	từ	Lộ	trình	ý	của	mình	tưởng	tượng	ra. 

c.Cảnh	do	nghiệp	và	năng	lực	siêu	nhiên	(9-10)	

9.	Do	nghiệp	lực	quá	khứ	(Ñāṇakammabalena).	

10.	Do	Thần	thông,	thiền	lực	(Ñāṇa-iddhibalena).	

9.	Do	nghiệp	lực	quá	khứ	(Ñāṇakammabalena):	Có	nhiều	khi	nghiệp	
lực	quá	khứ	khiến	cho	mình	nghĩ	lung	tung.	Ví	dụ	như	mình	nghĩ	về	một	cảnh	
gì	đó	kinh	hoàng,	sợ	hãi,	là	do	đôi	khi	người	bị	bệnh	gọi	là	hoang	tưởng,	đó	là	
do	nghiệp	quá	khứ.	Tự	nhiên	mình	nghĩ	ra	những	cảnh,	ví	dụ	như	mình	nằm	
mơ,	hoặc	mình	ngồi,	tự	nhiên	mình	tưởng	tượng	thấy	cảnh	gì	đó	v.v…	đó	là	do	
nghiệp	lực	quá	khứ	[khiến]	mình	tưởng	tượng	ra. 

10.	Do	Thần	thông,	thiền	lực	(Ñāṇa-iddhibalena):	Điều	này	là	do	Thần	
thông,	thiền	lực	có	thể	thấy	và	tưởng	tượng	ra	nhiều	cảnh.	Cảnh	đó	có	thể	đúng	
hoặc	có	thể	sai. 

d.Cảnh	do	thân,	ngoại	thân,	trí	tuệ	(11-14)	

11.	Do	rối	loạn	thân	thể	(Dhātukkhobhavasena).	



 
 

37 

12.	Do	ảnh	hưởng	chư	thiên,	phi	nhân	(Devatopasamhāravasena).	

13.	Do	trí	tuệ	học	pháp,	tu	tuệ	quán	(Anubodhavasena).	

14.Do	Thánh	trí	(chứng	đạo,	quả)	(Paṭivedhavasena).	

11.	Do	rối	loạn	thân	thể	(Dhātukkhobhavasena):	Đôi	khi	cơ	thể	mình	
bị	bệnh,	bị	trúng	gió,	bị	gì	đó,	thấy	trời	toàn	sao,	nổi	sao	quá	trời.	Thậm	chí	thấy	
ngoài	kia	chớp	chớp,	thấy	thầy	đang	giảng	pháp	mà	chớp	chớp,	nhưng	thật	ra	
mắt	mình	có	vấn	đề.	Mình	kêu:	Ô!	Thầy	mình	có	Thần	thông,	ghê	ghê…	Vậy	đó!	
Thật	ra	đó	là	do	rối	loạn	thân	thể.	Rồi	ngày	nào	đó	mình	bị	bệnh	rối	loạn,	cho	
nên	cảm	nhận	của	mình	bị	sai	đi.	Có	thể	mắt	mình	bị	rối	loạn,	mình	nhìn	thấy	
màu	khác	đi,	mình	kêu:	Ô!	Bữa	nay	tôi	[có]	cảm	ứng	rồi,	tôi	thấy	Tây	Phương	
Cực	Lạc	rồi,	tôi	thấy	cảnh	này	cảnh	kia	tùm	lum	hết,	nhưng	thực	tế	là	do	mắt	
mình	có	vấn	đề. 

Đó	là	rối	loạn	thân	thể,	có	nhiều	loại	rối	loạn,	rối	loạn	thân	thể	có	thể	gây	
ra	cảnh	ý,	cũng	có	thể	tự	tưởng	tượng	ra.	Đó	là	ngoài	thân,	còn	có	nhiều	khi	
trong	tâm	mình	tưởng	tượng	ra	nhiều	thứ.	Khi	cơ	thể	mình	mệt	thì	mơ	tùm	lum	
nữa,	hoặc	nghĩ	lung	tung	lang	tang	thì	cũng	do	rối	loạn	thân	thể. 

12.	Do	ảnh	hưởng	chư	thiên,	phi	nhân:	Điều	này	là	do	chư	Thiên,	phi	
nhân	tác	động	tới,	khiến	ý	mình	sinh	ra	những	ý	nghĩ	kỳ	kỳ.	Điều	này	giống	như	
người	ta	cầu	gia	hộ,	ví	dụ	như	mình	lên	giảng	pháp	cầu	chư	Thiên	gia	hộ	để	
mình	giảng	cho	đúng.	Tức	là	lúc	nào	đó	thấy	mình	giảng	sai,	[thì]	chư	Thiên	tác	
động	cho	mình	thấy	ra	vấn	đề	đó.	Hay	là	mấy	người	đi	làm,	đi	thi,	niệm	Quán	
Thế	Âm	Bồ-tát	đó.	Thật	ra	không	phải	Quán	Thế	Âm	Bồ-tát	gia	trì	mà	chư	Thiên	
gia	trì,	chư	Thiên	tác	động	tới,	lúc	đó	tự	nhiên	nhớ	ra.	Thật	ra	chư	Thiên	tác	
động,	nhắc	vô	trong	tâm	mình,	cho	cảnh	ý	hiện	ra	điều	đó.	Hoặc	là	thế	nào	đó	
để	cho	mình	trả	lời	được,	mình	nói	được	câu	mà	bình	thường	mình	không	nói	
được.	Đó	là	do	ảnh	hưởng	của	chư	Thiên.	Phi	nhân	cũng	vậy,	cũng	tác	động	gia	
trì. 

Nhưng	ngược	lại	có	khi	họ	hại	mình	đó,	chư	Thiên	thì	không	hại	nhưng	
phi	nhân,	A-tu-la,	loài	quỷ	tác	động	vô	khiến	mình	nói	tào	lao.	Hoặc	khi	hiện	



 
 

38 

tượng	bị	ngáo	đá,	dùng	chất	này,	[chất]	kia	vô,	đó	là	do	rối	loạn	thân	thể,	thấy	
ảo	hóa,	tưởng	tượng	ra	nhiều	thứ.	Phi	nhân	cũng	vậy,	họ	tác	động	được.	Cho	
nên	tự	nhiên	lúc	đó	xách	dao	ra	chém	người,	[gây	chuyện]	tùm	lum,	thế	này	thế	
kia,	v.v…	Đó	là	do	khi	mình	tu	không	tốt,	thì	nhiều	khi	lên	giảng	pháp	có	phi	
nhân	khiến	cho	[mình]	nói	tầm	phào,	nói	tùm	lum,	mà	tưởng	mình	nói	đúng,	
tưởng	mình	chứng	đắc	nữa	chứ!	 

Cho	nên	mấy	người	tà	sư	là	bị	như	vậy,	nói	riết	là	nói	sai,	nói	tùm	lum	tùm	
la.	Khi	mình	không	tu	tập,	mình	thiếu	sự	chánh	niệm	tỉnh	giác,	mình	thiếu	công	
phu	Thiền	định	thì	ma	tác	động.	Cho	nên	phải	tu	Thiền	chỉ,	Thiền	quán	là	vậy.	
Những	người	không	tu	mà	nói	nhiều	thì	thường	dễ	bị	rớt	vào	điều	đó,	họ	khiến	
đến	lúc	nào	đó	tự	nhiên	[mình]	nói	tùm	lum.	Đặc	biệt	những	người	không	giữ	
giới,	những	người	hay	sống	không	chân	thật,	nói	một	hồi	lung	tung,	lang	tang.	
Đó	là	bị	[phi	nhân	tác	động]. 

13.	Do	trí	tuệ	học	pháp,	tu	tuệ	quán	(Anubodhavasena):	Điều	này	là	
do	trí	tuệ	mình	học	pháp,	cũng	có	thể	sinh	ra	những	suy	nghĩ,	những	kiến	giải	
tưởng	ở	trong	đó.	Và	tu	Tuệ	quán	cho	nên	phát	sinh	được	những	trí	tuệ,	thì	
cũng	tạo	ra	Lộ	trình	tâm	trong	ý	mình.	Tự	nhiên	mình	hiểu	ra	pháp	đó	là	như	
thế,	hay	tự	nhiên	mình	hiểu	ra	điều	đó	là	như	vậy.	Giống	như	mình	tu,	tự	nhiên	
mình	hiểu	ra	nhiều	điều. 

14.Do	Thánh	trí	(chứng	đạo,	quả)	(Paṭivedhavasena):	Điều	này,	khi	
mình	chứng	đạo,	chứng	quả	rồi	thì	tự	nhiên	mình	có	trí	tuệ	của	bậc	Thánh,	nó	
tự	sinh	ra,	tự	nhiên	mình	biết	nhiều	điều.	Cho	nên	khi	đó	coi	kinh	có	thể	biết	
được	vấn	đề	này	nằm	ở	chỗ	nào,	sai	chỗ	nào,	đúng	chỗ	nào.	 

Giống	như	bữa	nay	Thiện	Trang	hỏi	quý	vị	một	câu:	Quý	vị	nghĩ	coi	chúng	
sanh	từ	đâu	đến?	Chúng	sanh	sinh	ra	từ	đâu?	Do	đâu	có	chúng	sanh?	Câu	hỏi	
này	Thiện	Trang	đã	hỏi	rồi,	nhiều	người	vẫn	không	trả	lời	được.	Thật	ra	trong	
kinh	nói	rồi	mà	quý	vị	không	biết.	Đó	là	trong	bài	kinh	mà	ngài	Tỳ-kheo	Mã	
Thắng	nói,	do	câu	đó	mà	[ngài]	Xá	Lợi	Phất	đắc	đạo	Tu-đà-hoàn,	đó	là:	“Chư	
pháp	tùng	duyên	sanh,	diệc	phục	tùng	duyên	diệt”.	Tức	là	các	pháp	do	duyên	
sanh,	cũng	do	duyên	mà	diệt.	Thầy	tôi	là	Đức	Phật,	thường	hay	thuyết	như	thế.	 



 
 

39 

Như	vậy	các	pháp	do	duyên	sanh,	cũng	do	duyên	mà	diệt,	thì	chúng	sanh	
cũng	là	các	pháp,	mà	các	pháp	do	duyên	sanh	thì	do	duyên	mà	diệt.	Chúng	sanh	
cũng	do	duyên	sanh,	duyên	diệt.	Điều	này	cũng	hoàn	toàn	khớp	với	12	Nhân	
duyên.	Do	vô	minh	nên	có	Hành,	do	Hành	nên	có	Thức,	do	Thức	nên	có	Danh	
sắc,	do	Danh	sắc	nên	có	Lục	nhập,	Lục	nhập	nên	có	Xúc,	Xúc	nên	có	Thọ,	Thọ	
nên	có	Ái,	Ái	nên	có	Thủ,	Thủ	nên	có	Hữu,	Hữu	nên	có	Sanh,	rồi	từ	đó	sanh	nên	
có	già,	chết,	ưu,	bi,	khổ,	não,	rồi	nó	vòng	lại	Vô	minh.	Cho	nên	đều	là	do	duyên,	
nên	hỏi	chúng	sanh	[do]	đâu?	Chúng	sanh	đều	[là]	do	duyên	sanh.	Quý	vị	thấy	
tất	cả	chúng	sanh	đều	do	duyên	sanh,	khi	nào	thế	giới	này	tụ	hợp	lại,	đất	tụ	lại	
thành	Thế	giới,	thì	tự	nhiên	có	chúng	sanh	tới,	từ	cõi	này,	cõi	kia	tới.	 

Hôm	bữa	hỏi	mà	không	ai	trả	lời,	bữa	nay	trả	lời	luôn.	Những	cây	trên	
Trái	đất	này	từ	đâu	có?	Trong	kinh	nói	là	do	5	loại	hạt	giống	từ	vũ	trụ	bay	đến.	
Nhớ!	Đức	Phật	giải	thích	quá	khoa	học	rồi,	hạt	giống	bay	từ	vũ	trụ,	hạt	giống	từ	
rễ	cây,	hạt	giống	từ	củ,	từ	lá,	từ	cành,	từ	gì	đó,	v.v…	nó	lên	cây.	Có	5	loại	hạt	
giống,	5	loại	mà	có	cây	có	thể	sanh	từ	rễ,	có	cây	sanh	từ	lá,	sanh	từ	cành,	sanh	
từ	quả,	sanh	từ	thân.	Những	loại	cây	đó	từ	vũ	trụ	bay	tới,	Đức	Phật	nói	trong	
kinh	như	vậy.	Cho	nên	do	duyên	sanh,	từ	đó	mới	có	cây	cối	như	bây	giờ.	Trong	
vũ	trụ,	[những	hạt	giống]	bay,	bay	tùm	lum	ở	trong	đó,	đâu	có	biết	được.	Mà	
Đức	Phật	nói	quá	khoa	học,	quý	vị	thấy	không	ạ? 

Cho	nên	chúng	sanh	là	do	duyên	sinh,	mà	duyên	sinh	thì	duyên	diệt.	Còn	
mình	bay	vô	Đại	thừa,	mình	học,	mình	nói	chúng	sanh	từ	Tự	Tánh	đến,	là	mình	
bị	chấp	vô	Tự	Tánh	thường	hằng	thì	còn	khổ	nữa.	Quý	vị	chấp	vào	một	cái	gì	đó	
thường	hằng	là	khổ	rồi.	Mà	Tự	Tánh	không	phải	thường	hằng,	Tự	Tánh	là	vô	
thường	(ngài	Lục	tổ	nói	nha,	không	phải	Thiện	Trang	nói).	Mà	thực	sự	là	như	
vậy,	ai	hiểu	ra	thì	đều	là	vô	thường	cả.	Cho	nên	ai	học	Đại	thừa,	chấp	vào	A-lại-
da	thường	hằng	thì	khổ	nữa.	Thiện	Trang	nói	bớt	bớt	đi,	học	dừng	lại,	đừng	học	
tới	Mạt-na	và	A-lại-da	thì	quý	vị	không	chấp	vào	cái	thường	hằng.	Còn	lỡ	học	
rồi	thì	bỏ	ra,	chứ	không,	chấp	vào	một	cái	thường	hằng	lại	khổ	nữa	rồi,	và	khó	
phá	Thân	kiến	lắm.	Tại	vì	cứ	nghĩ	là	A-lại-da,	chuyển	tới	chỗ	này,	chuyển	tới	
[chỗ]	kia.	Thực	ra	Đức	Phật	nói	‘thức	sanh,	thức	diệt’.	Khi	người	ta	chết	ở	cõi	
này	thì	thức	ở	cõi	Người	diệt,	sanh	ở	cõi	Súc	sanh	thì	thức	ở	cõi	Súc	sanh	sinh	



 
 

40 

ra.	Cứ	thế,	các	cõi	như	vậy,	cứ	chế	thì	thức	diệt,	thức	sanh.	Cho	nên	thức	không	
phải	là	ta,	nên	nhớ	như	vậy,	không	có	ta	trong	đó,	chỉ	cần	nhớ	vậy	thôi. 

Còn	 bài	 Bát	 Nhã	 Tâm	 Kinh	 thì	 nhớ	 giùm:	 “Chiếu	 kiến	 Ngũ	 uẩn	 giai	
không,	độ	nhất	thiết	khổ	ách”	là	đủ	rồi.	Học	bấy	nhiêu	thôi,	đừng	học	nhiều	
nữa,	dư,	người	đời	sau	viết	quá	nhiều,	mệt.	Quý	vị	chỉ	cần	hiểu	rõ	(tức	là	chiếu	
kiến	đó)	rằng:	Tất	cả	năm	uẩn:	Sắc,	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức	đều	 là	 ‘không’.	
‘Không’	ở	đây	là	không	phải	của	ta,	là	vô	thường	đó,	thì	cũng	đủ	rồi,	là	sẽ	vượt	
qua	tất	cả	khổ	ách,	vậy	thôi!	Câu	‘Sắc	tức	thị	Không’	thì	được,	chứ	còn	đừng	học	
“Không	tức	thị	Sắc”	là	mệt	rồi	đó.	Cả	hệ	thống	Kinh	Bát	Nhã	làm	khổ	cho	người	
đời	sau,	là	đọc	đoạn	đảo	lại,	tức	là	‘Không	tức	thị	Sắc’	là	mệt	đó,	thành	ra	Triết	
học	mất.	Tại	vì	mình	hiểu	một	cái	thì	dễ,	còn	mình	đem	đoạn	kia	đọc	lại	thì	mình	
không	hiểu.	Thực	ra	cũng	được	thôi,	nhưng	khi	hiểu	rồi	thì	mới	nói	đoạn	sau,	
còn	không,	mới	đầu	học	một	cái	thôi.	Chỉ	cần	‘Sắc	tức	thị	Không;	Thọ,	Tưởng,	
Hành,	Thức	diệc	phục	như	thị”,	[là]	được	rồi. 

Kinh	Kim	Cang	nói:	 “Vô	ngã	 tướng,	Vô	nhân	 tướng,	Vô	 chúng	 sanh	
tướng,	Vô	thọ	giả	tướng”.	Thôi,	mình	nhớ	Vô	ngã	tướng	là	được	rồi.	Trong	
bài	kinh	Đức	Phật	thuyết,	độ	năm	anh	em	Kiều	Trần	Như	và	bài	kinh	gọi	là	Vô	
ngã	tướng.	Quý	vị	học	giùm	bài	kinh	đó	kỹ	là	được	rồi.	Có	nói	đảo	qua	đảo	lại	
đâu,	Đức	Phật	không	nói	đảo	qua	đảo	lại.	Người	đời	sau	thích	hay	lên,	phát	tác	
tạo	thêm,	thêm	vô,	thêm	vô...	Thêm	vô	thì	chúng	sanh	khổ	thôi,	người	đời	sau	
tu	riết,	[vì]	chúng	sanh	không	thấy	trọng	tâm.	Tất	nhiên	người	đó	cũng	nghĩ	
viết	thế	cho	hay,	cho	rõ	ràng	hơn,	nhưng	thực	ra	khổ	hơn,	Đức	Phật	đã	nói	đủ	
rồi.	 

Trong	bài	Kinh	SimSapa	tức	là	lá	cây	Simsapa	đó,	Đức	Phật	nói	là:	“Tất	cả	
các	pháp	Ta	đã	thuyết	ít	như	lá	trong	bàn	tay,	còn	pháp	Ta	chưa	thuyết	
thì	nhiều	như	lá	trong	rừng”.	Nhưng	Đức	Phật	nói	rõ	là	Pháp	kia	Ta	không	
thuyết,	bởi	vì	nó	không	đem	đến	lợi	ích	cho	Phạm	hạnh,	không	đem	đến	giải	
thoát,	cho	nên	Ta	không	thuyết	nữa.	Cho	nên	bây	giờ	ai	nói	thuyết	pháp	ngoài	
lá	trong	tay	của	Phật,	thì	những	người	đó	chỉ	là	tà	thuyết,	thuyết	sai	thôi,	thuyết	
pháp	không	đưa	đến	giải	thoát,	không	có	liên	hệ	đến	Phạm	hạnh.	Phạm	hạnh	là	
con	đường	để	giải	thoát.	Nên	nhớ	như	vậy!	Đừng	có	dễ	bị	người	ta	dụ,	học	cho	



 
 

41 

kỹ,	[học]	Phật	pháp	phải	[có]	trí	tuệ. 

Bây	giờ	học	hiểu	rồi,	nên	Thiện	Trang	nói	mệt	quá	đi,	nhiều	khi	đọc	bài	
kinh	dài	dằng	dặc,	mà	thực	ra	[phải]	lọc	đoạn	này	là	Phật	nói,	đoạn	này	không	
phải	Phật	thuyết,	mệt	lắm.	Cho	nên	thôi,	coi	kinh	Nguyên	thủy	cho	khỏe,	Kinh	
A	Hàm,	Kinh	Nikaya	đủ	hết	rồi.	Thật	ra	tất	cả	những	kinh	điển	Đại	thừa	đều	
xuất	phát	từ	kinh	Nguyên	thủy.	Nhưng	có	người	thêm	vô,	thêm	vô,	bớt	đi,	thêm	
vô,	có	những	đoạn	thêm	vô	cũng	hay	đó,	cũng	làm	cho	sáng	tỏ	hơn,	nhưng	có	
những	đoạn	thêm	vô	là	tôi	khổ	với	nó.	Mà	chúng	sanh	đời	sau	đâu	có	trí	tuệ.	
Bốn	bộ	A	Hàm,	năm	bộ	Nikaya	rất	gọn,	tự	nhiên	phát	tác	ra	một	bộ	Bát	Nhã	dài	
dằng	dặc	600	quyển,	học	chết	luôn,	mệt	lắm.	Hoa	Nghiêm	rất	dài,	hồi	xưa	mê	
mấy	 [bộ]	 đó	 lắm,	 nhưng	 về	 sau	 thấy	học	nhiều	 không	hành	được,	 bởi	 vì	 lý	
thuyết	nhiều	quá.	Còn	pháp	hành	nằm	hết	ở	[Kinh]	Nikaya,	[Kinh]	A	Hàm,	nghe	
đoạn	nào	là	thực	hành	được	đoạn	đó.	Nghe	–	thực	hành,	nghe	–	thực	hành,	và	
thực	hành	là	thấy,	gọi	là	‘đến	để	mà	thấy,	có	quả	tức	thời’.	Và	mình	có	khả	năng	
hướng	thượng	cho	mình	luôn,	đưa	mình	đi	lên	luôn.	Pháp	của	Phật	là	thực	hành	
tới	đâu	là	đưa	mình	đi	lên	tới	đó.	Còn	pháp	kia	nói	đã,	cuối	cùng	vọng	nhiều	
hơn,	bởi	vì	quý	vị	rớt	vào	Triết	học,	vì	nó	thuộc	về	Triết	nhiều	hơn.	 

Cho	nên	hãy	chịu	khó	học	lại	hệ	thống	kinh,	hồi	xưa	mình	không	tin	những	
nhà	nghiên	cứu,	nói	kinh	này	xuất	phát	 sau	 thời	Phật	v.v…	mình	không	 tin.	
Nhưng	bây	giờ	mình	tin	rõ	ràng,	là	bởi	vì	mình	đối	chiếu	kinh,	mình	học	hết	rồi.	
Quý	vị	nên	nhớ	Thiện	Trang	đã	học	cả	Đại	thừa	lẫn	Tiểu	thừa,	đã	học	nát	kinh	
rồi,	đã	đọc	nhiều	kinh	lắm	rồi.	Học	cả	kinh	trên,	kinh	dưới,	bây	giờ	Thiện	Trang	
tóm	lại	cũng	chỉ	quay	về	A	Hàm,	Nikaya	thôi.	Mà	không	chỉ	Thiện	Trang,	quý	vị	
thấy	[cả]	Hòa	thượng	Phước	Tịnh,	ngài	rất	nổi	tiếng,	được	nhiều	người	ưa	thích,	
ngài	cũng	nói:	Cả	cuộc	đời	học	bao	nhiêu,	cuối	cùng	ngài	vẫn	xài	chủ	yếu	là	A	
Hàm,	Nikaya.	Rồi	Hoà	thượng	Thích	Trí	Siêu	hay	ngài	gì	đó	nổi	tiếng	ở	hải	ngoại,	
cuối	đời	cũng	phải	quay	về	với	[kinh]	Nguyên	thủy	thôi,	không	thoát	được.	Vì	
đó	là	lời	gốc	của	Đức	Phật	dạy.	Còn	ai	không	tin,	ai	chạy	vòng	vòng	thì	ráng	chịu,	
mất	thời	gian.	Kinh	nghiệm	người	ta	đã	đi	bao	nhiêu	năm	rồi,	người	ta	quay	trở	
lại.	 

Còn	những	người	nói	kinh	nghiệm	bao	nhiêu	năm,	tôi	đúc	kết	lại,	tôi	chạy	



 
 

42 

qua	môn	này,	môn	kia	khác.	Chẳng	qua	là	mấy	người	đó	chưa	có	duyên	đọc	qua	
5	bộ	Nikaya	và	4	bộ	A	Hàm	mà	thôi.	Nếu	đọc	qua	rồi	thì	bảo	đảm,	nếu	người	trí	
tuệ	sẽ	hiểu	ra	rằng:	Đây	là	bảo	bối,	đây	là	kim	cương	của	Đức	Phật	để	lại	cho	
chúng	ta.	Không	còn	tìm	đi	đâu	nữa	hết,	bởi	vì	những	bộ	khác	không	hay,	không	
rõ	bằng,	không	thực	hành	được.	Nói	thì	rất	hay,	hồi	xưa	mình	tin	lời	của	siêu	
Phật.	Siêu	đâu	mà	siêu,	làm	sao	siêu	hơn	được	Phật,	ai	hơn	được	[Phật].	Ngày	
xưa	mình	nghe	ngài	Minh	Châu	với	ngài	Trí	Tịnh	nói,	ngài	Minh	Châu	nói	kinh	
đó	không	phải	Phật	thuyết.	Ngài	Trí	Tịnh	nói	là	tôi	không	biết	[có	phải	kinh]	
Phật	thuyết	không,	nhưng	kinh	này	siêu	Phật,	tức	là	hơn	Phật.	Tức	là	ngài	Trí	
Tịnh	chưa	có	duyên	để	coi	5	bộ	Nikaya	và	4	bộ	A	Hàm,	hồi	đó	[ngài]	không	có	
duyên	[để	coi].	Chứ	nếu	coi	thì	chắc	ngài	cũng	công	nhận	lời	ngài	Minh	Châu	
nói	đúng,	tức	là	những	lời	này	thiệt	là	lời	của	Phật,	thật	sự	là	như	vậy.	 

Không	 phải	 căn	 tính	 Tiểu	 thừa	 đâu	 quý	 vị,	 ngay	 trong	 [Kinh]	 Nikaya,	
[Kinh]	A	Hàm	đưa	người	 ta	 tới	Nhất	 thừa,	để	đến	 thành	Phật.	Nhiều	người	
không	học,	không	biết,	kêu	học	mấy	bộ	đó	chỉ	đưa	đến	A-la-hán.	Sai	lầm!	Những	
bộ	đó	đưa	đến	Nhất	thừa,	tu	thành	Phật.	Tại	người	[học]	Đại	thừa	đã	gán	cho	
đó	là	Tiểu	thừa.	Không	phải	Tiểu	thừa	đâu.	Nên	nhớ,	học	vô	mới	biết,	còn	không	
học,	không	đọc,	cứ	nghe	nói	người	ta	nói.	Rồi	mình	học	vô	mới	thấy:	Ô,	kinh	này	
hay	hơn	kinh	kia	nữa,	chỉ	rõ	con	đường	để	thành	Phật.	Muốn	thành	Phật	thì	
thành	Phật,	không	muốn	thành	Phật	thành	La-hán	cũng	được,	thành	Bích-chi-
phật	cũng	được.	Quý	vị	muốn	thành	Phật	 thì	 tu	 theo	cách	đó	 là	 thành	Phật,	
muốn	thành	Bồ-tát,	thành	gì	cũng	được.	 

Cho	nên	không	đọc	kinh,	chỉ	nghe	người	ta	nói	rồi	đánh	giá	và	nói	như	
vậy.	Câu	đó	cứ	truyền	đời	này	qua	đời	khác,	nên	làm	hại	bao	nhiêu	thế	hệ,	rất	
đáng	thương.	Bây	giờ	chúng	ta	may	mắn	[học]	tới	đây,	hy	vọng	ai	nghe	được	
thì	cố	gắng	chịu	khó	đọc	[Kinh]	A	Hàm	và	[Kinh]	Nikaya	nhiều	vô,	thì	tự	nhiên	
sẽ	biết. 

Đó	là	14	điều	[để	tạo	ra	Tâm	lộ	cảnh	ý].	Hết	giờ	rồi,	chúng	ta	nên	nghỉ	ở	
đây,	bữa	sau	chúng	ta	sẽ	học	Lộ	trình	tâm,	chứ	bây	giờ	học	nhiều	quá	thì	quý	vị	
không	nhớ	được.	Chỉ	có	14	điều	để	tạo	ra	Lộ	trình	tâm	cảnh	ý	ở	đây	gồm	có: 

1.	Do	đã	từng	thấy	nên	trạo	lại. 



 
 

43 

2.	Do	liên	tưởng	điều	đã	thấy	(do	thấy	giống	điều	đã	thấy). 

3.	Do	đã	từng	nghe	nên	trạo	lại. 

4.	Do	liên	tưởng	điều	đã	nghe. 

5.	Do	sức	sáng	tạo	của	tâm. 

6.	Do	ái	lạc,	hưng	phấn. 

7.	Do	suy	diễn,	hình	dung	dựa	trên	kinh	nghiệm. 

8.	Do	tri	kiến,	Tà	kiến	hay	Chánh	kiến	tác	động. 

9.	Do	nghiệp	lực	quá	khứ. 

10.Do	Thần	thông,	thiền	lực	(sức	Thiền	định). 

11.	Do	rối	loạn	thân	thể. 

12.	Do	ảnh	hưởng	chư	Thiên,	phi	nhân. 

13.	Do	trí	tuệ	học	pháp,	tu	tuệ	quán. 

14.	Do	Thánh	trí	(chứng	đạo,	quả). 

Hôm	sau	chúng	ta	sẽ	học	về	4	cảnh,	đó	là	Cảnh	rất	rõ,	Cảnh	rõ,	Cảnh	không	
rõ,	Cảnh	mơ	hồ.	Ý	chia	4	cảnh,	có	tài	liệu	chỉ	chia	2	cảnh	thôi,	nhưng	chúng	ta	
chia	4	cho	giống	cái	kia,	(4-4)	cho	dễ.	 

Hôm	nay	thời	gian	hết	rồi,	hẹn	quý	vị	hôm	khác.	Mời	quý	vị	chúng	ta	cùng	
hồi	hướng. 

“Nguyện	đem	công	đức	này 

Hướng	về	khắp	tất	cả 

Đệ	tử	cùng	chúng	sanh 

Đều	sớm	thành	Phật	đạo”. 
	 


