
 
 

1 

Câu	Xá	Luận	Và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận	

Bài	63	

Giảng	giải:	Thầy	Thích	Thiện	Trang	
Giảng	ngày:	05.11.	2025	

Phát	trực	tiếp	trên	Kênh	YouTube	Thích	Thiện	Trang	
https://www.youtube.com/watch?v=hjyED_s5mHA 
mạng	xã	hội	Facebook,	Fanpage	Thích	Thiện	Trang:	
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang 

		

	 Nam	Mô	Bổn	Sư	Thích	Ca	Mâu	Ni	Phật!	

Kính	chào	toàn	thể	quý	vị	đồng	tu!	Hôm	nay	là	thứ	Tư,	chúng	ta	học	về	
‘Câu	Xá	Luận	và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận’.	Hôm	nay	chúng	ta	sẽ	tiếp	tục	vào	phần	
Đại	cương,	tức	là	phần	căn	bản	về	giáo	lý,	hay	chúng	ta	học	về	nền	tảng	Kinh	A	
Hàm,	Kinh	NiKaya.	Hôm	nay	chúng	ta	sẽ	giới	thiệu	một	phần	khác	đó	là	‘Lịch	sử	
truyền	thừa	Phật	giáo’.	Tức	là	hôm	nay	chúng	ta	sẽ	không	học	phần	Vi	Diệu	Pháp	
ở	phần	cuối,	mà	học	Lịch	sử	truyền	thừa	Phật	giáo	để	quý	vị	nắm	một	chút	về	
lịch	sử.		

	

Mời	quý	vị	theo	dõi,	phần	đầu	tiên,	chúng	ta	học	về	một	câu	chuyện: 

Câu	Chuyện	Đức	Phật	Khai	Thị	Cho	Một	Tỳ-kheo	Bị	Bệnh	Sắp	Mạng	
Chung	

(Theo	Kinh	Tạp	A	Hàm)	

	Đây	là	điều	mà	tất	cả	chúng	ta	cũng	nên	học	tập,	bởi	vì	đời	người,	ai	cũng	
có	lúc	phải	chết.	Cho	nên	trước	lúc	chết,	mình	cần	phải	chuẩn	bị	tư	lương	gì,	thì	
bài	kinh	này	khai	thị	cho	chúng	ta	điều	đó.	Nếu	chúng	ta	chuẩn	bị	tâm	tốt	thì	sẽ	
như	thế	nào?	Nội	dung	như	sau: 

https://www.youtube.com/watch?v=hjyED_s5mHA
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang


 
 

2 

Tôi	nghe	như	vầy:	

Một	 thời	Đức	Phật	ở	 trong	vườn	Cấp-cô-độc,	 rừng	 cây	Kỳ-đà,	 tại	
nước	Xá-vệ.	Bấy	giờ	có	Tỳ-kheo	tuổi	trẻ	mới	học,	xuất	gia	trong	Pháp	Luật	
này	chưa	được	lâu,	ít	người	thân	quen,	một	mình	làm	lữ	khách,	không	có	
người	cung	cấp,	đang	trú	trong	phòng	khách	Tăng	ngoài	rìa	một	tụ	lạc,	
bệnh	đau	nguy	khốn.	Bấy	giờ	có	nhiều	Tỳ-kheo	đến	chỗ	Đức	Phật,	đảnh	lễ	
sát	chân,	rồi	ngồi	xuống	một	bên,	bạch	Phật: 

	Quý	vị	thấy	đây	là	một	tình	huống	rất	thông	thường.	Đó	là	một	vị	Tỳ-kheo	
trẻ	 tuổi,	 đừng	 nghĩ	mình	 già	 rồi	mình	mới	 chết,	 ở	 đây	 Tỳ-kheo	 trẻ	 tuổi	 từ	
phương	xa,	mới	tu	học,	xuất	gia	chưa	được	lâu,	mà	cũng	ít	có	người	thân	quen	
(chắc	vì	mới	xuất	gia),	[một	mình]	làm	lữ	khách,	không	có	nhiều	người	quen.	
Cho	nên	lúc	đó	đang	ở	ngoài	Tăng	phòng,	ở	ngoài	rìa	tụ	lạc,	mà	lại	bị	một	bệnh	
rất	đau	và	rất	nguy	cấp.	Lúc	đó	không	có	ai	lo	[cho],	vì	cũng	nơi	lạ	mà. 

Bấy	giờ,	nhiều	Tỳ-kheo	mới	đến	chỗ	của	Đức	Phật	đảnh	lễ	rồi	báo	lên	với	
Phật	như	sau:	

“Bạch	Thế	Tôn,	có	một	Tỳ-kheo	tuổi	trẻ,	mới	học...	(tức	là	báo	cáo	lại	
đoạn	trên)	cho	đến	bệnh	đau	nguy	khốn	đang	ở	trong	phòng	khách	Tăng	
ngoài	biên	một	tụ	lạc.	Có	Tỳ-kheo	bệnh	sống	ít	chết	nhiều	như	vậy.	Lành	
thay!	Cúi	xin	Thế	Tôn	vì	thương	xót	mà	đến	trú	xứ	này!” 

Có	nghĩa	là	thời	Đức	Phật,	còn	Đức	Phật,	cho	nên	các	vị	Tỳ-kheo	khác	thấy	
tình	trạng	của	vị	Tỳ-kheo	trẻ	này	có	khả	năng	sắp	qua	đời,	khả	năng	sống	rất	ít,	
khả	năng	chết	rất	nhiều,	cho	nên	tới	thỉnh	Đức	Phật	tới	để	gặp	vị	Tỳ-kheo	này.	
Quý	vị	thấy	hồi	xưa	cũng	giống	chúng	ta	vậy,	cũng	mong	nương	vào	những	[vị]	
Thiện	tri	thức.	Ở	đây,	may	quá	có	Đức	Phật,	thì	các	Tỳ-kheo	thỉnh	Đức	Phật	tới,	
nói	như	ngôn	ngữ	bây	giờ	gọi	là	trợ	niệm,	hộ	niệm. 

Thế	Tôn	im	lặng	nhận	lời.	Buổi	chiều,	sau	khi	từ	thiền	tịnh	dậy,	Thế	
Tôn	đến	trú	xứ	ấy.	Tỳ-kheo	bệnh	từ	xa	trông	thấy	Thế	Tôn,	vịn	giường	
muốn	dậy.	Phật	bảo	Tỳ-kheo:	

“Hãy	nằm	nghỉ,	chớ	dậy!	Thế	nào,	Tỳ-kheo!	Có	thể	chịu	đựng	được	



 
 

3 

khổ	đau	không?”	…	Chi	tiết	như	kinh	Sai-ma-ca	trước	đã	nói.	“Ba	thọ	như	
vậy...	cho	đến	bệnh	khổ	chỉ	tăng	không	giảm”.	

Tức	là	Đức	Phật	cũng	an	ủi	một	đoạn,	giống	như	bài	kinh	trước	đó.	Và	cuối	
cùng	Đức	Phật	nói	về	khổ:	‘Ba	thọ	như	vậy…	cho	đến	bệnh	khổ	chỉ	tăng	không	
giảm”.	Nói	chung	đoạn	đó	khai	 thị	để	an	ủi,	chúng	ta	chỉ	cần	biết	đoạn	quan	
trọng	ở	đằng	sau.	Quý	vị	thấy	Đức	Phật	rất	là	từ	bi.	Vị	kia	thấy	Đức	Phật	tới	rất	
tôn	kính,	muốn	đứng	dậy	nhưng	không	dậy	được.	Đức	Phật	bảo	cứ	nằm	nghỉ	đi,	
không	sao!	Sau	đó	Đức	Phật	khai	thị: 

Đức	Phật	nói	với	Tỳ-kheo	bệnh:	

“Bây	giờ	Ta	hỏi	ông.	Hãy	tùy	ý	trả	lời	Ta”.	

“Ông	không	có	gì	hối	tiếc	chăng?”	

Tỳ-kheo	bệnh	bạch	Phật:	

“Bạch	Thế	Tôn,	thật	sự	con	có	điều	hối	tiếc”.	

Đức	Phật	hỏi	việc	đầu	tiên,	quý	vị	nhớ	nha!	Đây	là	cách	khai	thị	cho	người	
lâm	chung,	đầu	tiên	hãy	hỏi	người	ta	rằng:	“Có	gì	hối	tiếc	không?”	Vị	này	thì	nói	
có	điều	hối	tiếc.	Vậy	thì	chúng	ta	phải	giải	quyết	vấn	đề	hối	tiếc	cho	người	ta.	
Cũng	vậy,	khi	mình	có	người	thân	sắp	qua	đời	thì	mình	phải	hỏi	người	ta	còn	
điều	gì	mong	mỏi,	còn	điều	gì	hối	tiếc	không?	Đây	là	cách	hộ	niệm,	quý	vị	nhớ	
điều	này.	Nếu	chúng	ta	tự	hộ	niệm	cho	mình	là	tốt	hơn,	[đó]	là	mình	hãy	buông	
xuống,	đừng	có	hối	tiếc	gì	nữa. 

Đức	Phật	bảo	Tỳ-kheo	bệnh:	

“Ông	không	phạm	giới	chăng?”	

Tỳ-kheo	bệnh	bạch	Phật:	

	“Bạch	Thế	Tôn!	Thật	sự,	con	không	phạm	giới”.	

Đức	Phật	bảo	Tỳ-kheo	bệnh:	

“Nếu	ông	không	phạm	giới,	thì	ông	có	điều	gì	mà	lại	hối	tiếc?”	



 
 

4 

Tỳ-kheo	bệnh	bạch	Phật:	

“Con	tuổi	trẻ	xuất	gia	chưa	bao	lâu,	đối	với	pháp	thượng	nhân,	và	
tri	kiến	thắng	diệu	chưa	có	sở	đắc.	Con	tự	nghĩ,	lúc	mạng	chung,	biết	tái	
sinh	nơi	đâu?	Vì	vậy	con	sinh	ra	hối	tiếc”.	

Quý	vị	 thấy	Đức	Phật	 hỏi	 vấn	đề	đầu	 tiên	 là	 ngài	 ấy	 có	phạm	giới	 hay	
không?	Ngài	Tỳ-kheo	đó	nói	là	không	phạm	giới.	Bởi	vì	nếu	phạm	giới	thì	sẽ	gây	
ra	hối	tiếc.	Quý	vị	hiểu	không	ạ?	[Phạm	giới]	thì	sẽ	gây	bứt	rứt	trong	người.	Cho	
nên	ai	có	phạm	giới,	cho	dù	lúc	đó	có	giấu	mọi	người	[đi]	chăng	nữa,	thì	lúc	đó	
có	thể	bức	xúc	khởi	lên,	do	vậy	mà	đọa	vào	đường	ác.	Vị	Tỳ-kheo	này	thì	không	
phạm	giới,	mà	chỉ	 tiếc	rằng:	 ‘Con	tuổi	trẻ	xuất	gia	chưa	lâu,	không	đắc	được	
pháp	thiện	nhân	nào	(tức	là	không	đắc	được	quả	vị	gì	cả).	Con	không	đắc	được	
tri	kiến	thắng	diệu	gì,	mà	bây	giờ	con	chết	đi	thì	con	không	biết	tái	sanh	vào	nơi	
đâu.	Cho	nên	con	hối	tiếc’.	Hối	tiếc	tức	là	bây	giờ	mình	không	có	tư	lương	gì	hết.	
Quý	vị	hiểu	không?	Có	nghĩa	là	đời	tu	mình	tu	chưa	được	bao	lâu,	mình	không	
có	được	thành	tựu	nào	hết.	Cho	nên	ra	đi	là	hối	tiếc,	đó	là	nỗi	lo. 

Cho	nên	là	ráng	tu	đi,	phải	đắc	được	các	pháp,	ít	nhất	là	Tu-đà-hoàn	thì	
mình	yên	tâm	rồi,	vô	sở	uý,	không	sợ	hãi	nữa.	Còn	nếu	không,	thì	đắc	Thiền	để	
lúc	ra	đi	dù	sao	cũng	yên	tâm.	Hoặc	là	phải	có	niềm	tin	bất	hoại	để	mình	trụ	vào,	
đi	theo	con	đường	Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	hành.	Chứ	không,	lúc	lâm	chung	mà	
không	có	thành	tựu	gì	thì	sợ.	Đây	là	nỗi	sợ,	nỗi	hoang	mang,	tiếc	nuối	khi	mình	
tu	như	vậy.	Đây	là	tâm	trạng	chung,	vị	Tỳ-kheo	đó	cũng	vậy. 

Đức	Phật	bảo	Tỳ-kheo:	

“Nay	Ta	hỏi	ông.	Hãy	tùy	ý	trả	lời	Ta.	Thế	nào,	Tỳ-kheo?	Vì	có	mắt	
nên	có	Nhãn	thức	phải	không?”	

Tỳ-kheo	bệnh	bạch:	

“Bạch	Thế	Tôn,	đúng	vậy”.	

Lại	hỏi:	

“Tỳ-kheo,	ý	ông	thế	nào?	Vì	có	Nhãn	thức	nên	có	Nhãn	xúc.	Do	Nhãn	



 
 

5 

xúc	làm	nhân	làm	duyên	sinh	ra	cảm	thọ	hoặc	khổ,	hoặc	lạc,	hoặc	không	
khổ	không	lạc	bên	trong	phải	không?”	

Tỳ-kheo	bạch	Phật:	

“Bạch	Thế	Tôn,	đúng	vậy”.	

Ở	đây	chúng	ta	phân	tích	một	chút.	Đức	Phật	bây	giờ	khai	thị	vào	vấn	đề	
chánh,	Đức	Phật	không	có	nói	cao	siêu,	Ngài	nói	rất	đơn	giản.	Đức	Phật	nói	có	
phải	do	có	mắt	nên	có	Nhãn	thức,	tức	là	do	mình	có	mắt	nên	mình	có	sự	biết	của	
mắt.	Vị	Tỳ-kheo	nói	là	đúng:	“Bạch	[Thế	Tôn],	đúng	vậy”.	Rồi	Đức	Phật	hỏi	tiếp:	
Vì	có	sự	biết	của	mắt	(gọi	là	Nhãn	thức)	nên	có	Nhãn	xúc	(tức	là	sự	tiếp	xúc	với	
cảnh	bên	ngoài	hay	là	những	gì	đưa	vào	mắt	của	mình,	[như]	hình	ảnh	đồ	đó,	là	
do	mắt	tiếp	xúc	với	cảnh).	Đức	Phật	nói	là	do	tiếp	xúc	đó	nên	mới	sinh	ra	ba	
cảm	thọ:	Hoặc	là	cảm	thọ	khổ,	hoặc	là	cảm	thọ	vui,	hoặc	là	không	khổ	không	vui. 

Tức	là	do	mình	có	mắt	cho	nên	có	sự	biết	của	mắt.	Do	sự	biết	con	mắt	mà	
mình	tiếp	xúc	với	cảnh	bên	ngoài.	Và	cảnh	bên	ngoài	mang	lại	cho	mình	cảnh	
xấu	thì	mình	thấy	khó	chịu,	gọi	là	không	vui;	hoặc	là	cảnh	đẹp,	cảnh	tốt,	cảnh	
thuận	ý	mình	thì	gọi	là	vui;	và	cảnh	bình	thường	thì	không	khổ	không	vui.	Đức	
Phật	nói	ra	nguyên	nhân	như	vậy,	thật	ra	là	để	phá	Thân	kiến.	Bài	này	là	bài	phá	
Thân	kiến	đúng	không	ạ?	Ôn	lại	để	mình	nhớ	vậy	thôi. 

Đối	với	nhĩ,	tỷ,	thiệt,	thân,	ý	cũng	nói	như	vậy.	

Tức	là	Đức	Phật	cũng	khai	thị	y	chang	như	vậy.	Vì	có	tai	nên	mình	mới	có	
sự	biết	về	âm	thanh.	Và	do	sự	biết	của	tai	tức	là	sự	biết	về	âm	thanh	đó,	cho	nên	
mới	có	tiếp	xúc	với	âm	thanh	bên	ngoài.	Do	tiếp	xúc	với	âm	thanh	đó	nên	mình	
sinh	ra	ba	thọ:	Một	là	thọ	khổ,	tức	là	âm	thanh	khó	chịu;	hai	là	âm	thanh	dễ	chịu	
với	mình	thì	thọ	lạc,	thọ	vui;	và	âm	thanh	bình	bình	thì	không	có	cảm	giác	gì,	thì	
là	thọ	không	khổ	không	lạc.	Đức	Phật	cũng	nói	như	vậy	đối	với	tỷ,	thiệt,	thân,	ý.	
Tức	là	đối	với	mũi	thì	là	ngửi	hương,	đối	với	thiệt	tức	là	lưỡi,	đối	với	thân	là	tiếp	
xúc	của	thân	thể,	và	cuối	cùng	đối	với	ý	là	đối	với	các	pháp,	Đức	Phật	nói	như	
vậy.	Quý	vị	thấy	đây	là	Đức	Phật	khéo	khai	thị	để	phá	Thân	kiến. 

“Thế	nào,	Tỳ-kheo!	Nếu	không	có	mắt	thì	không	có	Nhãn	thức	phải	



 
 

6 

không?”	

Tỳ-kheo	bạch	Phật:	

“Bạch	Thế	Tôn,	đúng	vậy”.	

Lại	hỏi:	

“Tỳ-kheo!	 Nếu	 không	 có	 Nhãn	 thức	 thì	 không	 có	 Nhãn	 xúc	 phải	
không?	Nếu	không	có	Nhãn	xúc	thì	không	có	Nhãn	xúc	làm	nhân	làm	duyên	
sinh	cảm	thọ	hoặc	khổ,	hoặc	lạc,	hoặc	không	khổ	không	lạc	bên	trong,	phải	
không?”	

Tỳ-kheo	bạch	Phật:	

“Bạch	Thế	Tôn,	đúng	vậy”.	

Đối	với	nhĩ,	tỷ,	thiệt,	thân,	ý	cũng	nói	như	vậy.	

Có	nghĩa	là	Đức	Phật	nói	ra	mấu	chốt	của	vấn	đề	là	nỗi	khổ	từ	đâu,	hay	vui	
từ	đâu,	hay	không	khổ	không	vui	từ	đâu?	Tức	là	do	mình	có	Nhãn	thức	(tức	là	
có	mắt)	nên	mình	có	sự	biết	của	mắt.	Và	có	sự	biết	mắt	tiếp	xúc	với	cảnh	là	cảnh	
về	hình	ảnh,	và	từ	đó	sinh	ra	những	cảm	thọ	bên	trong	của	mình	là	vui	hay	buồn,	
hay	không	vui	không	buồn.	Đức	Phật	nói	ngược	lại,	như	vậy	không	cần	có	mắt,	
tức	là	không	có	Nhãn	thức	(không	có	sự	biết	của	mắt)	thì	tất	nhiên	sẽ	không	có	
tiếp	xúc	với	cảnh	bên	ngoài	về	mặt	hình	sắc.	Và	không	có	sự	biết	đó	thì	tự	nhiên	
không	có	xảy	ra	những	cảm	thọ:	khổ	hay	lạc	hay	không	khổ	không	lạc.	 

Rồi	đối	với	các	căn	còn	lại	như	mũi,	tai,	lưỡi,	thân,	ý	của	mình	cũng	vậy.	
Đức	Phật	chỉ	nói	khai	thị	đơn	giản	vậy	thôi,	ai	hiểu	được	thì	hiểu,	rằng	không	có	
những	thứ	đó	thì	không	khổ.	Cho	nên	chấp	vào	những	điều	đó,	là	có	ta	thì	có	
khổ,	có	luân	hồi.	Quý	vị	hiểu	không?	Vẫn	là	bài	rất	căn	bản,	tách	Ngũ	uẩn	giai	
không	giùm,	đúng	không	ạ?	Tức	là	Ngũ	uẩn	không	phải	là	ta,	ta	không	có	trong	
Ngũ	uẩn	(Sắc,	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức).	Nhưng	cách	nói	này	khác	một	chút	thôi.	
Cho	nên	cách	nói	này,	Đức	Phật	nói	ai	mà	tin	điều	đó,	hiểu	điều	đó	thì	người	đó	
đi	theo	con	đường	Tùy	tín	hành.	Và	nếu	ai	có	quán	sát	mạnh	hơn	một	chút	về	
điều	đó,	thì	người	đó	là	Tùy	pháp	hành.	Cho	đến	quán	sát	một	cách	rốt	ráo	thì	



 
 

7 

người	đó	sẽ	đạt	đến	địa	vị	A-la-hán.	 

Ở	đây,	Đức	Phật	nói	tiếp: 

“Cho	nên,	 Tỳ-kheo,	 hãy	 khéo	 tư	 duy	 pháp	như	 vậy,	 thì	 lúc	mạng	
chung	được	an	lành,	đời	sau	cũng	an	lành”.	

Quý	vị	thấy	Đức	Phật	chỉ	dạy	như	thế	thôi,	khéo	tư	duy	pháp	như	vậy	thôi,	
thì	lúc	mạng	chung	được	an	lành,	đời	sau	cũng	an	lành.	Chứ	Đức	Phật	không	nói	
gì	cao	siêu	đúng	không?	Rất	đơn	giản! 

Thế	Tôn	sau	khi	nói	pháp	cho	Tỳ-kheo	bệnh,	chỉ	dạy,	soi	sáng,	làm	
cho	hoan	hỷ,	rồi	rời	chỗ	ngồi	đứng	dậy	ra	đi.	Sau	khi	Thế	Tôn	đi	rồi,	không	
lâu	Tỳ-kheo	mạng	chung.	Khi	 sắp	mạng	chung,	 các	căn	vui	 tươi,	 tướng	
mạo	thanh	tịnh,	sắc	da	tươi	sáng.	

Như	vậy	Đức	Phật	chỉ	khai	thị	là	cố	gắng	suy	nghĩ	như	vậy.	Quý	vị	thấy	
Thiện	Trang	cũng	thường	xuyên	nói	quý	vị:	đó	là	pháp	trọng	tâm	để	tu	hành.	Cố	
gắng	nghĩ	về	năm	điều.	Nếu	mình	học	giáo	lý	sâu	một	chút	thì	mình	hiểu	là	Sắc,	
Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức	(Ngũ	uẩn)	không	phải	là	ta;	ta	không	có	trong	đó.	Nếu	
như	mình	không	hiểu	sâu	thì	nói	như	Đức	Phật	thôi.	Tức	là	sự	biết	của	mắt,	sự	
biết	của	tai,	biết	của	lưỡi,	biết	của	mũi,	biết	của	thân,	biết	của	ý,	[những	điều]	
đó	gây	ra	cho	mình	khổ.	Nó	không	phải	là	ta	đâu,	mà	nó	gây	ra	khổ	hoặc	là	vui	
hay	không	khổ	không	vui,	đó	là	thọ.	Quán	được	như	vậy	thôi,	tin	như	vậy	thôi. 

Đức	Phật	nói	tư	duy	được	như	vậy	là	mạng	chung	an	lành,	đời	sau	cũng	an	
lành.	Và	sau	khi	nói	xong	như	vậy	thì	Đức	Phật	ra	đi.	Sau	khi	Thế	Tôn	đi	không	
lâu	thì	vị	Tỳ-kheo	này	mạng	chung.	Nhưng	khi	sắp	mạng	chung,	quý	vị	thấy	các	
căn	vui	tươi,	tướng	mạo	thanh	tịnh,	sắc	da	tươi	sáng.	Cho	nên	đây	là	dấu	hiệu	
người	ra	đi	được	an	lành	đó	quý	vị.	Người	nào	ra	đi	mà	kinh	hãi,	sợ	hãi,	là	do	là	
lúc	mạng	chung	không	buông	được,	còn	vướng,	còn	ôm	[điều]	gì	đó.	Còn	người	
tư	duy	được	như	vậy	[thì	mạng	chung	an	lành].	Cho	nên	tư	duy	Vô	ngã	quan	
trọng	lắm	quý	vị!	Còn	nếu	như	mình	không	tư	duy	Vô	ngã,	[mà]	mình	ôm,	mình	
chấp,	mình	mong	đạt	một	điều	gì	đó,	thì	đến	lúc	lâm	chung	xảy	ra	kinh	hoàng.	
Bởi	vì	mình	chưa	buông	xuống	được.	Cho	nên	ở	đây	cũng	biết	tướng	ra	đi	ngon	



 
 

8 

lành	thì	chắc	là	được	ngon	lành,	không	biết	vị	Tỳ-kheo	đó	đi	về	đâu. 

Lúc	ấy,	nhiều	Tỳ-kheo	đi	đến	chỗ	Phật,	đảnh	 lễ	sát	chân,	rồi	ngồi	
xuống	một	bên,	bạch	Phật:	

“Tỳ-kheo	 trẻ	 tuổi	 kia	 bị	 bệnh	 nguy	 khốn.	 Nay	 Tôn	 giả	 đã	 mạng	
chung.	Khi	vị	này	sắp	qua	đời,	các	căn	vui	tươi,	tướng	mạo	thanh	tịnh,	sắc	
da	tươi	sáng.	Thế	nào,	bạch	Thế	Tôn,	Tỳ-kheo	này	sẽ	sinh	về	nơi	nào?	Thọ	
sinh	ra	sao?	Đời	sau	thế	nào?”	

Theo	quý	vị	thì	vị	Tỳ-kheo	này	sẽ	sinh	về	nơi	nào?	Và	thọ	sinh	ra	sao?	Đời	
sau	thế	nào?	Khi	tu	tập	một	thời	gian	không	lâu	trước	đó,	rồi	gặp	Đức	Phật	nói	
là	con	còn	thấy	hối	tiếc,	vì	con	chưa	đắc	pháp	Thượng	nhân	nào	cả,	không	được	
tri	kiến	thắng	diệu	gì	cả,	mà	bây	giờ	chết.	Nhưng	Đức	Phật	khai	thị	là	chết	được	
an	lành	rồi.	Thì	theo	quý	vị	là	[vị	đó]	đi	về	đâu?	Nhiều	người	sẽ	nói	là	đi	lên	cõi	
Trời	đúng	không	ạ?	Rồi	chúng	ta	coi	thử	xem. 

Đức	Phật	bảo	các	Tỳ-kheo:	

“Tỳ-kheo	kia	đã	qua	đời	kia,	thật	sự	như	vậy.	Nghe	Ta	nói	pháp	hiểu	
biết	rõ	ràng,	ở	nơi	pháp	không	còn	sợ	hãi	(tức	là	tự	tin,	không	do	dự)	mà	
đạt	được	Bát-niết-bàn.	Các	ông	hãy	nên	lo	việc	xá-lợi”. 

Bấy	giờ,	Thế	Tôn	thọ	ký	cho	Tỳ-kheo	này	là	bậc	nhất.		

	Quý	vị	thấy,	Đức	Phật	nói	vị	này	đạt	được	Bát-niết-bàn	và	hãy	lo	việc	xá-
lợi.	Có	nghĩa	là	lúc	này	[đã]	chứng	quả	A-la-hán	và	thọ	ký	cho	Tỳ-kheo	này	là	
được	bậc	nhất. 

	Đức	Phật	nói	kinh	này	xong.	Các	Tỳ-kheo	sau	khi	nghe	những	gì	Đức	
Phật	dạy,	hoan	hỷ	phụng	hành.	

(Kinh	929.	Tật	Bệnh	(1)	–	Kinh	Tạp	A	Hàm)	(tương	đương	với	một	bản	kinh	
trong	Kinh	Pali). 

Ở	đây,	chúng	ta	thấy	rõ	ràng	một	điều	không	ngờ,	là	đến	lúc	mạng	chung,	
chỉ	được	Phật	khai	thị	một	chút	thôi,	[xong]	Đức	Phật	ra	đi	(tức	là	Đức	Phật	



 
 

9 

cũng	không	đợi	vị	đó	chết	mà	Đức	Phật	đi	trước)	rồi	vị	đó	chết.	Xong	là	mọi	
người	hỏi	Đức	Phật	vị	đó	sanh	về	đâu?	Mình	cứ	tưởng	được	sanh	về	cõi	Trời.	
Nhưng	không	phải!	Vị	đó	chứng	luôn	A-la-hán	lúc	mạng	chung	rồi,	 trước	lúc	
mạng	chung	chứng	A-la-hán. 

Cho	nên	quan	trọng,	Đức	Phật	có	nói	mấy	điều:	Nếu	ai	tu	được	như	vậy,	tu	
như	thế	thì	ở	đời	này	[mà]	không	chứng	được	thì	đến	lúc	mạng	chung	sẽ	chứng.	
Lúc	mạng	chung	không	chứng	 thì	 sanh	về	cõi	kia	 rồi	 chứng.	Sanh	về	cõi	kia	
không	chứng	thì	lại	gieo	nhân	để	gặp	Đức	Phật	sau,	gặp	Đức	Phật	khác	[thì	sẽ]	
chứng.	Chúng	ta	thấy	những	điều	này	 là	quan	trọng,	đến	lúc	cuối	cùng	mình	
buông	được	[là	thành	công].	Mà	thường	lúc	chết	dễ	buông	lắm. 

	Cho	nên	ráng	nghe	đi	quý	vị,	nghe	những	điều	này,	nghe	tới	nghe	lui,	nghe	
một	hồi	đến	 lúc	nào	đó	mình	sẽ	thấm	nhập	và	đến	 lúc	mình	buông	xuống	 là	
thành	công.	Bây	giờ	chưa	buông,	chết	sẽ	buông.	Thông	thường	trong	kinh,	quý	
vị	thấy	hay	có:	lúc	chết	được	chứng	quả,	chết	được	sanh	cõi	lành.	Tại	sao?	Vì	lúc	
đó	là	lúc	phải	buông.	Bình	thường	thì	có	nhiều	thứ	quá,	nhiều	thứ	để	theo	đuổi,	
nhưng	đến	lúc	đó	là	thôi,	không	theo	đuổi	nữa,	nên	là	buông.	Nhớ!	Cho	nên	là	
ráng	học	đi,	học	để	lúc	ra	đi	[được	như	vậy]. 

Vị	Tỳ-kheo	này	từ	không	có	chứng	gì	hết,	chỉ	có	nghe	khai	thị	một	chút	thôi	
là	chứng	luôn	A-la-hán	đúng	không	ạ?	Chết	ngon	lành,	nhập	Niết-Bàn	luôn.	Quý	
vị	thấy	đã	không?		

 

Đó	là	vấn	đề	thứ	nhất.	Bây	giờ	chúng	ta	vào	vấn	đề	thứ	hai,	đó	là:	‘Thứ	Tự	
Công	Đức	Cúng	Dường	Cho	Tập	Thể’	theo	Kinh	Trung	Bộ.	Lần	trước	chúng	ta	
đã	học	thứ	tự	công	đức	cúng	dường	cho	cá	nhân	rồi,	nay	chúng	ta	tới	phần	cho	
tập	thể. 

Thứ	Tự	Công	Đức	Cúng	Dường	Cho	Tập	Thể	

(Theo	Kinh	Trung	Bộ	Kinh)	

Này	Ananda,	có	bảy	loại	cúng	dường	cho	Tăng	chúng.	Bố	thí	cho	cả	



 
 

10 

hai	Tăng	chúng	với	Đức	Phật	là	vị	dẫn	đầu	là	cúng	dường	Tăng	chúng	thứ	
nhất	(1).		

Ở	đây,	hôm	bữa	quý	vị	nhớ	không	ạ?	Chúng	ta	học	bài	kinh	này,	Kinh	Phân	
Biệt	Cúng	Dường	ở	trong	Kinh	Trung	Bộ,	thì	chúng	ta	có	14	đối	tượng	để	cúng	
dường,	theo	thứ	tự	công	đức	hay	phước	đức	từ	nhỏ	đến	lớn.	Đó	là	từ	Súc	sanh,	
là	nhỏ	nhất,	có	được	100	phần	công	đức	thôi.	Tiếp	theo	là	[cúng	dường]	cho	
người	ác	giới	thì	được	1000	phần	công	đức.	[Cúng	dường]	cho	người	trì	giới	
được	100.000	ức	lần	đúng	không?	Đối	tượng	thứ	tư	là	người	ngoại	đạo	chứng	
Thiền,	 ly	dục.	Ly	dục	 tức	 là	 chứng	Thiền.	Đối	 tượng	 thứ	năm	mới	 tới	người	
chứng	Tu-đà-hoàn	hướng.	Rồi	càng	ngày	càng	lên	cho	đến	Phật.	Thứ	tự	như	vậy. 

	Hôm	nay,	mình	cúng	dường	cho	tập	thể	thì	có	7	đối	tượng.	Đối	tượng	thứ	
nhất	[và	cũng	là]	công	đức	lớn	nhất,	là	bố	thí	cho	cả	hai:	Tăng	chúng	với	Đức	
Phật	là	vị	dẫn	đầu,	là	cúng	dường	thứ	nhất.	Cúng	dường	Tăng	chúng	thứ	nhất	
tức	là	đứng	đầu.	Hồi	xưa	mình	cúng	dường	cho	cả	Tỳ-kheo	Tăng	và	Tỳ-kheo	Ni	
chúng	(chúng	tức	là	số	đông	chứ	không	phải	một	người),	rồi	có	Đức	Phật	nữa,	
thì	đó	là	sự	bố	thí	thù	thắng	nhất.	Điều	này	thì	mình	không	có	rồi.	Tại	vì	thời	
nay	Đức	Phật	đã	nhập	Niết-Bàn	rồi,	cho	nên	không	có.	Không	có	thì	chúng	ta	tới	
loại	thứ	hai. 

	Bố	thí	cho	cả	hai	Tăng	chúng,	sau	khi	Đức	Phật	đã	nhập	diệt	là	cúng	
dường	Tăng	chúng	thứ	hai	(2).	Đối	tượng	thứ	hai	mang	lại	công	đức	nhiều,	
đó	là	cúng	dường	cho	Tăng	chúng	Tỳ-kheo	và	Tỳ-kheo-ni.	Tức	là	cả	Tăng	đoàn	
Tỳ-kheo	và	Tỳ-kheo-ni. 

Bố	thí	cho	chúng	Tỷ-kheo	Tăng	là	cúng	dường	Tăng	chúng	thứ	ba	(3).	
Tức	là	không	cúng	dường	cho	cả	hai	chúng	Tăng	và	Ni,	thì	cúng	dường	Tỳ-kheo	
Tăng	là	được	phước	báu	công	đức	đứng	thứ	ba.	

Bố	thí	cho	chúng	Tỷ-kheo-ni	là	cúng	dường	Tăng	chúng	thứ	tư	(4).	
Thứ	tư	là	cúng	dường	cho	bên	Tỳ-kheo-ni	thôi,	mà	là	chúng	Tỳ-kheo-ni	nha,	
không	phải	là	một	Tỳ-kheo-ni	đâu. 

Bố	thí	và	nói	rằng:	"Mong	Tăng	chúng	chỉ	định	cho	tôi	một	số	Tỷ-kheo	



 
 

11 

và	Tỷ-kheo-ni	như	vậy",	là	cúng	dường	Tăng	chúng	thứ	năm	(5).	Điều	này	
thì	nhiều	người	không	biết.	Tức	là	khi	mình	đi	thỉnh,	nếu	chúng	ở	đó	vừa	có	
Tăng	và	Ni,	thì	quý	vị	nói	bây	giờ	con	không	có	thể	cúng	dường	hết	cho	cả	Tăng	
Ni	ở	trong	đây.	Thiền	viện	hay	Tu	viện	đó	nhiều	quá,	con	chỉ	cúng	dường	cho	
10	người,	mai	tới	nhà	con,	hay	là	mai	con	sẽ	đến	đây	để	con	cúng	dường	cho	10	
người	 thôi,	 thì	 chọn	 cho	 con	vừa	Tỳ-kheo	và	Tỳ-kheo-ni	10	người.	Như	vậy	
phước	này	là	đứng	thứ	năm.	Tức	là	mình	có	quyền	thỉnh	bao	nhiêu	người	thôi,	
không	cần	thỉnh	hết,	nhưng	mong	có	cả	Tỳ-kheo	và	Tỳ-kheo-ni.	Như	vậy	Tăng	
chúng	sẽ	tự	cử	ra,	như	vậy	là	được	phước	đứng	thứ	năm. 

	Bố	thí	và	nói	rằng:	"Mong	rằng	Tăng	chúng	chỉ	định	cho	tôi	một	số	
Tỷ-kheo	như	vậy",	là	cúng	dường	Tăng	chúng	thứ	sáu	(6).	Cũng	tương	tự	
như	trên,	cũng	thỉnh,	nhưng	tới	đây	thì	mình	không	thỉnh	hai	chúng	Tăng	và	Ni.	
Mình	chỉ	thỉnh	là	mai	cúng	dường	cho	[ví	dụ]	7	vị	tăng	thôi.	Chúng	ở	đây	có	ngàn	
vị	tăng,	con	cũng	không	đủ	khả	năng,	Tăng	Ni	đông	quá,	thôi	con	cúng	dường	7	
vị	Tỳ-kheo	thôi.	Ngày	mai	tới	giờ	đó	con	sẽ	cúng,	hoặc	là	thỉnh	tới	nhà	con	để	
cúng	dường.	Cúng	dường	Trai	tăng	kiểu	đó	thì	mang	lại	công	đức	bố	thí	cúng	
dường	đứng	thứ	sáu.	 

Còn	thứ	bảy	thì	tất	nhiên	là	chúng	Tỳ-kheo-ni: 

Bố	thí	và	nói	rằng:	"Mong	rằng	Tăng	chúng	chỉ	định	cho	một	số	Tỷ-
kheo-ni	như	vậy",	là	cúng	dường	Tăng	chúng	thứ	bảy	(7).	Cũng	tương	tự	
như	thế,	có	thể	mời	một	số	Tỳ-kheo-ni.	Tức	là	mình	không	có	mời	chỉ	định,	mà	
mình	chỉ	nói	là:	Ngày	mai	hoặc	ngày	mốt,	mong	là	Tăng	chúng	hãy	cử	cho	con	
[ví	dụ]	6	cô	Tỳ-kheo-ni	tới	nhà	con	để	nhận	cúng	dường	Trai	tăng,	chẳng	hạn	
như	thế.	Thì	phước	đức	đứng	thứ	bảy.	Quý	vị	thấy	Tỳ-kheo-ni	vẫn	thua	Tỳ-kheo	
Tăng	một	chút	nha. 

Nhưng	 này	 Ananda,	 trong	 thời	 gian	 tương	 lai	 sẽ	 có	 những	 hạng	
chuyển	tánh	(gotrabhuno),	với	những	áo	cà-sa	vàng	xung	quanh	cổ,	theo	
ác	giới,	ác	pháp,	và	cuộc	bố	thí	đối	với	chúng	Tăng	theo	ác	giới.	Nhưng	này	
Ananda,	khi	Ta	nói	rằng	cúng	dường	cho	Tăng	chúng	là	vô	số	và	vô	lượng,	
thời	này	Ananda,	Ta	không	có	muốn	nói	rằng	bất	cứ	phương	tiện	gì,	một	



 
 

12 

sự	bố	thí	phân	loại	theo	cá	nhân	lại	có	kết	quả	to	lớn	hơn	đối	với	cúng	
dường	cho	Tăng	chúng.	

	Ở	đây	Đức	Phật	có	nói,	quý	vị	để	ý,	là	trong	tương	lai	có	những	người	hạng	
chuyển	tánh;	chuyển	tánh	này	mình	cứ	tưởng	chuyển	tánh	là	thành	Thánh	nhân,	
nhưng	Đức	Phật	nói	chuyển	tánh	ở	đây	là	chuyển	thành	tánh	ác.	‘Với	những	áo	
cà-sa	vàng	xung	quanh	cổ’,	tức	là	họ	quấn	được	áo	cà-sa	trên	cổ	thôi,	chứ	không	
có	nhiều.	Với	mỗi	chiếc	áo	cà-sa	trên	cổ	thôi,	tức	là	giống	như	bây	giờ	đeo	có	
mỗi	sợi	dây	vô	đó.	Mà	theo	ác	giới,	ác	pháp	nữa,	thì	cuộc	bố	thí	đó	ra	sao?	Bố	thí	
cho	Tăng	chúng	theo	ác	giới	như	vậy	vẫn	có	được	công	đức	nha,	cúng	dường	
vẫn	được	vô	số	và	vô	lượng	công	đức.	Đoạn	này	ngài	Minh	Châu	dịch	không	rõ	
văn	lắm,	cho	nên	hơi	khó	hiểu.	Nhưng	đại	ý,	tương	lai	là	chúng	Tăng,	mình	nói	
là	chúng	Tăng	nhưng	thật	ra	là	chúng	Tỳ-kheo	và	Tỳ-kheo-ni,	sau	này	có	những	
người	theo	ác	giới,	ác	pháp,	chỉ	còn	quấn	được	mỗi	tấm	y	trên	cổ	thôi	(tức	là	
mảnh	y	thôi,	chứ	không	phải	quấn	đủ	nữa),	mà	cúng	dường	cho	họ	thì	vẫn	có	
vô	số,	vô	lượng	phước. 

	Cho	nên	quý	vị	thấy	không?	Đừng	có	khinh	thường!	Đó	là	biểu	tượng,	biểu	
trưng	của	Phật	giáo,	những	người	đó	vẫn	mang	lại	phước.	Mình	không	học	kinh	
[nên]	mình	không	biết.	Cho	nên	từ	đây,	mà	trong	kinh	Đại	thừa,	trong	ba	bộ	của	
Địa	Tạng	Thập	Luân	nói	là:	Còn	quấn	một	mảnh	y	trên	cổ	áo	thôi,	mà	cũng	có	
phước	vô	lượng	là	vậy	đó.	Cúng	cho	người	đó	vẫn	có	phước,	tại	vì	sao?	Vì	lý	do	
[họ]	là	đại	biểu	trưng	cho	Phật	giáo.	Cho	nên	quý	vị	thấy,	đó	là	một	điều	mà	
mình	cũng	không	ngờ	đúng	không	ạ?	Cúng	cho	chúng	nha,	chúng	chứ	không	
phải	một	người,	chúng	là	số	đông. 

(Trích	từ	-	142.	Kinh	Phân	biệt	cúng	dường	(Dakkhinàvibhanga	sutta)	-	
Kinh	Trung	Bộ). 

Như	vậy	Thiện	Trang	tóm	tắt	lại	như	sau: 

Thứ	tự	công	đức	cúng	dường	cho	tập	thể	từ	nhỏ	đến	lớn	
(Theo	Kinh	Phân	Biệt	Cúng	Dường	trong	Kinh	Trung	Bộ)	



 
 

13 

Thứ	tự	công	
đức	

Đối	tượng	cúng	dường	

1	 Một	số	Tỷ-kheo-ni	được	Tăng	chúng	chỉ	định	
2	 Một	số	Tỷ-kheo	được	Tăng	chúng	chỉ	định	
3	 Một	số	Tỷ-kheo	và	Tỷ-kheo-ni	được	Tăng	chúng	chỉ	định	
4	 Chúng	Tỷ-kheo-ni	
5	 Chúng	Tỷ-kheo	Tăng	
6	 2	Tăng	ni	chúng,	sau	khi	Đức	Phật	đã	nhập	diệt	
7	 2	Tăng	ni	chúng	với	Đức	Phật	là	vị	dẫn	đầu.	

Hôm	bữa	là	chúng	ta	đã	xếp	từ	nhỏ	đến	lớn,	cho	nên	bữa	nay	cũng	xếp	lại	
công	đức	từ	nhỏ	đến	lớn.	Chứ	Đức	Phật	nói	trên	này	là	từ	lớn	đến	nhỏ. 

1.	Công	đức	nhỏ	nhất	 là	cúng	dường	cho	một	số	Tỳ-kheo-ni	được	Tăng	
chúng	chỉ	định.	Tức	là	mình	thỉnh	rồi,	là	Tỳ-kheo-ni	thôi. 

2.	Một	số	Tỳ-kheo	Tăng	được	Tăng	chúng	chỉ	định.	Tức	là	mình	thỉnh	một	
số	thôi,	khi	thỉnh	không	có	chỉ	trực	tiếp	ai,	nhưng	nhờ	Tăng	chúng	chỉ	định	giùm. 

3.	Một	số	Tỷ-kheo	và	Tỷ-kheo-ni	được	Tăng	chúng	chỉ	định.	Cũng	tương	
tự	như	vậy,	mình	thỉnh	vừa	Tăng	vừa	Ni,	bao	nhiêu	người	đó. 

4.	Chúng	Tỷ-kheo-ni.	

5.	Chúng	Tỷ-kheo	Tăng.	

6.	Hai	chúng	Tăng,	Ni	sau	khi	Đức	Phật	đã	nhập	diệt. 

7.	Công	đức	lớn	nhất	là	hai	chúng	Tăng,	Ni	với	Đức	Phật	còn	tại	thế	và	Đức	
Phật	dẫn	đầu. 

Chúng	ta	thấy	đây	là	bảy	công	đức	cúng	dường.	Cho	nên	đừng	có	nghĩ	là	
cúng	dường	những	người	thời	nay	không	có	phước.	Quý	cúng	dường	cho	Tăng	
vẫn	có	phước	nha.	Đừng	có	lo!	Nhiều	người	hối	hận,	học	riết	rồi	thấy	tu	không	
[được].	Quý	vị	thấy	ngay	cả	cúng	dường	cho	ngoại	đạo	cũng	có	phước	nữa	mà,	
lo	gì! 



 
 

14 

	

	Đó	là	vấn	đề	thứ	hai	[mà]	chúng	ta	đã	học,	cũng	nên	biết	một	chút.	Vấn	đề	
thứ	ba,	thỉnh	thoảng	cũng	xin	giới	thiệu	cho	quý	vị	niềm	vui,	 lợi	ích	của	việc	
chứng	quả.	Hôm	nay	giới	thiệu: 

6	Lợi	Ích	Khi	Chứng	Quả	Dự	Lưu	(Quả	Tu-đà-hoàn)	

(Theo	Kinh	Tăng	Chi	Bộ)	

-	Có	sáu	lợi	ích,	này	các	Tỷ-kheo,	khi	chứng	ngộ	quả	Dự	lưu.	Thế	nào	
là	sáu?	(Tức	là	khi	mình	chứng	quả	Tu-đà-hoàn	thì	mình	có	được	6	điều	lợi	ích.	
Ai	chứng	quả	Tu-đà-hoàn	thì	có	6	lợi	ích.	6	lợi	ích	đó	là	gì?) 

(1)Sự	quyết	định	đối	với	diệu	pháp	không	có	bị	thối	đọa;		

(2)Không	có	bị	đau	khổ;		

(3)Làm	các	việc	bị	sanh	tử	hạn	chế;		

(4)Thành	tựu	trí	tuệ;		

(5)Không	cùng	chia	sẻ	với	các	dị	sanh;		

(6)Nguyên	nhân	và	các	pháp	do	nhân	sanh	được	khéo	thấy.	

Có	sáu	lợi	ích	này,	này	các	Tỷ-kheo,	khi	chứng	ngộ	quả	Dự	lưu.	

((6.97)	Các	Lợi	Ích:	Ānisaṃsa	–	Kinh	Tăng	Chi	Bộ).		

(Đây	là	kinh	ở	phẩm	Sáu	pháp).	 

	 Ở	đây,	chúng	ta	đọc	ngang	qua	thì	quý	vị	chắc	cũng	khó	hiểu.	Thật	ra	trong	
các	bản	dịch	của	ngài	Minh	Châu	có	nhiều	chỗ	không	rõ	lắm,	ngài	dùng	từ	khó	
hiểu,	nhưng	chúng	ta	cứ	từ	từ	đọc	kỹ	lại	thì	cũng	hiểu	thôi.	Cứ	từ	từ,	bình	tĩnh!	
Đây	là	do	ngôn	ngữ	thôi.	Khi	chứng	ngộ	quả	Dự	lưu	(tức	là	quả	Tu-đà-hoàn)	thì	
chúng	ta	có	được	6	lợi	ích: 

1.	Sự	quyết	định	đối	với	diệu	pháp	không	có	bị	thối	đọa:	Sự	quyết	định	
này,	 tức	 là	mình	có	niềm	tin.	Có	niềm	tin	đối	với	pháp	là	không	còn	bị	 thoái	



 
 

15 

chuyển	nữa.	Tức	là	đạt	được	bốn	bất	hoại	tịnh:	Bất	hoại	tịnh	đối	với	Phật,	bất	
hoại	tịnh	đối	với	Pháp,	bất	hoại	tịnh	đối	với	Tăng	và	bất	hoại	tịnh	đối	với	Thánh	
giới.	Nói	cách	khác,	người	đó	có	lòng	tin	bất	động	đối	với	Tam	Bảo.	Nói	vậy	cho	
đơn	giản!	Thì	không	bao	giờ	thoái	chuyển	nữa,	không	còn	bị	thối	đọa	hay	thoái	
chuyển	đối	với	diệu	pháp.	Cho	nên	do	từ	[ngữ]	thôi	ha.	Thật	ra	có	thể	sửa	lại	rõ	
hơn,	nhưng	vì	ngài	Minh	Châu	dịch	sát	chữ	quá,	cho	nên	khó	hiểu. 

2.	Không	có	bị	đau	khổ:	Điều	này	thì	dễ	hiểu!	Chứng	Tu-đà-hoàn,	 thứ	
nhất	là	do	mình	đã	phá	Thân	kiến,	cho	nên	sự	đau	khổ	của	mình	nhẹ	nhàng	hơn	
người	ta.	Quý	vị	mà	đau	là	khổ	lắm,	vì	chấp	thân	mà.	Vì	chấp	thân	cho	nên	chấp	
gia	đình,	chấp	sự	nghiệp,	chấp	đủ	thứ	tài	sản,	chấp	gì	đó…	cho	nên	cái	gì	mất	là	
khổ,	đến	chết	cũng	khổ.	Còn	nếu	chứng	Tu-đà-hoàn	[thì]	phá	Thân	kiến	rồi,	nên	
không	khổ	nữa.	Đó	là	thoát	được	điều	thứ	nhất. 

			 Điều	thứ	hai,	không	bị	khổ	nữa	tức	là	không	bị	đọa	vào	ba	đường	ác:	Địa	
ngục,	Ngạ	quỷ,	Súc	sanh	nữa.	Cho	nên	là	không	không	phải	bị	khổ	luân	hồi	kinh	
khủng	như	những	chúng	sanh	khác. 

3.	Làm	các	việc	bị	sanh	tử	hạn	chế:	tức	là	tối	đa	sanh	tử	nhiều	nhất	là	
bảy	đời,	không	có	tái	sanh	đến	lần	thứ	tám.	Dù	cỡ	nào	cỡ,	tối	đa	chỉ	bảy	đời	thôi.	
Cho	nên	Tu-đà-hoàn	sướng	lắm. 

Và	ở	đây	nói	được	thêm,	thật	ra	khi	người	ta	không	đau	khổ	vì	người	ta	
cũng	biết	là	mình	không	bị	thoái	đọa.	Quý	vị	biết	nỗi	đau	trong	sanh	tử,	đối	với	
người	đã	biết	được	Phật	pháp	thì	sợ	nhất	là	luân	hồi,	mình	chết	rồi	đời	sau	mình	
đi	về	đâu?	Tất	nhiên	mình	tu	thì	mình	cũng	nghĩ	là	đời	sau	mình	có	thể	ở	cõi	
Trời,	cõi	Người	được.	Nhưng	rồi	đời	sau	nữa,	đời	sau	nào	đó	nữa	thì	mình	lỡ	
đọa	làm	Súc	sanh,	làm	một	con	heo	cho	người	ta	ăn	thịt	thì	quá	là	đau	khổ.	Làm	
một	con	bò	để	đi	làm	ruộng,	con	trâu	thì	khổ	lắm.	Chưa	nói	làm	những	loài	như	
con	gì	nhỏ	nhỏ,	con	nghêu,	con	sò	thì	khổ	lắm,	con	trùng,	con	dế,	rồi	những	loài	
sống	ở	tuốt	đâu	trong	sình	lầy	dơ	bẩn.	Đó	là	mới	Súc	sanh	thôi	đó,	còn	Ngạ	quỷ	
thì	mình	nghe	trong	kinh	tả	khổ	lắm.	Còn	Địa	ngục	thì	mình	không	thấy,	nhưng	
mình	tưởng	tượng	ngày	nào	cũng	[bị]	đâm.	Trong	kinh	Đức	Phật	nói,	người	tội	
nhân	mỗi	ngày	vào	buổi	sáng	bị	đâm	100	ngọn	giáo,	đâm	cho	nát	thân,	buổi	trưa	



 
 

16 

cũng	vậy,	buổi	chiều	cũng	vậy.	Sáng,	trưa,	chiều,	mỗi	ngày	bị	đâm	100	[ngọn	
giáo],	3	lần	như	vậy	là	300	ngọn	giáo.	Thì	nỗi	khổ	đó	chưa	là	gì	với	nỗi	khổ	trong	
Địa	ngục.	Nghe	như	vậy	thì	chúng	ta	mới	sợ.	Nhưng	nếu	quý	vị	là	người	chứng	
Tu-đà-hoàn,	quý	vị	tự	biết	mình	không	còn	đọa	đường	ác	nữa,	thì	quý	vị	không	
còn	khổ	nữa,	nên	niềm	vui	ghê	lắm,	vui	dữ	lắm.	Quý	vị	chứng	Tu-đà-hoàn	thì	
quý	vị	vui	lắm.	 

Cho	nên	ráng	đi	ha!	Con	đường	vào	Tu-đà-hoàn	dễ	chứ	đâu	có	khó.	Học	
pháp,	nhớ,	phải	có	thực	hành	Thiền	định,	phải	có	học	pháp.	Thiền	định	ở	đây	có	
Thiền	chỉ	và	Thiền	quán.	Thiền	chỉ	thì	chúng	ta	có	40	đề	mục	tu	Thiền	chỉ,	quý	
vị	 cố	gắng	 tu,	 tu	được	nhiều	 thì	 tốt.	Không	 thì	 ít	nhất	mỗi	ngày	bỏ	ra,	 thỉnh	
thoảng	có	thời	gian	thì	bỏ	ra	5	phút	thực	tập	Thiền	chỉ,	thực	tập	một	chút	5	phút	
thôi.	Ví	dụ	như	đang	đi	xe	buýt	hoặc	là	ngồi	chờ,	thì	hít	vào	đếm	1,	thở	ra	vừa	
xong	đếm	1;	hít	vào	đếm	2,	thở	ra	đếm	2;	cứ	từ	1	đến	10	như	vậy.	Rồi	cứ	thế	đi	
vòng	vòng,	đi	tới	rồi	đi	lui,	cứ	đếm	1	tới	10,	1	tới	10.	Làm	như	vậy	5	phút	thôi	là	
người	khỏe	rồi,	đỡ	phiền	não	bao	nhiêu.	 

Đó	là	môn	Thiền	chỉ	và	cũng	là	Thiền	quán.	Rồi	mình	quán	Vô	thường,	
quán	Vô	ngã,	quán	tất	cả	đều	không	phải	ta.	Nếu	ai	thực	hành	như	thế	là	tốt	lắm	
rồi.	Và	nghe	pháp	mỗi	ngày	để	hiểu	rằng	đời	 là	vô	thường,	đời	 là	khổ,	tất	cả	
không	phải	là	ta.	Nhớ:	không	có	gì	liên	quan	đến	mình.	Cho	nên	khi	quý	vị	tu	
được	như	vậy,	bất	ngờ	một	ngày	nào	đó	đâu	biết	được,	quý	vị	đang	đi	con	đường	
Tùy	tín	hành	mà,	ngày	nào	đó	đủ	nhân	đủ	duyên	là	quý	vị	vào	Tu-đà-hoàn,	thì	
quý	vị	sướng	lắm,	không	phải	lo	lắng	nữa.	Bởi	vì	quý	vị	tự	biết	mà,	trí	của	Tu-
đà-hoàn,	Đức	Phật	nói	là	tự	biết.	Cho	nên	từ	đó	trở	đi	mình	yên	tâm.	Còn	chưa	
[chứng]	thì	sợ,	giống	như	vị	Tỳ-kheo	hồi	nãy	chưa	chứng	thì	sợ. 

Cho	nên	các	việc	làm	sanh	tử	bị	hạn	chế,	ở	đây	ý	nói	là	không	thể	nào	đọa	
trong	đường	sanh	tử	nữa,	tối	đa	chỉ	cần	bảy	đời	ở	cõi	Người,	cõi	Trời	thôi.	Tối	
đa	thôi,	chứ	nếu	ai	tu	tốt	thì	có	thể	chấm	dứt	ngay	trong	đời	đó,	tùy	người,	tùy	
hạnh.	Khi	mình	chứng	được	Tu-đà-hoàn,	là	‘dĩ	kiến	đạo	tích’,	tức	là	đã	thấy	được	
con	đường	đạo	rồi,	cho	nên	người	đó	thích	thì	đi	nhanh,	không	thích	thì	đi	chậm.	
Người	đó	đã	bước	vào	con	đường	đạo	rồi,	quý	vị	hiểu	không?	Quả	Tu-đà-hoàn	



 
 

17 

còn	gọi	là	Dự	lưu	hay	Nhập	lưu,	là	giống	như	nước	đã	ra	tới	sông	rồi,	từ	sông	
chỉ	có	trôi	ra	biển	thôi,	không	thể	nào	ở	giữa	dòng.	Còn	ở	trong	khe,	trong	rạch	
thì	có	thể	không	chảy	ra	sông	được,	nhưng	tới	sông	rồi	thì	trôi	thôi,	giống	như	
tìm	được	lối	ra	rồi.	Và	ta	không	phải	tìm	được	lối	ra	rồi,	mà	ta	đã	bước	vào	lối	
ra	đó	rồi,	thì	không	có	lý	do	nào	nữa.	Cho	nên	việc	sanh	tử	chắc	chắn	tối	đa	bảy	
đời	là	xong	hết,	cho	nên	lúc	đó	quý	vị	yên	tâm	nha.	Ráng	tu!	 

Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	thật	sự	nói	với	quý	vị	là	không	khó,	ráng	tu	tập,	không	
khó.	Quý	vị	phải	có	niềm	tin,	quý	vị	phải	tu	cho	đúng.	Niềm	tin	là	một	chuyện,	
nhưng	quan	trọng	là	tu	đúng.	Tu	đúng	ở	đây	là	phải	có	Thiền	chỉ	và	Thiền	quán	
để	trợ	sanh	cho	tâm	mình	sáng	suốt,	tâm	mình	vững	mạnh,	không	bị	Phiền	não	
chi	phối.	Tại	sao	vậy?	Bởi	vì	nếu	không	tu	Thiền	chỉ	dễ	bị	Phiền	não,	quý	vị	thấy	
có	những	người	thiếu	tu	Thiền	chỉ,	chỉ	thuần	tu	Thiền	quán,	thì	họ	dễ	bị	nổi	sân,	
dễ	bị	si	mê	bởi	cuộc	đời.	Cuộc	đời	có	chuyện	gì	một	cái	là	họ	chịu	không	nổi,	đó	
là	tại	vì	họ	không	có	Thiền	chỉ	để	chống	lại	Phiền	não. 

Thiền	quán	là	gì?	Thiền	quán	là	để	sáng	suốt,	rõ	biết,	tỉnh	giác,	lúc	nào	
cũng	rõ	biết,	đặc	biệt	như	vậy.	Hai	yếu	tố	đó	kết	hợp	với	sự	nghe	pháp	là	bừng	
ngộ,	và	huân	tập	theo	thời	gian.	Một	đời	quý	vị	có	thể	[ban	đầu]	vô	hơi	kém	
chút,	nhưng	tu	một	thời	gian	là	công	phu	hay	căn	lành	của	mình	đủ,	đủ	rồi	là	đi	
trên	đường	Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	hành.	Sau	đi	trên	Tùy	tín	hành,	Tùy	pháp	
hành	 thêm	thời	gian	nữa,	đủ	 luôn	rồi	 là	vào	Tu-đà-hoàn	 thôi.	Không	phải	 lo	
chuyện	đó.	Nếu	như	người	nào	dở	quá,	tệ	quá	nữa,	thì	nền	tảng	đó	cũng	đã	đủ	
để	trồng	thiện	căn	đời	sau	sanh	vào	cõi	Trời,	cõi	Người.	Mình	nói:	tốt	nhất	là	
nên	sanh	cõi	Trời	để	không	bị	mê	khi	cách	ấm,	thì	sẽ	tu	tiếp	được.	Còn	sanh	vào	
cõi	Người,	 lỡ	khi	[sanh]	ra	quên	mất	tiêu,	thì	không	có	duyên	tu	tiếp.	Nhưng	
sanh	cõi	Trời	thì	được	tu	tiếp	nữa,	thì	đời	sau	cũng	đắc	Tu-đà-hoàn	ở	trên	cõi	
Trời,	giống	như	câu	chuyện	Hoàng	tử	nhái	đúng	không	ạ?	Con	nhái	chết	trong	
khi	hội	đang	nghe	pháp,	bị	người	ta	đè	cây	lên	mà	chết.	Chết	xong	nó	sanh	về	
cõi	Trời,	[quay]	xuống	nghe	pháp	thì	đắc	Tu-đà-hoàn.	Và	những	câu	chuyện	như	
thế	rất	nhiều. 

Cho	nên	hãy	cố	gắng	huân	tập,	nếu	dở	quá,	đời	này	không	đắc	thì	đời	sau	



 
 

18 

mình	đắc.	Như	Đức	Phật	nói:	Không	đắc	bây	giờ	thì	đắc	lúc	lâm	chung,	không	
đắc	lúc	lâm	chung	thì	sanh	về	cõi	tiếp	theo	sẽ	đắc.	Mà	sanh	về	cõi	Trời	nha!	Nhớ	
là	cố	gắng	tu	làm	sao	để	sanh	cõi	Trời,	chứ	sanh	cõi	Người	thì	không	chắc.	Cõi	
Người,	xuống	rồi	quên	mất	tiêu,	rồi	làm	lại	từ	đầu,	mấy	chục	năm	tạo	nghiệp,	
rồi	tới	già	già	mới	vô	học	Phật	thì	muộn	mất	rồi.	Học	Phật	lúc	già	thì	trí	kém,	
vào	môn	nào	đâu	đó,	môn	Tà	đạo	thì	nhiều	hơn	môn	Chánh	đạo,	thì	không	tu	
được,	không	chắc	giải	thoát	được.	Như	vậy	đó	là	việc	lợi	ích	thứ	ba. 

4.	Thành	tựu	trí	tuệ:	Thành	tựu	trí	tuệ	này	là	Kiến	đế.	Kiến	đế	tức	là	quý	
vị	thấy	rõ	được	Tứ	đế:	Khổ,	Tập,	Diệt,	Đạo,	biết	sự	thật	của	khổ. 

Giống	như	bây	giờ	nhiều	đồng	tu,	mặc	dù	tu	hành	lâu	năm,	nghe	pháp	
nhiều	rồi,	nhưng	không	biết	sự	thật	của	khổ,	cho	nên	họ	không	buông	được	thế	
gian.	Tức	là	thấy	khổ	nhưng	không	biết	được	sự	thật	về	khổ.	Thấy	khổ,	ờ	thì	
khổ,	rồi	bi	lụy	trong	đó.	Còn	người	ta	thấy	được	sự	thật	của	khổ,	người	ta	không	
bi	lụy	trong	đó,	bởi	vì	đời	là	khổ,	chúng	sanh	luân	hồi	khổ,	chết.	Chúng	sanh	chết	
hả?	Chết	thì	chết	ở	đây	sanh	kia.	 

Giống	như	quý	vị	tưởng	tượng,	bây	giờ	quý	vị	ra	rừng	cây,	nhìn	thấy	một	
mớ	chúng	sanh,	kiến	bò	bên	này	sang	bên	kia,	xong	cành	cây	gãy	đổ	xuống.	
[Hay]	lửa	cháy	gì	đó,	chết	một	mớ	con,	hoặc	là	kiến	rớt	xuống	bị	con	này	con	kia	
ăn	thịt.	Quý	vị	thấy	chúng	chết	đúng	không?	Nhưng	quý	vị	cũng	biết	rằng	ngay	
lập	tức	là	chúng	sanh	ra	ở	cõi	khác	tiếp,	trong	cái	trứng	nào	đó	sanh	ra	con	kiến	
tiếp	hay	sanh	ra	con	này	con	kia	tiếp.	Quý	vị	thấy	chẳng	có	gì	hết,	chết	cũng	là	
chết	thôi.	Người	chứng	Tu-đà-hoàn,	họ	thấy	cảnh	như	vậy	nên	họ	không	có	buồn	
thương	như	chúng	sanh.	 

Và	trong	cuộc	đời,	dù	có	khổ	thế	nào	họ	cũng	bình	thường,	bởi	vì	đó	là	
Kiến	đế.	Kiến	được	một	đế	là	Khổ	đế,	rồi	kiến	được	thứ	hai	là	Tập	đế,	là	nguyên	
nhân	của	khổ,	họ	biết	khổ	là	vì	đâu.	Khổ	vì	Phiền	não,	vì	Vô	minh	là	chính,	hay	
là	Tham,	Sân,	Si,	nói	chung	10	Kiết	sử.	Còn	có	[Kiết	sử]	đó	là	còn	khổ,	còn	có	
thân	là	khổ	v.v…	Mà	tại	sao	có	thân?	Tại	vì	mình	còn	có	ái,	còn	có	ái	nên	có	thủ,	
có	thủ	nên	mới	có	hữu,	hữu	có	sanh,	sanh	thì	duyên	ra	khổ,	bệnh	đau,	chết,	lo	
lắng,	ưu	não,	bao	nhiêu	cái	khổ	(từ	vòng	12	Nhân	duyên). 



 
 

19 

Cho	nên	thành	tựu	trí	tuệ,	ít	nhất	họ	cũng	thấy	được	Tứ	đế	và	12	Nhân	
duyên	tương	đối	rõ	ràng,	nói	chung	rất	rõ	ràng.	Họ	chưa	làm	được	rốt	ráo	thôi,	
nhưng	họ	chống	được	cái	đó	và	họ	cũng	biết	được	đây	là	pháp	của	Phật,	đây	
không	phải	là	pháp	của	Phật.	Họ	biết	rất	rõ	con	đường	để	đi	đến	chánh	Thánh	
đạo,	con	đường	giải	thoát.	Cho	nên	đó	là	thành	tựu	trí	tuệ.	Hay	lắm! 

5.	Không	cùng	chia	sẻ	với	các	dị	sanh:	#chia	sẻ	tức	là	đi	chung;	[nghĩa]	
là	không	đi	chung	với	các	dị	sanh.	#Dị	sanh	là	các	chúng	sanh	còn	luân	hồi.	Tức	
là	từ	đây	là	quý	vị	vô	dòng	Thánh	rồi,	thì	không	đi	chung	với	những	chúng	sanh	
luân	hồi	nữa.	Đời	sau	mình	còn	ở	cõi	Người,	cõi	Trời,	còn	họ	đọa	đi	đâu,	đâu	
biết.	Kiểu	vậy	đó,	quý	vị	hiểu	không?	Tối	đa	bảy	lần	trong	sanh	tử	thôi.	Cho	nên	
là	hết	rồi,	không	đi	chung	với	nhau	nữa	đâu,	bye	bye,	tạm	biệt,	kiểu	vậy	đó.	Tạm	
biệt	nhau,	anh	em	tuy	là	yêu	thương	nhau	lắm,	nhưng	anh	chứng	Tu-đà-hoàn,	
em	không	chứng	Tu-đà-hoàn	thì	chúng	ta	cũng	bái	bai	nhau	luôn.	Nhớ	kiểu	đó!	
Bởi	vì	vô	luân	hồi	nữa	rồi,	không	biết	[đi	đâu];	còn	người	này	thì	hết	rồi,	trước	
sau	gì	cũng	hết,	tu	nhanh	thì	một	đời	hết,	còn	không	thì	bảy	đời. 

6.	Nguyên	nhân	và	các	pháp	do	nhân	sanh	được	khéo	thấy:	tức	là	các	
pháp	do	vì	sao	mà	sanh?	Hồi	xưa	mình	học,	quý	vị	sẽ	không	hiểu	được	tại	đâu	
sanh	[ra],	đúng	không	ạ?	Ví	dụ	như	Thiện	Trang	hỏi:	“Chúng	sanh	từ	đâu	đến?”	
Quý	vị	trả	lời	không	được.	Nhưng	người	chứng	Tu-đà-hoàn	thì	họ	biết	các	pháp	
do	từ	đâu	sanh	tới,	họ	thấy.	Ví	dụ	‘các	pháp	do	duyên	sanh,	cũng	do	duyên	mà	
diệt’	thôi,	đúng	không?	Chúng	ta	nghe	như	vậy.	Hồi	xưa	nghe	như	vậy	nhưng	
mình	không	hiểu.	Cho	nên	ngài	Tỳ-kheo	Mã	Thắng	nói	bốn	câu	kệ	thôi: 

“Các	pháp	tùng	duyên	sanh	(Các	pháp	do	duyên	sanh) 

Cũng	do	duyên	mà	diệt,	 

Thầy	tôi	là	Đức	Phật,	 

Thường	giảng	thuyết	như	vậy”. 

Chỉ	có	thế	thôi	mà	ngài	Xá-lợi-phất	nghe,	ngài	chứng	Tu-đà-hoàn.	Bởi	vì	
vấn	đề	rốt	ráo	không	ai	điểm	cho	ngài	Xá-lợi-phất	là	chỗ	đó,	bây	giờ	ai	điểm	một	
cái	là	thấy.	Còn	mình	nghe	qua	là	mình	thấy,	lúc	mà	chứng	Tu-đà-hoàn	quý	vị	



 
 

20 

tự	biết.	Cho	nên	hỏi	ra	các	pháp	từ	đâu?	Là	các	pháp	do	duyên	sanh	duyên	diệt.	
Nguyên	nhân	như	thế	nào?	Do	duyên	sanh	duyên	diệt.	Với	người	từ	đâu	có?	
Cũng	do	duyên	sanh	duyên	diệt.	Mà	do	duyên	gì?	Do	Vô	minh,	từ	dòng	Vô	minh.	
Nói	chung	là	do	Phiền	não,	còn	Phiền	não,	còn	chấp	ái,	chấp	thủ.	‘Ái	tận	tức	Niết-
Bàn’,	cho	nên	muốn	đắc	Niết-Bàn	thì	phải	hết	duyên	của	Phiền	não,	hết	duyên	
của	luân	hồi,	đó	là	ái,	hết	ái.	Cắt	được	ái,	cắt	được	Vô	minh,	cắt	chỗ	nào	cũng	
được,	cắt	vòng	12	Nhân	duyên	là	xong. 

Cho	nên	khi	chứng	Tu-đà-hoàn	thì	người	ta	thấy	hết	các	pháp	là	do	duyên	
sanh.	Duyên	gì?	Chứ	không	phải	mình	nói	câu	‘các	pháp	do	duyên	sanh’	là	xong.	
Chưa!	Phải	hiểu	là	duyên	gì.	Bây	giờ	quý	vị	thấy	được	như	thế	đó.	Cho	nên	Tu-
đà-hoàn	là	ghê	lắm,	đừng	đùa!	Mình	cứ	tưởng	Tu-đà-hoàn	không	ghê,	nhưng	
thật	ra	Tu-đà-hoàn	thì	ghê	gớm	rồi.	Tuy	là	tu	thì	dễ,	nhưng	đắc	Tu-đà-hoàn	lợi	
ích	lớn	lắm.	Tuy	không	có	ghê	gớm	như	A-la-hán	được,	không	bằng	Phật	được,	
so	ra	thì	chưa	ăn	thua.	Nhưng	quý	vị	nên	nhớ,	Đức	Phật	nói	là	Phiền	não	đoạn	
được	nhiều	lắm,	như	núi	Tu	Di	mà	còn	lại	bảy	viên	đá	trên	núi	Tu	Di	thôi;	giống	
như	nước	biển	lớn	mà	cạn	hết	rồi,	còn	lại	ít	nước	thôi,	còn	một	chút	thôi,	không	
có	nhiều. 

Cho	nên	sáu	lợi	ích	này	rất	đáng	lưu	ý	nha.	Nhớ!	Điều	này	cũng	là	để	mình	
biết	mình	chứng	Tu-đà-hoàn.	Thật	ra	chứng	Tu-đà-hoàn	là	quý	vị	tự	biết,	trí	của	
quý	vị	biết.	Chứ	còn	nếu	quý	vị	đi	hỏi	Thiện	Trang	là	‘con	chứng	Tu-đà-hoàn	
chưa?’	Thì	thôi,	thua	luôn. 

Rồi	12	Nhân	duyên,	có	người	hôm	bữa	hỏi	Thiện	Trang	sao	khó	vậy?	Thật	
ra	tại	vì	quý	vị	chưa	chứng	nên	thấy	khó,	chứ	chứng	rồi	thì	dễ	ợt	à.	12	Nhân	
duyên	là	gì?	Thật	ra	nhân	duyên	quá	khứ	gồm	có	Vô	minh	duyên	Hành.	Duyên	
là	điều	kiện,	nói	ngôn	ngữ	bây	giờ	là	điều	kiện.	Do	có	Vô	minh	(là	điều	kiện)	mà	
sanh	ra	Hành.	Hành	tức	là	nghiệp,	gồm	ba	nghiệp:	Nghiệp	của	thân,	nghiệp	của	
khẩu,	nghiệp	của	ý.	Nói	đơn	giản	là	nghiệp.	Rồi	từ	có	Hành	nên	có	Thức	(Thức	
là	sự	biết).	Rồi	từ	Thức	nên	mới	có	thân	thể	và	tinh	thần	[là]	Danh	sắc.	Danh	là	
tinh	 thần:	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức;	Thức	 có	 trước	 rồi	 sau	đó	mới	 [có]	Thọ,	
Tưởng,	Hành.	Còn	Sắc	là	thân	thể.	Do	Vô	minh	duyên	Hành,	Hành	duyên	Thức,	



 
 

21 

Thức	duyên	Danh	sắc;	Danh	sắc	tức	là	có	thân	thể	rồi	thì	mình	có	Sáu	căn;	có	
Sáu	căn	nên	mới	đưa	thông	tin	từ	bên	ngoài	vào:	Tai	tiếp	thu	âm	thanh,	mắt	
thấy	hình	ảnh,	mũi	ngửi	mùi	hương,	rồi	tương	tự	mấy	cơ	quan	đó	có.	Cho	nên	
Danh	sắc	mới	sanh	ra	Lục	nhập.	Điều	kiện	để	có	sáu	cửa	đưa	vào	trong,	gọi	là	
Lục	nhập.	Lục	nhập	rồi	thì	tiếp	xúc	đúng	không?	Tiếp	xúc	với	cảnh	bên	ngoài	
nên	mới	có	cảm	thọ:	thấy	cảnh	đẹp	cho	nên	yêu	thích,	cảnh	không	đẹp	cho	nên	
ghét,	cảnh	không	đẹp	không	xấu	thì	bình	thường,	gọi	là	ba	thọ	sanh.	Cho	nên	từ	
đó	mới	sanh	Thọ.	Lục	nhập	duyên	Xúc,	Xúc	duyên	Thọ,	từ	đó	mới	có	ái	và	ghét,	
cho	nên	gọi	là	duyên	Ái.	Đức	Phật	nói	Ái,	nhưng	mình	phải	hiểu	có	ba	cái	trong	
đó:	là	có	ghét,	có	ái,	và	[không	ghét	không	ái].	Mà	ghét	với	ái	mới	đáng	sợ,	mới	
luân	hồi.	Còn	‘không	ghét	không	ái’	thì	không	tạo	nghiệp	luân	hồi,	nó	ở	giữa,	
trung	gian.	 

Cho	nên	luân	hồi	chính	là	do	ái	với	ghét,	Đức	Phật	nói	một	cái	cho	dễ,	là	
Ái.	Vòng	12	Nhân	duyên,	Đức	Phật	nói	Ái,	nhưng	thực	tế	là	nó	đi	chung.	Ái	ngược	
lại	là	ghét,	có	yêu	thì	phải	có	ghét.	Rồi	từ	Ái	cho	nên	mới	chấp	thủ	lấy	(Thủ),	còn	
không	ái	thì	đẩy	ra.	Đức	Phật	nói	một	cái	thôi,	chứ	thật	ra	vòng	12	Nhân	duyên	
có	2	cái,	nhưng	nói	nhiều	quá	chúng	sanh	rối,	cho	nên	nói	một	cái	thôi.	Rồi	từ	
Ái	có	Thủ	thì	mới	có	Sanh.	Sanh	thì	có	già,	có	bệnh	có	chết,	có	ưu	bi,	khổ	não.	
Rồi	quay	vòng	từ	đó,	quay	tiếp	tục.	Ưu,	bi,	khổ,	não	thì	lại	sanh	ra	Vô	minh.	 

Vô	mình	là	gì?	Vô	minh	đơn	giản	nhất	là	ngu	si.	Nói	đơn	giản	là	không	rõ	
Bốn	đế,	không	rõ	12	Nhân	duyên.	Vì	không	hiểu	được	Bốn	đế	(Khổ,	Tập,	Diệt,	
Đạo)	và	không	hiểu	12	Nhân	duyên,	không	hiểu	nên	mình	tạo	tác	nghiệp	luân	
hồi.	Nếu	hiểu	được	Bốn	đế	hoặc	hiểu	được	12	Nhân	duyên,	tức	là	hiểu	một	trong	
hai	cái,	hiểu	được	cái	này	thì	cũng	hiểu	cái	kia.	Thì	tự	nhiên	hết	được	luân	hồi.	 

Cho	nên	vòng	đó	là	ba	đời,	từ	quá	khứ	là	Vô	minh,	một	hồi	chạy	tới	đời	
hiện	tại	bắt	đầu	sanh	ra,	từ	có	thân	(tức	là	Lục	nhập,	có	Danh	có	Sắc).	Rồi	từ	đời	
hiện	tại	bắt	đầu	tạo	nghiệp	tiếp,	tạo	nghiệp	từ	Lục	nhập	(thấy,	tiếp	xúc	rồi	chấp	
thủ	v.v…)	rồi	bắt	đầu	tạo	ra	nghiệp	tiếp	là	Phiền	não	(Phiền	não	là	ưu,	bi,	khổ,	
não).	Từ	đó	lại	tạo	ra	nhân	sanh	tử	tiếp.	Cho	nên	cứ	quay	vòng	trong	đó,	khi	nào	
duyên	hết,	cắt	dòng	đó	là	hết.	 



 
 

22 

Vậy	cho	nên	hiểu	rõ	rồi	đúng	không?	Vô	minh,	nói	đơn	giản	là	si	mê.	Si	mê	
tức	là	không	rõ	Bốn	đế,	không	rõ	12	Nhân	duyên.	Vì	tất	cả	tu	hành,	tu	tập	[là]	
như	vậy	thôi.	Khi	nào	quý	vị	hiểu	rõ	vòng	12	Nhân	duyên	thì	tự	nhiên	[thấy]	dễ	
ợt.	Còn	không	thì	thấy	khó	quá,	học	kiểu	gì,	nói	qua	nói	 lại	cũng	không	hiểu,	
hoặc	 hiểu	một	 cách	mơ	màng,	 vì	 mình	 không	 phải	 chủng	 tánh	 Duyên	 giác.	
Nhưng	mình	nghe	được,	hiểu	được	là	xong. 

Mà	muốn	sáng	suốt	được	Vô	minh	là	phải	tu	Tuệ	quán.	Tuệ	quán	thì	mới	
bỏ	được	Vô	minh.	Còn	tu	Thiền	chỉ	thì	đoạn	tham,	nên	bớt	ái.	Cho	nên	tại	sao	có	
Tuệ	giải	thoát	và	Tâm	giải	thoát	 là	vậy	đó.	Một	người	tu	hướng	về	Thiền	chỉ	
nhiều	thì	họ	đắc	được	Tâm	giải	thoát,	là	họ	cắt	chỗ	ái.	Vì	Tâm	giải	thoát	cắt	ái	
dễ.	Còn	người	tu	thiên	về	Thiền	quán,	như	Tứ	niệm	xứ	đó,	quán	nhiều	thì	họ	
sáng	suốt	được,	nên	họ	hết	vô	minh,	cho	nên	họ	được	Tuệ	giải	thoát.	Còn	người	
tu	cả	hai	[pháp]	là	họ	thấy	luôn	cả	hai.	Cho	nên	họ	[đạt	được]	Câu	giải	thoát,	có	
vậy	thôi. 

Vòng	12	Nhân	duyên	là	cắt	chỗ	ái,	cho	nên	‘ái	tận	tức	Niết-bàn’,	hoặc	là	‘Vô	
minh	tận	tức	là	sanh	tử	tận’,	chỗ	nào	cũng	được.	Quý	vị	đắc	hai	cái	thì	càng	tốt,	
Tuệ	giải	thoát,	Tâm	giải	thoát	rồi	Câu	giải	thoát.	Còn	không,	đắc	một	cái	thôi	
cũng	cắt	được	dòng	đó	rồi.	Mà	cắt	được	dòng	đó	thì	hết	rồi.	Đó!	Quý	vị	thấy	có	
khó	gì	đâu.	Nếu	mà	hiểu	ra	là	vậy,	còn	không	hiểu	thì	khó.	Tất	nhiên	nói	thì	dễ,	
nhưng	làm	là	phải	từ	từ,	huân	tập	đi.	Nghe	tới	nghe	lui	rồi	tu	tập,	phải	có	Thiền	
định	(Thiền	chỉ,	Thiền	quán),	dần	dần	theo	thời	gian	ngấm	lúc	nào	[không	biết].	
Giống	như	mưa	nhỏ	 từng	giọt	 từng	giọt	 xuống	dưới	mái	nhà,	 nhà	mình	 lợp	
không	khéo	thì	[bị]	dột,	dột	nhưng	nước	chưa	có	[rớt]	xuống	liền	đâu,	nó	cứ	từ	
từ,	mục,	mục,	một	ngày	nào	đó	nó	đổ	ào	xuống,	nước	ngập	nhà.	 

Cũng	vậy	đó,	nhà	bị	sập	là	do	mái	nhà	bị	dột.	Nghĩa	là	nước	tích,	tích	[từng	
chút]	thôi,	[một]	lúc	nào	đó	là	xong.	Tu	tập	cũng	vậy,	không	phải	một	phát	được	
liền	đâu,	một	phát	được	liền	là	[do]	căn	lành	của	quý	vị	quá	lớn.	Còn	nếu	không	
thì	từ	từ,	trong	đời	mình	đủ	thời	gian,	có	vài	năm	tu	tập	đúng	hướng	là	được. 

Đó	là	Thiện	Trang	chia	sẻ	xong	bài	kinh	này,	sẵn	nói	luôn	cho	quý	vị	12	
Nhân	duyên,	nói	thêm	một	lần	nữa.	Không	nói	theo	kinh	sách,	nói	vậy	nhưng	rõ	



 
 

23 

ràng.	Còn	nếu	nói	theo	kinh	sách,	nhiều	khi	mình	phải	diễn	giải	theo	ngôn	ngữ	
nên	hơi	lâu.	

 

Bây	giờ	giới	thiệu	luôn	cho	quý	vị:		

Đức	Phật	dạy	một	Pháp	tu	tập	có	thể	chứng	quả	A-na-hàm	hoặc	A-la-hán	
ngay	trong	đời	này 

(Theo	Kinh	Tăng	Chi	Bộ) 

Thiện	Trang	coi	trong	kinh,	có	rất	nhiều	pháp	như	vậy.	Nhiều	pháp	có	thể	
chứng	A-na-hàm,	A-la-hán	ngay	trong	đời	này.	Nghe	ra	thì	rất	dễ	dàng,	nhưng	
tu	được	không?	Chúng	ta	coi	thử	tu	được	không	nha.	Pháp	này	dễ	nè. 

-	Tỷ-kheo	hay	Tỷ-kheo-ni	nào,	này	các	Tỷ-kheo,	tu	tập	làm	cho	sung	
mãn	năm	pháp,	thì	một	trong	hai	quả	sau	đây	được	chờ	đợi	cho	vị	ấy:	Ngay	
trong	hiện	tại,	được	Chánh	trí,	hay	nếu	có	dư	y,	chứng	quả	Bất	hoàn.	Thế	
nào	là	năm?	

Bài	kinh	này	nói	Tỷ-kheo,	Tỷ-kheo-ni,	nhưng	mình	nói	mình	cũng	được,	
không	cần	nói	Tỷ-kheo,	Tỷ-kheo-ni	đâu.	Thời	nay	đi	xuất	gia,	nhiều	khi	tu	thua	
người	tại	gia	đó.	Người	tại	gia	mà	tu	đúng	cũng	được,	ở	đây	không	quan	trọng.	
‘Tu	tập	làm	cho	sung	mãn	năm	pháp’	tức	là	tu	tập	năm	pháp	cho	nhiều	vô,	làm	
cho	năm	pháp	đó	mạnh,	thì	một	trong	hai	quả	sau	đây	được	chờ	đợi	cho	vị	ấy:	
Ngay	trong	hiện	tại	(là	ngay	trong	đời	này)	được	Chánh	trí	(tức	là	được	quả	A-
la-hán),	hay	nếu	có	dư	y,	chứng	quả	Bất	hoàn	(tức	là	Tam	quả	A-na-hàm).	Thế	
nào	là	năm? 

Ở	đây,	này	các	Tỷ-kheo,	vị	Tỷ-kheo	(1)	nội	tâm	niệm	được	khéo	an	
trú	với	trí	tuệ	về	sự	sanh	diệt	của	các	pháp;	(2)	Sống	quán	bất	tịnh	trên	
thân;	 (3)	Với	 tưởng	ghê	 tởm	đối	với	các	món	ăn;	 (4)	Với	 tưởng	không	
thích	thú	đối	với	tất	cả	thế	giới;	(5)	Quán	vô	thường	đối	với	tất	cả	hành.	

Tỷ-kheo	hay	Tỷ-kheo-ni	nào,	này	các	Tỷ-kheo,	tu	tập	năm	pháp	này,	
làm	cho	sung	mãn	năm	pháp	này,	thì	một	trong	hai	quả	sau	đây	được	chờ	



 
 

24 

đợi	cho	vị	ấy:	Ngay	trong	hiện	tại,	được	Chánh	trí,	hay	nếu	có	dư	y,	chứng	
quả	Bất	hoàn.	 

(Kinh	(5.122)	Niệm	Xứ:	Satisūpaṭṭhita	–	Kinh	Tăng	Chi	Bộ). 

Bài	kinh	quá	ngắn,	nói	tu	tập	rất	đơn	giản	như	vậy	thôi.	Quý	vị	thấy	tu	tập	
đơn	giản	lắm,	không	có	khó	gì	đâu,	chỉ	có	năm	điều	thôi.	Chúng	ta	phân	tích	lại	
nha. 

(1)	‘Nội	tâm	niệm	được	khéo	an	trú	với	trí	tuệ	về	sự	sanh	diệt	của	các	
pháp’.	[Mình]	làm	được	không?	Tức	là	tâm	mình	lúc	nào	cũng	an	trú	(an	trụ)	
trong	trí	tuệ	về	sự	sanh	diệt	của	các	pháp.	Điều	này	thật	ra	chúng	ta	đang	học	
nhiều	đấy	mà.	Quý	vị	thấy	‘các	pháp	do	duyên	sanh,	cũng	do	duyên	mà	diệt’.	Câu	
đó	là	câu	tổng	kết.	Cứ	nhớ	như	vậy	thì	cũng	đỡ,	nhưng	còn	hiểu	ra	là	gì?	Tại	sao	
ta	có	ở	đây?	Tại	sao	có	con	mình?	Quý	vị	có	hiểu	không?	Đó	là	pháp	sanh	diệt	
đó.	Con	mình	tại	sao	có?	Quý	vị	có	con,	[nên]	Thiện	Trang	nói	vậy	cho	quý	vị	
hiểu.	Đứa	con	trai	mình	từ	đâu	có?	Nếu	quý	vị	đặt	câu	hỏi	đó	là	công	án	Thiền,	
Thiền	khai	ngộ	đó.	Chỉ	đơn	giản	vậy	thôi. 

Bây	giờ	quý	vị	có	con,	hằng	ngày	thay	vì	quý	vị	niệm	con,	quý	vị	niệm	rằng:	
“Con	tôi	tại	sao	nó	có,	nó	từ	đâu	có?”	Quý	vị	trả	lời	được	câu	hỏi	đó	là	quý	vị	
nắm	được	trí	tuệ	về	sanh	diệt	các	pháp	một	cách	đơn	giản.	Nhiều	người	nói:	“Nó	
là	con	con,	[do]	con	đẻ	ra”.	Con	mình	đẻ	ra	là	một	yếu	tố.	Đúng!	Chính	xác!	Là	
duyên	mình	đẻ	ra,	mình	phải	mang	thai	nó	10	tháng,	đúng	không?	Nói	chung	
phải	có	hai	người.	Không	phải	[chỉ]	có	hai	người,	mà	còn	phải	có	gia	đình	hai	
bên	tác	hợp,	sinh	ra	tôi,	sinh	ra	cha,	sinh	ra	mẹ,	đúng	không?	Rồi	phải	có	điều	
kiện	hai	người	gặp	nhau,	yêu	đương	tùm	lum	gì	đó….	một	trời	duyên	để	hai	
người	đến	với	nhau.	 

Như	vậy,	chưa	xét	về	đứa	con,	mới	xét	về	mình	thôi	mà	đã	khó	như	vậy	
rồi.	Còn	xét	về	đứa	con,	nó	chết	đâu	đó,	đúng	lúc	đó	nó	tới.	Cho	nên	là	có	nhiều	
yếu	tố:	do	duyên,	do	nghiệp,	do	một	trời	thứ,	nên	gọi	là	một	trời	duyên.	Nếu	quý	
vị	hiểu	được	các	pháp	do	duyên	sanh	là	như	thế.	Các	pháp	đó,	pháp	nào	cũng	có	
trong	đời	sống	của	quý	vị.	Ví	dụ	quý	vị	cầm	điện	thoại	lên,	quý	vị	cũng	an	trú	
trong	tâm	niệm:	“Cái	điện	thoại	này	cũng	là	pháp	do	duyên	sanh.	Do	mình	mong	



 
 

25 

ước	có	cái	điện	thoại	này,	rồi	mình	có	ông	chồng	tặng	tiền	[để	mua]	hay	làm	việc	
gì	đó,	có	dành	dụm,	có	nhà	sản	xuất	v.v…	Nói	chung	mình	thường	thường	sống	
trong	quan	niệm	khác	với	thế	gian.	Tức	là	người	thế	gian	khi	thấy	hiện	tượng	
đó	là	ôm	vô	thôi.	Còn	mình	thấy	là	pháp	do	duyên	sanh	duyên	diệt,	nên	chẳng	
có	gì	hết,	nó	chỉ	là	do	duyên	sanh	thôi.	Khi	mình	hiểu	như	vậy	đó,	thì	mình	thấy	
mọi	thứ	bình	thường.	 

Chứ	đừng	có	ôm	một	cái,	giống	như	đồng	tu	nào	đó	nói:	“Con	là	do	trả	nợ	
mà	đến”.	Chưa	chắc!	Có	nhiều	đứa	không	trả	[đến	do	trả]	nợ	đâu,	theo	các	kinh	
Phật	vì	duyên	mà	nó	tới	thôi.	Cho	nên	không	có	trả	nợ	đâu,	có	nhiều	đứa	chết,	
chẳng	qua	đúng	lúc	đó	đủ	duyên	thì	nó	tới	thôi.	Cho	nên	có	nhiều	cái	mình	phải	
hiểu	rõ.	Điều	này	thì	cố	gắng	nha!	Thỉnh	thoảng	chịu	khó	suy	tư	dùm:	“Điều	này	
là	do	duyên	sanh,	duyên	diệt”.	Duyên	gì?	Mình	phải	tư	duy,	tư	duy	hoài	thì	quen,	
dần	dần	có	Tuệ	quán	trong	đó,	Tuệ	quán	về	sanh	diệt	của	các	pháp,	tự	nhiên	
sanh	ra.	Cho	nên	gặp	chuyện	gì	[cũng	quán]	là	sanh	diệt	hết.	Quý	vị	có	Tuệ	quán	
thì	đầu	óc	quý	vị	sáng	lắm. 

(2)	‘Sống	quán	bất	tịnh	trên	thân’.	Điều	này	cũng	quan	trọng.	Tức	là	để	
mình	chán	bớt	[thân]	đi,	[chứ]	ham	thân	này	quá,	yêu	người,	yêu	mình,	có	ngã	
to	đùng.	Đó	là	do	không	có	bất	tịnh	quán	đối	với	thân.	Khi	mình	quán	thân	này	
có	32	thể	trược,	nó	dơ	bẩn	(bài	này	mình	chưa	học),	thì	mình	thấy	thân	này	dơ	
quá	nên	mình	chán	thân,	mình	không	yêu	nữa,	thì	không	có	chấp	ngã. 

(3)	 ‘Với	tưởng	ghê	tởm	đối	với	các	món	ăn’.	Mình	ăn	mà	mình	thấy	
ngon	quá,	thì	mình	cố	quán:	“Thức	ăn	này	không	bằng	thức	ăn	của	chư	Thiên	
đâu.	Chư	Thiên	vẫn	còn	ăn	là	còn	nặng	nề	về	thân	thể.	Rồi	ăn	vô	là	đủ	các	độc,	ở	
Việt	Nam,	quý	vị	biết	các	thức	ăn	độc	dữ	lắm	đúng	không	ạ?	Ở	Việt	Nam,	đụng	
vô	[thức	ăn]	là	độc	không	à,	ăn	cái	này	độc,	ăn	cái	kia	độc.	Cho	nên	mình	thấy	
ghê	tởm,	mà	mình	nghĩ	cõi	Trời	ăn	uống	cũng	không	sướng	đâu,	nói	chung	là	
còn	ăn	là	còn	khổ.	[Phải	thấy]	ghê	tởm	thì	mình	chán	được	nỗi	khổ	do	ăn.	Điều	
này	không	có	thời	gian,	để	khi	nào	giảng	mấy	chủ	đề	này	cho	rõ	hơn,	cũng	là	đối	
tượng	để	tu	Thiền	chỉ. 

(4)	‘Với	tưởng	không	thích	thú	đối	với	tất	cả	thế	giới’.	Nói	đơn	giản	là	



 
 

26 

đối	với	cuộc	sống	này,	nói	rộng	ra	là	cho	tới	các	cõi	Trời	v.v…	mình	phải	chán	
những	điều	đó.	Mình	phải	có	tưởng	như	vậy	thì	mới	được,	ở	đây	nói	‘tưởng	ghê	
tởm	đối	với	các	món	ăn;	tưởng	không	thích	thú	đối	với	tất	cả	thế	giới’. 

(5)	‘Quán	vô	thường	đối	với	tất	cả	hành’.	#Hành	tức	là	các	pháp	Hữu	vi.	
Pháp	hữu	vi	thì	có	sanh	diệt,	luôn	luôn	biến	đổi,	gọi	là	Vô	thường.	Tất	cả	đều	là	
Vô	thường.	Nhớ	như	vậy! 

Mình	chỉ	cần	nhớ	5	điều	này	thôi.	Tu	chỉ	ở	trong	[5	điều]	này	thì	ngay	trong	
đời	này	chứng	Tam	quả	A-na-hàm	hoặc	chứng	Tứ	quả	A-la-hán.	Ai	luôn	tu	điều	
này	là	tu	Tuệ	quán	đó.	Cho	nên	tu	Tuệ	quán	đơn	giản	vậy	thôi.	Có	gì	khó	khăn	
đâu,	có	nhiều	pháp	[tu]	lắm.	Ai	có	duyên	thì	tu	[pháp]	này,	còn	không	thì	tu	theo	
kiểu	hôm	bữa	Thiện	Trang	chỉ,	có	năm	con	đường	để	vào	Tu-đà-hoàn.	Hôm	nay	
chỉ	thêm	con	đường	thứ	sáu	nữa,	cũng	vậy	thôi,	nói	chung	rất	là	nhiều	cách.	Ai	
hợp	món	nào	thì	xài	món	đó.	Thiện	Trang	thấy	mấy	món	này	cũng	dễ	xài.	Mình	
an	trú	trong	trí	tuệ	sanh	diệt	các	pháp;	quán	thân	bất	tịnh;	nhàm	chán	đối	với	
thức	ăn,	đối	với	thế	giới	này,	các	cõi	Trời,	cõi	gì	đó	…	không	thích	nữa;	rồi	thấy	
tất	 cả	đều	vô	 thường,	 cho	nên	 là	 thôi,	nghĩ	 thấy	 trong	sanh	 tử	chán	quá.	Vô	
thường	có	nghĩa	là	không	có	giữ	yên,	dù	có	làm	vua	trời	Sắc	Cứu	Cánh	cũng	có	
ngày	hết	thọ	mạng.	Tất	nhiên	vua	trời	Sắc	Cứu	Cánh	là	ngon	rồi,	Tam	quả	A-na-
hàm	mà.	Thôi	mình	nói	vua	trời	ở	cõi	nào	đó	rồi	cũng	hết	[thọ	mạng],	cuối	cùng	
thế	giới	cũng	hoại	diệt,	cho	nên	là	tu	như	ông	Uất	Đầu	Lam	Phất	cũng	có	ngày	
rớt	xuống.	Cho	nên	mình	nghĩ	vậy,	tất	cả	đều	là	vô	thường,	thế	gian	vô	thường,	
đất	nước	vô	thường,	thân	mạng	này	cũng	vô	thường,	đời	này	cũng	vô	thường,	
cái	điện	thoại	này	cũng	vô	thường,	chiếc	xe	cũng	vô	thường...	Cho	nên	cứ	[quán]	
như	vậy	là	được.	Tùy	nha,	mỗi	người	có	mỗi	duyên	khác	nhau. 

Tỷ-kheo	hay	Tỷ-kheo-ni	nào,	này	các	Tỷ-kheo,	tu	tập	năm	pháp	này,	
làm	cho	sung	mãn	năm	pháp	này,	thì	một	trong	hai	quả	sau	đây	được	chờ	
đợi	cho	vị	ấy:	Ngay	trong	hiện	tại,	được	Chánh	trí,	hay	nếu	có	dư	y,	chứng	
quả	Bất	hoàn.	

(Kinh	(5.122)	Niệm	Xứ:	Satisūpaṭṭhita	–	Kinh	Tăng	Chi	Bộ). 

Thiện	Trang	tóm	tắt	lại	có	5	cách	tu	theo	Kinh	Niệm	Xứ: 



 
 

27 

Tóm	tắt	cách	tu	theo	Kinh	Niệm	Xứ	(5.122	thuộc	Kinh	Tăng	Chi	Bộ) 

TT	 Pháp	tu	 Đối	trị 

1	
	

Quán	sự	sanh	diệt	của	
các	pháp 

Diệt	vô	minh 

2	 Quán	thân	bất	tịnh	 Diệt	tham	ái	thân	
3	 Tưởng	ghê	tởm	thức	ăn	 Diệt	tham	dục	tinh	tế	
4	 Tưởng	không	thích	thú	

thế	giới	
Diệt	tâm	phóng	dật,	tìm	cầu	

5	 Quán	vô	thường	 Phá	ngã	chấp,	mở	cửa	Niết-bàn.	

	1.	Quán	sự	sanh	diệt	các	pháp:	Đối	trị	là	diệt	được	Vô	minh,	vì	đây	là	tu	
Tuệ	quán. 

2.	Quán	thân	bất	tịnh:	Diệt	được	tham	ái	[thân].	

3.	Tưởng	ghê	tởm	các	thức	ăn:	Diệt	được	tham	dục	tinh	tế,	tức	là	bớt	đi	
tham,	thấy	đồ	ăn	là	mình	ham	mà.	[Pháp	quán	thân	bất	tịnh]	ở	trên	cũng	diệt	
tham,	ở	đây	cũng	diệt	tham. 

4.	Tưởng	không	thích	thú	thế	giới:	Diệt	tâm	phóng	dật,	tìm	cầu.	Vì	mình	
mong	cái	này,	mong	cái	kia,	vật	chất	đó,	là	do	mình	thích	thú	với	thế	giới. 

5.	Quán	vô	thường:	Để	phá	ngã	chấp,	mở	cửa	để	vào	Niết-Bàn.	Quý	vị	cứ	
nhớ	tu	[pháp]	đó. 

	

Hôm	nay	Thiện	Trang	xin	nói	thế	này,	vì	có	một	điều	cũng	phải	nói,	[vì]	có	
nhiều	người	hiểu	lầm,	do	học	không	đầy	đủ,	nghĩ	rằng	các	pháp	tu	theo	kinh	
Nguyên	thủy	chỉ	đưa	đến	quả	Duyên	giác,	Thanh	văn	thôi.	Đó	là	một	sai	lầm	rất	
lớn,	quý	vị	nên	nhớ	pháp	tu	Nguyên	thủy,	ba	đời	chư	Phật	đều	tu	các	pháp	này,	
đó	là:	Tứ	niệm	xứ,	Bát	chánh	đạo,	37	Phẩm	trợ	đạo.	Nhớ!	Không	phải	là	đưa	đến	
quả	Thanh	văn,	Duyên	giác	đâu.	Đó	là	mấy	nhà	Đại	thừa	cố	gắng	gán	ghép	cho	
Tiểu	thừa	như	vậy,	cho	nên	bị	hiểu	nhầm. 



 
 

28 

Cho	nên	hôm	nay	Thiện	Trang	giới	thiệu	cho	quý	vị	[cách]	tu	tập	dẫn	đến	
kết	quả	của	Phật	giáo,	kết	quả	này	nói	chúng	ta	tu	theo	gì?	Tu	theo	Tứ	niệm	xứ,	
Bát	chánh	đạo	và	12	Nhân	duyên	v.v…	chứ	không	phải	tu	[pháp]	gì	đó	cao	siêu	
đâu	nha.	Tu	 [pháp]	này	đưa	đến	quả	vị	Phật,	 chứ	không	phải	 tu	 [pháp]	này	
không	đưa	đến	địa	vị	Phật. 

Tổng	Kết	Về	Sự	Tu	Tập	Đạt	Đến	Kết	Quả	Của	Phật	Giáo	

(Tu	Tứ	niệm	xứ,	Bát	chánh	đạo…)	

TT	
Phát	nguyện	

thành	

Số	Ba-la-
mật	
cần	tu	

Thời	gian	tu	 Lưu	ý	

1	 Phật	 10x3	
20	đến	80	a-tăng-

kỳ	kiếp	

Giữa	chừng	có	
thể	thoái	chuyển	
thành	Thanh	văn,	

Duyên	giác	

2	
Duyên	giác	
(Bích-chi-
Phật)	

10x2	
Tối	đa	2	a-tăng-kỳ	
+	100.000	đại	kiếp	

		

3	
Thanh	văn	
đặc	biệt	

10	 Tùy	theo	hạnh	 		

4	
Thanh	văn	
thường	

10	

Nhanh	nhất	3	đời	
Theo	Luận	Câu	
Xá,	Tỳ-Bà-Sa…	Chậm	nhất	60	

kiếp,	1	vạn	kiếp	

Nhanh	nhất:	
Không	nói	rõ	

Theo	Nam	truyền	
Chậm	nhất:	Nhiều	
kiếp	(hữu	hạn)	

Ở	đây	có	5	mục	đích	đến,	hôm	nay	Thiện	Trang	nói	luôn. 

Cột	thứ	nhất	là	Thứ	tự;	cột	thứ	2	là	Phát	nguyện	thành	Phật;	cột	thứ	3	là	



 
 

29 

Số	Ba-la-mật	cần	tu;	cột	thứ	4	là	Thời	gian	cần	tu	là	bao	nhiêu;	và	cột	thứ	5	là	
Lưu	ý. 

	Như	vậy	ai	muốn	phát	 tâm	thành	Phật	 (Vô	 thượng	Chánh	đẳng	Chánh	
giác)	thì	thật	ra	vẫn	tu	Tứ	niệm	xứ	thôi.	Ba	đời	chư	Phật	vẫn	tu	[pháp]	này,	trong	
kinh	nói	rồi,	[tu]	Tứ	niệm	xứ,	Bát	chánh	đạo,	12	Nhân	duyên	v.v…	nói	chung	đều	
tu	hết.	Nếu	quý	vị	muốn	làm	Phật	thì	quý	vị	cần	tu	10	x	3	là	30	Ba-la-mật,	tức	là	
10	Ba-la-mật	nhân	3	cấp	độ.	Điều	này	chúng	ta	cũng	nói	rồi,	chút	nữa	chúng	ta	
nói	lại.	Thời	gian	tu	theo	trong	Chú	Giải	v.v...	thì	nói	là	20	đến	80	a-tăng-kỳ	kiếp.	
Nhanh	như	Đức	Phật	Thích	Ca	thì	20	a-tăng-kỳ.	Còn	lâu	thì	là	80	a-tăng-kỳ	kiếp	
(bài	này	chúng	ta	đã	học	lúc	đầu	rồi).	Tùy	theo	chủng	tánh:	Người	đức	tin,	người	
trí	tuệ,	người	tinh	tấn,	có	3	chủng	tánh	đó	mà	ra	như	vậy.Và	thời	gian	mới	nói	
đó	là	tương	đối,	chứ	không	phải	cố	định	như	vậy.	 

Và	lưu	ý	là	giữa	chừng	có	thể	thoái	chuyển	thành	Thanh	văn	và	Duyên	giác,	
có	nghĩa	 là	hành	Bồ-tát	hạnh	 lâu	quá,	khó	quá,	 cuối	 cùng	 thoái	 chuyển	giữa	
đường.	Cho	nên	chưa	được	Đức	Phật	nào	thọ	ký,	là	có	thể	thoái	chuyển	xuống	
Thanh	văn,	Duyên	giác	là	bình	thường. 

Nếu	quý	vị	không	phát	tâm	thành	Phật,	quý	vị	thấy	đường	tu	thành	Phật	
xa	quá,	quý	vị	thích	kiểu	tu	một	mình,	không	cần	ai	hết,	cũng	chẳng	cần	ai	làm	
thầy.	Có	nhiều	người	có	 tính	như	vậy	đó,	 thì	đi	con	đường	phát	nguyện	 làm	
Duyên	giác	(Bích-chi-phật)	thì	quý	vị	tu	20	Ba-la-mật	(tức	là	10	Ba-la-mật	nhân	
2	cấp	độ).	Quý	vị	tu	tối	đa	là	2	a-tăng-kỳ	cộng	100.000	Đại	kiếp	thì	quý	vị	cũng	
thành	Duyên	giác.	Đó	là	tối	đa,	có	thể	đi	nhanh	hơn,	duyên	thuận	lợi	[thì]	đi	
nhanh	hơn.	[Phát	nguyện	thành]	Duyên	giác	là	như	vậy.	Do	phát	nguyện	thôi	
nha,	điều	này	là	do	nguyện.	Chứ	không	phải	là	tu	khác	nhau,	vẫn	tu	[bao]	nhiêu	
đó	nhưng	do	nguyện	khác	nhau. 

Hạng	người	thứ	ba	là	làm	Thanh	văn	nhưng	đặc	biệt,	giống	như	ngài	Xá-
lợi-phất,	Mục-kiền-liên,	ngài	Ma-ha	Ca-diếp,	A-nan,	những	ngài	đó	là	Thanh	văn	
đặc	biệt	thì	tu	10	Ba-la-mật	theo	1	cấp	độ	thôi.	Thời	gian	tu	thì	tùy	theo	hạnh	
đó	như	thế	nào	sẽ	đạt	được	Thanh	văn	đặc	biệt	(chút	nữa	sẽ	giới	thiệu).	 

Còn	mình	thấy	ngán	quá,	con	muốn	ra	khỏi	sanh	tử	cho	sớm,	thì	hạng	thứ	



 
 

30 

tư	là	làm	Thanh	văn	thường	thôi,	thì	cũng	tu	10	Ba-la-mật.	Thời	gian	tu	theo	
Luận	Câu	Xá	hay	Luận	Tỳ	Bà	Sa	v.v…(của	Nhất	Thiết	Hữu	Bộ),	 thì	 thời	 gian	
nhanh	nhất	chỉ	cần	ba	đời	thôi,	không	cần	lâu.	Ba	đời	là	gì?	Một	đời	trồng	căn	
lành,	đời	giữa	chứng	quả	nhỏ	tức	là	Tu-đà-hoàn,	đời	thứ	ba	chứng	A-la-hán.	Ba	
đời.	Tức	là	ai	nhanh	nhất	để	đắc	A-la-hán	giải	thoát	sanh	tử	là	[tu]	ba	đời.	Và	
điều	này	không	chỉ	Luận	Câu	Xá,	[mà]	Luận	Tỳ	Bà	Sa	hay	nhiều	bộ	luận	nói	là	
[tu]	ba	đời	thôi.	Một	đời	đầu	tiên	là	trồng	căn	lành	trong	Phật	pháp,	đời	đó	quý	
vị	đặt	niềm	tin,	quý	vị	cúng	dường,	quý	vị	tu	gì	đó	sơ	sơ.	Hoặc	là	đời	này	mình	
ráng	tu	rồi	đời	sau	mình	sẽ	gặp	một	duyên	tốt	nữa,	thì	mình	chứng	Tu-đà-hoàn.	
Rồi	đời	thứ	ba	mình	chứng	luôn	A-la-hán.	Đó	là	nhanh	nhất	ba	đời	ra	khỏi	sanh	
tử. 

Và	cũng	theo	nhưng	bộ	luận	đó	nói	chậm	nhất	là	60	kiếp,	có	bộ	luận	nói	
10.000	kiếp	(1	vạn	kiếp	cho	dễ	nhớ)	là	quý	vị	cũng	có	thể	chứng	A-la-hán.	Nếu	
theo	thông	tin	này,	chậm	nhất	tối	đa	quý	vị	luân	hồi	cũng	60	kiếp	thôi	(60	Đại	
kiếp,	 là	60	lần	Trái	đất	này	sanh	diệt).	Đó	là	theo	Bắc	truyền.	Nếu	theo	Nam	
truyền,	nhanh	nhất	thì	không	nói	rõ	là	bao	nhiêu,	nhưng	chậm	nhất	là	nhiều	
kiếp,	hữu	hạn.	Theo	Thiện	Trang	thì	hữu	hạn	có	lẽ	không	tới	100.000	Đại	kiếp	
đâu,	bởi	vì	ngài	A-nan	phát	nguyện	lớn	như	vậy	mà	tu	cũng	chỉ	có	tới	100.000	
Đại	kiếp	thôi.	Cho	nên	không	có	ai	hơn	nữa.	Như	vậy	chúng	ta	hiểu	[rồi]	nha. 

Nếu	 như	 ai	 muốn	 [phát	 nguyện	 thành]	 Thanh	 văn	 thường	 là	 đi	 theo	
[đường]	này,	nhanh	nhất	là	ba	đời.	Phát	nguyện	nhanh	đi,	hên	gặp	duyên	tốt	là	
ba	đời	thôi.	Còn	không	thì	cứ	quần	quần,	tại	vì	tu	không	có	vào	Chánh	đạo.	Giống	
như	đời	quá	khứ	mình	đã	trồng	căn	lành	rồi,	nhưng	đời	thứ	hai	mình	có	gặp	
Chánh	đạo	đâu,	gặp	Tà	sư.	Nếu	gặp	Phật	thì	ngon	rồi,	đắc	Tu-đà-hoàn	liền.	Mà	
không	gặp	được	Phật,	không	gặp	được	vị	A-la-hán	nào	chỉ	đường	đúng,	đi	vòng	
vòng	cho	nên	mất	thời	gian	lâu,	chứ	còn	không	là	nhanh.	Cho	nên	khái	niệm	ba	
đời	là	từ	trong	đó. 

		 Ở	đây,	Thiện	Trang	xin	giới	thiệu	vài	ví	dụ	điển	hình.	[Bảng	này	gồm	các	
cột]:	Ngài	đặc	biệt;	Phát	nguyện;	Được	thọ	ký	thời	Đức	Phật	nào;	và	Thời	gian	
tu. 



 
 

31 

Ví	dụ	điển	hình	
Ngài	đặc	biệt	 Phát	

nguyện	
Được	thọ	ký	thời	

Đức	Phật	
Thời	gian	tu	

Xá-lợi-phất	 Trí	tuệ	đệ	
nhất	

Vô	Lượng	Kiến	Phật	
(Anomadassī)	

1	a-tăng-kỳ	+	100.000	
đại	kiếp	

Mục-kiền-liên	 Thần	thông	
đệ	nhất	

Vô	Lượng	Kiến	Phật	
(Anomadassī)	

1	a-tăng-kỳ	+	100.000	
đại	kiếp	

Ma-ha	Ca-diếp	 Đầu-đà	đệ	
nhất	

Liên	Hoa	Thượng	Phật	
(Padumuttara)	

1	a-tăng-kỳ	+	100.000	
đại	kiếp	

A-nan	 Đa	văn	đệ	
nhất	

Liên	Hoa	Thượng	Phật	
(Padumuttara)	

100.000	đại	kiếp	

Liên	Hoa	Sắc	
(Uppalavaṇṇā)	

Thần	thông	
đệ	nhất	

Liên	Hoa	Thượng	Phật	
(Padumuttara)	

1	a-tăng-kỳ	+	100.000	
đại	kiếp	

			 Ở	đây	chúng	ta	giới	thiệu	có	ngài	Xá-lợi-phất	là	Trí	tuệ	đệ	nhất	trong	hàng	
Thanh	văn.	Đây	là	một	phát	nguyện	đặc	biệt	đúng	không	ạ?	Chúng	ta	thấy	thời	
gian	tu	của	ngài	là	1	a-tăng-kỳ	cộng	100.000	Đại	kiếp. 

		 *Ghi	chú:	1	a-tăng-kỳ	là	con	số	rất	lớn,	thường	dùng	là	10140	(1	và	140	
số	0	đứng	sau),	đây	là	biểu	trưng	cho	thời	gian	rất	dài	vì	thời	gian	1	Đại	
kiếp	cũng	không	cố	định. 

	 Nhớ!	Thời	gian	một	Đại	kiếp	cũng	không	cố	định	đâu.	Tại	vì	thời	gian	mà	
Trái	đất	sanh	ra	rồi	diệt	đi	là	tùy	theo	nghiệp	chúng	sanh,	với	hành	nghiệp	trên	
thế	gian	này	tạo	tác	thế	nào	mà	nó	mau	diệt	hay	là	lâu	diệt. 

		 Ở	đây,	chúng	ta	thấy	ngài	Xá-lợi-phất	tu	mất	thời	gian	là	1	a-tăng-kỳ	kiếp	
+	100.000	Đại	kiếp,	thì	ngài	được	thọ	ký	vào	thời	Đức	Phật	Vô	Lượng	Kiến	Phật.	
Chữ	này	(Anomadassī)	là	chữ	Pali,	nghĩa	là	Vô	Lượng	Kiến	Phật.	

		 Cùng	thời	đó,	ngài	Mục	Kiền	Liên	cũng	được	thọ	ký	luôn.	Và	hai	ngài	này	
đều	tu	là	1	a-tăng-kỳ	+	100.000	đại	kiếp	(nói	số	chẵn	thôi,	không	nói	số	lẻ)	là	
được	Thần	thông	đệ	nhất	và	Trí	tuệ	đệ	nhất.	

		 Ngài	Ma-ha	Ca-diếp	và	ngài	A-nan	được	thọ	ký	vào	thời	Đức	Phật	Liên	Hoa	



 
 

32 

Thượng	(Padumuttara).	Ngài	Ma-ha	Ca-diếp	tu	cũng	1	a-tăng-kỳ	+	100.000	Đại	
kiếp,	tại	vì	hạnh	Đầu-đà	đệ	nhất	này	tu	lâu	như	vậy	đó.	Còn	ngài	A-nan	vì	tu	
hạnh	Đa	văn	đệ	nhất	là	chỉ	cần	nhớ	cho	tốt	thôi,	thì	chỉ	cần	tu	100.000	Đại	kiếp	
là	 được	 rồi.	 Ngài	 cũng	 được	 thọ	 ký	 vào	 thời	 Đức	 Phật	 Liên	 Hoa	 Thượng	
(Padumuttara)	luôn. 

		 Còn	cô	Liên	Hoa	Sắc	(Uppalavaṇṇā)	là	Thần	thông	đệ	nhất	ở	bên	Ni,	thì	
cũng	tu	1	a-tăng-kỳ	+	100.000	ngàn	Đại	kiếp	đó	quý	vị,	và	cũng	được	thọ	ký	
trong	thời	Đức	Phật	Liên	Hoa	Thượng	(có	chỗ	hình	như	ghi	là	Thắng	Liên	Hoa	
hay	sao	đó).	Chúng	ta	thấy	đây	là	những	[ví	dụ]	điển	hình	nha.	Thiện	Trang	cố	
gắng	lấy	một	cô	Tỳ-kheo-ni	Liên	Hoa	Sắc	ở	đây	để	quý	vị	thấy	nữ	cũng	được	an	
ủi,	cũng	có	người	giỏi	như	vậy.	 

	 Quý	vị	thấy	là	tu	như	vậy	rất	rõ	ràng	đúng	không	ạ?	Cho	nên	là	mình	đang	
phát	nguyện	như	thế	nào?	Quý	vị	muốn	phát	nguyện	thành	Phật,	phát	nguyện	
Vô	thượng	Chánh	đẳng	Chánh	giác	thì	cứ	phát	nguyện.	Ráng	tu	đi,	không	biết	
bao	nhiêu	thời	gian	nữa	cũng	sẽ	thành	thôi,	đến	lúc	nào	đó	sẽ	thành.	Còn	nếu	
không	thì	mình	phát	nguyện	[sớm	đắc	đạo]...	Nhưng	nói	phát	nguyện	cũng	chưa	
chắc,	bao	giờ	Đức	Phật	thọ	ký	thì	mình	mới	không	thoái	chuyển	đạo	Vô	thượng	
Bồ-đề.	Tức	là	lúc	đó	gọi	là	Sơ	trụ	Bồ-tát,	nói	theo	ngôn	ngữ	Đại	thừa.	Chứ	còn	
không	thì	tu	đến	khi	thành	Phật	thôi	thì	mới	đắc	đạo.	Có	một	quả	vị	Vô	thượng	
Bồ-đề	 thôi.	Còn	quả	vị	Bồ-tát	ở	giữa	 là	bên	Đại	 thừa	nói,	 chứ	không	có	nha.	
Không	có!	Bổ	xứ	Bồ-tát	vẫn	là	phàm	phu,	theo	trong	Kinh	A	Hàm,	chúng	ta	thấy	
rõ	ràng. 

		 Và	thật	ra	trong	kinh	Đại	thừa,	Tiểu	thừa	gì	cũng	thấy	Đức	Phật	Thích	Ca,	
ngài	tu	đến	sắp	thành	Phật	rồi,	Ngài	vẫn	bình	thường.	Quý	vị	thấy,	trong	Kinh	
Trung	Bộ,	bài	kinh	thứ	81,	thời	Đức	Phật	Ca	Diếp	(Kassapa),	quý	vị	thấy	ngài	là	
bạn	của	vị	Tam	quả	A-na-hàm	giữ	giới	ghê	gớm,	mà	có	ngôi	nhà	không	mưa	đó,	
quý	vị	nhớ	không	ạ?	Có	vị	đó	giữ	giới	đến	mức	độ	làm	ngói	mà	không	chịu	đào	
đất,	phải	đợi	chuột	hay	con	gì	đào	hay	người	khác	đào	thì	mới	lấy	đất	đó.	Tùy	
kinh,	trong	Kinh	A	Hàm	thì	nói	là	người	khác	đào	dư	rồi	ngài	lấy.	Còn	Kinh	Trung	
Bộ	thì	nói	là	đợi	chuột	hay	con	gì	đào	đất	sét	lên	rồi	ngài	mới	lấy,	tu	cỡ	đó.	Mà	



 
 

33 

quý	vị	thấy,	khi	gặp	Đức	Phật	Ca	Diếp,	vị	bạn	của	tiền	thân	Đức	Phật	Thích	Ca	
đó,	quý	vị	thấy	phải	nói	đến	tám	lần,	nói	là	đi	gặp	Đức	Phật	Ca	Diếp	đi,	mà	tiền	
thân	của	Đức	Phật	Thích	Ca	không	chịu	đi.	[Ngài]	nói	đi	gặp	ông	Sa-môn	trọc	
đầu	đó	làm	gì.	Nói	tám	lần,	đến	lần	thứ	tám,	cuối	cùng	vị	kia	phải	nắm	tóc	kéo	
thì	lúc	đó	mới	thấy	bạn	mình	sao	mà	thiết	tha	như	vậy,	chắc	là	rất	đặc	biệt	cho	
nên	mới	đi,	mới	vô	rồi	xuất	gia	với	Đức	Phật	Ca	Diếp. 

		 Có	nghĩa	là	gì?	Tới	gần	rồi,	Đức	Phật	Ca	Diếp	là	trong	thời	Hiền	kiếp	này,	
sau	Phật	Ca	Diếp	là	Phật	Thích	Ca,	mà	tiền	thân	của	Đức	Phật	Thích	Ca	vẫn	còn	
mê,	vẫn	còn	phỉ	báng	Đức	Phật	Ca	Diếp	 là	ông	Sa-môn	trọc	đầu.	Quý	vị	nhớ	
không	ạ?	Quý	vị	coi	kinh	đi,	Kinh	Trung	Bộ,	kinh	thứ	81,	kinh	ngắn	lắm,	mở	ra	
coi.	Cho	nên	ở	trong	Chú	Giải	mới	nói	là	do	quả	báo	đó	mà	sau	này	Ngài	cũng	bị	
quả	báo	phỉ	báng	Phật,	[bị]	nói	là	Sa-môn	trọc	đầu.	

		 Cho	nên	đừng	có	đùa,	hãy	coi	trong	kinh	thì	mình	mới	biết,	chứ	không,	sau	
này	mình	nghe	bên	Đại	thừa	nói	toàn	là	thấy	mầu	nhiệm	tuyệt	vời.	Nhưng	không	
phải	đâu!	Khi	chưa	thành	Phật,	chưa	đắc	quả	thì	còn	nhiều	điều	mê	lắm.	Cho	
nên	coi	nhiều	[câu	chuyện]	tiền	thân,	thấy	có	nhiều	cái	mê	lắm.	Mà	đó	là	chánh	
kinh	nha,	Kinh	Trung	Bộ	là	chánh	kinh	chứ	không	phải	là	kinh	khác	đâu.	Coi	bài	
kinh	81,	mở	kinh	ra	coi	đi	nha.	Coi	thấy	tới	tám	lần,	thấy	[bạn	mình]	thiết	tha	
thì	mới	tới	gặp	được	Phật	Ca	Diếp	để	xin	xuất	gia	với	Phật	Ca	Diếp	đó.	Mà	quý	
vị	thấy	đó	là	ngài	là	tu	Bồ-tát	hạnh	bao	nhiêu	đời	rồi?	Ngài	đã	tu	tới	20	a-tăng-
kỳ	rồi	đó,	kiếp	này	là	Hiền	kiếp	rồi	đó,	tới	sắp	chót	rồi	mà	còn	như	vậy	đó.	Vẫn	
còn	chưa	dẹp	được	tâm,	để	bình	thường	mình	mến	mộ	một	vị	Phật	đó,	quý	vị	
thấy	không?	Đâu	có	đơn	giản	đâu!	

		 Cho	nên	là	thấy	con	đường	thành	Phật	dài	xa	như	vậy,	không	đùa	được	
đâu.	Cho	nên	Thiện	Trang	nói	tùy,	ai	muốn	phát	nguyện	sao	thì	phát	nguyện,	
mỗi	người	có	một	phát	nguyện.	Nếu	quý	vị	phát	nguyện	thành	Phật	là	quý	vị	
không	đắc	quả	Thanh	văn	đâu	nha,	không	đắc	Bích-chi-phật	đâu	đó,	trừ	khi	quý	
vị	thoái	chuyển.	Cho	nên	có	nhiều	người	nghe	vậy,	thôi	nguyện	lại.	Thật	ra	Đức	
Phật	cũng	rất	từ	bi,	Đức	Phật	quan	sát	căn	tánh	mỗi	người,	căn	tánh	chúng	sanh	
nào	thì	Đức	Phật	thuyết	pháp	như	thế,	thuyết	pháp	cho	phù	hợp.	Đức	Phật	đâu	



 
 

34 

có	ép	mình	đâu,	sau	này	học	giả	Đại	thừa	toàn	bắt	mình	phát	nguyện	thành	Phật,	
chứ	còn	thật	tế	không	phải	như	vậy	nha.	Ở	đây	sẵn	nói	như	vậy	để	quý	vị	hiểu.	
Ai	phát	nguyện	thì	học	cho	kỹ	đi.	Học	kỹ	để	con	đường	tu	hành	đúng.	Mình	rất	
là	từ	bi,	mình	nói	như	vậy	để	mọi	người	hiểu	rõ,	không	khuyên	một	người	nào	
hết. 

		 Bây	giờ	là	[bảng]	Mười	Ba-la-mật,	cũng	nhắc	lại	thôi.	

Mười	Ba-la-mật	(Pāramī)	

TT	 Tên	Pāli	 Tên	Hán	–	Việt	 Ý	nghĩa	

1	 Dāna	 Bố	thí	 Buông	xả,	không	tham	
2	 Sīla	 Trì	giới	 Thanh	tịnh,	nghiêm	trì	giới	luật	
3	 Nekkhamma	 Xuất	ly	 Tâm	xuất	thế,	lìa	dục	
4	 Paññā	 Trí	tuệ	 Thấy	rõ	Tứ	đế,	duyên	khởi	
5	 Viriya	 Tinh	tấn	 Nỗ	lực	bền	bỉ	
6	 Khanti	 Nhẫn	nhục	 Chịu	đựng,	không	sân	
7	 Sacca	 Chân	thật	 Giữ	sự	chân	thật	
8	 Adhiṭṭhāna	 Quyết	định	 Kiên	cố,	không	thối	chuyển	
9	 Mettā	 Từ	bi	 Tình	thương	không	phân	biệt	
10	 Upekkhā	 Xả	 Tâm	bình	đẳng,	không	dao	động	

			 1.	Bố	thí	(Dāna):	là	buông	xả,	là	không	tham.	Ai	cũng	biết	đúng	không?	

			 2.	Trì	giới	(Sīla):	là	thanh	tịnh,	nghiêm	trì	Giới	luật. 

			 3.	Xuất	ly:	là	tâm	xuất	thế,	lìa	dục.	Tâm	này,	nhiều	người	thiếu	tâm	xuất	
ly.	

			 	4.	Trí	tuệ:	là	thấy	rõ	được	Tứ	đế,	duyên	khởi.	

		 5.	Tinh	tấn:	là	nỗ	lực	bền	bỉ.	

		 6.	Nhẫn	nhục	(hay	là	kham	nhẫn):	là	chịu	đựng,	không	sân.	

			 7.	Chân	thật:	là	giữ	sự	chân	thật.	Điều	này	quan	trọng	nha.	Tu	hành	mà	
không	có	chân	thật	là	thôi.	



 
 

35 

			 8.	Quyết	định:	tức	là	sự	kiên	cố,	không	thoái	chuyển.	

		 9.	Từ	bi:	là	tình	thương	không	phân	biệt.	

			 10.	Xả:	là	tâm	bình	đẳng,	không	dao	động.	

		 Chúng	ta	học,	đó	là	các	vấn	đề	mà	Thiện	Trang	đã	chia	sẻ.		

	

Hôm	nay	đáng	 lẽ	học	phần	Vi	Diệu	Pháp,	nhưng	Thiện	Trang	nghĩ	 là	 có	
nhiều	phần	mà	chúng	ta	cũng	cần	nên	bổ	sung.	Hôm	bữa	có	người	hỏi:	“Thầy	có	
thể	chia	sẻ	lại	truyền	thừa	của	Phật	giáo	và	lịch	sử	hay	không?”	Hôm	nay	Thiện	
Trang	xin	chia	sẻ	để	quý	vị	thấy	rằng:	Sự	truyền	thừa	Phật	giáo,	tại	sao	hôm	nay	
có	Phật	giáo	như	thế	này.	Hôm	nay	Thiện	Trang	sẽ	chia	sẻ.	Điều	này	thì	hồi	xưa	
Thiện	Trang	có	học	qua,	nghiên	cứu	đọc	khoảng	10	cuốn	sách,	rất	nhiều.	Tự	
nhiên	gần	đây,	hình	như	khiến	hay	sao,	Thiện	Trang	có	coi	thêm	cuốn	‘Lịch	Sử	
Phật	Giáo	Ấn	Độ’.	Hồi	xưa	cũng	coi	rồi	nhưng	không	có	tin	những	điều	đó,	vì	
mình	nghĩ	rằng	đó	là	do	nhà	nghiên	cứu	viết	thôi.	Nhưng	sau	khi	duyệt	hết	Kinh	
tạng	Đại	thừa	và	Tiểu	thừa,	Đại	thừa	thì	còn	một	ít	nữa,	còn	kinh	Nguyên	thủy	
thì	coi	hết	rồi,	và	học	một	hồi,	thì	bây	giờ	mình	biết	từ	nội	dung	mình	suy	ra	
những	nghiên	cứu	đó	chính	xác,	cho	nên	xin	chia	sẻ	với	quý	vị.	Tất	nhiên	quý	vị	
có	thể	tin	hay	không	tin,	Thiện	Trang	cứ	chia	sẻ,	quý	vị	có	quyền	suy	xét. 

Chủ	Đề:	SỰ	TRUYỀN	THỪA	CỦA	PHẬT	PHÁP,	PHÂN	TÍCH	LỊCH	SỬ,	KINH	
ĐIỂN	VÀ	SỰ	LỆCH	ĐI	CỦA	GIÁO	LÝ	(THEO	THỜI	GIAN).	

	 Về	nguồn	tư	liệu	nghiên	cứu	ở	đây	thì	Thiện	Trang	lấy	nguồn	gốc	từ:	

	 1.	Nguồn	gốc	cổ	điển:	Nikāya	(Pāli	Canon),	A-hàm	(Hán	tạng),	Kathāvatthu	
(thuộc	A-tỳ-đàm),	Mahāvamsa	(Biên	niên	sử). 

	 2.	Kinh	Đại	thừa:	Bát-nhã,	Pháp	Hoa,	Hoa	Nghiêm,	Duy	Ma	Cật,	A	Di	Đà.	

	 3.	Luận	Đại	thừa:	Trung	Quán,	Duy	Thức.	(Thiện	Trang	coi	quá	trời,	coi	
điên	đầu	luôn,	mười	mấy	năm	qua	rồi).	

	 4.	Nguồn	Trung	Hoa:	ngài	Đàm	Loan,	Thiện	Đạo,	Huệ	Năng.	



 
 

36 

	 5.	Học	giả	hiện	đại:	Étienne	Lamotte,	A.K.	Warder,	Paul	Williams,	Bhikkhu	
Analayo,	Thích	Minh	Châu.	Ở	đây	có	những	học	giả	hiện	đại	rất	nổi	tiếng.	Ở	đây	
Thiện	Trang	xin	giới	thiệu	bốn	vị	này.	

1.Ngài	Étienne	Paul	Marie	Lamotte	
Sinh:	21	tháng	11	năm	1903	tại	Dinant,	Bỉ	
Mất:	5	tháng	5	năm	1983	tại	Louvain-la-Neuve,	Bỉ	
Quốc	tịch:	Bỉ	
Chức	vụ:	Giáo	sư	tại	Université	Catholique	de	Louvain	(UCLouvain)	
Lĩnh	vực:	Ấn	Độ	học,	Phật	học,	ngôn	ngữ	học	so	sánh	(Pāli,	Sanskrit,	Hán,	Tây	
Tạng).	

		 Cuốn	sách	mà	lúc	nãy	Thiện	Trang	mới	đưa	lên	là	do	ngài	này	viết.	Ngài	
này	 rất	 nổi	 tiếng,	 là	 Giáo	 sư	 của	 trường	 Đại	 học	 Université	 Catholique	 de	
Louvain	(UCLouvain).	Và	ngài	giỏi	lĩnh	vực	là	Ấn	Độ	học,	Phật	học,	ngôn	ngữ	
học	so	sánh,	ngài	biết	 thành	thạo	cả	Pāli,	Sanskrit,	Hán	ngữ,	Tây	Tạng	và	tất	
nhiên	là	tiếng	Pháp,	tiếng	Anh,	biết	nhiều	lắm.	Nói	chung	là	ngài	rất	giỏi.	Cho	
nên	một	người	giỏi	như	vậy	đưa	ra	nghiên	cứu	chứ	không	phải	mình,	mà	ngài	
học	bao	nhiêu	kinh	điển	luôn,	quý	vị	lên	mạng	đánh	ra	các	tác	phẩm	của	ngài	
này	nhiều	lắm.	

2.	Ngài	Anthony	Kennedy	Warder	
Sinh:	1924	(Anh)	
Mất:	2013	(Canada)	
Quốc	tịch:	Anh,	sau	định	cư	và	giảng	dạy	tại	Canada.	
Chức	vụ:	Giáo	sư	Đại	học	Toronto,	Khoa	Ấn	Độ	học	và	Phật	học	
Lĩnh	vực	chuyên	môn:	Pāli,	Sanskrit,	Prakrit;	Văn	học	Ấn	Độ	cổ;	Lịch	sử	phát	
triển	 của	 Phật	 giáo	 Nguyên	 thủy	 và	 Đại	 thừa.	 (Nói	 chung	 là	 ngài	 biết	 cực	
nhiều).	

		 Nói	chung	toàn	là	những	người	nổi	tiếng,	dẫn	từ	những	người	này	cho	quý	
vị	thấy. 



 
 

37 

3.	Ngài	Paul	M.	Williams	
Sinh:	năm	1950,	tại	Anh	
Học	vị:	Tiến	sĩ	Triết	học	(Ph.D.,	University	of	Oxford)	

Chức	vụ:	Giáo	sư	(Professor	of	Indian	and	Tibetan	Philosophy),	University	
of	Bristol	(Anh);	Giám	đốc	Centre	for	Buddhist	Studies,	Đại	học	Bristol.	
Chuyên	 ngành:	 Triết	 học	 Ấn	 Độ	 và	 Tây	 Tạng;	 Tư	 tưởng	 Đại	 thừa	
(Madhyamaka	&	Yogācāra);	So	sánh	triết	học	Phật	giáo	và	Kitô	giáo.	

		 Và	một	người	nữa	là	người	Đức,	cũng	rất	nổi	tiếng.	Ngài	này	thì	đi	xuất	gia	
luôn	rồi. 

4.Ngài	Bhikkhu	Anālayo	(Là	Pháp	danh,	Thế	danh:	(không	công	bố	rộng	rãi;	
người	Đức)	
Sinh:	năm	1962,	tại	Đức.	
Xuất	gia:	năm	1995	tại	Sri	Lanka,	theo	truyền	thống	Theravāda.	
Học	vị:	Tiến	sĩ	Triết	học	(Ph.D.,	University	of	Peradeniya,	Sri	Lanka,	2000)	

Chức	 vụ	 hiện	nay:	Giáo	 sư	 nghiên	 cứu	 tại	Numata	 Center	 for	Buddhist	
Studies,	 University	 of	 Hamburg	 (Đức);	 Giảng	 sư	 tại	 Barre	 Center	 for	
Buddhist	Studies	(Mỹ);	Tăng	sĩ	cư	trú	tại	Barre,	Massachusetts.	(Ai	ở	tại	
Đức	thì	có	thể	tìm	ngài	này).	

		 Lấy	bốn	người	nổi	tiếng	như	vậy	để	nhận	xét.	Ngoài	ra	cũng	có	thể	lấy	nữa,	
để	quý	vị	biết	là	chúng	ta	căn	cứ	vào	toàn	là	người	giỏi	không	[thôi].	Đặc	biệt	
ngài	[Bhikkhu	Anālayo]	này	là	ngài	xuất	gia	luôn,	cho	nên	người	ta	tu	hết	mình	
để	viết	ra	những	quyển	sách	nghiên	cứu.	Và	bây	giờ	quý	vị	tìm	trên	mạng	rất	
dễ.	Bây	giờ	có	ChatGPT,	Gemini	quý	vị	có	thể	lôi	ra	các	tác	phẩm	các	ngài	đó,	
trích	đoạn	cần	cái	gì	thì	lôi	ChatGPT	ra	dịch	cho	mình.	Mình	cần	file	gì	thì	kiếm	
file	đó,	rồi	gửi	đoạn	đó	vô	cho	nó	dịch	cho	mình,	thì	mình	coi	cũng	được,	không	
cần	phải	mua	sách. 

		 Ở	đây,	qua	sự	nghiên	cứu	của	nhiều	người	như	vậy,	hồi	xưa	Thiện	Trang	
thì	không	tin	những	điều	này,	Thiện	Trang	nói	mấy	người	học	giả	thôi.	Nhưng	
bây	giờ	sau	khi	đọc	hết	kinh	rồi,	mình	so	sánh	giáo	lý	trong	kinh	thì	mình	thấy:	



 
 

38 

Ồ,	đúng	rồi!	Mình	tu	trải	nghiệm	thì	mình	thấy	đúng	rồi,	pháp	đúng	là	như	vậy.	
Và	bây	giờ	mình	coi	lại	thì	mình	mấy	nghiên	cứu	này	đúng	đó.	Quý	vị	có	tin	hay	
không	tin	thì	tùy	quý	vị,	chớ	vội	tin,	cũng	chớ	vội	bác	bỏ,	mà	hãy	suy	xét	đi.	Và	
tu	theo	thời	gian	năm	tháng,	rồi	mình	sẽ	kiểm	nghiệm	lại	những	lời	nói	này.	
Nhớ!	Hãy	kiểm	nghiệm	lại.	Giống	như	Thiện	Trang	cứ	nói	quý	vị	tin	đi,	[quý	vị]	
không	tin	thì	không	sao,	rồi	từ	từ	đến	lúc	chết	mới	thấy:	Ủa!	Sao	mình	tu	[pháp]	
này	không	có	hiệu	quả	gì	cả.	Lúc	đó	mới	nhớ	lại	là	hồi	xưa	ông	thầy	Thiện	Trang	
ổng	nói	rồi	đúng	không?	Lúc	đó	mình	quay	đầu,	quay	đầu	trước	lúc	lâm	chung	
vẫn	còn	kịp,	chứ	còn	quay	không	kịp	là	đọa	luôn,	lúc	đó	oan	uổng	cuộc	đời	tu.	

Bây	giờ	chúng	ta	coi.	Thời	kỳ	thứ	nhất	gọi	là	thời	kỳ	Phật	giáo	Nguyên	thủy	
ở	Ấn	Độ:	

	I.	PHẬT	GIÁO	NGUYÊN	THỦY	(Ấn	Độ	–	Thế	kỷ	5–3	TCN). 

			 TCN	là	trước	công	nguyên.	Công	nguyên	là	năm	từ	khi	Chúa	Giêsu	ra	đời,	
mình	coi	như	là	năm	số	0,	nhưng	thật	tế	không	có	năm	số	0,	là	năm	số	1.	Cũng	
vậy,	Chúa	Giêsu	ra	đời,	bây	giờ	mình	tính	lịch	dương	là	2025.	Đây	là	trước	nữa,	
là	năm	500	năm.	

			 Đức	Phật	Thích-ca	Mâu-ni	(563–483	TCN)	giảng	dạy	Tứ	Diệu	Đế,	Bát	
Chánh	Đạo,	Thập	Nhị	Nhân	Duyên,	Vô	Ngã,	Duyên	Khởi,	Niết-bàn.	

		 Đức	Phật	Thích	Ca	Mâu	Ni	theo	ở	đây	nghiên	cứu	thì	ra	đời	năm	563,	có	
chỗ	nói	là	564,	mất	năm	483,	tức	là	[Ngài	nhập]	Niết-Bàn	năm	483	trước	công	
nguyên.	Trước	công	nguyên	là	đếm	ngược	nha	quý	vị,	con	số	từ	to	đến	đếm	nhỏ,	
rồi	từ	công	nguyên	trở	đi	mới	đếm	từ	nhỏ	đến	to.	Lúc	đó,	Đức	Phật	Mâu	Ni	giảng	
dạy	về	Tứ	Diệu	Đế,	Bát	Chánh	Đạo,	Thập	Nhị	Nhân	Duyên,	Vô	Ngã,	Duyên	Khởi,	
Niết-Bàn.	Đó	là	cốt	lõi	của	Phật.	Và	chúng	ta	coi	trong	kinh	rõ	ràng,	Kinh	A	Hàm,	
Kinh	Nikaya	rõ	ràng	là	nội	dung	này. 

			 Không	bàn	về	thần	linh,	không	chấp:	thường	–	đoạn,	có	–	không	(mấy	
điều	này	là	Đức	Phật	bác	hết.	Không	chấp	thường,	không	chấp	đoạn,	không	chấp	
có,	không	chấp	không);	tư	tưởng	Trung	đạo	là	gốc	của	Trung	Quán	sau	này	
(tức	là	sau	này	Trung	Quán	Luận	là	xuất	phát	từ	cái	này). 



 
 

39 

Tạng	Kinh,	Luật,	Luận	lúc	này	chưa	được	viết	thành	kinh	mà	chỉ	truyền	
miệng	gồm	

1	 Kinh	tạng	 Tụng	nhớ	lời	Phật	dạy	
2	 Luật	tạng	 Tụng	nhớ	giới	luật	tăng	đoàn	
3	 Luận	tạng	 Tụng	nhớ	phân	tích	pháp,	tâm	theo	duyên	khởi.	Cốt	

lõi:	“Sabbe	dhammā	anattā”	–	Tất	cả	các	pháp	đều	vô	
ngã	(Dhammapada	279)	

		 		 “Tất	cả	pháp	vô	ngã,	
Với	Tuệ	quán	thấy	vậy,	
Ðau	khổ	được	nhàm	chán	

Chính	con	đường	thanh	tịnh”.	
(Kinh	Pháp	Cú	279)	

			 Thời	gian	này	thì	có	các	cuộc	kết	tập	kinh	điển	như	sau,	Thiện	Trang	giới	
thiệu	ngắn	thôi	nha:	

*Kỳ	kết	tập	Kinh	điển	lần	thứ	nhất	(lần	này	thì	ai	cũng	biết	đúng	không?)	

·	Thời	gian:	Khoảng	năm	483	TCN	(ngay	sau	khi	Đức	Phật	nhập	Niết-
bàn).	

.	 Địa	 điểm:	 Hang	 động	 Sattapanni	 (Thất	 Diệp),	 thành	 Rajagaha	
(Vương	Xá,	Ấn	Độ).	

.	Chủ	trì:	Ngài	Đại	Ca-diếp	(Mahākassapa).	

·	Thành	phần:	500	vị	A-la-hán.	

·	Nội	dung:	

◦Ngài	A-nan	tụng	lại	Kinh	tạng	(Sutta	Pitaka).	

◦Ngài	Upāli	(Ưu-ba-ly)	tụng	lại	Luật	tạng	(Vinaya	Pitaka).	

◦Khi	ấy	Luận	tạng	A-tỳ-đàm	(Abhidhamma)	chưa	được	hệ	thống	hóa.	

		 Thật	ra	lúc	này	chỉ	có	Kinh	tạng	và	Luật	tạng.	Và	nhớ	Kinh	tạng	lúc	này	
(nội	dung	mà	sau	này	chúng	ta	gọi	là	A	Hàm	và	Nikaya	đó)	là	nội	dung	chính	rồi	



 
 

40 

đó.	

**	Kỳ	kết	tập	Kinh	điển	lần	thứ	hai	

·	Thời	gian:	Khoảng	100	năm	sau	Niết-bàn	của	Đức	Phật.	

.	Địa	điểm:	Thành	Vesāli	(Tỳ-xá-ly).	

.	Nội	dung:	Giải	quyết	tranh	luận	về	giới	luật	(10	điều	tiểu	giới).	(Tức	
là	10	điều	này,	ví	dụ	như	được	giữ	tiền,	rồi	được	ăn	quá	ngọ	(tức	là	quá	
giữa	trưa,	được	mặt	trời	nghiêng	một	chút),	rồi	được	giữ	muối	v.v...	tranh	
luận	10	điều).	

.	Kết	quả:	Một	nhóm	không	đồng	ý	với	kết	luận	chính	thức	tách	ra	—	
về	sau	trở	thành	tiền	thân	của	Phật	giáo	Đại	chúng	bộ	(Mahāsāṃghika).	

		 Phật	giáo	Đại	chúng	bộ,	do	là	họ	không	đồng	ý,	chúng	đó	trẻ,	đông	hơn.	
Còn	chúng	già	thì	ít	hơn,	thì	thành	Thượng	tọa	bộ	sau	này.	Hai	nhóm	đó	là	100	
năm	sau	khi	Đức	Phật	nhập	Niết-Bàn	thì	họ	chia	ra,	do	10	điều	phi	pháp.	Quý	vị	
có	thể	lên	mạng	đánh	vào	10	điều	phi	pháp	khiến	sanh	ra	điều	này,	chứ	bây	giờ	
không	có	thời	gian.	Bây	giờ,	Thiện	Trang	nói,	ví	dụ	như	lúc	đó	cho	phép	được	
nhận	tiền,	nhóm	Tỳ-kheo	trẻ	thì	cho	phép	nhận	tiền,	còn	nhóm	Tỳ-kheo	già	thì	
nói	Đức	Phật	đâu	có	cho	nhận	tiền.	Rồi	được	ăn	quá	ngọ	một	chút,	mặt	trời	đứng	
bóng,	nghiêng	chút	xíu	cũng	cho	ăn	thêm.	Các	nhóm	trẻ	[thì	kêu]	được.	Rồi	kêu	
là	được	giữ	muối,	được	giữ	đồ	gì	đó.	Đáng	lẽ	Tỳ-kheo	không	được	tích	lũy	mấy	
đồ	đó,	nhưng	cho	thêm.	Đó	thì	[gây]	ra	tranh	cãi.	Rồi	nhóm	đông	hơn	(nhóm	đó	
được	gọi	là	Đại	chúng	bộ)	mở	rộng	thêm.	Còn	nhóm	Thượng	tọa	bộ	(tức	là	nhóm	
những	người	già)	thì	họ	giữ	nguyên.	Cho	nên	từ	đây	sanh	ra	Đại	chúng	bộ	và	
Thượng	tọa	bộ,	là	bắt	đầu	từ	đây,	tức	là	100	năm	sau	khi	[Đức]	Phật	nhập	Niết-
Bàn. 

Đặc	điểm	cốt	lõi	giai	đoạn	này	(Ấn	Độ,	TK	5-3	TCN):	

·	Duyên	khởi	–	không	có	gì	tồn	tại	độc	lập.	
·	Vô	ngã	–	không	có	“tự	ngã”	thường	hằng.	
·	Tứ	Diệu	Đế	–	khổ,	tập,	diệt,	đạo.	



 
 

41 

·	Bát	Chánh	Đạo	–	con	đường	thực	hành	cụ	thể.	
·	Không	thần	linh,	không	tha	lực.	

		 Quý	vị	nhớ,	chúng	ta	học	Kinh	A	Hàm	với	Nikaya	thấy	đúng,	giống	như	vầy	
đúng	không	ạ?	Hồi	xưa	thì	không	tin,	nhưng	bây	giờ	Thiện	Trang	coi	kỹ,	học	rồi	
mới	biết	giống	những	điều	này. 

Tính	nguyên	thủy:	Toàn	bộ	giáo	pháp	đều	dựa	trên	kinh	nghiệm	chứng	
ngộ	 trực	 tiếp	 và	 lý	 duyên	khởi	—	 tuyệt	 đối	 trung	 đạo,	 không	 chấp:	 “có	 –	
không”,	“thường	–	đoạn”.	(Giai	đoạn	này	là	giai	đoạn	TK	5-3	TCN,	tức	là	Đức	
Phật	nhập	Niết-Bàn	khoảng	hơn	200	năm). 

II.	GIAI	ĐOẠN	PHÂN	PHÁI	(Thế	kỷ	3	TCN	–	1	CN) 

***Kỳ	kết	tập	Kinh	điển	lần	thứ	ba 

·	Thời	gian:	Khoảng	năm	250	TCN. 

·		Địa	điểm:	Thành	Pāṭaliputta	(Hoa	Thị	Thành). 

	 ·	Chủ	trì:	Tỳ-kheo	Moggaliputta	Tissa,	dưới	 triều	vua	A	Dục	(Aśoka)	
(Ngài	Moggaliputta	Tissa	là	được	thỉnh	từ	trên	chư	Thiên	xuống	để	chủ	trì	pháp	
hội	này). 

	·	Nội	dung:	

◦	Thanh	lọc	tăng	đoàn	khỏi	những	phần	tử	không	chính	tín.	(Tức	là	lúc	này	
Bà-la-môn	trà	trộn	rất	nhiều	vào	đây,	nên	thanh	lọc	ra.	Lúc	đó	Bà-la-môn	
giáo	vô	xuất	gia	nhiều	lắm,	họ	làm	loạn	Phật	giáo). 

	 ◦Hệ	thống	hóa	Luận	tạng	(Abhidhamma	Pitaka).	(Luận	tạng	là	phần	Vi	
Diệu	Pháp	mà	chúng	ta	học.	Chính	vì	vậy	nhiều	người	không	công	nhận	Vi	Diệu	
Pháp	có	từ	thời	Đức	Phật,	mà	kêu	tới	đây	mới	có.	Câu	Xá	Luận	v.v	đó,	sau	này	là	
cũng	xuất	phát	từ	đây,	chứ	mới	đầu	thời	Đức	Phật	người	ta	nói	ở	trên	đâu	có	
kết	tập	đâu). 

	 ◦	Gửi	các	phái	đoàn	truyền	giáo	đi	nhiều	nước,	trong	đó	có	Sri	Lanka.	

Sau	khi	Phật	nhập	diệt	100–200	năm,	hội	kết	tập	lần	2	và	3	dẫn	đến	
chia	 rẽ	 giữa	 Thượng	 tọa	 bộ	 (Theravāda)	 và	 Đại	 chúng	 bộ	
(Mahāsāṃghika).	



 
 

42 

Đại	chúng	bộ	nhấn	mạnh	tính	siêu	việt	của	Phật	–	mầm	mống	của	
Đại	thừa.	(Lúc	này	thì	Đại	chúng	bộ	lại	nhấn	mạnh	tính	siêu	việt	của	Phật). 

****Kỳ	kết	tập	Kinh	điển	lần	thứ	tư	(theo	Nam	truyền	–	Theravāda) 

·	Thời	gian:	Khoảng	năm	20	TCN	(bây	giờ	chúng	ta	là	năm	2025,	cộng	
thêm	21	năm	nữa,	cách	chúng	ta	hơn	hai	ngàn	năm	mới	có	kỳ	kết	tập	này.	Lúc	
này	mới	kết	tập	kinh	điển	lần	thứ	tư,	bên	Nam	truyền). 

·	Địa	điểm:	Sri	Lanka,	tại	Aloka-lena	(Hang	Aloka).	

·	Dưới	triều	vua:	Vattagamani	Abhaya.	

	 ·	Đặc	điểm:	Lần	đầu	tiên	Tam	Tạng	được	ghi	chép	bằng	chữ	viết	(chữ	
Pāli),	thay	vì	chỉ	truyền	miệng.	(Tới	đây	mới	có	kinh	nha.	Như	vậy	sau	khi	Phật	
nhập	Niết-Bàn	năm	483,	gần	500	năm	sau	mới	có	được	kinh	chép	bằng	chữ	Pali.	
Đây	là	Nam	truyền,	lát	nữa	chúng	ta	nói	Bắc	truyền). 

Đây	là	nền	tảng	của	Tam	Tạng	Pāli	hiện	còn	trong	Phật	giáo	Nam	truyền.	
(Dần	dần	hình	thành	năm	bộ	Nikaya	là	từ	đây). 

****	Kỳ	kết	tập	Kinh	điển	lần	thứ	tư	(theo	Bắc	truyền	–	Đại	thừa) 

·	Địa	điểm:	Thành	Ca-thấp-di-la	(Kashmir).	

·	Dưới	triều	vua:	Ca-ni-sắc-ca	(Kaniṣka).	

·	Nội	dung:	Biên	 tập	Luận	tạng	theo	hệ	thống	A-tì-đạt-ma	Đại	 thừa.	
(Cho	nên	bộ	này	cũng	có	khá	sớm.	Luận	Câu	Xá,	Đại	Tỳ	Bà	Sa	Luận	v.v…	là	có	từ	
đây). 

Là	nền	 tảng	 cho	Abhidharma	 (A	Tỳ	Đạt	Ma)	 của	Nhất	 thiết	hữu	bộ	
(Sarvāstivāda)	và	các	bộ	phái	Bắc	truyền	khác.	

	 Đặc	điểm	giai	đoạn	phân	phái	–	200	năm	sau	Phật	(TK	3	TCN	–	1	CN)	

·	Cuộc	kết	tập	lần	2–3,	bất	đồng	về	Giới	luật	và	quan	điểm	triết	học. 

·	Thượng	tọa	bộ	(Theravāda):	Giữ	nguyên	giáo	pháp	gốc,	trọng	tự	lực,	
thiền	định.	

·	Đại	chúng	bộ	(Mahāsāṃghika):	Mở	rộng	lý	tưởng,	xem	Phật	là	siêu	việt,	
xuất	hiện	nhiều	cõi	Phật.	(Nhớ,	tới	đây	mới	xuất	hiện	nhiều	cõi	Phật	nha.	Quý	vị	
coi	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya	cũng	nói	có	nhiều	Thế	giới,	nhưng	không	nói	Thế	



 
 

43 

giới	này,	Thế	giới	kia,	mà	tới	lúc	này	mới	bắt	đầu	có	nhiều	Thế	giới	xuất	hiện.	
Giống	như	Thế	giới	Mật	Nghiêm	là	từ	đâu	ra?	Cõi	Dược	Sư,	nhiều	cõi	thế	này	thế	
kia.	Đó	là	sau	này	mới	có,	chứ	không	phải	[có	từ]	lúc	đầu,	[nên]	kinh	Nguyên	
thủy	không	có	nói	là	vậy. 

Điểm	lệch	đầu	tiên:	

·	Khởi	đầu	việc	“thần	hóa	Đức	Phật”.	 

	 Lúc	này	là	thần	thánh	hoá	Đức	Phật	lên,	tức	là	cho	Đức	Phật	siêu	việt,	ghê	
gớm.	Quý	vị	coi	sau	này	kinh	điển	Đại	thừa	toàn	thấy	là	Phật	siêu	việt,	hay	Đại	
chúng	siêu	việt.	Nhưng	chúng	ta	coi	kinh	Nguyên	thủy	thì	không	phải	như	vậy. 

·	Bắt	đầu	xuất	hiện	ý	tưởng	“đa	Phật,	đa	thế	giới”	(nhiều	Phật,	nhiều	
thế	giới)	–	vượt	ra	khỏi	mô	hình	duyên	khởi	gốc.	 

Tại	vì	Đức	Phật	nói	cũng	có	nhiều	Thế	giới	mà,	cho	nên	họ	cứ	sáng	chế	
thêm	là	có	nhiều	Phật,	nhiều	Thế	giới,	Thế	giới	này,	Thế	giới	kia,	bắt	đầu	từ	đó	
mới	xuất	hiện.	Tất	nhiên	quý	vị	nghe	điều	này	trái	ngược	với	chúng	ta,	nhưng	
cứ	từ	từ	nghe	đi,	nghe	rồi	suy	xét,	chớ	vội	tin	cũng	chớ	vội	bác	bỏ. 

III.	PHẬT	GIÁO	ĐẠI	THỪA	ẤN	ĐỘ	(Thế	kỷ	1–6	CN)	(cách	chúng	ta	khoảng	
hơn	1.400	năm). 

	 -	Sự	xuất	hiện	của	các	kinh	điển	Đại	thừa: 

	 -	Kinh	Bát-nhã	Ba-la-mật-đa	(Tánh	Không,	Vô	tự	tánh). 

	 -	Kinh	Pháp	Hoa,	Hoa	Nghiêm	(Phật	tánh	phổ	biến,	Nhất	thừa). 

	 -	Kinh	Duy	Ma	Cật,	Lăng	Già	(Bất	nhị,	Duy	thức). 

	 -	Kinh	A	Di	Đà,	Vô	Lượng	Thọ,	Quán	Vô	Lượng	Thọ	(Tha	lực,	Tịnh	độ).	
([Các	Kinh	này]	xuất	hiện	thời	sau	này). 

Nhiều	kinh	Đại	thừa	không	có	trong	kết	tập	ban	đầu,	không	có	chứng	cứ	
Ấn	Độ	cổ;	khả	năng	sáng	tác	hậu	kỳ	(~300	năm	sau	Phật).	(Mình	nghe	như	vậy	
thấy	choáng,	nhưng	chúng	ta	cứ	từ	từ	nghe	đi). 

	Đặc	điểm	giai	đoạn	Đại	thừa	Ấn	Độ	(TK	1–6	CN)	

			 Đây	là	đánh	giá	của	các	nhà	đó	nha,	không	phải	Thiện	Trang.	Đây	là	đánh	
giá	của	các	nhà	nghiên	cứu	lúc	nãy,	một	nhà	người	Anh,	một	nhà	người	Bỉ,	một	



 
 

44 

nhà	người	Đức,	một	ngài	gì	nữa	đó,	đủ	hết.	Toàn	người	nổi	tiếng,	có	người	xuất	
gia	nữa,	toàn	những	người	học	ghê	gớm	không	à.	Chúng	ta	coi	các	ngài	đánh	giá.	

Thế	
kỷ	

Kinh	điển	/	
Tác	giả	

Thêm	–	Bớt	–	Diễn	
giải	

Lệch	khỏi	nguyên	lý	nào	

I–II	
CN	

Kinh	Bát-nhã,	
Long	Thọ	

Thêm	khái	niệm	
“Tánh	Không”	–	
diễn	giải	Duyên	
khởi	ở	tầng	sâu	

	Không	lệch,	chỉ	mở	rộng	tư	duy	
“vô	tự	tánh”	

II–III	
CN	

Pháp	Hoa,	Hoa	
Nghiêm	

Thêm	“Phật	tánh	
phổ	biến”,	“Nhất	

thừa”	

	Bắt	đầu	mâu	thuẫn	với	Vô	ngã,	
vì	coi	ai	cũng	có	“Phật	tánh”	như	

bản	thể	cố	định.	
II–III	
CN	

Duy	Ma	Cật,	
Lăng	Già	

“Tâm	tức	Phật”,	
“Duy	tâm	sở	hiện”	

Có	nguy	cơ	rơi	vào	chủ	nghĩa	
duy	tâm,	xa	rời	Duyên	khởi	

thực	nghiệm	
II–III	
CN	

A	Di	Đà,	Vô	
Lượng	Thọ	

Phát	triển	“tha	lực	–	
Tịnh	độ”	

Lệch	hẳn	khỏi	Tự	lực	–	Vô	ngã,	
tạo	cơ	chế	“cầu	nguyện	–	cứu	

độ”	

Thế	kỷ	I-II	CN	(sau	Công	Nguyên):	Kinh	Bát	Nhã,	người	ta	đánh	giá	là	
do	ngài	Long	Thọ	sáng	tác.	Tất	nhiên	bên	Đại	thừa	nói	mấy	kinh	này	lấy	từ	Long	
cung	lên.	Họ	giải	thích	thì	chúng	ta	cứ	nghe	vậy	thôi.	Sự	thêm	bớt,	diễn	giải:	
Thêm	khái	niệm	“Tánh	Không”	–	diễn	giải	Duyên	khởi	ở	tầng	sâu.	So	sánh	về	độ	
lệch,	có	lệch	với	kinh	Nguyên	thủy	không:	thì	không	lệch,	chỉ	mở	rộng	tư	duy	
“vô	tự	tánh”.	Kinh	Bát	Nhã	coi	như	OK. 

Thế	kỷ	II-III	CN:	xuất	hiện	Kinh	Pháp	Hoa,	Kinh	Hoa	Nghiêm.	Thêm	khái	
niệm	“Phật	tánh	phổ	biến”,	“Nhất	thừa”.	Bắt	đầu	mâu	thuẫn	với	Vô	ngã,	vì	coi	
ai	cũng	có	“Phật	tánh”	như	bản	thể	cố	định.	Tới	đây	bắt	đầu	mâu	thuẫn	với	Vô	
ngã.	Đây	là	các	ngài	đánh	giá	chứ	không	phải	Thiện	Trang,	Thiện	Trang	đâu	đủ	
trình	độ	đánh	giá. 

Thế	kỷ	II-III	CN:	có	Kinh	Duy	Ma	Cật,	Kinh	Lăng	Già.	“Tâm	tức	Phật”	là	
Kinh	Duy	Ma	Cật,	“Duy	tâm	sở	hiện	duy,	duy	thức	sở	biến”	là	Kinh	Lăng	Già.	Có	
nguy	cơ	rơi	vào	chủ	nghĩa	duy	tâm,	xa	rời	Duyên	khởi	thực	nghiệm.	Các	ngài	
đánh	giá	là	bắt	đầu	nặng	về	tâm,	cho	nên	duy	tâm	đó,	‘duy	tâm	Tịnh	độ’.	Duy	
tâm	bắt	đầu	xuất	hiện	từ	Duy	Thức. 

Thế	kỷ	II-III	CN:	có	Kinh	A	Di	Đà,	Kinh	Vô	Lượng	Thọ.	Phát	triển	“tha	lực	



 
 

45 

–	Tịnh	độ”.	Theo	đánh	giá	của	các	ngài	ấy	là:	Lệch	hẳn	khỏi	Tự	lực	–	Vô	ngã,	tạo	
cơ	chế	“cầu	nguyện	–	cứu	độ”.	[Kinh	A	Di	Đà,	Kinh	Vô	Lượng	Thọ]	xuất	hiện	ở	
thế	kỷ	II-III	sau	Công	Nguyên	thôi,	bây	giờ	thế	kỷ	thứ	26,	cũng	qua	hai	mấy	thế	
kỷ	rồi. 

	Từ	đây,	Đại	thừa	tách	thành	hai	khuynh	hướng:	

1.	Triết	học	Đại	thừa	(Long	Thọ,	Vô	Trước,	Thế	Thân)	(ba	ngài	
này	rất	nổi	tiếng)	–	vẫn	duy	trì	tinh	thần	Duyên	khởi.	

2.	Tôn	giáo	Đại	thừa	(Pháp	Hoa,	Tịnh	độ)	–	bắt	đầu	tôn	giáo	hóa,	
dựa	trên	niềm	tin	và	tha	lực.	

	 Tại	 sao	 lại	gọi	 là	Triết	học	 [Đại	 thừa]?	Vì	học	như	vậy	nhưng	 tu	không	
được,	Đại	thừa	tu	không	được.		

Còn	Tôn	giáo	[Đại	thừa]	này	thì	dạy	về	thần	thánh	nhiều	hơn. 

IV.	TƯ	TƯỞNG	TRIẾT	HỌC	ĐẠI	THỪA 

Ngài	Long	Thọ	(Nāgārjuna):	Trung	Quán	Luận	–	“Nhân	duyên	sở	sinh	
pháp,	ngã	thuyết	tức	thị	Không”. 

Ngài	Thế	Thân	&	Vô	Trước:	Duy	Thức	học	–	“Vạn	pháp	duy	tâm	sở	
hiện”.	(Những	điều	trước	đây	chúng	ta	học	toàn	là	học	với	các	ngài	này	nè). 

Đây	là	giai	đoạn	triết	học	hóa	Đại	thừa,	chưa	xa	rời	Duyên	khởi.	(Ai	
có	trình	độ	thì	hiểu	mình	đang	học	cái	này	nè). 

V.	TỪ	TRIẾT	HỌC	chuyển	sang	TÍN	NGƯỠNG	(Trung	Hoa,	TK	II–X) 

			 Còn	điều	này	mới	sợ	hơn	nè,	đây	Trung	Hoa	nè.	Những	người	đồng	tu	Tịnh	
độ	nếu	nghe	điều	này	là	hơi	choáng	nè: 

1.Các	 dịch	 giả	 như	 Chi-lâu-ca-sấm,	 Cưu-ma-la-thập,	 Khang	 Tăng	
Khải	đưa	kinh	Đại	thừa	vào	Hán	văn.	(Những	ngài	này	thì	ok.	Những	ngài	này	
dịch	sang	tiếng	Hán	cho	người	Trung	Hoa	thôi). 

2.Ngài	Đàm	Loan,	Đạo	Xước,	Thiện	Đạo	khởi	xướng	Tịnh	độ	tông	–	
tha	lực	cứu	độ.	(Các	ngài	này	mới	đưa	ra	Tịnh	Độ	tông). 

3.Ngài	Huệ	Năng,	Mã	Tổ,	Lâm	Tế	phản	tỉnh:	“Tâm	tịnh	tức	Phật	độ	
tịnh”.	Đưa	Phật	giáo	về	lại	gần	Nguyên	thủy.	(Tu	theo	ngài	Huệ	Năng,	ngài	



 
 

46 

Mã	Tổ,	ngài	Lâm	Tế	cũng	ổn,	tại	vì	Phật	giáo	đó	gần	với	Phật	giáo	Nguyên	thủy.	
Thiện	Trang	hồi	xưa	không	biết	điều	này,	nhưng	bây	giờ	thấy	đúng	rồi,	học	mấy	
ngài	này	OK	nè,	thấy	gần	gần	với	kinh	Nguyên	thủy,	tu	được). 

Ở	đây	đánh	giá	lại	tiếp: 

Thế	
kỷ	

Nhân	vật	/	Tông	
phái	

Biến	đổi	 Lệch	khỏi	nguyên	lý	

II–III	 Chi-lâu-ca-sấm,	
Khang	Tăng	Khải	

Dịch	kinh	Đại	thừa	sang	
Hán;	hòa	trộn	Lão–

Trang	

Biến	triết	lý	thành	ẩn	ngữ	
siêu	hình.	

V–VI	 Đàm	Loan	 Tha	lực	niệm	Phật	–	“Dị	
hành	đạo”	

Sai	với	Vô	ngã,	Tự	lực.	

VII	 Thiện	Đạo,	Đạo	
Xước	

Tín	–	Nguyện	–	Hạnh	 Thay	Bát	Chánh	Đạo	bằng	
tín	ngưỡng	cầu	vãng	sinh.	

VII–
IX	

Huệ	Năng,	Lâm	Tế	 Phản	tỉnh	–	Thiền	Tông	 Phục	hồi	“Tự	tánh	giác	
ngộ”,	gần	với	Vô	ngã	–	

Duyên	khởi.	

				 Thế	kỷ	 II-III:	 các	ngài	 Chi-lâu-ca-sấm,	Khang	Tăng	Khải,	 dịch	kinh	Đại	
thừa	 sang	Hán;	 hòa	 trộn	 với	 đạo	 Lão	 và	 đạo	Trang	 (Nho	 và	Đạo	 của	Trung	
Quốc).	Tại	sao?	Vì	để	phù	hợp	với	địa	phương,	cho	nên	bắt	đầu	xuất	hiện	hiện	
tượng	đó.	Chính	vì	vậy	sau	này	mình	học	lẫn	lộn	vô	đó,	có	chỗ	thì	Nho,	có	chỗ	
thì	Đạo.	Ví	dụ	như	mình	học	câu	“đọc	thư	thiên	biến,	kỳ	nghĩa	tự	kiến”,	đó	là	
thuộc	về	Nho,	đâu	phải	thuộc	về	[đạo	Phật].	Rồi	“Minh	tâm	Kiến	tánh”	là	thuộc	
về	đạo	Lão,	đạo	Gia.	Những	chữ	đó	là	mượn	qua,	nhưng	cũng	ok.	Mượn	không	
có	gì,	nhưng	bắt	đầu	pha	trộn	nhiều	thứ	vô.	Cho	nên	sau	này	‘biến	triết	lý	thành	
ẩn	ngữ	siêu	hình’.	Cho	nên	khó	hiểu	là	do	vậy	đó.	Kinh	điển	từ	dễ	hiểu	thành	
khó	hiểu	tại	vì	mượn	ẩn	ngữ	siêu	hình	của	nhà	Nho,	nhà	Đạo	vô.	Sau	này	mình	
nghe	‘Minh	tâm	Kiến	tánh’	nghe	khó	hiểu.	Rồi	có	nhiều	từ	ngữ	khó	hiểu	là	tại	
mượn	từ	bên	đó	vô,	chứ	kinh	Nguyên	thủy	rất	dễ	hiểu.	Tại	mình	vay	mượn	của	
bên	đạo	Nho	và	đạo	Lão	vào	và	[theo]	nhân	gian	Trung	Quốc	nữa. 

Thế	kỷ	V-VI:	ngài	Đàm	Loan	bắt	đầu	đề	xướng	tha	 lực	niệm	Phật	-	 “Dị	
hành	đạo”.	Điều	này	nhiều	người	cứ	nói	do	ngài	Long	Thọ	đưa	ra,	nhưng	thực	
tế	các	ngài	đó	mượn	danh	ngài	Long	Thọ.	Theo	các	nhà	nghiên	cứu	nói	là	mượn	
danh,	chứ	ngài	Long	Thọ	không	[đề	xướng]	như	vậy.	Nên	Tổ	nào	cũng	nhận	ngài	



 
 

47 

Long	Thọ	làm	Tổ	hết,	lý	do	là	mượn	người	nổi	tiếng,	gọi	là	‘thấy	sang	bắt	quàng	
làm	họ’	đó.	Cho	nên	từ	đây	mới	sai	lệch	với	Vô	ngã	và	Tự	lực.	Tức	là	đạo	Phật	
bây	giờ	biến	tự	lực	thành	tha	lực	mất	rồi.	Cho	nên	đó	là	“Dị	hành	đạo”.	Nên	thực	
tế	từ	thế	kỷ	V-VI	sau	Công	Nguyên	mới	có	niệm	Phật	nổi	tiếng	lên. 

Thế	kỷ	VII	(sau	Công	Nguyên):	ngài	Đại	sư	Thiện	Đạo,	ngài	Đạo	Xước	
mới	bắt	đầu	chuyển	đổi	thành	Tín	-	Nguyện	-	Hạnh,	thay	Bát	chánh	đạo	bằng	tín	
ngưỡng	cầu	vãng	sanh.	Ở	đây	Tịnh	độ	bắt	đầu	phát	triển	bùng	lên,	vì	rất	phù	
hợp	với	nhân	gian	Trung	Quốc	và	từ	đó	mới	có.	Cho	nên	tại	sao	Nam	truyền	họ	
không	có	những	môn	này.	Ấn	Độ	hồi	xưa	cũng	có,	nhưng	có	ít	thôi	chứ	không	có	
nhiều	như	vậy. 

Thế	kỷ	VII	-	IX:	ngài	Huệ	Năng,	ngài	Lâm	Tế	v.v..	phản	tỉnh	lại	Thiền	tông,	
phục	hồi	“Tự	tánh	giác	ngộ”,	gần	với	Vô	ngã	-	Duyên	khởi.	Cho	nên	tu	ở	[thời	
này]	nhiều	người	chứng	đạo,	thời	nhà	Đường	nhiều	người	chứng	đạo	là	nhờ	‘Tự	
tánh	giác	ngộ’	này,	nhờ	ngài	Huệ	Năng,	nhờ	ngài	Lâm	Tế	v.v….	cho	nên	tự	nhiên	
người	thời	đó	đắc	đạo	rất	nhiều.	Đó	là	do	đưa	về	được	gần	với	gốc	nhất. 

			 Thời	kỳ	suy	thoái	và	phân	tông	(TK	IX-XIII)	

		 Tổng	kết	lại:	

	 -	Mật	tông	du	nhập	từ	Tây	Tạng	-	thêm	yếu	tố	thần	chú,	nghi	quỷ,	linh	
ứng.	(Từ	thế	kỷ	IX	-	XIII,	lúc	này	mới	bắt	đầu	nhập	Mật	tông	vào.	Từ	đó	Trung	
Quốc	nhập	thêm	Mật	tông	nữa.	Việt	Nam	mình	bị	truyền	qua	cho	nên	có	Mật	
tông	vô). 

-	Thiền	-	Tịnh	-	Mật	tách	thành	tông	phái	riêng	biệt. 

Sai	lệch	tổng	thể:	

	 -	Phật	pháp	bị	chia	nhỏ,	đánh	mất	Trung	đạo	và	Duyên	khởi,	mỗi	tông	
giữ	một	phần	giáo	lý	và	tuyệt	đối	hóa	nó.	(Tới	đây	là	phần	ai	nấy	tu). 

	 Quý	vị	nghe	như	vậy,	quý	vị	hiểu	được	bao	nhiêu	thì	hiểu	nha,	từ	từ	mình	
nghe	rồi	mình	coi	đi	coi	lại.	Tóm	lại	bắt	đầu	tới	đó	là	thấy	bất	ổn. 



 
 

48 

	VI.	SỰ	MAI	MỘT	VÀ	CHỈNH	SỬA	GIÁO	LÝ 

		 Từ	thế	kỷ	I-XIII	sau	CN:	

-	Thần	thánh	hóa	Đức	Phật	thành	“đấng	cứu	độ”.	

-	Viết	thêm	kinh	Đại	thừa	mới:	Pháp	Hoa,	Hoa	Nghiêm,	A	Di	Đà...	

-	Pha	trộn	triết	học	Ấn	giáo	(Ấn	độ	của	Bà-la-môn),	Lão	-	Trang	(Nho,	
Đạo)	ở	Trung	Quốc.	

-	Lễ	nghi	-	cầu	nguyện	thay	cho	Thiền	quán	-	Chánh	niệm.	

Bây	giờ	toàn	là	lễ	nghi,	đó	là	xuất	hiện	sau	này.	Chứ	quý	vị	coi	kinh	Nguyên	
thủy	làm	gì	có	cầu	nguyện.	Hồi	xưa	là	Thiền	quán	và	Chánh	niệm	thôi. 

-	Phân	chia	Thiền	-	Tịnh	-	Mật	thành	tông	phái	đối	lập	mới.	(Vô	cùng	
nhiều	tông	phái	xuất	hiện	sau	này,	thật	ra	là	từ	thế	kỷ	I-XIII.	Bây	giờ	chúng	ta	
đến	thế	kỷ	26,	lâu	quá	rồi,	nên	thành	luôn	như	vậy	rồi). 

VII.	ĐỐI	CHIẾU	VĂN	BẢN	HỌC 

-	Kinh	Bát	Nhã	có	gốc	trong	Tương	Ưng	và	Trung	Bộ	(SN	12,	MN	121).	

-	Kinh	 Pháp	 Hoa,	 Hoa	 Nghiêm,	 A	 Di	 Đà	 không	 có	 bản	 Pãli	 tương	
đương.	

-	Tư	tưởng	“Phật	tánh”,	“Như	Lai	tạng”	mâu	thuẫn	với	Vô	ngã.	

-	Tịnh	độ,	Mật	tông	-	xa	rời	Duyên	khởi,	mang	tính	tôn	giáo	hóa.	

		 Quý	vị	thấy,	hôm	bữa	giảng	Thiện	Trang	cũng	nói	Phật	tánh,	Như	Lai	tạng,	
A-lại-da	thức	sao	mâu	thuẫn	với	kinh	Nguyên	thủy	vậy.	Sau	này	đọc	lại	mới	biết,	
hóa	ra	mình	phát	hiện	ra,	mấy	ngài	này	cũng	phát	hiện	ra	luôn.	Đâu	phải	mình	
phát	hiện	ra	đâu,	các	ngài	cũng	phát	hiện	ra	trước	rồi.	Đúng	là	nếu	tu	theo	điều	
đó	thì	mình	khó	mà	chứng	đạo	được,	vì	ngược	với	Vô	ngã	của	Phật,	chấp	vào	cái	
thường	còn,	nên	không	được.	Sau	này	đọc	đến	những	điều	này	[thấy]:	Ô,	đúng	
quá!	Các	ngài	giống	ý	mình,	cho	nên	Thiện	Trang	thấy	tâm	đắc,	[nên]	chia	sẻ. 

-	Tịnh	độ,	Mật	tông	–	xa	rời	Duyên	khởi,	mang	tính	tôn	giáo	hóa:	(đó	



 
 

49 

là	các	ngài	nhận	định	chứ	không	phải	Thiện	Trang).	

	VII.1.	 NHÓM	 KINH	 CÓ	 GỐC	 TRỰC	 TIẾP	 TRONG	 NIKAYA	 (Diễn	 giải	 mở	
rộng)	

Kinh	Đại	thừa	 Tư	tưởng	
chính	

Tương	ứng	
trong	Nikāya	/	

A-hàm	

Tình	trạng	
học	thuật	

Nhận	định	

Bát-nhã	Ba-la-
mật-đa	

(Aṣṭasāhasrikā,	
v.v.)	

(Ra	đời	khoảng	100	
TCN	–	50	SCN)	

“Tánh	
Không”,	“Vô	
tự	tánh”,	“Sắc	

tức	thị	
Không”	

Kinh	Tương	
Ưng	Duyên	Khởi	
(SN	12),	Kinh	Vô	
Ngã	Tướng	(SN	
22.59),	Kinh	
Không	(MN	
121–122)	

Có	gốc	rõ	
trong	Pāli	
–	diễn	giải	
sâu	hơn	
Duyên	
khởi	

Triết	học	
hóa	Duyên	
khởi,	không	
sai	lệch	tinh	

thần.	

Trung	Quán	Luận	
(Nāgārjuna)	

(Ra	đời	khoảng	năm	
150–250	SCN)	

“Nhân	duyên	
sở	sinh	pháp,	
ngã	thuyết	
tức	thị	
Không”	

Kinh	Trung	Bộ	
MN	115	–	Kinh	
Nhiếp	Thủ	(giải	
thích	trung	

đạo),	SN	12.15	–	
Kinh	Kaccāyana	

Căn	cứ	
trực	tiếp	
Pāli	

Giữ	nguyên	
tinh	thần	
Trung	đạo.	

Duy	Thức	Luận	
(Yogācārabhūmi,	
Abhidharmakośa)	
(Ra	đời	khoảng	thế	
kỷ	IV	–	đầu	thế	kỷ	V	
SCN	(~350–420	

SCN))	

“Tâm	duy	
thức”,	“Pháp	
duy	biểu”	

Kinh	Tương	
Ưng	Tâm	(SN	
12.61),	Kinh	Vô	
Ngã	Tướng	

Tái	diễn	
giải	hiện	
tượng	tâm	
lý	Pāli	

Diễn	giải	
hợp	lý,	

nhưng	nếu	
hiểu	cực	
đoan,	rơi	

vào	duy	tâm.	

	Kinh	 Bát-nhã	 Ba-la-mật-đa	 (Aṣṭasāhasrikā,	 v.v.)	 ra	 đời	 khoảng	 100	
TCN	 –	 50	 SCN.	 Tư	 tưởng	 chính	 là	 “Tánh	 Không”,	 “Vô	 tự	 tánh”,	 “Sắc	 tức	 thị	
Không”.	Điều	này	thì	ai	cũng	biết.	Tương	ưng	trong	Kinh	Nikaya/A	Hàm,	đó	là:	
Kinh	Tương	Ưng	Duyên	Khởi	(SN	12),	Kinh	Vô	Ngã	Tướng,	Kinh	Không	(121-



 
 

50 

122).	Quý	vị	có	thể	tra	những	[kinh]	này,	Thiện	Trang	nói	nhanh	thôi.	Tình	trạng	
học	thuật:	Có	gốc	rõ	trong	Pāli	–	diễn	giải	sâu	hơn	Duyên	khởi.	Nhận	định:	Triết	
học	hóa	Duyên	khởi,	không	sai	lệch	tinh	thần.	Nói	chung	Kinh	Bát	Nhã	ổn. 

Trung	 Quán	 Luận	 (Nāgārjuna)	 ra	 đời	 khoảng	 năm	 150–250	 SCN.	 Tư	
tưởng	chính	là	“Nhân	duyên	sở	sinh	pháp,	ngã	thuyết	tức	thị	Không”.	Kinh	này	
tương	ưng	với:	Kinh	Trung	Bộ	MN	115	–	Kinh	Nhiếp	Thủ	(giải	thích	trung	đạo),	
SN	12.15	–	Kinh	Kaccāyana.	[Tình	trạng]	là:	Căn	cứ	trực	tiếp	Pāli.	[Nhận	định]	
là:	Giữ	nguyên	tinh	thần	Trung	đạo.	Đây	là	các	nhà	nghiên	cứu	đưa	ra,	chứ	Thiện	
Trang	đâu	có	đủ	trình	độ	mà	nghiên	cứu	cỡ	đó. 

Duy	Thức	Luận	(Yogācārabhūmi,	Abhidharmakośa)	ra	đời	khoảng	thế	kỷ	
IV	–	đầu	thế	kỷ	V	SCN	(~350–420	SCN).	[Tư	tưởng	chính]	là	“Tâm	duy	thức”,	
“Pháp	duy	biểu”.	Tương	ưng	với:	Kinh	Tương	Ưng	Tâm	(SN	12.61),	Kinh	Vô	Ngã	
Tướng.	[Tình	trạng]	là:	Tái	diễn	giải	hiện	tượng	tâm	lý	Pāli.	[Nhận	định]:	Diễn	
giải	hợp	lý,	nhưng	nếu	hiểu	cực	đoan,	rơi	vào	duy	tâm.	Diễn	giải	thì	ok,	nhưng	
nếu	hiểu	sâu	quá	có	khi	rớt	vào	duy	tâm	luôn.	Duy	tâm	là	sẽ	chấp	vào	một	cái	
ngã,	nên	không	đúng,	mà	Đức	Phật	[nói]	là	Duyên	khởi,	duy	duyên	mới	đúng	
chứ	không	phải	duy	tâm. 

		 Đó	là	những	kinh	cũng	có	nguồn	gốc,	còn	nhóm	kinh	thứ	hai	là: 

VII.2.	NHÓM	KINH	“CÓ	LIÊN	HỆ	LỎNG	LẺO”	(mượn	khái	niệm,	thêm	yếu	tố	
siêu	hình)	

Kinh	Đại	thừa	 Tư	tưởng	
chính	

Gốc	trong	
Nikāya	/	A-hàm	

Mức	độ	
thêm	thắt	

Nhận	định	

Hoa	Nghiêm	
(Avataṃsaka)	

(Ra	đời	trong	nhiều	
giai	đoạn,	từ	thế	kỷ	
I	TCN	đến	khoảng	
thế	kỷ	IV	SCN).	

“Pháp	giới	
duyên	khởi”,	
“Nhất	tâm	
bao	hàm	vạn	

pháp”	

Dựa	lỏng	lẻo	trên	
“Duyên	khởi”,	
nhưng	thêm	

“Pháp	giới	nhất	
thể”	

Pha	trộn	
triết	học	Ấn	

giáo	
(Brahman)	

Duyên	khởi	bị	
chuyển	thành	
“Pháp	giới	
đồng	nhất	
thể”.	



 
 

51 

Duy	Ma	Cật	
(Vimalakīrti)	
(Ra	đời	hoảng	thế	
kỷ	I	–	II	sau	Công	

nguyên)	

“Bất	nhị	
pháp	môn”,	
“Tâm	tịnh	
tức	quốc	độ	

tịnh”	

Gợi	ý	từ	Kinh	Tạp	
A-hàm	(SA	297	–	
“Pháp	và	phi	
pháp”)	

Thêm	mô	
hình	“Cư	sĩ	
tại	gia	
thuyết	
pháp”	

Có	yếu	tố	xã	
hội	hóa,	

nhưng	thêm	
màu	sắc	văn	

học.	
Lăng	Già	

(Laṅkāvatāra)	
(Ra	đời	khoảng	thế	
kỷ	III	–	IV	sau	Công	
nguyên	(250–350	

SCN))	

“Như	Lai	
tạng”,	“Duy	
tâm	sở	hiện”	

Phần	“tâm	tạo	
cảnh”	từ	SN	
12.40,	nhưng	
thêm	“Như	Lai	
tạng”	–	không	có	

trong	Pāli	

Thêm	yếu	tố	
bản	thể	luận	

Có	yếu	tố	“ngã	
vi	tế”	–	mâu	
thuẫn	Vô	ngã.	

Kinh	Pháp	Hoa	
(Saddharma	
Puṇḍarīka)	

(Ra	đời	khoảng	thế	
kỷ	I	–	II	sau	Công	
nguyên	(100–200	

SCN))	

“Nhất	thừa”,	
“Phật	tánh	
phổ	biến”	

Không	có	gốc	
Nikāya,	nhưng	
dùng	ẩn	dụ	từ	
Kinh	Ví	Dụ	Áo	
Rách	(MN	7)	

Sáng	tác	
thần	học	
hóa	

Bắt	đầu	thần	
thánh	hóa	
Phật	và	cứu	
độ	phổ	quát.	

	Kinh	Đại	thừa	Hoa	Nghiêm	(Avataṃsaka)	ra	đời	trong	nhiều	giai	đoạn,	
từ	thế	kỷ	I	TCN	đến	khoảng	thế	kỷ	IV	SCN.	Tức	là	chắp	nối	thêm.	Tư	tưởng	chính:	
“Pháp	giới	duyên	khởi”,	“Nhất	tâm	bao	hàm	vạn	pháp”.	[Tư	tưởng]	này	nói	cái	
gì	cũng	có	trong	tâm	hết.	Kinh	gốc:	Dựa	lỏng	lẻo	trên	“Duyên	khởi”,	nhưng	thêm	
“Pháp	giới	nhất	thể”	(Pháp	giới	nhất	thể	là	Kinh	Hoa	Nghiêm	thêm	điều	này	vô,	
còn	kinh	Nguyên	thủy	thì	không	có).	Mức	độ	thêm	thắt:	Pha	trộn	triết	học	Ấn	
giáo	(Brahman)	(tức	là	thêm	triết	học	của	Ấn	Độ	giáo	vào).	Nhận	định:	Duyên	
khởi	bị	chuyển	thành	“Pháp	giới	đồng	nhất	thể”.	Chính	vì	thế	cho	nên	nói	cái	gì	
cũng	từ	Tự	tánh,	rồi	từ	Pháp	giới	đồng	nhất	thể,	cho	nên	nói	rất	hay,	nhưng	thật	
ra	đi	hơi	xa	rồi	đó. 

		 Kinh	 Duy	 Ma	 Cật	 (Vimalakīrti)	 ra	 đời	 hoảng	 thế	 kỷ	 I	 –	 II	 sau	 Công	
nguyên).	[Tư	tưởng]	là:	“Bất	nhị	pháp	môn”,	“Tâm	tịnh	tức	quốc	độ	tịnh”.	[Gốc	



 
 

52 

kinh]:	Gợi	ý	từ	Kinh	Tạp	A-hàm	(SA	297	–	“Pháp	và	phi	pháp”).	[Mức	độ	thêm]:	
Thêm	mô	hình	“Cư	sĩ	tại	gia	thuyết	pháp”.	Điều	này	có	là	dựa	vào	ngài	Tôn	giả	
Chất	Đa	La,	ngài	Cư	sĩ	chứng	Tam	quả	A-na-hàm	đó,	dựa	theo	hình	tượng	đó	mà	
xây	dựng	nên	hình	tượng	ngài	Duy	Ma	Cật.	[Nhận	định]:	Có	yếu	tố	xã	hội	hóa,	
nhưng	thêm	màu	sắc	văn	học.	Tức	là	mang	xã	hội	hóa	hơn,	người	Cư	sĩ	cũng	có	
thể	hoằng	pháp	được. 

Kinh	 Lăng	 Già	 (Laṅkāvatāra)	 ra	 đời	 khoảng	 thế	 kỷ	 III	 –	 IV	 sau	 Công	
Nguyên	(250–350	SCN)).	[Tư	tưởng]:	“Như	Lai	tạng”,	“Duy	tâm	sở	hiện”.	[Gốc	
kinh]:	Phần	“tâm	tạo	cảnh”	từ	SN	12.40,	nhưng	thêm	“Như	Lai	tạng”	–	không	có	
trong	Pāli.	[Mức	độ	thêm]:	Thêm	yếu	tố	bản	thể	luận.	[Nhận	định]:	Có	yếu	tố	
“ngã	vi	tế”	–	mâu	thuẫn	Vô	ngã.	Như	Lai	tạng	mâu	thuẫn	với	Vô	Ngã,	tại	vì	[chấp	
vào]	có	một	cái	ngã	thường	còn. 

		 Kinh	Pháp	Hoa	(Saddharma	Puṇḍarīka)	ra	đời	khoảng	thế	kỷ	I	–	II	sau	
Công	Nguyên	(100–200	SCN)).	[Tư	tưởng]:	“Nhất	thừa”,	“Phật	tánh	phổ	biến”.	
[Gốc	kinh]:	Không	có	gốc	Nikāya,	nhưng	dùng	ẩn	dụ	từ	Kinh	Ví	Dụ	Áo	Rách	(MN	
7).	Quý	vị	kiếm	kinh	này.	[Mức	độ	thêm]:	Sáng	tác	thần	học	hóa.	[Nhận	định]:	
Bắt	đầu	thần	thánh	hóa	Phật	và	cứu	độ	phổ	quát.	Tức	là	Đức	Phật	cứu	độ	hết	tất	
cả,	Ta	chưa	diệt	độ,	không	có	thật	sự	diệt	độ,	mà	cứu	độ	hết	tất	cả.	Chúng	ta	thấy	
rõ	ràng	mâu	thuẫn	thuẫn	với	kinh	Nguyên	thủy.	Kinh	Nguyên	thủy	[nói]	Đức	
Phật	nhập	Niết-bàn	là	hết	rồi,	như	‘củi	hết,	lửa	tắt’,	nhưng	Kinh	Pháp	Hoa	nói	là	
‘Ta	thật	sự	không	có	diệt	độ”.	Quý	vị	thấy	đó	là	cứu	hóa	phổ	quát	đó. 

VII.3.	NHÓM	KINH	KHÔNG	CÓ	GỐC	TRONG	NIKĀYA	(Sáng	tác	hậu	kỳ,	tôn	
giáo	hóa)	

Kinh	Đại	thừa	 Tư	
tưởng	
chính	

Đối	chiếu	trong	
Nikāya	

Nguồn	
khảo	cổ	
/	văn	
bản	học	

Đánh	giá	
học	giả	
hiện	đại	



 
 

53 

A	Di	Đà,	Vô	Lượng	Thọ	
(Ra	đời	khoảng	100–200	năm	

SCN)	

“Tha	
lực	–	
Vãng	
sinh	–	
Cực	
Lạc”	

Không	có	bản	
Pāli	hay	A-hàm	
tương	đương	

Có	bản	
Sanskrit,	
nhưng	
không	
đầy	đủ.	

Étienne	
Lamotte,	
Paul	

Williams:	
“Sáng	tác	
hậu	kỳ	

nhằm	phổ	
cập	tín	
ngưỡng	

đại	chúng”.	

Quán	Vô	Lượng	Thọ	
(Ra	đời	khoảng	250–300	năm	

SCN)	

“Tha	
lực	–	
Vãng	
sinh	–	
Cực	
Lạc”	

Không	có	bản	
Pāli	hay	A-hàm	
tương	đương	

Không	
tìm	thấy	
bản	

Sanskrit	
cổ;	chỉ	
có	bản	
Hán	

Kinh	Thủ	Lăng	Nghiêm	
(Ra	đời	khoảng	650–750	năm	

SCN)	

“Thức	
thứ	
tám,	
Như	
Lai	
tạng”	

Không	có	trong	
Pāli	

Chỉ	xuất	
hiện	ở	
Trung	
Hoa	

Các	học	giả	
(Ui	

Hakuju,	Lü	
Cheng):	
“Sáng	tác	
tại	Trung	
Hoa”.	

Kinh	Hoa	Thủ,	Kinh	Đại	Bát	
Niết-bàn	(phiên	bản	Đại	thừa)	
(Ra	đời	khoảng	300–400	năm	

SCN)	

“Phật	
tánh	
thường	
trụ”,	
“Như	
Lai	bất	
diệt”	

Không	tương	
đương	với	

Mahāparinibbāna	
Sutta	(DN	16)	

Bản	Hán	
TK	IV–V,	
bản	

Sanskrit	
Kinh	

Niết	Bàn	
không	
đầy	đủ	

Học	giả	
Hirakawa:	
“Dịch	giả	
Hán	sáng	
tác	mở	
rộng	từ	ý	
niệm	Bản	
thể	Phật”.	



 
 

54 

Kinh	Đại	Nhật	
(Mahāvairocanābhisambodhi)	
(Ra	đời	khoảng	650–725	năm	

SCN)	

“Phật	
Tỳ	Lô	
Giá	Na,	
Mật	
chú	–	
ấn	

pháp”	

Không	có	 Tây	
Tạng	–	
Ấn	giáo	
ảnh	

hưởng,	
có	bản	
Sanskrit.	

Snellgrove,	
Tucci:	

“Kinh	Mật	
tông	hậu	
kỳ,	hòa	
trộn	

Tantra”. 

		 [Cột	thứ	nhất]:	Kinh	Đại	thừa;	[Cột	thứ	hai]:	Tư	tưởng	chính.	[Cột	thứ	ba]:	
Đối	chiếu	trong	Nikaya.	[Cột	thứ	tư]:	Nguồn	gốc	khảo	cổ/văn	bản	học.	[Cột	thứ	
năm]:	Đánh	giá	học	giả	hiện	đại. 

Kinh	A	Di	Đà,	Vô	Lượng	Thọ	 ra	 đời	 khoảng	100–200	năm	SCN).	 [Tư	
tưởng]:	“Tha	lực	–	Vãng	sinh	–	Cực	Lạc”.	[Đối	chiếu]:	Không	có	bản	Pāli	hay	A	
Hàm	tương	đương.	Nguồn	gốc:	Có	bản	Sanskrit	(tức	là	từ	Ấn	độ	chứ	không	phải	
từ	Trung	Quốc),	nhưng	không	đầy	đủ.	Tức	là	bây	giờ	người	ta	đối	chiếu	bản	
Sanskrit	tại	Ấn	Độ	với	bản	chữ	Hán	thì	thấy	không	tương	ưng,	bản	chữ	Hán	rất	
nhiều	 mà	 bản	 Sanskrit	 tại	 Ấn	 Độ	 thì	 ít.	 [Đánh	 giá]:	 Étienne	 Lamotte,	 Paul	
Williams:	“Sáng	tác	hậu	kỳ	nhằm	phổ	cập	tín	ngưỡng	đại	chúng”. 

Quán	Vô	Lượng	Thọ	ra	đời	khoảng	250–300	năm	SCN).	[Tư	tưởng]:	“Tha	
lực	–	Vãng	sinh	–	Cực	Lạc”.	[Đối	chiếu]:	Không	có	bản	Pāli	hay	A-hàm	tương	
đương.	 [Nguồn	gốc]:	Không	tìm	thấy	bản	Sanskrit	cổ;	chỉ	có	bản	Hán.	 [Đánh	
giá]:	Étienne	Lamotte	(người	Bỉ),	Paul	Williams	(người	Anh),	hai	ngài	rất	nổi	
tiếng	nhận	xét:	“Sáng	tác	hậu	kỳ	nhằm	phổ	cập	tín	ngưỡng	đại	chúng”.	Điều	này	
là	sáng	tác	sau	này,	như	vậy	Kinh	Quán	Vô	Lượng	Thọ	hoàn	toàn	không	có	bản	
Sanskrit	cổ,	chỉ	có	bản	chữ	Hán	thôi.	Cho	nên	hèn	chi	mình	tu	mấy	pháp	quán,	
tu	không	nổi	là	đúng	rồi,	khó	tu	quá	là	do	vậy.	Tại	vì	người	sau	người	ta	thêm	
vào,	không	phải	là	kinh	gốc. 

	Nhận	xét	chung	là	mấy	kinh	này	là	phổ	cập	tín	ngưỡng	nhân	gian	và	phát	
triển	mạnh	tại	Trung	Hoa,	thậm	chí	phát	triển	qua	luôn	cả	Tây	Tạng	nữa.	Như	
vậy	Kinh	A	Di	Đà,	Kinh	Vô	Lượng	Thọ	có	bản	Sanskrit,	nhưng	không	đầy	đủ	như	
kinh	bây	giờ.	Có	năm	bản	gốc	đó,	nếu	quý	vị	muốn	biết	năm	bản	Kinh	Vô	Lượng	



 
 

55 

Thọ	gốc	thì	lên	mạng	đánh	vô,	người	ta	có	bản	nghiên	cứu	từ	đâu	ra	luôn. 

Kinh	Thủ	Lăng	Nghiêm	(rất	nổi	tiếng	với	học	giả	Đại	thừa)	ra	đời	khoảng	
650–750	năm	SCN).	 [Tư	 tưởng]:	 “Thức	 thứ	 tám,	Như	Lai	 tạng”.	 [Đối	 chiếu]:	
Không	có	trong	Pāli.	[Nguồn	gốc]:	Chỉ	xuất	hiện	ở	Trung	Hoa	(cũng	không	có	
bản	Sanskrit).	[Đánh	giá]:	Các	học	giả	(Ui	Hakuju,	Lü	Cheng):	“Sáng	tác	tại	Trung	
Hoa”.	Mà	đúng,	[kinh	này]	rất	mang	màu	sắc	Trung	Hoa,	đó	là	theo	Thiện	Trang.	
Quý	vị	có	thể	nghiên	cứu	sau,	mình	cứ	nghe	để	[đấy]	thôi. 

Kinh	Hoa	Thủ,	Kinh	Đại	 Bát	Niết-bàn	 (phiên	 bản	Đại	 thừa)	 ra	 đời	
khoảng	300–400	năm	SCN	 (tức	 là	 thế	kỷ	 thứ	 IV,	V).	 [Tư	 tưởng]:	 “Phật	 tánh	
thường	trụ”,	“Như	Lai	bất	diệt”.	‘Phật	tánh	thường	trụ’	là	do	ngài	Huệ	Năng	phát	
hiện	ra	[điểm]	sai,	ngài	đổi	lại	đó.	Làm	gì	có	Phật	tánh	mà	thường	trụ	được,	Phật	
tánh	phải	vô	thường	chứ.	Ngài	Huệ	Năng	đổi	lại,	tức	là	ngài	chứng	đạo	cho	nên	
ngài	thấy	được	người	đời	sau	sáng	tác	không	đúng.	‘Như	Lai	bất	diệt’	là	không	
có.	 [Đối	 chiếu]:	 Không	 tương	 đương	 với	 Mahāparinibbāna	 Sutta	 (DN	 16).	
[Nguồn	gốc]:	Bản	Hán	TK	IV–V,	bản	Sanskrit	Kinh	Niết	Bàn	không	đầy	đủ	(chỉ	
có	một	phần	thôi).	[Đánh	giá]:	Học	giả	Hirakawa	(người	Nhật):	“Dịch	giả	Hán	
sáng	tác	mở	rộng	từ	ý	niệm	Bản	thể	Phật”.	Tức	là	những	nhà	học	giả	này	nhận	
xét	như	thế. 

Kinh	 Đại	 Nhật	 (Mahāvairocanābhisambodhi)	 ra	 đời	 khoảng	 650–725	
năm	SCN	(tức	là	thế	kỷ	VII,	VIII	sau	Công	nguyên).	[Tư	tưởng]:	“Phật	Tỳ	Lô	Giá	
Na,	Mật	 chú	–	 ấn	pháp”.	 [Đối	 chiếu]:	Không	 có	 (trong	Kinh	A	Hàm,	Nikaya).	
[Nguồn	gốc]:	chỉ	có	Tây	Tạng	–	Ấn	giáo	ảnh	hưởng,	có	bản	Sanskrit.	Người	ta	
cũng	nhận	định	là	có	khả	năng	bản	này	dịch	ngược	lại.	Có	nhiều	bản	Sanskrit,	
nhưng	[do	họ]	dịch	ngược	lại,	cho	nên	bây	giờ	coi	bản	Sanskrit	cũng	chưa	chắc	
ăn	nữa.	 [Đánh	giá]:	Ngài	 Snellgrove,	Tucci:	 “Kinh	Mật	 tông	hậu	kỳ,	hòa	 trộn	
Tantra”.	Cho	nên	tại	sao	bây	giờ	mình	tu	quá	trời	chú,	là	tại	vì	sau	này. 

VII.4.	ĐỐI	CHIẾU	TỪ	NGUYÊN	(Pāli	↔	Sanskrit	↔	Hán)	

TT	 Khái	niệm	Pāli	
nguyên	thủy	

Tương	ứng	Đại	thừa	
/	Hán	tạng	

Ghi	chú	so	sánh	



 
 

56 

1	 Paṭiccasamuppāda	
(Duyên	khởi)	

Pratītya-samutpāda	→	
“Tánh	Không”	
(Śūnyatā)	

Dịch	đúng,	nhưng	về	sau	biến	
thành	“vô	tự	tánh”	mang	màu	

siêu	hình.	
2	 Anattā	(Vô	ngã)	 “Như	Lai	tạng”,	“Phật	

tánh”	
Trái	nghĩa:	“Như	Lai	tạng”	trở	
thành	bản	thể	tiềm	ẩn	→	sai	

lệch	gốc.	
3	 Sati	–	Samādhi	–	

Paññā	(Niệm	–	
Định	–	Tuệ)	

“Niệm	Phật”,	“Tam	
mật	tương	ưng”	

Biến	thực	hành	tâm	lý	thành	
nghi	thức	tôn	giáo.	

4	 Nibbāna	(Niết-
bàn)	

“Đại	Niết-bàn”	(Pháp	
thân	thường	trụ)	

Pāli:	đoạn	tận	tham–sân–si;	
Đại	thừa:	bản	thể	vĩnh	hằng	→	

đối	nghịch	gốc.	

			 	1.	Khái	niệm	Paṭiccasamuppāda	(Duyên	khởi):	chuyển	sang	Đại	thừa	
là	Pratītya-samutpāda	→	 “Tánh	Không”	 (Śūnyatā).	 Dịch	 đúng,	 nhưng	 về	 sau	
biến	thành	“vô	tự	tánh”	mang	màu	siêu	hình.	‘Vô	tự	tánh’	là	bên	Duy	Thức.	Hồi	
xưa	Thiện	Trang	cũng	thấy	chỗ	‘vô	tự	tánh’	này	kì	kì,	bây	giờ	thì	mình	biết	là	tại	
sao. 

	 2.	Khái	niệm	Anattā	(Vô	ngã):	Đại	thừa	chuyển	thành	“Như	Lai	tạng”,	
“Phật	tánh”	thì	trái	nghĩa	với:	“Như	Lai	tạng”	trở	thành	bản	thể	tiềm	ẩn	→	sai	
lệch	gốc.	Điều	này	Thiện	Trang	có	nói,	nếu	quý	vị	chấp	vào	một	cái	thường	còn	
là	quý	vị	không	phá	ngã	được. 

	 Cho	nên	nếu	học	mấy	điều	này	thì	mình	phải	suy	xét,	không	biết	sao	Thiện	
Trang	kêu	nó	kỳ	vậy,	bây	giờ	đọc	lại	bản	này	thì	thấy	có	lẽ	các	ngài	này	đúng.	
Thiện	Trang	nói	có	lẽ	nha,	quý	vị	có	thể	tự	khẳng	định	cho	mình.	Mình	nghe	chứ	
chớ	vội	tin,	chớ	vội	bác,	cứ	nghe	đi	rồi	suy	xét.	Rồi	phải	tu	nữa,	phải	trải	nghiệm.	
Pháp	nào	tu,	mình	quan	sát	bao	nhiêu	năm	qua,	ví	dụ	như	gần	đây	nhiều	đồng	
tu	[Tịnh	độ]	già	rồi	nói	với	Thiện	Trang,	thật	ra	bao	nhiêu	năm	qua	tu	thấy	đâu	
có	ai	thành	tựu	đâu.	Vì	sao?	Vì	đến	lúc	chết	là	mê	mờ	v.v…	đâu	thấy	rõ	ràng	đâu.	
Toàn	là	coi	trên	mạng,	coi	trên	sách	báo	thì	thấy	nói	người	này	vãng	sanh,	người	
kia	 vãng	 sanh,	 nhưng	 thực	 tế	 đâu	 có.	 Cho	nên	mình	phải	 tu,	mình	phải	 trải	



 
 

57 

nghiệm,	chứ	còn	mình	nghe	không	[thôi]	thì	chưa,	nhưng	cứ	nghe	thử	đi	rồi	tu. 

3.	Khái	niệm	Sati	–	Samādhi	–	Paññā	(Niệm	–	Định	–	Tuệ)	thì	tương	
ứng	Đại	thừa	là:	“Niệm	Phật”,	“Tam	mật	tương	ưng”.	Chuyển	sang	Đại	thừa	thì:	
Biến	thực	hành	tâm	lý	thành	nghi	thức	tôn	giáo.	Bây	giờ	thì	tôn	giáo	nhiều	hơn,	
ví	dụ	mình	lạy	Phật	rồi	đủ	thứ	các	kiểu,	thì	hơi	mê	tín.	Thực	ra	quý	vị	coi	kinh	
Nguyên	thủy	đâu	có	vậy. 

4.	Khái	niệm	Nibbāna	(Niết-bàn)	[chuyển	sang	Đại	thừa]	là:	“Đại	Niết-
bàn”	(Pháp	thân	thường	trụ).	Ở	Pāli	là:	đoạn	tận	tham–sân–si;	còn	Đại	thừa	là:	
bản	thể	vĩnh	hằng	→	đối	nghịch	gốc.	Điều	này	hồi	xưa	mình	không	hiểu,	mình	
cứ	nói	bên	Đại	thừa	nói	vậy,	bên	Nguyên	thủy	nói	vậy.	Nhưng	bây	giờ	Thiện	
Trang	thấy	 là	Nguyên	thủy	đúng,	còn	[Đại	 thừa]	này	không	đúng,	mang	tính	
thường	hằng	là	không	được. 

	VII.6.	NHẬN	ĐỊNH	HỌC	GIẢ	(tóm	tắt)	 

TT	 Học	giả	 Tác	phẩm	/	năm	
1	 Étienne	Lamotte	(Histoire	du	

Bouddhisme	Indien,	1958)	
Các	kinh	Đại	thừa	đầu	tiên	(Bát-nhã)	có	thể	
xuất	hiện	khoảng	TK	I	CN;	phần	lớn	còn	lại	

sáng	tác	muộn	TK	II–III.	
2	 A.K.	Warder	(Indian	

Buddhism,	2000)	
Kinh	Nikāya	là	nguồn	gốc	xác	thực	duy	nhất;	
Đại	thừa	phát	triển	tại	Nam	Ấn	từ	nhánh	

Mahāsāṃghika.	
3	 Paul	Williams	(Mahāyāna	

Buddhism,	1989)	
Đại	thừa	chuyển	từ	triết	học	sang	tôn	giáo	
hóa	do	nhu	cầu	quần	chúng	–	không	do	

chính	Đức	Phật	dạy.	
4	 Bhikkhu	Analayo	

(Comparative	Study	of	the	
Majjhima	Nikāya	and	

Madhyama	Āgama,	2011)	

So	sánh	song	ngữ	xác	nhận	hầu	hết	nội	dung	
Đại	thừa	không	có	bản	tương	đương	trong	

A-hàm.	

	1.	Ngài	người	Bỉ:	Étienne	Lamotte	(Histoire	du	Bouddhisme	Indien,	
1958):	Ngài	nhận	xét:	Các	kinh	Đại	thừa	đầu	tiên	(Bát-nhã)	có	thể	xuất	hiện	



 
 

58 

khoảng	TK	I	CN;	phần	lớn	còn	lại	sáng	tác	muộn	TK	II–III.	

2.	Ngài	A.K.	Warder	(Indian	Buddhism,	2000)	nói:	Kinh	Nikāya	là	nguồn	
gốc	xác	thực	duy	nhất;	Đại	thừa	phát	triển	tại	Nam	Ấn	từ	nhánh	Mahāsāṃghika. 

3.	 Ngài	 Paul	 Williams	 (Mahāyāna	 Buddhism,	 1989)	 nói:	 Đại	 thừa	
chuyển	từ	triết	học	sang	tôn	giáo	hóa	do	nhu	cầu	quần	chúng	–	không	do	chính	
Đức	Phật	dạy.	

4.	 Ngài	 Tỳ-kheo	 Bhikkhu	 Analayo	 (Comparative	 Study	 of	 the	
Majjhima	Nikāya	and	Madhyama	Āgama,	2011)	(người	Đức),	ngài	nhận	định	
rằng:	So	sánh	song	ngữ	xác	nhận	hầu	hết	nội	dung	Đại	thừa	không	có	bản	tương	
đương	trong	A-hàm.	

Mình	thấy	như	thế,	[đây	là]	các	ngài	nhận	xét.	Cuối	cùng	tổng	kết	nữa	là	
hết.	

VII.7.	TỔNG	KẾT:	CẤP	ĐỘ	“XA	GỐC”	CỦA	CÁC	BỘ	KINH 

Mức	độ	 Đặc	điểm	 Ví	dụ	
1.	Nguyên	thủy Có	trong	Nikāya	–	đồng	nhất	

tinh	thần	Phật	dạy	
Dhammapada,	
Satipaṭṭhāna,	

Anattalakkhaṇa	(Giới,	
Định,	Tuệ)	

2.	Phát	triển	triết	
học 

Dựa	trên	Duyên	khởi,	không	
trái	Vô	ngã	

Bát-nhã,	Trung	Quán,	Duy	
thức	

3.	Tín	ngưỡng	hóa Thêm	tha	lực,	Phật	tánh,	quốc	
độ	

Pháp	Hoa,	Hoa	Nghiêm	

4.	Thần	thoại	hóa	/	
Bản	thể	luận 

Thêm	cõi	Cực	Lạc,	Như	Lai	
tạng,	thần	chú	

A	Di	Đà,	Lăng	Nghiêm,	Đại	
Nhật	

5.	Hậu	kỳ	pha	trộn Kết	hợp	Ấn	giáo	–	Lão	Trang	
–	Mật	pháp	

Mật	tông,	Kim	Cang	thừa	

	1.	Mức	độ	Nguyên	thủy.	Đặc	điểm:	Có	trong	Nikāya	–	đồng	nhất	tinh	thần	
Phật	dạy.	Ví	dụ	kinh	Nguyên	thủy,	các	kinh	như	Dhammapada,	Satipaṭṭhāna,	



 
 

59 

Anattalakkhaṇa	[nói]	về	Giới,	Định,	Tuệ	là	ok. 

2.	[Mức	độ]	Phát	triển	triết	học.	[Đặc	điểm]:	Dựa	trên	Duyên	khởi,	không	
trái	Vô	ngã.	Các	bộ	kinh	như	Kinh	Bát-nhã,	Trung	Quán,	Duy	thức. 

3.	[Mức	độ]	Tín	ngưỡng	hóa.	[Đặc	điểm]:	Thêm	tha	lực,	Phật	tánh,	các	cõi	
nước	của	chư	Phật.	Thì	có	các	kinh	như	Kinh	Pháp	Hoa,	Hoa	Nghiêm. 

4.	[Mức	độ]	Thần	thoại	hóa/Bản	thể	luận.	[Đặc	điểm]:	Thêm	cõi	Cực	Lạc,	
Như	Lai	tạng,	thần	chú,	Kinh	A	Di	Đà,	Lăng	Nghiêm,	Đại	Nhật	Như	Lai. 

5.	[Mức	độ]	Hậu	kỳ	pha	trộn.	[Đặc	điểm]:	Kết	hợp	Ấn	giáo	–	Lão	Trang	–	
Mật	pháp.	Tức	là	[pha]	Đạo,	Nho...	tùm	lum	vô.	Mật	tông,	Kim	Cang	thừa...	tùm	
lum	hết.	Cho	nên	bây	giờ	người	ta	nói	mình	tu	không	nguyên	thủy	là	vậy.	Ai	tin	
thì	tin,	ai	không	tin	thì	thôi. 

Tóm	lại,	tổng	kết	như	sau:	

VIII.	TỔNG	KẾT	VÀ	ĐÁNH	GIÁ. 

1.	Phật	giáo	nguyên	thủy	giữ	trọn	vẹn	Duyên	khởi	–	Vô	ngã.	

2.	Đại	thừa	triết	học	(Long	Thọ,	Duy	Thức)	diễn	giải	hợp	lý.	

3.	Đại	thừa	tín	ngưỡng	(Tịnh	độ,	Pháp	Hoa)	làm	lệch	tinh	thần	Bát	
Chánh	Đạo.	(Đó	là	các	ngài	đó	nhận	xét,	mình	đọc	lại	thôi)	

4.	Trung	Hoa	hóa	biến	Phật	pháp	thành	tôn	giáo	cầu	nguyện.	

5.	Phục	hưng	thời	hiện	đại	(bây	giờ	là	Theravāda)	đang	đưa	Phật	giáo	
trở	lại	tinh	thần	gốc.	

	Nói	[với]	quý	vị	những	niềm	vui	thế	này,	bây	giờ	hầu	như	phương	Tây	
theo	Phật	giáo	Theravāda.	Quý	vị	đi	[ra	ngoài],	gặp	người	ta	hỏi	quý	vị	tu	[pháp]	
gì,	mà	quý	vị	nói	tu	theo	Mahayana	(Đại	thừa)	là	người	ta	có	vẻ	không	vui,	người	
ta	chê	mình	đó.	Vì	thật	ra	người	ta	nghiên	cứu	rất	nhiều,	họ	nghiên	cứu	nhiều	
sách	lắm,	tại	người	Việt	Nam	mình	ít	đọc	sách	và	ít	được	quan	tâm,	thành	ra	
mình	không	biết,	chứ	thực	tế	người	ta	biết	hết	rồi.	Thiện	Trang	hồi	xưa	có	coi,	
nhưng	Thiện	Trang	không	tin	mấy	điều	đó,	Thiện	Trang	kêu	mấy	nhà	học	giả	



 
 

60 

nghiên	cứu	không	à.	Người	ta	nghiên	cứu,	người	ta	khảo	cổ	v.v…	mình	có	biết	
cái	gì	đâu,	mấy	ngàn	năm	trước	rồi.	Nhưng	bây	giờ,	sau	khi	mình	duyệt	hết,	coi	
hết	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya,	kinh	Đại	thừa	coi	còn	vài	bộ	thôi,	không	coi	nữa	
vì	cũng	ngán	quá	rồi,	thì	thấy	đúng.	Thực	ra	kinh	Nguyên	thủy	vẫn	ok,	những	
điều	người	ta	nói	không	sai. 

Quan	trọng	là	phải	trải	nghiệm,	phải	thực	hành.	Và	quý	vị	quan	sát	những	
người	thực	hành	theo	những	pháp	đời	sau,	trong	này	nhận	xét	là	đời	sau	tạo	ra	
đó,	thì	cuối	cùng	đi	về	đâu?	Kết	quả	như	thế	nào?	Đó,	quý	vị	phải	quan	sát,	mình	
phải	tự	chiêm	nghiệm,	pháp	Nguyên	thủy	mình	thực	hành	tới	đâu	thấy	hiệu	quả	
tới	đó.	Còn	pháp	Đại	thừa	nói	cao	siêu,	nhưng	thực	sự	tu	không	được,	nói	thì	
nói	hay	quá,	đúng	cách	triết	học	hoá,	thần	thánh	ghê	gớm,	nhưng	tu	không	được.	
Từ	đó	mình	thấy	không	ổn,	thành	ra	cuối	cùng	trở	về	với	Đạo	Phật	gốc.	Nếu	ai	
nghe	được,	chấp	nhận	được	đó	là	một	điều	tốt.	Còn	không	nghe	được,	không	
chấp	nhận	được	cũng	là	điều	tốt,	từ	từ,	mình	có	duyên	rồi,	từ	từ	thực	hành. 

Những	điều	này	không	phải	phỉ	báng	gì	đâu,	mà	đây	là	công	nhận	toàn	thế	
giới.	Quý	vị	lên	Google,	lên	ChatGPT,	hay	có	chương	trình	nào,	quý	vị	hỏi	là	ra,	
tìm	sách	đầy,	nhà	nghiên	cứu	người	ta	đưa	đầy	trên	mạng	rồi.	Cho	nên	dần	dần	
về	sau,	cuối	cùng	cũng	trở	về	gốc	thôi.	Đài	Loan	cũng	là	một	nước	[tu	theo]	Đại	
thừa,	bây	giờ	người	ta	cũng	bắt	đầu	trở	về	gốc	rồi,	dần	dần	người	ta	không	học	
kinh	điển	Đại	thừa	nữa,	họ	cũng	học	qua	kinh	Nguyên	thủy	rồi,	cả	những	nước	
này	nước	kia	nữa. 

Cho	nên	hồi	xưa	mình	không	hiểu,	tại	sao	Phật	giáo	Trung	Hoa	phải	diệt,	
tại	sao	Phật	giáo	này	Phật	giáo	kia	phải	diệt,	tại	sao	Phật	giáo	Ấn	Độ	phải	diệt	
vào	thế	kỷ	thứ	VI?	Bởi	vì	Phật	giáo	đó	đâu	còn	là	Phật	giáo	Nguyên	thủy	nữa,	
chư	Thiên	không	bảo	hộ,	quý	vị	hiểu	không	ạ?	Chư	Thiên	không	bảo	hộ,	bảo	hộ	
làm	chi	cho	Phật	giáo	loạn	cào	cào	như	thế.	Cho	nên	chư	Thiên	không	bảo	hộ,	
chư	Thiên	phải	để	cho	diệt	đi.	Hồi	xưa	thì	mình	trách	sao	Phật	giáo	không	linh?	
Thực	ra	linh	đấy	chứ,	chư	Thiên	không	bảo	hộ,	phải	để	cho	diệt	đi,	để	từ	từ	đến	
lúc	nào	đó	khôi	phục	gốc	Phật	giáo	lại. 

Bây	giờ	cũng	vậy	đó,	hồi	xưa	mình	tưởng	diệt	hết	Phật	giáo,	ai	ngờ	nhờ	



 
 

61 

diệt	Phật	giáo	Phát	triển	thì	Phật	giáo	Nguyên	thủy	mới	đứng	lên	được.	Từ	đó	
mình	biết	nhiều	điều	lắm,	mình	nhìn	nhận	hồi	xưa	chưa	chính	xác,	bây	giờ	thấy	
vui	lắm,	bởi	vì	sao?	Phật	giáo	Nguyên	thủy	bây	giờ	đang	hưng	thịnh,	hưng	thịnh	
trên	toàn	thế	giới,	không	phải	chỉ	tại	một	đất	nước	mà	toàn	bộ	hưng	thịnh.	Còn	
nơi	nào	Phật	giáo	mà	chư	Thiên	không	bảo	hộ,	nên	khiến	có	người	tiêu	diệt	Phật	
giáo,	họ	phải	tiêu	diệt.	Nhưng	Phật	giáo	đó	đâu	phải	Phật	giáo	gốc	của	Phật	đâu,	
bị	pha	trộn	đủ	thứ	vào.	Sau	này	mình	thấy	ok,	đúng	là	chư	Thiên	gia	hộ,	cho	nên	
bây	giờ	quý	vị	niệm	chư	Thiên	rất	là	an	lạc,	rất	là	thoải	mái. 

Hôm	nay	Thiện	Trang	chia	sẻ	hơi	dài,	hy	vọng	quý	vị	nghe	được	những	
điều	này,	để	cung	cấp	cho	quý	vị.	Quý	vị	có	thể	coi	lại	và	có	thể	hỏi	thêm	trên	
ChatGPT	hay	hỏi	trên	mạng,	search	ra,	đọc	nhiều	hơn	để	hiểu	hơn,	tại	sao	người	
ta	tu	bao	nhiêu	năm	cuối	cùng	cũng	quay	về	Nguyên	thủy?	Còn	mình	biết	ít	quá,	
mình	ôm	những	cái	đó,	và	ai	nói	ngược	với	mình	là	cứ	nói	phỉ	báng.	Thực	ra,	
quý	vị	thấy	những	kinh	Đại	thừa	sau	này	mới	hù	dọa	chúng	sanh	nhiều,	nào	là	
đọa	Địa	ngục	vô	lượng	kiếp	tùm	lum.	Chứ	còn	kinh	Nguyên	thủy,	Đức	Phật	đâu	
có	hù	dọa	chúng	sanh,	Đức	Phật	từ	bi	vô	cùng,	Đức	Phật	rất	tuyệt	vời.	Còn	sau	
này	các	ngài	sáng	tác	thêm	mới	hù	đọa	chúng	sanh,	làm	cái	gì	cũng	hù	dọa	đọa	
Địa	ngục,	hù	cho	nó	sợ	để	không	chống	mình,	kiểu	vậy	đó. 

Cho	nên	bây	 giờ	nhiều	người	 rớt	 vào	đó	 rồi	 ra	 không	được,	 thật	 đáng	
thương!	Cuối	cùng	cuối	đời	đâu	có	giải	quyết	được	vấn	đề	gì	đâu,	tu	một	hồi	lạc,	
tu	đến	cuối	đời	ảo	tưởng.	Mình	bị	rớt	vào	triết	học,	triết	lý	thần	thánh	hoá,	mình	
ảo	tưởng	ghê	gớm,	nhưng	cuối	cùng	chết	đâu	có	giải	quyết	được	vấn	đề,	chết	
cũng	vậy,	chết	cũng	đọa	lạc	bình	thường.	Cho	nên	đó	là	điều	chúng	ta	cần	nên	
cố	gắng.	 

Hôm	nay	thời	gian	cũng	hết	rồi,	Thiện	Trang	xin	chia	sẻ	tới	đây.	Quý	vị	coi	
[bài]	này,	có	thời	gian	thì	coi	đi	coi	lại.	Thiện	Trang	sẽ	đẩy	file	này	lên	mạng	để	
quý	vị	coi	tới	coi	lui,	[để]	hiểu	hơn.	Chỉ	cần	nắm	được	sơ	khởi	là	được	rồi.	 

Hẹn	quý	vị	hôm	khác!	Mời	quý	vị,	chúng	ta	hồi	hướng. 

“Nguyện	đem	công	đức	này	



 
 

62 

Hướng	về	khắp	tất	cả	

Đệ	tử	cùng	chúng	sanh	

Đều	sớm	thành	đạo	quả”.	

		

		

		

		

	
	
	
	

		

		

		

	


