
 
 

1 

Tinh	Hoa	Kinh	Luận	Nguyên	Thủy 
Bài	64	

Giảng	giải:	Thầy	Thích	Thiện	Trang	
Giảng	ngày:	20.11.	2025	

Phát	trực	tiếp	trên	Kênh	YouTube	Thích	Thiện	Trang	
https://youtu.be/xLv8zhgtup4?si=V6kHKz0hYvRpfPye 
mạng	xã	hội	Facebook,	Fanpage	Thích	Thiện	Trang:	
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang 

		

				 Nam	Mô	Bổn	Sư	Thích	Ca	Mâu	Ni	Phật!	

Kính	chào	toàn	thể	quý	vị	đồng	tu!	Hôm	nay	chúng	ta	sẽ	học	tiếp	bộ	Câu	Xá	
Luận	và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận,	bài	64,	của	chuyên	đề	này.	Chúng	ta	học	3	phần,	
đó	là	học	phần	nền	tảng	của	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya	và	phần	Vi	Diệu	Pháp.	 

Cũng	như	mọi	hôm,	chúng	ta	bắt	đầu	bởi	một	câu	chuyện,	trích	từ	Tích	
Truyện	Pháp	Cú,	tựa	đề	là: 

Câu	Chuyện	Quả	Báo	Người	Đồ	Tể	Và	Đứa	Con	Trai	Trong	Đời	Đức	
Phật	Thích	Ca	

(Theo	Tích	Chuyện	Pháp	Cú)	

1.	Người	Ðồ	Tể	Và	Ðứa	Con	Trai	

Ngươi	nay	giống	lá	héo	...	

Câu	chuyện	này	xảy	ra	khi	Thế	Tôn	ở	tại	Kỳ	Viên,	liên	quan	đến	một	
đồ	tể	mổ	bò. 

Tại	Xá-vệ,	có	một	người	đồ	tể	mổ	bò.	Ông	ta	giết	hại	biết	bao	nhiêu	
con	bò,	thường	chọn	phần	thịt	ngon	nhất	cho	mình,	sai	vợ	nấu	nướng	rồi	
ngồi	vào	bàn	ăn,	cùng	vợ	con	nhậu	thịt	bò,	phần	còn	lại	ông	bán	lấy	tiền.	

https://youtu.be/xLv8zhgtup4?si=V6kHKz0hYvRpfPye
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang


 
 

2 

Suốt	55	năm	ông	giữ	nghiệp	này.	Trong	thời	gian	ấy,	mặc	dù	Đức	Thế	Tôn	
ở	tại	tinh	xá	bên	cạnh	nhà,	nhưng	không	bao	giờ	ông	cúng	cho	Thế	Tôn	
một	muỗng	cháo	hay	muỗng	cơm.	Trừ	thịt	bò	ra,	ông	ta	không	ăn	cơm. 

Tức	là	kể	lại	câu	chuyện	của	vị	này,	ông	này	hơi	thiếu	thiện	căn,	thiếu	căn	
lành,	ổng	làm	nghề	mổ	bò	suốt	55	năm,	một	thời	gian	rất	dài.	Đã	vậy	rồi	mà	ổng	
ăn	cơm	phải	có	thịt	bò	thì	mới	ăn,	còn	không	là	ổng	không	ăn.	Nhà	ổng	ở	gần	Kỳ	
Viên	Tịnh	xá	(gần	Đức	Thế	Tôn),	thế	nhưng	ông	không	cúng	dường	cho	Đức	Phật	
một	 bữa	 nào,	 thậm	 chí	một	muỗng	 cơm,	một	muỗng	 cháo	 cũng	 không	 cúng	
dường.	Cho	nên	nhiều	khi	không	có	duyên,	ở	bên	cạnh,	gần	Phật	mà	không	có	
duyên	như	vậy. 

Ngày	nọ,	 trời	về	chiều,	 sau	khi	bán	vài	miếng	 thịt,	ông	đưa	cho	vợ	
miếng	thịt	để	nấu	bữa	tối,	và	đi	ra	ao	tắm.	Một	người	bạn	đến	nhà	ông,	hỏi	
bà	vợ: 

-	Hãy	để	cho	tôi	ít	thịt,	nhà	tôi	có	khách.	

-	Thịt	bán	hết	rồi.	Ông	ấy	vừa	đi	tắm.	(Tức	là	bà	vợ	nói	hết	[thịt]	rồi). 

-	Nếu	còn	miếng	thịt	nào,	chị	vui	lòng	để	cho	tôi. 

-	Chẳng	còn	miếng	thịt	nào,	trừ	miếng	thịt	ông	ấy	dặn	tôi	làm	đồ	ăn	cho	
ổng. 

Người	bạn	nghĩ:	"Nếu	đã	hết	thịt	bán,	chỉ	còn	lại	thịt	dành	riêng	cho	
bữa	ăn,	và	ông	ấy	sẽ	không	ăn	nếu	không	có	thịt,	chắc	gì	ông	ấy	đã	chịu	để	
miếng	thịt	đó	cho	mình".	Và	người	này	tự	động	xách	miếng	thịt	ra	đi. 

	Người	bạn	biết	tính	ông	này	như	vậy,	nên	còn	chút	nào	thì	lấy	luôn.	Vợ	của	
ông	mổ	bò	không	đồng	ý,	nhưng	thịt	cũng	bị	người	bạn	xách	đi	luôn,	giống	như	
ăn	trộm	trước	mặt. 

Tắm	xong,	người	đồ	tể	trở	về.	Khi	bà	vợ	dọn	ăn,	chỉ	có	rau	cải,	ông	hỏi: 

-	Còn	thịt	đâu?	

-	Không	có	ông	ạ.	



 
 

3 

-	Tôi	chừa	cho	bà	một	miếng	thịt	trước	khi	tôi	đi	sao?	(Tức	 là	ổng	hỏi	 là	
không	phải	là	tôi	đã	chừa	một	miếng	thịt	trước	khi	đi	tắm	sao?) 

-	Một	người	bạn	đến	nhà	nài	mua	thịt	vì	nhà	có	khách.	Tôi	trả	lời	hết	thịt	
bán,	mà	ổng	cứ	xách	miếng	thịt	của	ông	đi	về,	dù	tôi	có	nói	miếng	thịt	đó	
cốt	để	làm	thức	ăn	cho	ông,	nếu	thiếu	ông	không	ăn	cơm	được. 

-	Trừ	khi	có	thịt	tôi	mới	ăn.	Tôi	không	ăn	nữa,	bà	dẹp	đi! 

-	Trời	ơi,	làm	sao	bây	giờ?	Thôi	ông	chịu	khó	ăn	cơm	không	thịt	một	bữa. 

-	Tôi	đã	nói	là	không. 

Quý	vị	thấy	là	nghiệp	của	ông	này	cũng	nặng	thật,	ổng	thèm	thịt	đến	độ	là	
không	có	thịt	thì	không	ăn	được	cơm.	Lúc	này	không	có	thịt	nên	ổng	bảo	là	dẹp	
cơm	đi,	không	ăn	nữa.	Cho	nên	nghiệp	cũng	thật	là	nặng,	tập	khí	này	nặng. 

Bắt	vợ	dẹp	mâm	cơm,	ông	ta	xách	dao	ra	đi.	Có	một	con	bò	bị	cột	gần	
nhà,	ông	bước	tới	chỗ	con	bò,	thò	tay	vào	miệng	lôi	lưỡi	ra,	xẻo	luôn	chiếc	
lưỡi,	rồi	xách	trở	vô	nhà,	ông	nướng	chiếc	lưỡi	bò	trên	lò	than,	xong	đặt	
trên	cơm	rồi	mới	chịu	ăn	uống.	(Ổng	cũng	rất	là	ác	đúng	không?	Con	bò	đang	
sống	vậy	mà	ổng	cắt	cái	lưỡi	của	luôn.	Vì	thèm	ăn,	vì	vô	minh,	ham	ăn	mà	như	
vậy,	cho	nên	tâm	tham). 

Ông	 ăn	một	miếng	 cơm	 và	một	miếng	 thịt.	 Vừa	 để	miếng	 thịt	 vào	
miệng,	lưỡi	ông	đứt	làm	đôi,	và	rớt	xuống	đĩa	cơm.	Ðúng	lúc	đó,	ông	nhận	
hình	phạt	mà	ông	gây	ra.	Máu	tuôn	thành	dòng	từ	miệng,	ông	bò	quanh	sân	
nhà,	rống	lên	như	bò	sắp	chết. 

Con	trai	ông	đứng	gần	đấy,	nhìn	cha	mình	giãy	chết,	mẹ	bảo: 

-	Này	con,	hãy	nhìn	đó,	hình	phạt	tương	tự	sẽ	đến	với	con.	Con	đừng	lo	cho	
mẹ,	hãy	tìm	đường	an	ổn	mà	đi. 

Quý	vị	thấy	cảnh	lúc	lâm	chung	của	ông	này	ghê	quá,	đúng	không	ạ?	Cảnh	
quá	ghê!	Ổng	sắp	chết,	mà	giống	như	con	bò,	đúng	là	Nghiệp	tướng	hiện	ra.	Cho	
nên	bà	mẹ	cũng	giác	ngộ,	nói	là:	Thôi,	con	lo	việc	của	con	đi,	tìm	đường	làm	nghề	



 
 

4 

khác	đi,	đừng	lo	cho	mẹ.	Chứ	nếu	con	làm	tiếp	nghề	của	ba	con,	là	sau	này	con	
cũng	sẽ	bị	như	vậy.	Cho	nên	bà	mẹ	cũng	biết	được	[nhân	quả]. 

Ðứa	con	sợ	hãi	trước	cảnh	tượng	ấy,	từ	giã	mẹ	chạy	đi,	đi	về	thành	
Takkasilà.	Người	đồ	tể,	sau	khi	rống	lên	một	lúc,	bò	quanh	sân	và	chết,	rồi	
đọa	vào	Địa	ngục	A-tỳ.	Cả	con	bò	cũng	chết. 

	Cho	nên	quý	vị	thấy	ở	đây,	ổng	đọa	Địa	ngục	A-tỳ	luôn.	Quý	vị	đừng	có	
nghĩ	rằng	tạo	Ngũ	nghịch	mới	đọa	Địa	ngục	A-tỳ.	Ở	đây	chúng	ta	thấy	rõ	ràng,	
người	này	chỉ	có	tạo	nghiệp	sát	sanh	thôi,	sát	sanh	với	tâm	như	thế	nào	và	tâm	
ác	như	thế	nào,	nghiệp	như	thế	nào	thì	cuối	cùng	cũng	đọa	Địa	ngục	A-tỳ.	Nên	ở	
trong	vòng	luân	hồi	sanh	tử	rất	đáng	sợ.	Quý	vị	thấy	không	ạ?	Đâu	phải	mình	
không	làm	Ngũ	nghịch	là	không	đọa	Địa	ngục	A-tỳ,	ông	này	giết	nhiều	chúng	
sanh	quá	nên	đọa	Địa	ngục	A-tỳ.	Ông	không	đủ	căn	lành,	nên	Đức	Phật	không	
hoá	độ.	Chứ	còn	bữa	trước	mình	học,	có	ông	đao	phủ	[giết	người]	55	năm	thì	lại	
có	duyên,	lại	được	độ.	Cho	nên	Phật	pháp	phải	có	căn	lành,	có	nhân	duyên,	nếu	
không	có	thì	Đức	Phật	cũng	không	giúp	được.	Mình	phải	tự	lực	của	mình. 

Ðến	Takkasilà	đứa	con	học	nghề	thợ	bạc.	Ngày	nọ,	chủ	của	đi	về	làng,	
dặn	dò: 

-	Hãy	làm	món	nữ	trang	như	thế	này,	thế	này. 

Chú	nhỏ	làm	theo	lời	dặn.	Và	khi	người	chủ	về,	nhìn	món	trang	sức	
làm	khéo	léo	theo	ý	mình,	ông	nghĩ:	"Chú	nhỏ	này	sẽ	thành	nghề	và	kiếm	
ăn	dễ	dàng".	Khi	chú	trưởng	thành	được	chủ	gả	con	gái	cho,	rồi	sanh	con	
trai,	con	gái.	Các	con	trai	của	ông	lần	lượt	trưởng	thành,	làm	nghề	khác,	
dời	nhà	qua	thành	Xá-vệ,	và	trở	thành	Phật	tử	thuần	thành	của	Đức	Thế	
Tôn.	Còn	ông	cha	của	chúng	(con	người	đồ	tể	ngày	xưa)	ở	lại	Takkasilà,	để	
thời	gian	trôi	qua	mà	không	làm	được	chút	công	đức	nhỏ,	rồi	già	nua	kéo	
đến.	Các	con	ông	mời	ông	cụ	trở	về	nhà	mình	nuôi	nấng. 

Quý	vị	thấy	thời	gian	trôi	qua	rất	nhanh,	đứa	con	của	ông	mổ	bò	đổi	nghề,	
đi	qua	thành	khác	làm	nghề	thợ	bạc	(nghề	làm	nữ	trang).	[Vì]	làm	rất	tốt	cho	
nên	ông	chủ	rất	thương	và	gả	con	gái	cho,	sau	đó	sanh	được	một	con	trai,	một	



 
 

5 

con	gái.	Tức	là	cháu	nội	của	ông	thợ	mổ	bò	đó	rồi	cũng	lớn	lên	và	dời	qua	thành	
khác.	Cuối	cùng	cũng	vô	thường,	con	của	ổng	cũng	già	rồi,	đến	lúc	già	yếu	thì	các	
con	của	ông	(tức	là	đứa	cháu	của	ông	mổ	bò)	mới	mời	ông	trở	về	nhà	ở	thành	
Xá	Vệ.	Mấy	đứa	cháu	của	ông	mổ	bò	(con	của	ông	này)	bây	giờ	đã	là	Phật	tử	
thuần	thành	của	Đức	Phật	rồi.	Cho	nên	quý	vị	thấy,	cuộc	đời	thay	đổi	nhanh	lắm,	
mình	thấy	vèo	vèo	là	hết,	là	qua	thế	hệ	khác	rồi,	đúng	không	ạ? 

				 Chúng	bàn	nhau:	"Chúng	ta	hãy	cúng	dường	nhân	danh	cha	chúng	ta".	
Họ	mời	Đức	Phật	và	chư	Tăng	về	nhà	thọ	trai.	Họ	sắp	đặt	bàn	ghế	tại	nhà,	
dâng	thức	ăn	lên	Đức	Phật	và	chư	Tăng,	hầu	hạ	kính	cẩn.	Cuối	bữa	ăn,	họ	
bạch	Phật: 

-	Bạch	Thế	Tôn,	thức	ăn	dâng	cúng	hôm	nay	là	tạo	phước	cho	cha	già	
hiện	đang	sống	của	chúng	con,	xin	Thế	Tôn	ban	phước	cho	ông	cụ. 

Quý	vị	thấy	mấy	đứa	con	(cháu	của	ông	mổ	bò)	rất	là	có	hiếu,	họ	đã	là	Phật	
tử	thuần	thành	và	nhân	danh	cha	mình	để	cúng	dường	Đức	Phật	và	chư	Tăng,	
mời	về	thọ	trai.	Lúc	này	mới	mong	ban	phước	cho	ông	cụ.	Nói	vậy	thôi	chứ	đâu	
có	ai	ban	phước	cho	ai	được,	đúng	không	quý	vị? 

Ðức	Phật	khuyên	ông:	

-	Này	ông	lão,	ông	đã	già	nua,	thân	thể	ông	như	lá	héo	úa,	ông	không	
tạo	việc	lành	để	làm	tư	lương	cho	đời	sau.	Hãy	tạo	cho	mình	một	chỗ	an	
trụ.	Hãy	làm	người	khôn	ngoan,	đừng	làm	kẻ	si	mê.	

Đức	Phật	nói	kệ: 

(235)	Ngươi	nay	giống	lá	héo,	
	Diêm	sứ	đang	chờ	ngươi,	
	Ngươi	đứng	trước	cửa	chết,	
	Ðường	trường	thiếu	tư	lương.	

	(236)	Hãy	tự	làm	hòn	đảo,	
	Tinh	cần,	gấp	sáng	suốt,	
	Trừ	cấu	uế,	thanh	tịnh,	



 
 

6 

	Ðến	Thánh	địa	chư	thiên.	

Chúng	ta	thấy	Đức	Phật	nói	về	hai	bài	kệ,	ý	nói	là	bây	giờ	ổng	giống	như	là	
lá	héo	úa	rồi;	Diêm	sứ	đang	chờ	ngươi,	tức	là	chuẩn	bị	chết	rồi	đó.	Bây	giờ	đứng	
trước	cái	chết	mà	đi	đường	dài	(đường	trường)	thì	lại	thiếu	hành	trang,	tức	là	
cả	đời	không	có	tu	tập	gì,	không	tạo	phước	báu	gì,	cho	nên	bây	giờ	là	như	thế.	
Rồi	Đức	Phật	khuyên	là:	Hãy	tự	mình	làm	hòn	đảo;	Tinh	cần,	gấp	sáng	suốt;	Trừ	
cấu	uế,	thanh	tịnh;	Đến	Thánh	địa	chư	thiên.	Mục	tiêu	là	hướng	để	ổng	sanh	lên	
cõi	Trời. 

Quý	vị	coi	bài	kệ	Đức	Phật	khuyến	thuyết	rất	đơn	giản.	Đoạn	đằng	trước	
cũng	ngắn	và	thêm	bài	kệ	nữa	thôi.	Kết	quả	là	ổng	đạt	được	gì? 

Nghe	xong,	ông	cụ	chứng	Sơ	quả,	chúng	hội	cũng	được	hưởng	lợi	ích.	
(Ổng	chỉ	nghe	vậy	thôi	mà	cũng	chứng	Sơ	quả). 

Quý	vị	thấy	không?	Thời	Đức	Phật	rất	đơn	giản,	nghe	qua	bài	kinh,	bài	kệ,	
nghe	có	chút	xíu	thôi	là	chứng	quả	rồi.	Còn	mình	bây	giờ	tu	sao	mà	không	chứng	
quả?	Tất	nhiên	chúng	ta	đổ	lỗi	cho	chúng	ta	là	căn	lành	yếu	kém.	Nhưng	phải	đổ	
lỗi	hơn	nữa	là	đổ	lỗi	cho	thời	đại,	bây	giờ	Phật	pháp	không	phải	chánh	thống,	
học	nhiều	Tà	kiến	cho	nên	không	chứng	quả.	Quý	vị	thấy	thời	ngài	Lục	Tổ	Đại	
sư	Huệ	Năng,	thời	đó	Thiền	tông	rất	hưng	thịnh,	rất	nhiều	người	‘Minh	tâm	Kiến	
tánh,	Kiến	tánh	thành	Phật’.	Nói	cho	ghê	vậy,	thật	ra	là	chứng	Sơ	quả	trở	lên.	 

Thật	ra	cũng	là	pháp	như	vậy.	Quý	vị	thấy	rất	nhiều	người	thành	tựu	là	do	
pháp	đó.	Cứ	có	người	truyền	đúng,	dạy	đúng,	có	người	hiểu	ra	một	cái	là	chứng	
ngộ	ngay	lập	tức.	Giống	như	ông	này,	ổng	cả	đời	có	tu	gì	đâu,	nghe	bài	pháp	ngắn	
ngắn	vậy	thôi,	cũng	chứng	Sơ	quả.	Cho	nên	ráng	học	cho	đúng,	tu	cho	đúng,	thì	
mình	ít	nhất	cũng	trồng	căn	lành	để	chứng	quả.	Nếu	được	tốt	là	mình	chứng	quả	
luôn,	còn	không	thì	trồng	căn	lành	để	chứng	quả.	Chứ	không,	là	không	có	cơ	hội	
phải	không?	Phải	tu	đúng! 

Ngày	hôm	sau,	các	con	ông	cũng	thỉnh	Phật	và	chúng	Tăng	thọ	trai.	
Cuối	bữa	ăn,	họ	cũng	xin	hồi	hướng	phước	báo	cho	cha	già.	Ðức	Phật	chúc	
phước	cho	ông	cụ,	nói	thêm	hai	bài	kệ: 



 
 

7 

Ngày	hôm	sau	mấy	đứa	con	mời	thêm	một	bữa	nữa,	tức	là	thỉnh	Đức	Phật	
và	chúng	Tăng	tới	hai	ngày,	ngày	trước	và	ngày	sau.	Bài	kệ	Kinh	Pháp	Cú: 

(237)	Ðời	ngươi	nay	sắp	tàn,	
	Tiến	gần	đến	Diêm	vương,	
	Giữa	đường	không	nơi	nghỉ,	
	Ðường	trường	thiếu	tư	lương.	 

(Gần	giống	bài	kệ	trên)	

(238)	Hãy	tự	làm	hòn	đảo,	
	Tinh	cần,	gấp	sáng	suốt,	
	Trừ	cấu	uế,	thanh	tịnh,	
	Chẳng	trở	lại	sanh	già.	

Quan	trọng	là	Đức	Phật	dạy	hai	điều:	Một,	bài	trước	là	dạy	Vô	thường,	bài	
đằng	sau	là	dạy	để	mình	tu	tập.	Mình	phải	tự	nương	vào	chính	mình.	Nhớ!	Tự	
mình	là	hòn	đảo	thôi,	chứ	không	có	nương	ai	hết.	Rồi	tinh	cần	là	tinh	tấn,	siêng	
năng;	gấp	sáng	suốt:	gấp	là	ráng	lên,	nhanh	lên,	chứ	không	kịp	nữa.	Trừ	cấu	uế,	
thanh	tịnh;	Chẳng	trở	lại	sanh	già.	Thật	ra	ổng	đã	chứng	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	rồi. 

(XVIII.	Phẩm	Cấu	Uế	-	Tích	Truyện	Pháp	Cú	do	Thiền	viện	Viên	Chiếu	
dịch). 

Quý	vị	thấy	đây	là	một	câu	chuyện	cũng	tương	đối	hay,	bởi	vì	hai	cha	con	
tuy	sanh	cùng	nhà,	nhưng	hai	người	đi	đường	khác	nhau.	Một	người	là	đi	vô	Địa	
ngục	A-tỳ	và	một	người	chứng	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn.	Quý	vị	thấy	cũng	không	có	
liên	quan	gì,	nghiệp	ai	người	đó	đi	thôi,	chứ	không	phải	là	[con]	chứng	Sơ	quả	
rồi	cha	được	sanh	Thiên.	Không	có!	Trong	câu	chuyện	này	chúng	ta	không	thấy,	
nếu	có	thì	đã	nói	rồi,	đúng	không	ạ?	Cho	nên	mình	lo	mà	thương	mình,	ráng	tu	
tập,	không	mong	chờ	ai	hết.	Và	ở	đây	cũng	không	phải	 cầu	siêu,	quý	vị	 thấy	
không?	Đâu	có	cầu	siêu	đâu,	cầu	siêu	được	thì	đã	cầu	siêu	rồi.	 

Như	vậy	đó	là	một	câu	chuyện	mà	chúng	ta	cũng	thấy	nhiều	đạo	lý:	Đạo	lý	
thứ	nhất	là	làm	sát	nghiệp	nhiều	thì	có	thể	đọa	đến	Địa	ngục,	ác	quá	có	thể	đọa	
Địa	ngục,	thậm	chí	Địa	ngục	A-tỳ.	Thứ	hai	là	nếu	như	có	duyên,	có	điều	kiện	thì	



 
 

8 

chứng	quả	cũng	rất	là	đơn	giản,	nghe	một	bài	pháp	thôi.	Và	thứ	ba	nữa	là	tự	mỗi	
người	phải	lực	cho	chính	mình.	Nhớ,	không	cầu	siêu	được	đâu,	chúng	ta	cũng	
học	rất	nhiều	bài	kinh	về	việc	đó	rồi. 

	

Phần	thứ	hai	là	phần	pháp	hành	trì,	cũng	một	pháp	rất	đơn	giản	thôi.	Đó	
là: 

Chớ	Chấp	Hình	Tướng	Người	Mà	Sinh	Tâm	Khinh	Mạn	

(Theo	Kinh	Tạp	A	Hàm)	

Nội	 dung	 này	 chúng	 ta	 biết,	 thông	 thường	 chúng	 ta	 hay	 nhìn	 vào	 hình	
tướng	người	để	đánh	giá.	Nhìn	người	đó	cao	lớn,	đẹp	xấu,	rồi	mình	nói	thế	này,	
nói	thế	kia,	khinh	thường	họ.	Ở	đây,	mục	tiêu	Thiện	Trang	giới	thiệu	bài	kinh	
này	để	quý	vị	hiểu	là	điều	đó	không	chính	xác. 

Tôi	nghe	như	vầy:	

Một	 thời	Đức	Phật	ở	 trong	 vườn	Cấp-cô-độc,	 rừng	 cây	Kỳ-đà,	 tại	
nước	Xá-vệ.	Bấy	giờ	có	Tỳ-kheo	hình	tướng	xấu	xí	khó	coi,	bị	các	Tỳ-kheo	
khinh	mạn,	đi	đến	chỗ	Phật.	Khi	ấy	bốn	chúng	đang	vây	quanh	bên	Thế	
Tôn,	thấy	Tỳ-kheo	này	đến,	tất	cả	đều	có	ý	khinh	mạn,	nói	với	nhau	rằng:	
“Tỳ-kheo	đang	đến	kia	là	ai?	Mà	hình	tướng	xấu	xí,	khó	coi,	bị	mọi	người	
khinh	mạn	vậy?” 

Tức	là	có	một	người	Tỳ-kheo	có	hình	tướng	xấu	xí,	khó	coi	lắm,	đến	[chỗ]	
Đức	Phật	thì	các	Tỳ-kheo	khác	đều	có	tâm	khinh	mạn.	Đây	chắc	là	những	người	
chưa	chứng	Thánh,	chứ	chứng	Thánh	thì	người	ta	không	có	như	vậy.	Tỳ-kheo	
đang	đến	kia	là	ai	mà	hành	tướng	khó	coi,	bị	người	khinh	mạn.	Tức	là	những	
người	chưa	chứng	Thánh	thì	nghĩ	như	vậy	thôi,	thấy	người	khác	như	vậy	[nên]	
khinh	mạn	thôi	(Những	người	còn	khinh	mạn	thì	chắc	chắn	là	người	chưa	chứng	
Thánh). 

Bấy	giờ,	Đức	Thế	Tôn	biết	được	tâm	niệm	của	các	Tỳ-kheo	nên	bảo	
các	Tỳ-kheo:	



 
 

9 

“Các	ngươi	có	thấy	Tỳ-kheo	đang	đến	kia,	hình	tướng	thô	xấu,	khó	
coi	đang	đi	đến	đây,	bị	mọi	người	khinh	mạn	không?”	

Các	Tỳ-kheo	bạch	Phật:	

“Vâng,	chúng	con	đã	thấy	vậy”.		

Đức	Phật	bảo	các	Tỳ-kheo:	

“Đối	với	Tỳ-kheo	này,	các	ngươi	chớ	có	khởi	ý	tưởng	khinh	mạn.	Vì	
sao?	Tỳ-kheo	này	đã	tận	trừ	các	Lậu,	những	việc	cần	làm	đã	làm	xong,	đã	
vất	bỏ	gánh	nặng,	đã	đoạn	tận	các	Hữu	kiết,	Chánh	trí,	tâm	thiện	giải	thoát	
(tâm	khéo	giải	thoát).	Này	các	Tỳ-kheo,	các	ngươi	chớ	xét	đoán	lầm	người.	
Chỉ	có	Như	Lai	mới	có	khả	năng	xét	đoán	người”.	

Đoạn	này	Thiện	Trang	có	để	chữ	đỏ	lên,	để	quý	vị	thấy	rõ	ràng,	Đức	Phật	
nói	là	‘các	ngươi	chớ	có	ý	tưởng	khinh	mạn’,	vì	sao?	Vì	vị	Tỳ-kheo	[bị]	người	ta	
thấy	xấu	xí	khinh	mạn	đó,	thật	ra	là	đã	trừ	các	Lậu	hoặc	rồi,	hết	Phiền	não	rồi,	
việc	cần	làm	đã	làm	xong,	tức	là	chứng	quả	A-la-hán	rồi,	đoạn	hết	các	Hữu	kiết	
(tức	là	Kiết	sử	Phiền	não),	rồi	đạt	được	Chánh	trí	và	tâm	được	giải	thoát	(tâm	
khéo	giải	thoát).	Như	vậy	các	người	chớ	xét	đoán	lầm	người,	chỉ	có	Phật	mới	có	
khả	năng	xét	đoán	người. 

	Cho	nên	nhiều	 khi	mình	 thấy	ở	đời	mình	hay	 vậy	đúng	không	quý	 vị?	
Thường	thấy	người	ta	xấu	xấu	là	chê,	đặc	biệt	tu	rồi	nói	tu	tâm,	không	tu	tướng,	
tức	là	tâm	sinh	tướng.	Cho	nên	người	đó	xấu	xí	như	vậy	chắc	chẳng	có	tu	hành	
gì,	hoặc	tu	không	đúng.	Nói	kiểu	đó	là	coi	chừng	tạo	nghiệp	nha.	Quý	vị	nhớ	câu	
chuyện	trong	nhà	Phật,	Đệ	tử	ngài	Xá	Lợi	Phất,	đời	quá	khứ	cũng	vì	chê	bai	như	
vậy	mà	đọa	đúng	không?	Cho	nên	hãy	cẩn	thận	với	những	lời	nói	của	mình.	Ở	
trong	Phật	pháp,	đặc	biệt	mình	không	biết	ai	tu	thế	nào,	chỉ	có	Phật	mới	biết	
thôi,	ở	đây	nói	chỉ	có	Như	Lai	tức	là	chỉ	có	Phật	mới	biết,	mới	có	khả	năng	xét	
đoán	người. 

Tỳ-kheo	này	đi	đến	chỗ	Phật,	đảnh	lễ	sát	chân	Phật	rồi	ngồi	xuống	
một	bên.	



 
 

10 

Bấy	giờ	Thế	Tôn	lại	bảo	các	Tỳ-kheo:	

“Các	ngươi	có	thấy	Tỳ-kheo	này	cúi	đầu	đảnh	lễ	rồi	ngồi	xuống	một	
bên	không?”	

Các	Tỳ-kheo	bạch	Phật:	

“Vâng,	chúng	con	đã	thấy”.	

Đức	Phật	bảo	các	Tỳ-kheo:	

“Đối	với	Tỳ-kheo	này,	các	ngươi	chớ	có	ý	khinh	mạn,...	(tức	là	nói	lại	
đoạn	trên)	cho	đến	các	ngươi	chớ	xét	đoán	lầm	người.	Chỉ	có	Như	Lai	mới	
có	khả	năng	biết	được	người”.	(Ở	đây	Đức	Phật	nói	rõ:	Chỉ	có	Phật	thôi,	chỉ	có	
Như	Lai	mới	có	khả	năng	biết	người.	Còn	mình	không	biết	[mà]	mình	cứ	nói	cố	
vô). 

Bấy	giờ,	Thế	Tôn	liền	nói	kệ: 

Chim	bay	cùng	thú	chạy,	

Tất	cả	sợ	sư	tử.	

Sư	tử	vua	loài	thú,	

Không	có	loài	nào	bằng.	

Cũng	vậy,	người	trí	tuệ,	

Tuy	nhỏ	nhưng	mà	lớn.	

Chớ	chấp	thân	tướng	họ,	

Mà	sinh	tâm	khinh	mạn;	

Thiện	Trang	tô	đỏ	bốn	câu	kệ	này:	‘Cũng	vậy	người	trí	tuệ;	Tuy	nhỏ	nhưng	
mà	lớn	(đừng	có	xem	người	ta	nhỏ	rồi	mà	khinh	thường);	Chớ	chấp	thân	tướng	
họ;	Mà	sanh	tâm	khinh	mạn’. 

Nào	cần	thân	to	lớn,	



 
 

11 

Thịt	nhiều	không	trí	tuệ.	

Trí	tuệ	hiền	thắng	này,	

Chính	là	bậc	thượng	sỹ.	

Ly	Đức,	đoạn	các	Kiết,	

Niết-bàn,	không	tái	sinh.	

Mang	thân	tối	hậu	này,	

Hàng	phục	các	ma	quân.	

Cho	nên	không	phải	cần	thân	to	 lớn	đâu.	Mình	cũng	phải	hiểu	như	vậy.	
Nhớ! 

Đức	Phật	nói	kinh	này	xong,	 các	Tỳ-kheo	nghe	những	gì	Phật	dạy,	
hoan	hỷ	phụng	hành. 

(Kinh	967.	Xú	Lậu	-	Kinh	Tạp	A	Hàm).		

(Bản	dịch	của	ngài	Tuệ	Sỹ.	Nếu	ở	trong	Đại	Chánh	Tân	Tu	Đại	Tạng	Kinh	thì	
đây	là	Kinh	1063). 

	 Quý	vị	thấy	đây	là	bài	kệ,	nhớ,	không	khinh	thường	người.	Tại	vì	sao?	Nhiều	
khi	học	những	kiến	thức	không	chính	xác,	rồi	sau	đó	mình	đánh	giá	người.	 

	

	 Ở	đây,	nhân	bài	kinh	này,	Thiện	Trang	giới	thiệu	phần	Vi	Diệu	Pháp	nói	về	
Sắc,	Sắc	không	phải	tất	cả	là	do	tâm.	Chúng	ta	nghe	học,	đặc	biệt	đồng	tu	Tịnh	
Độ	nghĩ	là	‘Sắc	do	tâm	sanh’,	kiến	thức	đó	không	chính	xác.	Cụ	thể	theo	bộ	Pháp	
Tụ: 

Theo	Bộ	Pháp	Tụ	(Dhammasaṅgaṇī):	bộ	đầu	tiên	trong	7	bộ	Vi	Diệu	Pháp	
(Abhidhamma)	thì	4	nguyên	nhân	sinh	ra	Sắc	pháp	gồm:	



 
 

12 

(1)	 Nghiệp	 sinh	 sắc	
(kammaja-rūpa)	

Nghiệp	lực	tạo	ra	các	sắc	quan	trọng	nhất	như:	5	căn:	
nhãn,	nhĩ,	tỷ,	thiệt,	thân;	Mạng	quyền;	Tính	nam,	tính	
nữ;	Ý	vật. 

(2)	 Tâm	 sinh	 sắc	
(cittaja-rūpa)	

Tâm	 trong	 mỗi	 sát-na	 có	 thể	 sinh	 sắc,	 như:	 Nhiệt	
năng	 từ	 tâm;	Thân	biểu	 tri	 (cử	động);	Ngữ	biểu	 tri	
(nói	năng) 

(3)	 Thời	 tiết	 sinh	 sắc	
(utuja-rūpa)	

Nhiệt	 độ	 (nóng/lạnh)	 sinh	 ra	 các	 sắc:	 Sắc	 do	 môi	
trường;	Sắc	do	thân	nhiệt	(nội	nhiệt) 

(4)	 Vật	 thực	 sinh	 sắc	
(āhāraja-rūpa)	

Thức	ăn	nuôi	dưỡng	và	làm	tăng	trưởng	sắc	thân.	

Có	4	nguyên	nhân	sinh	ra	Sắc	pháp.	Quý	vị	thấy	có	những	Sắc	pháp	là	do	
nghiệp	sanh.	Ví	dụ	như	cơ	thể	chúng	ta,	tướng	mạo	như	thế	nào	là	do	bốn	điều,	
chứ	không	phải	một	điều:	 

1.	Nghiệp	sinh	sắc:	Là	nghiệp	lực	của	đời	trước	rồi. 

2.	Tâm	sinh	sắc:	Điều	này	mới	nói	là	tâm	sinh	tướng	này. 

3.	Thời	tiết	sinh	sắc:	Là	do	thời	tiết.	

4.	Vật	thực	sinh	sắc:	Là	do	ăn	uống.			

	Cho	nên	không	thể	nào	đánh	giá	người	ta	dựa	trên	một	yếu	tố,	[nói]	người	
đó	xấu	quá,	còi	cọc,	thế	này	thế	kia.	Thật	ra	do	nghiệp	là	một	phần,	nhưng	cũng	
có	 thể	do	 tâm	của	họ,	 rồi	 cũng	có	 thể	do	 thời	 tiết,	vùng	đó	ở	không	 tốt,	môi	
trường	không	tốt,	cho	nên	là	họ	bị	vậy.	Rồi	thứ	tư	là	do	ăn	uống,	nhà	nghèo	quá	
chế	độ	ăn	uống	của	họ	không	được	tốt	hay	giàu	có	nhưng	ăn	uống	không	tốt,	
v.v…	thì	sinh	ra.	Cho	nên	không	thể	đánh	giá	như	vậy.	Nhà	mình	giàu	có,	rồi	mình	
ăn	uống	đồ	ngon,	đồ	xịn,	cơ	thể	mình	tốt	là	đúng	rồi,	cơ	thể	khỏe	mạnh	là	đúng	
rồi.	Rồi	mình	ở	vùng	thời	tiết	tốt,	cơ	thể	mình	tốt	là	đúng	rồi.	Rồi	nghiệp	quá	
khứ	nữa.	 

Còn	mình	nói	tâm	sinh	tướng,	đời	này	người	đó	tu	không	tốt	cho	nên	là	bị	



 
 

13 

như	vậy,	như	vậy,	cái	tướng	xấu	òm,	nhìn	tướng	là	biết	người	rồi.	Nói	kiểu	đó	là	
không	biết	gì	về	giáo	lý	của	Phật.	Cho	nên	là	tạo	nghiệp	đó,	hãy	cẩn	thận!	 

Bài	này	nhắc	về	bốn	nguyên	nhân	sinh	ra	Sắc	pháp: 

Thứ	nhất	là	Nghiệp	sinh	sắc:	Nghiệp	lực	tức	là	nghiệp	mình	tạo	ra	trong	
đời	quá	khứ	rồi,	sẽ	tạo	ra	các	căn	của	mình,	[như]	mắt	của	mình	có	sáng	hay	
không	sáng,	tai	nghe	rõ	hay	không,	đúng	không?	Rồi	đẹp	hay	không	đó.	Rồi	tỷ	là	
mũi;	thiệt	là	lưỡi,	ăn	có	ngon	hay	không;	thân	này	có	nhạy	bén	hay	không.	Rồi	
Mạng	quyền	tức	là	những	sự	tồn	tại,	rồi	Tính	nam,	Tính	nữ,	rồi	Ý	vật.	Những	
điều	này	nằm	trong	28	Sắc	pháp,	chúng	ta	sẽ	học	ở	bài	khác,	bữa	nay	chỉ	giới	
thiệu	thôi.	Sắc	này	trong	28	Sắc	pháp,	gồm	có	Bốn	đại	và	24	Y	đại	sinh,	những	
điều	này	rõ	ràng	là	do	nghiệp	lực	nha. 

Thứ	hai	là	Tâm	sinh	sắc:	Đây	là	do	tâm.	Tâm	trong	mỗi	sát-na	có	thể	sinh	
ra	sắc,	như:	Nhiệt	năng	từ	tâm;	Thân	biểu	tri	(cử	động);	và	Ngữ	biểu	tri	(nói	
năng).	Quý	vị	thấy	không?	Ví	dụ	như	mình	nóng	giận	lên	là	tự	nhiên	người	mình	
nóng	lên	đúng	không?	Đây	là	Nhiệt	năng	từ	tâm.	Rồi	thân	biểu	tri	tức	là	cử	động,	
mình	muốn	cử	động	gì	là	nó	sanh	ra.	Rồi	Ngữ	biểu	tri	tức	là	nói	năng,	là	do	tâm.	
Đây	gọi	là	Tâm	sinh	sắc.	Cho	nên	sắc	do	tâm	sanh	hay	tướng	do	tâm	sanh,	thật	
ra	có	1/4	[nguyên	nhân]	à,	có	đoạn	này	thôi. 

[Thứ	ba]	Thời	tiết	sinh	sắc:	Nhiệt	độ	(nóng/	lạnh)	sinh	ra	các	sắc:	Sắc	do	
môi	trường;	Sắc	do	thân	nhiệt.	Những	[sắc]	này	do	môi	trường.	Ví	dụ	quý	vị	ở	
vùng	nóng	quá	thì	người	xấu	thôi,	hoặc	là	lạnh	quá	thì	cũng	không	tốt,	người	ở	
đó	da	thâm	đi.	Cho	nên	những	yếu	tố	này	là	do	môi	trường,	do	thời	tiết. 

[Thứ	tư]	Vật	thực	sinh	sắc:	là	thức	ăn	nuôi	dưỡng	và	làm	tăng	trưởng	sắc	
thân.	Mình	ăn	toàn	đồ	dở,	thế	này	thế	kia,	thì	tự	nhiên	cơ	thể	mình	độc	tố	nhiều,	
tối,	không	tốt,	còi	cọc.	Còn	ăn	uống	đầy	đủ	thì	tốt.	Quý	vị	thấy	người	Việt	Nam	
mình,	ai	mà	ra	nước	ngoài	có	chế	độ	ăn	khác.	Những	đứa	con	sanh	tại	nước	ngoài	
thì	tự	nhiên	tốt,	còn	những	đứa	con	sanh	ra	trong	nước	thì	khác.	Rồi	ở	vùng	nào,	
ở	vùng	thành	phố,	ở	vùng	nông	thôn,	ở	trong	nước	mình,	vùng	này	vùng	kia	
cũng	khác,	môi	trường	cũng	khác. 



 
 

14 

Giống	như	người	ta	nói	là	‘chè	Thái,	gái	Tuyên’	chẳng	hạn,	miền	Bắc	người	
ta	có	câu	như	vậy.	Chè	thì	phải	[ở]	Thái	Nguyên	mới	ngon,	còn	gái	Tuyên	Quang,	
tức	là	vùng	đó	đất	nước	tốt	thế	nào	đó	mà	người	ta	da	trắng,	đó	là	do	vùng	đó.	
Rồi	ví	dụ	như	người	phụ	nữ	Đà	Lạt	chẳng	hạn,	người	ta	nói	cô	gái	nào	má	cũng	
hồng	hết,	tại	vì	khí	hậu	Đà	Lạt	khiến	cho	má	người	ta	hồng	hồng.	Không	biết	tại	
sao,	mình	không	nghiên	cứu,	nghiên	cứu	thì	chắc	biết,	nhưng	mình	không	có	
thời	gian	để	nghiên	cứu,	tìm	hiểu	tại	sao.	Nhưng	đó	là	thời	tiết	tạo	ra	như	thế.	
Như	hồi	xưa	nghe	nói	có	vùng	nào	ở	đồi	núi,	đi	nhiều	thì	chân	to	chẳng	hạn,	gọi	
là	‘gà	leo	đồi’,	cho	nên	chân	bự.	Đó	là	do	hoàn	cảnh	thời	tiết.	 

Cho	nên	không	phải	tất	cả	đều	do	tâm,	mà	cái	gì	cũng	đổ	do	tâm,	thành	ra	
duy	tâm.	Giáo	lý	của	Đức	Phật	là	duy	duyên,	do	duyên.	Tâm	cũng	là	một	phần	
thôi,	không	phải	là	vật	chất	quyết	định	ý	thức,	mà	cũng	không	phải	ý	thức	quyết	
định	vật	chất.	Còn	mình	nói	một	hồi	thành	duy	tâm	mất	tiêu	rồi,	thành	ra	là	ý	
thức	quyết	định	vật	chất.	Cho	nên	thành	ra	đạo	tà. 

Hôm	nay	nghe	cho	kỹ	nha!	Chính	vì	vậy	không	thể	đánh	giá	người	ta	là	có	
công	phu	hay	không	[có]	công	phu,	không	đánh	giá	được.	Có	nhiều	yếu	tố	lắm,	
mình	chỉ	đánh	giá	một	phần	thôi,	đúng	được	1/4.	Có	thể	do	nghiệp	đời	trước	
rồi,	có	thể	do	đời	trước	tôi	làm	những	nghiệp	không	tốt,	cho	nên	đời	này	tướng	
tôi	xấu	thôi.	Rồi	có	thể	do	thời	tiết,	do	ăn	uống	của	tôi.	Như	vậy	mỗi	người	có	
mỗi	nguyên	nhân.	[Quý	vị]	hiểu	rồi	nha!	Chứ	không,	học	Phật	pháp	nhiều	khi	có	
nhiều	điều	tà	lắm.	Mình	ỷ,	mình	nói	tôi	khỏe	mạnh	rồi	chắc	là	tu	tốt	v.v…	thì	cuối	
cùng	đến	ngày	nào	đó	cũng	chết.	Cho	nên	học	phải	chính	xác	nha!	Quý	vị	thấy,	
không	học	kinh	Phật	thì	không	biết	đâu,	có	nhiều	cái	sai	lầm	lắm,	rồi	cứ	đánh	giá	
tất	cả	là	do	tâm.	Không	phải!	Không	phải	tất	cả	[là]	do	tâm,	đó	là	một	phần,	một	
yếu	tố	thôi.	 

Như	vậy	là	hôm	nay	nhớ	nha,	kết	hợp	bài	kinh	này	với	phần	Vi	Diệu	Pháp	
này.	Mấy	Sắc	pháp	này	(trong	28	Sắc	pháp)	chúng	ta	sẽ	học	ở	bài	khác,	ở	đây	chỉ	
giới	thiệu	thôi.	Tính	nam,	Tính	nữ	là	do	nghiệp	nha,	nghiệp	đời	trước	khiến	sinh	
ra	nam	nữ.	Rồi	sống	bao	nhiêu	lâu	là	do	Sắc	mạng	quyền	này.	Rồi	tai	mình	nghe	
được	tốt	hay	không	v.v…	đó	là	do	nghiệp.	Nhưng	có	những	cái	còn	do	những	tác	
động	khác	nữa,	chúng	ta	biết	là	do	tâm,	do	thời	tiết	và	do	vật	thực	(tức	là	ăn	



 
 

15 

uống).	Vật	thực	trong	Tứ	thực.	Tứ	thực	quý	vị	biết	là	có:	Xúc	thực,	Đoàn	thực,	
Thức	thực	và	Tư	niệm	thực. 

	

	

Chúng	ta	tiếp	tục	phần	tiếp	theo,	bây	giờ	tới	pháp	tu,	tăng	mức	độ	lên.	Mục	
thứ	ba	đó	là: 

Thành	Tựu	Được	Bốn	Lực	Này	Thì	Tránh	Xa	Được	Năm	Sự	Sợ	Hãi	

(Theo	Kinh	Tạp	A	Hàm)	

Tôi	 nghe	 như	 vầy:	Một	 thời,	 Đức	 Phật	 ở	 trong	 vườn	 Cấp-cô-độc,	
rừng	cây	Kỳ-đà,	nước	Xá-vệ.	Bấy	giờ	Đức	Thế	Tôn	bảo	các	Tỳ-kheo:	

“Có	bốn	lực.	Những	gì	là	bốn?	Đó	là	lực	giác,	lực	tinh	tấn,	lực	vô	tội,	
lực	nhiếp,	như	trên	đã	nói.	Nếu	Tỳ-kheo	nào	thành	tựu	được	bốn	lực	này,	
thì	tránh	xa	được	năm	sự	sợ	hãi.	Những	gì	là	năm?	(1)Sợ	khó	nuôi	mạng,	
(2)sợ	tiếng	xấu,	(3)sợ	giữa	đám	đông,	(4)	sợ	chết,	(5)sợ	đường	dữ,	đó	gọi	
là	năm	sự	sợ	hãi”. 

Đức	Phật	nói	kinh	này	xong.	Các	Tỳ-kheo	sau	khi	nghe	những	gì	Đức	
Phật	dạy,	hoan	hỷ	phụng	hành.	 

Bài	kinh	này	rất	ngắn,	Thiện	Trang	xin	giới	thiệu	đây	là	bài	Kinh	638,	Kinh	
Tứ	Lực	(2)	trong	Kinh	Tạp	A	Hàm. 

Đức	Phật	nói	nếu	mình	thành	tựu	được	bốn	lực,	thì	mình	sẽ	trừ	được	năm	
sự	sợ	hãi.	Bài	này	Thiện	Trang	phải	coi	lại	bản	dịch,	quý	vị	coi	trong	bản	dịch	
Kinh	Tạp	A	Hàm,	thì	‘sợ	hãi’	là	‘không	sống’.	Mình	nghe	mình	chẳng	hiểu	gì	hết,	
Thiện	Trang	phải	coi	tra	cứu	lại	trong	Chú	Giải,	đối	chiếu	với	bên	Pali	tạng,	thì	
Thiện	Trang	thấy	ở	đây	là	‘sợ	khó	nuôi	mạng’.	Điều	thứ	nhất	tức	là	mình	sợ	là	
mình	sống	không	được.	 

Tức	là	mình	đừng	lo	là	mình	[sống]	không	được,	nếu	mình	thành	tựu	được	
bốn	lực:	Lực	giác,	Lực	tinh	tấn,	Lực	vô	tội,	Lực	nhiếp.	Nếu	thành	tựu	bốn	lực	thì	



 
 

16 

điều	đầu	tiên	mình	khỏi	phải	lo	sợ	nữa,	đó	là	không	sợ	mình	sống	không	được.	
Tức	là	mình	sợ	là	không	có	tiền	đâu	để	sống,	không	biết	làm	sao	để	sống	được.	
Nếu	quý	vị	tu	được	bốn	lực	đó	rồi	thì	không	sợ	nữa,	tức	là	sợ	làm	sao	để	sống	
đó.	Ở	đời,	bình	thường	có	nỗi	sợ	đó	đúng	không?	Thì	ở	đây	khỏi	sợ. 

Thứ	hai	là	sợ	tiếng	xấu.	Có	nhiều	người	sợ	tiếng	xấu	lắm,	cho	nên	là	né	hết.	
Sợ	tiếng	xấu	là	do	chưa	thành	tựu	được	những	lực	trên	đúng	không	ạ?	Có	nhiều	
nỗi	sợ	lắm. 

Thứ	ba	là	sợ	giữa	đám	đông.	Có	những	người	sợ	đám	đông,	hôm	bữa	có	
người	hỏi:	“Làm	sao	khỏi	sợ	giữa	đám	đông?”	Thì	đây,	cứ	thành	tựu	được	bốn	
lực:	Lực	giác,	Lực	tinh	tấn,	Lực	vô	tội,	Lực	nhiếp.	Những	lực	này	chúng	ta	sẽ	học	
ở	dưới,	từ	từ,	chúng	ta	nói	lợi	ích	[trước]	đi. 

Thứ	tư	là	sợ	chết.	Có	nhiều	người	sợ	chết	 là	tại	vì	cũng	chưa	thành	tựu	
được	bốn	lực	này. 

Thứ	năm	là	sợ	đường	dữ,	tức	là	sợ	đọa	vào	đường	ác:	Địa	ngục,	Ngạ	quỷ,	
Súc	sanh.	Yên	tâm!	Nếu	quý	vị	thành	tựu	được	bốn	lực	này:	Lực	giác,	Lực	tinh	
tấn,	Lực	vô	tội,	Lực	nhiếp	thì	sẽ	không	sợ	nữa. 

Như	vậy	đó	là	năm	sự	sợ	hãi	mình	sẽ	xa	rời	được,	tránh	xa	được.	Đức	Phật	
nói	như	vậy	thôi,	các	Tỳ-kheo	sau	khi	nghe	những	gì	Đức	Phật	dạy	thì	hoan	hỷ	
phụng	hành. 

Bây	giờ	chúng	ta	phải	tìm	hiểu	mấy	lực	đó	là	gì	để	chúng	ta	tu	đúng	không?	
Thứ	nhất	là	Lực	giác.	Ở	trong	bài	kinh	trước	là	Kinh	Tứ	Lực,	Kinh	635	Đức	Phật	
nói	luôn.	Trong	kinh	Nguyên	thủy	thì	lúc	nào	Đức	Phật	cũng	giới	thiệu	cho	mình	
hết,	chứ	không	phải	là	nói	không	[thôi]	rồi	để	im	đó,	rồi	mình	không	biết,	mình	
đi	tìm,	rồi	mình	tự	nói.	 

Giống	như	bên	Trung	Hoa,	bị	cái	bệnh	đó	là	không	chịu	học	kinh	Nguyên	
thủy,	không	học	A	Hàm,	mà	cứ	bắt	đầu	từ	từ	ngữ	đó	rồi	họ	phân	tích.	Giống	như	
‘tinh	tấn’	là	gì?	Thì	[họ	nói]	‘tinh’	là	tinh	chuyên;	‘tấn’	là	tiến	tới;	là	tinh	chuyên	
tiến	tới	gọi	là	tinh	tấn,	chuyên	một	môn	gọi	là	tiến	tới.	Như	vậy	là	hoàn	toàn	sai,	
vì	Đức	Phật	đâu	có	định	nghĩa	như	vậy.	Đức	Phật	nói	tinh	tấn	tức	là	siêng	năng	



 
 

17 

thực	hành	pháp	thiện	và	tránh	xa	pháp	ác,	đó	chính	là	siêng	năng	thực	hành	Tứ	
chánh	cần.	Chỉ	có	vậy	thôi,	mà	mình	tự	nhiên	mình	định	nghĩa	tùm	lum	hết.	Rồi	
thiện	căn	là	gì?	Người	ta	cũng	không	có	biết	chữ	‘thiện	căn’	là	gì,	người	ta	không	
học	kinh,	nên	giảng	trật	lất.	Không	phải	như	vậy!	Đó	là	do	thiếu	nền	tảng.	Ở	đây	
thì	chúng	ta	có	nền	tảng,	Đức	Phật	nói	hết	rồi. 

Bây	giờ	muốn	thành	tựu:	Lực	giác,	Lực	tinh	tấn,	Lực	vô	tội,	Lực	nhiếp,	thì	
ở	đây	nói	Lực	giác	là	thế	nào?	Ở	bài	Kinh	635,	Đức	Phật	nói: 

	“Lực	giác	là	thế	nào?	Biết	như	thật	đối	với	pháp	thiện,	bất	thiện;	biết	
như	thật	là	có	tội,	không	tội;	đáng	thân	cận,[2]	không	thân	cận;	pháp	thấp	
kém,	 pháp	 thắng	 diệu;	 pháp	 đen,	 pháp	 trắng;	 pháp	 có	 phân	 biệt,	 pháp	
không	phân	biệt;	pháp	duyên	khởi,	pháp	phi	duyên	khởi.	Đó	gọi	là	lực	giác.	

Cho	nên	Lực	giác	này	không	đơn	giản	đúng	không	quý	vị?	Mình	phải	biết	
rất	nhiều	điều,	mình	phải	biết	như	thật	đối	với	pháp	nào	là	pháp	thiện,	pháp	nào	
là	bất	thiện,	không	biết	là	không	được.	Rồi	biết	như	thật	thế	nào	là	có	tội,	thế	
nào	là	không	tội.	Giống	như	bây	giờ	có	nhiều	điều	mình	không	biết,	mình	sợ,	
mình	hoang	mang,	là	tại	vì	mình	không	biết.	Giống	như	mình	nghe	là	tạo	tượng	
Phật	nửa	thân	thì	đọa	Địa	ngục,	cho	nên	mình	sợ.	Nhưng	nếu	học	trong	kinh	thì	
mình	thấy	không	có	chuyện	đó,	thì	mình	không	sợ.	Chính	vì	không	biết	cho	nên	
sợ.	Cho	nên	Lực	giác	quan	trọng	lắm,	người	mà	thành	tựu	được	Lực	giác	rồi	thì	
đâu	có	sợ	gì	đâu.	Còn	người	không	thành	tựu	Lực	giác,	bị	người	ta	hù	là	sợ	đủ	
kiểu.	 

Rồi	‘đáng	thân	cận,	không	thân	cận’.	Có	những	người	mình	đáng	thân	cận	
và	pháp	mình	đáng	thân	cận	mà	mình	lại	không	chịu	thân	cận,	mình	né	tại	vì	
mình	sợ.	Còn	khi	mình	biết	đây	là	người	tốt	mình	nên	theo,	người	này	xấu	mình	
né	ra. 

‘Pháp	thấp	kém,	pháp	thắng	diệu’	tức	là	pháp	nào	thấp	kém,	pháp	nào	đặc	
biệt	tốt;	‘pháp	đen,	pháp	trắng’	pháp	nào	là	xấu,	pháp	nào	tốt;	‘pháp	có	phân	biệt,	
pháp	không	phân	biệt’	chứ	không	phải	pháp	nào	cũng	không	phân	biệt.	Pháp	nào	
cần	phân	biệt,	pháp	nào	không	cần	phân	biệt.	‘Pháp	duyên	khởi,	pháp	phi	duyên	
khởi’,	có	những	pháp	là	do	duyên	sanh,	duyên	khởi.	Giống	như	hồi	nãy	mình	học,	



 
 

18 

có	những	pháp	là	do	nghiệp,	là	từ	nghiệp	rồi.	Còn	những	pháp	do	duyên	sanh	
cũng	phải	có	điều	kiện	nữa,	cho	nên	mình	phải	có	duyên.	 

Ai	hiểu	được	như	vậy,	biết	như	thật	được	rồi	thì	đó	mới	gọi	là	có	Lực	giác.	
Cho	nên	là	cũng	không	đơn	giản,	phải	học	pháp	nhiều	lắm	thì	mới	có	được	Lực	
giác,	học	và	tu	nhiều. 

Lực	tinh	tấn	là	những	gì?	Là	bốn	chánh	đoạn	như	đã	nói	đầy	đủ	ở	
trước.	Bốn	 chánh	đoạn	 tức	 là	Tứ	 chánh	 cần,	 chỉ	 cần	 thực	hiện	hai	 điều	 tốt.	
Những	điều	tốt	nào	chưa	làm	thì	nên	làm,	bây	giờ	mình	làm.	Còn	điều	tốt	đã	làm	
thì	làm	nhiều	hơn	nữa.	Còn	điều	xấu	đã	làm	thì	ngừng	đi,	điều	xấu	chưa	làm	thì	
đừng	làm.	Đó	chỉ	cần	như	vậy	là	Bốn	chánh	đoạn	tức	là	Lực	tinh	tấn.	Tinh	tấn	
tức	là	Tứ	chánh	cần,	thực	hiện	nghiêm	túc	Tứ	chánh	cần. 

Lực	không	tội	là	thế	nào?	Là	thân,	miệng,	ý	không	tạo	tội;	đó	gọi	là	
lực	không	tội.	Tức	là	mình	làm	sao	để	thân,	miệng,	ý	mình	không	tạo	tội.	

Lực	nhiếp	là	những	gì?	Là	bốn	nhiếp	sự.	Đó	là	huệ	thí,	ái	ngữ,	hành	
lợi	(hay	lợi	hành),	đồng	lợi”.	Điều	này	là	Tứ	nhiếp	pháp.	Tứ	nhiếp	pháp:	Đầu	
tiên	bố	thí,	thứ	hai	là	ái	ngữ,	thứ	ba	là	lợi	hành,	tức	là	làm	cho	những	gì	mang	
đến	lợi	ích	và	cuối	cùng	là	đồng	lợi	tức	là	đang	mang	đến	sự	lợi	cho	người	ta	(có	
khi	gọi	là	đồng	sự).	

Lực	nhiếp	này	ở	bên	bộ	Pali	thì	lại	không	nói	(bốn)	Tứ	nhiếp	sự	này	mà	
là	nhiếp	các	căn,	giữ	gìn	các	căn.	Cho	nên	là	khác	nhau	giữa	A	Hàm	với	Pali	thì	
có	chỗ	này	khác,	chúng	ta	học	cả	hai	nha. 

Tóm	lại	nếu	mình	thành	tựu	được	bốn	điều	này	thì	mình	không	có	sợ	hãi.	
Năm	điều	trên	là	không	sợ	hãi	về	không	sống	được,	tức	là	yên	tâm	đời	sống	mình	
sẽ	không	có	lo	lắng.	Thứ	hai	không	sợ	vì	tiếng	xấu	nữa,	ai	nói	gì	nói	mình	không	
sợ.	Thứ	ba	không	sợ	giữa	đám	đông.	Thứ	tư	không	sợ	chết	và	thứ	năm	yên	tâm	
không	sợ	đọa	đường	ác.	Đó	là	thành	tựa	được	những	điều	đó	là	ghê	gớm	lắm	đó. 

(Trích	từ	Kinh	635.	Tứ	Lực	(1)[3]	–	Kinh	Tạp	A	Hàm). 

				 Đây	là	hai	bài	kinh	Tứ	Lực.	Như	vậy	là	rất	rõ	ràng	rồi	đúng	không	ạ? 



 
 

19 

	

	 	

Bây	giờ	chúng	ta	vào	phần	tu	tiếp	theo	là	tu	về	Tứ	niệm	xứ.	Hôm	nay	Thiện	
Trang	chia	sẻ	thêm	một	lần	nữa	về	Tứ	niệm	xứ,	bởi	vì	pháp	tu	Tứ	niệm	xứ	cực	
kỳ	quan	trọng	và	nên	tu.	Mọi	người	dường	như	học	trên	văn	tự,	vẫn	không	hành	
được,	nhiều	người	không	hành	được.	Mặc	dù	rất	dễ,	Đức	Phật	nói	rất	chi	tiết	rồi,	
mà	Thiện	Trang	thấy	nhiều	người	vẫn	phiền	não,	sống	suốt	ngày	phiền	não,	vì	
sao?	Vì	học	nhưng	không	để	tâm	trong	đó	hoặc	là	không	chịu	hành.	Chúng	ta	cứ	
nghe	đi	nghe	lại,	hy	vọng	là	lọt	vào	trong	tai	để	thực	hành. 

Hôm	nay	Thiện	Trang	chia	ra,	phần	thứ	nhất	ở	trong	Tứ	niệm	xứ:	

8	Cặp	Tâm	Đơn	Giản	Để	Quán	Tâm	Trong	Tứ	Niệm	Xứ	

(Theo	Kinh	Tăng	Chi	Bộ)	

Thật	ra	không	phải	chỉ	Kinh	Tăng	Chi	(tức	là	Kinh	Tăng	Chi	Bộ)	mà	nhiều	
bài	kinh	lắm,	cũng	đều	nói	đi	nói	lại	8	cặp	tâm	này.	Tức	là	để	quán	Tứ	niệm	xứ,	
mình	phải	biết	8	cặp,	tức	là	16	trạng	thái	tâm.	16	trạng	thái	tâm	của	mình	như	
thế	nào	thì	mình	phải	biết.	Đó	là	cơ	bản,	còn	nếu	như	mở	rộng	ra	thì	nhiều	hơn,	
nhưng	ở	đây	mình	cần	biết.	Và	Thiện	Trang	cũng	tranh	thủ	đưa	dấu	hiệu	để	cho	
mình	dễ	nhận	biết,	để	những	người	mà	yếu	kém,	không	có	nhớ	lắm,	vẫn	có	thể	
học	để	quý	vị	nhớ. 

Có	nhiều	người	 cứ	hỏi	 Thiện	Trang	 là	 làm	 sao?	Thiện	Trang	nói	 Thiện	
Trang	làm	hết	ở	đây	rồi,	quý	vị	coi	video,	bây	giờ	thì	không	nói,	nhưng	lúc	sau	
này	coi	lại	tới	đoạn	này	thì	bấm	tạm	dừng,	xong	rồi	ấn	nút	chụp	màn	hình	trên	
điện	thoại	là	có	một	file	ảnh	ở	trong	máy,	rồi	thỉnh	thoảng	mở	ra	coi.	Cẩn	thận	
nữa	thì	chép	ra	một	cuốn	sách	hay	một	cuốn	vở	nào	đó,	chép	trên	tờ	giấy	những	
điều	quan	trọng,	thì	mình	sẽ	có	để	mình	học,	mình	nhớ.	Cứ	nhìn	đi	nhìn	lại,	chứ	
quên	hoài	thì	làm	sao	tu.	Những	điều	này	rất	đơn	giản	thôi,	có	gì	đâu. 

Theo	Kinh	Tăng	Chi	Bộ	ở	đây	có	đoạn	này.	Đoạn	này	gặp	rất	nhiều	
trong	các	bộ	kinh.	



 
 

20 

"Tâm	có	 tham,	biết	 là	 tâm	có	 tham.	Tâm	không	 tham,	biết	 là	 tâm	
không	tham.	Tâm	có	sân	biết	 là	tâm	có	sân.	Tâm	không	sân,	biết	 là	tâm	
không	sân.	Tâm	có	si	biết	là	tâm	có	si.	Tâm	không	si	biết	là	tâm	không	si	
(quý	vị	thấy	tham,	sân,	si	chia	ra	là	6:	Có	tham	và	không	tham,	có	sân	và	không	
sân,	có	si	hoặc	không	si).	Tâm	chuyên	chú	biết	là	tâm	chuyên	chú.	Tâm	tán	
loạn	biết	là	tâm	tán	loạn.	Ðại	hành	tâm	biết	là	đại	hành	tâm.	Không	phải	
đại	hành	tâm	biết	là	không	phải	đại	hành	tâm.	Tâm	chưa	vô	thượng	biết	là	
tâm	chưa	vô	thượng.	Tâm	vô	thượng	biết	là	tâm	vô	thượng.	Tâm	Thiền	
định	biết	là	tâm	thiền	định.	Tâm	không	thiền	định	biết	là	tâm	không	Thiền	
định.	Tâm	giải	thoát	biết	là	tâm	giải	thoát.	Tâm	không	giải	thoát	biết	là	tâm	
không	giải	thoát". 

Đoạn	này	chỉ	có	bấy	nhiêu	đó	nói	đi	nói	lại,	rất	nhiều	bài	kinh	lặp	lại.	Tuy	
nhiên	người	nghe	thì	nhiều,	nhưng	thời	nay	nhiều	người	nghe	xong	rồi	không	
có	hành	được,	bởi	vì	không	có	nhớ	và	không	hiểu,	mặc	dù	mình	học	rồi.	Ví	dụ	
tham	là	gì?	Bây	giờ	‘tâm	có	tham,	biết	là	tâm	có	tham’,	nhưng	mình	biết	tham	là	
gì	không?	Cứ	nói	tham,	sân,	si:	ai	mà	chẳng	biết.	Nhưng	tham	thế	nào?	Thật	ra	
nhiều	bài	mình	đã	giảng	rồi,	mình	nhớ	lại,	đúc	kết	lại.	Nhưng	nhiều	người	không	
có	dừng	được,	họ	đang	tham	mà	họ	không	biết.	 

Cho	nên	bữa	nay	Thiện	Trang	phân	tích	8	cặp	tâm,	mà	mỗi	cặp	có	hai	
trạng	thái	‘có’	hoặc	‘không’,	thành	ra	16.	Ở	đây	Thiện	Trang	làm	bảng	tổng	kết	
luôn,	bảng	này	do	Thiện	Trang	làm	chứ	không	phải	trong	kinh,	nhưng	căn	cứ	
những	nội	dung	mà	chúng	ta	đã	học. 

TT	 Loại	
tâm	

Dấu	hiệu	 Biết	trạng	thái	

1	 Tham	 Muốn	chiếm	hữu,	muốn	theo	ý	mình,	dính	
mắc	

Có	 Không	

2	 Sân	 Không	hài	lòng,	không	vừa	ý,	giận,	ghét,	
oán	hận,	cáu	gắt,	sợ	hãi,	khóc,	buồn…	

Có	 Không	

3	 Si	 Mê	mờ,	thiếu	tỉnh	giác,	không	thấy	rõ	sự	
thật,	cảnh...	

Có	 Không	



 
 

21 

4	 Chuyên	
chú	

Tâm	tập	trung	vào	một	đối	tượng,	một	
điều	gì…	

Được	 Không	(là	
tán	loạn)	

5	 Đại	hành	 Tâm	trở	nên	rộng	lớn	qua	các	tầng	thiền	 Có	 Không	
6	 Vô	

thượng	
Tâm	siêu	thế	(đạo,	quả)	 Có	 Chưa	

7	 Thiền	
định	

Tâm	có	samādhi	(Chỉ	hoặc	Quán).	 Có	 Không	

8	 Giải	
thoát	

Tâm	thoát	khỏi	các	phiền	não	(tạm	thời	
hoặc	vĩnh	viễn).	

Được	 Không	

	1.	Tham.	Tham	có	dấu	hiệu	là	gì?	Đó	là	muốn	chiếm	hữu,	muốn	theo	ý	
mình,	dính	mắc.	Nếu	ai	mà	có	dấu	hiệu	đó	thì	đó	là	tâm	đang	tham,	thì	mình	phải	
biết	là	tâm	đang	tham.	Giống	như	nhiều	người	không	biết	điều	đó,	muốn	chiếm	
hữu,	muốn	cái	gì	đó	của	mình,	rồi	muốn	theo	ý	mình,	muốn	con	mình	học	giỏi,	
muốn	cho	người	ta	đừng	chửi	mình,	muốn	ông	chồng	theo	ý	mình	v.v…	đó	là	
Tâm	tham.	Muốn	đứa	cháu	mình	không	bệnh	v.v…	Đời	vô	thường	mà,	làm	sao	
mà	muốn	với	không	muốn	được,	tất	cả	theo	duyên.	Cho	nên	đó	là	Tâm	tham.	
Vậy	thì	lúc	đó	tâm	mình	đang	có	tham,	mình	có	dính	mắc	cái	đó,	thì	đó	là	Tâm	
tham.	Thì	mình	phải	biết	là	tâm	đang	tham,	vậy	là	tu	Tứ	niệm	xứ	rồi.	Chỉ	cần	biết	
một	cái	là	hết,	tự	nhiên	biết	[là]	hết.	Còn	lúc	đó	mình	thấy	tâm	mình	không	có	
vướng	mắc	gì	hết,	thỏa	mái	nhẹ	nhàng,	thì	đó	là	tâm	không	có	tham,	biết	là	tâm	
không	có	tham.	Đơn	giản	vậy	thôi	nha! 

Như	vậy	[quý	vị]	biết	tham	rồi	đúng	không?	Cho	nên	ở	đời	mà	có	mong	
cầu	nhiều,	ham	muốn	nhiều,	 là	tham	đó.	Nhớ!	Ham	muốn	là	tham	chứ	không	
chạy	đâu	hết,	dính	mắc	là	tham.	Tất	nhiên	dục	khác	tham,	dục	là	mong	muốn	mà	
không	có	dính	mắc.	Còn	tham	là	mong	muốn	mà	dính	mắc.	Dục	là	gì?	Ví	dụ	như	
mình	phải	có	ý	chí	để	mình	tu	để	chứng	quả	chứ,	có	ý	chí	đó	là	mong	muốn	chính	
đáng.	Còn	mình	không	có	tu	mà	mình	cứ	mong	chứng	quả.	Giống	như	hằng	ngày	
không	có	tu	Thiền	chỉ,	không	tu	Thiền	quán,	không	chịu	nghe	pháp,	không	thực	
hành	pháp	mà	cứ	mong	chứng	quả,	thì	đó	là	tham.	Trong	khi	đó	mình	chỉ	cần	tu	
thôi,	mình	biết,	Đức	Phật	nói	là	chỉ	cần	tu	đúng	thôi,	không	cần	mong	muốn,	hay	
không	mong	muốn,	hay	vừa	mong	muốn	vừa	không	mong	muốn,	[hay	không	



 
 

22 

mong	muốn	cũng	không	có	không	mong	muốn],	có	bốn	kiểu.	Chỉ	cần	tu	đúng,	
giống	như	con	gà	ấp	trứng	cho	đúng	là	sẽ	có	thành	tựu.	Mình	tu,	mình	hiểu	như	
vậy	là	được	nha.	Cho	nên	rất	là	rõ	ràng	về	trường	hợp	tham.	Như	vậy	lúc	nào	
mình	phải	nhận	định	được	là	có	hay	không	có	Tâm	tham,	hai	trạng	thái.	 

2.	Sân.	 Sân	 là	gì?	Chúng	 ta	 cũng	học	hết	 rồi.	Nhiều	người	nói	 sân	chứ	
không	biết	được,	Thiện	Trang	viết	điều	này	từ	Vi	Diệu	Pháp	ra	mà	họ	cũng	nói:	
“Ôi,	thầy	viết	bậy,	viết	sai”.	Tức	là	họ	không	biết,	không	học.	Sân	là	gì?	Dấu	hiệu	
là	không	hài	lòng,	không	vừa	ý,	giận,	ghét,	oán	hận,	cáu	gắt,	sợ	hãi,	khóc,	buồn,	
bất	mãn…	còn	nhiều	nữa,	nhưng	nói	chung	là	dấu	hiệu	chung. 

Quý	vị	cảm	thấy	không	hài	lòng	đúng	không?	Có	nhiều	người	tham	không	
được	cho	nên	sân,	là	không	hài	lòng.	Rồi	không	vừa	ý,	trong	đời	cứ	suốt	ngày	
trách	móc.	Đó	là	giận	ghét,	oán	hận,	trách	móc	nằm	ở	sân	đây	hết,	sợ	hãi	rồi	
khóc,	buồn…	nói	tóm	lại	tâm	sân	là	dễ	biết	nhất.	Ta	thấy	được	dấu	hiệu	trong	
này,	một	trong	những	dấu	hiệu	này	xuất	hiện	lên	là	ta	biết	tâm	ta	đang	sân	rồi	
đó,	tâm	sân	biết	tâm	đang	sân.	Còn	không	thấy	có	những	dấu	hiệu	này	thì	biết	là	
không	có	sân,	thường	sân	dễ	nhìn	ra.	Cho	nên	học	hết	những	điều	này	rồi,	rõ	
ràng	nha. 

Cho	nên	nhiều	người	sân	dữ	lắm	mà	không	biết,	nói	tâm	họ	tham,	họ	sân	
mà	họ	không	chịu.	Ngay	lời	nói	mà	người	khác	nói	mình	tham	mà	mình	không	
chịu,	là	đang	sân	đó,	là	mình	không	vừa	ý.	Còn	họ	nói	mà	mình	cười	cười,	tươi	
tươi,	tại	vì	mình	bình	thường,	tức	là	mình	không	sân.	Cho	nên	ngay	lúc	đó	mình	
sân	mà	mình	còn	không	biết	mình	sân	nữa	mà,	thì	làm	sao	tu?	Cho	nên	khổ	vậy!	
Cuộc	đời	nhiều	khi	người	có	căn	tánh,	thật	ra	đó	là	ngã	quá	lớn,	cho	nên	khó	
nhận	định	được,	không	tỉnh	táo. 

3.	Tâm	si.	Si	thế	nào	thì	chúng	ta	cũng	học	rồi,	đó	là	mê	mờ,	thiếu	tỉnh	
giác,	không	thấy	rõ	sự	thật,	không	nắm	bắt	được	cảnh…	Tâm	si	tức	là	mê	mờ.	
Theo	Vi	Diệu	Pháp,	Si	có	hai	loại:	Một	là	Tâm	si	hợp	phóng	dật	và	Tâm	si	hợp	
hoài	nghi.	Phóng	dật	tức	là	tâm	mình	chạy	lung	tung	lang	tang,	đang	ngồi	đó	mà	
nghĩ	cái	này,	nghĩ	cái	kia.	Đó	là	không	bắt	được	cảnh.	Nghe	pháp	mà	đang	nghĩ	
tới	chuyện	khác	[nên]	quên	mất,	không	nghe	được,	đó	là	hợp	phóng	dật.	Thứ	



 
 

23 

hai	là	hợp	hoài	nghi.	Hợp	hoài	nghi	là	gì?	Tức	là	mình	nghi	ngờ	không	biết	ông	
thầy	nói	đúng	không?	Mình	không	biết	kinh	này	nói	đúng	không?	Không	phải	
chỉ	nói	kinh	hay	người,	mà	đôi	khi	có	trong	cuộc	sống	nữa.	Ví	dụ	như	lúc	đó	mình	
đi	đường,	mình	tới	ngã	ba	đó,	mình	không	biết	là	nên	rẽ	đường	này	hay	rẽ	đường	
kia,	thì	đó	là	người	ta	nghi.	Nghi	đó	là	tâm	si,	 thuộc	về	Si	(Tham,	Sân,	Si,	đây	
thuộc	về	Si).	Cho	nên	lúc	đó	mình	biết	có	sự	nghi	ngờ	hay	không	có	nghi	ngờ,	có	
si	hay	không	có	si.	Mình	học	hết	rồi,	mình	chỉ	tổng	kết	 lại	thôi,	để	thực	hành	
được	đúng	không? 

4.	Tâm	chuyên	chú.	Ở	trong	bài	kinh	ở	trên	nói	là	‘tâm	chuyên	chú	biết	
là	 tâm	chuyên	chú’.	Vậy	 tâm	chuyên	chú	 là	gì?	Là	 tâm	tập	 trung	vào	một	đối	
tượng,	một	điều	gì,	một	việc	gì	mà	mình	tập	trung	được	thì	lúc	đó	gọi	là	chuyên	
chú.	Còn	nếu	không	tập	trung	được,	là	tán	loạn,	giống	như	có	người	nói	đang	
làm	cái	này	chưa	xong	lại	chạy	qua	làm	cái	khác,	đó	là	tâm	tán	loạn.	Mình	phải	
biết	tâm	mình	tán	loạn.	Còn	nghe	pháp,	đang	nghe	pháp	mà	nhớ	đến	chuyện	
này,	nhớ	chuyện	kia,	đó	là	tâm	phóng	dật,	tán	loạn.	Cho	nên	rất	rõ	ràng! 

Ở	đây,	Đức	Phật	chia	rõ	nhiều	trạng	thái	hơn,	nhưng	thật	ra	không	chuyên	
chú	là	thuộc	về	Tâm	si,	nhưng	Đức	Phật	chia	nhỏ	ra	cho	rõ.	Nếu	không	chuyên	
chú	là	si	đó,	còn	tập	trung	được	là	Tâm	đại	thiện.	Cho	nên	là	hai	mặt	đối	nhau.	
Ở	đây	 là	 tập	 trung	được,	 là	mình	tốt.	Biết	 tập	 trung	được	không?	Được!	Còn	
không	biết	là	đang	tán	loạn	rồi	đó. 

5.	Đại	hành	tâm.	‘Đại	hành	tâm	biết	là	đại	hành	tâm.	Không	Đại	hành	tâm	
biết	là	không	Đại	hành	tâm’,	cặp	thứ	năm	là	như	vậy.	Vậy	Đại	hành	tâm	là	gì?	Là	
tâm	trở	nên	rộng	lớn	qua	các	tầng	thiền.	Có	hay	không?	Ở	đây	là	tu	phải	tu	Thiền.	
Đại	hành	tâm	này	là	tâm	rộng	lớn	qua	các	tầng	thiền.	Quý	vị	thấy	là	mình	phải	
tu	Thiền	thì	mới	có	Đại	hành	tâm	được,	còn	không	thì	mình	không	có,	thì	lúc	đó	
mình	biết	mình	không	có	Thiền.	Thông	thường	mình	không	có,	lúc	bình	thường	
mình	không	tu,	không	có	đạt	Thiền,	không	có	thiền	gì	hết. 

6.	 Tâm	 vô	 thượng.	 ‘Tâm	 vô	 thượng	 biết	 là	 Tâm	 vô	 thượng,	 chưa	 vô	
thượng	biết	chưa	vô	thượng’.	Tâm	vô	thượng	này	thật	ra	là	Tâm	siêu	thế	rồi,	là	
tâm	chứng	đạo,	chứng	quả	rồi,	vô	thượng	tâm	mà.	Tức	là	mình	phải	chứng	đạo,	



 
 

24 

chứng	quả,	tức	là	tâm	đạo	trước	giây	phút	chứng	quả.	Mình	chưa	chứng	quả	thì	
mình	biết	chưa	có,	cho	nên	chỗ	này	chưa	chứng	quả	Thánh	nào,	chưa	chứng	Tu-
đà-hoàn	trở	lên	thì	chưa	có,	mình	xác	định	luôn.	Cho	nên	tâm	chưa	vô	thượng	
biết	là	tâm	chưa	vô	thượng.	Còn	ai	chứng	Tu-đà-hoàn	là	họ	phải	tự	biết	chứ,	tại	
vì	từ	Tu-đà-hoàn	trở	lên	mới	gọi	là	vô	thượng. 

7.	Tâm	thiền	định	và	Tâm	không	thiền	định.	Tâm	thiền	định	là	tâm	có	
samādhi	(Chỉ	hoặc	Quán).	Thật	ra	là	phải	có	Chỉ	và	Quán.	Lúc	nào	mình	tu,	có	sự	
hiện	diện	của	tu	Chỉ	và	tu	Quán	thì	có,	còn	không	có	cái	nào	hết	thì	không	có.	
Điều	này	thì	rõ	ràng! 

8.	Tâm	giải	thoát.	‘Tâm	giải	thoát	biết	là	Tâm	giải	thoát,	còn	tâm	chưa	
giải	thoát	biết	là	tâm	chưa	giải	thoát’.	Tâm	giải	thoát	khỏi	các	Phiền	não	(ở	đây	
xét	về	hai	mặt:	Tạm	thời	hoặc	là	vĩnh	viễn).	Vĩnh	viễn	thì	chứng	quả	Thánh	rồi,	
chứng	A-la-hán	thì	giải	thoát.	Còn	tạm	thời,	chúng	ta	không	được	vĩnh	viễn	thì	
được	tạm	thời,	tức	là	tâm	mình	đang	thấy	không	bị	phiền	não	gì	hết,	đang	cảm	
thấy	bình	thường,	nhẹ	nhàng,	không	bị	phiền	não,	thì	đó	là	mình	được	giải	thoát	
tạm	thời. 

Nếu	nói	theo	ngôn	ngữ	cao	siêu,	[có]	khác	biệt	giữa	Kinh	A	Hàm	với	Kinh	
Nikaya.	Kinh	Nikaya	thì	nói	vị	mà	tu	được	mấy	lần	nhất	thời	chứng	Tâm	giải	
thoát,	cuối	cùng	lần	thứ	bảy	là	tự	sát	luôn.	Còn	bên	A	Hàm	thì	nói	là	chứng	Tâm	
giải	thoát	rồi	bị	thoái	chuyển.	Hai	ngôn	ngữ	khác	nhau,	nhưng	mình	thấy	cũng	
giống	nhau,	đó	là	tạm	thời	nhưng	cao	siêu	nha.	Còn	mình	chỉ	cần	biết	hiện	tại	
mình	đang	không	phiền	não,	thì	mình	đang	là	tâm	giải	thoát	tạm	thời	biết	là	tâm	
giải	thoát.	Còn	lúc	mình	đang	bị	phiền	não	lung	tung	hết,	lo	lắng	đủ	thứ	chuyện,	
rồi	sân	si,	trách	móc	người	gì	đó,	là	mình	biết	tâm	chưa	giải	thoát,	không	được	
giải	thoát. 

Vậy	thì	mình	đối	chiếu	giùm	qua	những	điều	này	nha.	Chỉ	cần	8	cặp	tâm	
này	thôi,	thật	ra	hiểu	8	điều	này	thôi	chứ	không	nhiều,	là	mình	tu	Tứ	niệm	xứ.	
Chứ	không,	mình	nói	tham	mà	không	biết	sao	là	tham,	nói	sân	[mà]	không	biết	
sao	là	sân.	Thì	quý	vị	[đối	chiếu	theo]	bảng	này.	Còn	nếu	quý	vị	cần	nhớ	hơn	nữa	
thì	coi	lại	trong	phần	giảng	về	Tham,	sân,	si	của	chúng	ta,	giảng	hết	rồi,	bữa	nay	



 
 

25 

chỉ	nói	thêm	mấy	phần	này	thôi.	Mà	bài	kinh	này	lặp	đi	lặp	lại	nhiều	lắm	nha,	
quý	vị	coi	trong	Kinh	A	Hàm	với	[Kinh]	Nikaya,	đoạn	này	lặp	nhiều	lắm.	 

	

Đó	là	về	quán	tâm.	Chưa	đủ	đâu,	chúng	ta	còn	phải	tu	tiếp	nữa	là	quán	hơi	
thở.	Đây	là	pháp	tu	Thân	hành	niệm,	Thiện	Trang	trích	thôi. 

Pháp	Tu	Thân	Hành	Niệm	

(Theo	Kinh	Trung	Bộ)	

(Quán	niệm	hơi	thở)	

Ở	đây,	này	các	Tỷ-kheo,	Tỷ-kheo	đi	đến	khu	rừng,	hay	đi	đến	gốc	cây,	
hay	đi	đến	ngôi	nhà	trống	và	ngồi	kiết-già,	lưng	thẳng	và	an	trú	chánh	niệm	
trước	mặt.	Chánh	niệm,	vị	ấy	thở	vô.	Chánh	niệm,	vị	ấy	thở	ra.	Hay	thở	vô	
dài,	vị	ấy	biết:	"Thở	vô	dài".	Hay	thở	ra	dài,	vị	ấy	biết:	"Thở	ra	dài".	Hay	
thở	vô	ngắn,	vị	ấy	biết:	"Thở	vô	ngắn".	Hay	thở	ra	ngắn,	vị	ấy	biết:	"Thở	ra	
ngắn".	"Cảm	giác	cả	toàn	thân,	sẽ	thở	vô",	vị	ấy	tập.	"Cảm	giác	cả	toàn	thân,	
sẽ	thở	ra".	“An	tịnh	thân	hành,	sẽ	thở	vô",	vị	ấy	tập.	"An	tịnh	thân	hành,	sẽ	
thở	ra",	vị	ấy	tập.	Trong	khi	vị	ấy	sống	không	phóng	dật,	nhiệt	tâm,	tinh	
cần,	các	niệm	và	tư	duy	thuộc	về	thế	tục	được	đoạn	trừ.	Nhờ	đoạn	trừ	các	
pháp	ấy,	nội	tâm	được	an	trú,	an	tọa,	chuyên	nhất,	định	tĩnh.	Như	vậy,	này	
các	Tỷ-kheo,	Tỷ-kheo	tu	tập	Thân	hành	niệm. 

Có	một	pháp	gọi	là	pháp	tu	Thân	hành	niệm.	Thật	ra	chúng	ta	quán	về	
mấy	điều,	thì	hôm	nay	Thiện	Trang	chia	sẻ	lại,	bài	kinh	này	là	Kinh	Trung	Bộ.	
Nói	thì	dài	như	vậy	nhưng	thật	ra	tóm	tắt	ra	đơn	giản	lắm.	 

Bây	giờ	nói	về	[quán	niệm]	hơi	thở,	tu	tập	Thân	hành	niệm,	niệm	tức	là	ghi	
nhớ,	biết	được	hành	động	của	thân.	Hành	động	ở	đây	là	sự	thực	hành	của	thân.	
Thứ	nhất	về	hơi	thở,	bây	giờ	mình	quán	niệm	[về]	hơi	thở	như	thế	nào?	Hơi	thở	
cũng	là	một	đề	mục	tu	mà,	đúng	không	quý	vị?	Chúng	ta	coi	thực	ra	Đức	Phật	chỉ	
nói	như	vậy	thôi.	Thì	bài	kinh	này	nếu	quý	vị	coi	nguyên	văn	của	ngài	Minh	Châu	
có	chữ	‘tôi’	nữa,	‘tôi	thở	ra	dài,	tôi	thở	vô	dài’.	Nhưng	dịch	như	vậy	thì	không	có	



 
 

26 

nên.	Tại	vì	chữ	tôi	khiến	mình	có	tướng	tôi,	tướng	ta	trong	đó,	là	mình	không	
tách	được	tâm	ra,	không	tách	được	vô	ngã	ra,	thì	khó.	Cho	nên	không	nên	có.	
Thiện	Trang	bỏ	mấy	chữ	đó	rồi.	Ở	đây	chúng	ta	chỉ	cần	biết	8	điều	quán	hơi	thở	
trong	pháp	tu	Thân	Hành	niệm. 

Tóm	tắt	về	8	điều	quán	hơi	thở	trong	pháp	tu	Thân	Hành	niệm: 

Tóm	tắt	về	8	điều	quán	hơi	thở	trong	pháp	tu	Thân	Hành	niệm	
TT	 Trạng	thái	cần	biết	
1	 Thở	vô	(hít	vào)	
2	 Thở	ra	
3	 Thở	ra	dài	
4	 Thở	vô	ngắn	

5	 Cảm	giác	cả	toàn	thân,	sẽ	thở	vô	

6	 Cảm	giác	cả	toàn	thân,	sẽ	thở	ra	

7	 An	tịnh	thân	hành,	sẽ	thở	vô	

8	 An	tịnh	thân	hành,	sẽ	thở	ra	

*Theo	chú	giải	thì	“An	tịnh	thân	hành”	tức	là	làm	cho	hơi	thở	trở	nên	tĩnh	
lặng,	êm	dịu	dần	dần.	Có	3	tầng: 

Cột	thứ	nhất	là	Thứ	tự,	cột	thứ	hai	là	Trạng	thái	cần	biết. 

(1)	Thứ	nhất	là	Thở	vô	(hít	vào):	quý	vị	chỉ	cần	biết	là	mình	đang	thở	vô,	
ngôn	ngữ	miền	Bắc	gọi	là	hít	vào.	Hít	vào	thì	đang	biết	là	mình	hít	vào.	(2)	Thở	
ra	thì	mình	biết	mình	thở	ra,	là	trạng	thái	thứ	hai.	Chỉ	cần	biết	vậy	thôi!	Hít	
vô,	thở	ra,	thì	mình	biết	mình	đang	hít	vô,	mình	thấy,	mình	phải	biết,	chứ	không	
biết	là	thôi	[thất	niệm]	rồi.	Cho	nên	không	có	cách	nào	ngoài	đếm:	Hít	vô	1,	thở	
ra	1;	hít	vô	2,	thở	ra	đếm	2,	cứ	vậy	là	sẽ	nhớ.	Đó	là	phép	tu	hơi	thở.	Cho	nên	đơn	
giản	như	vậy	thôi. 

Đơn	giản	nhất	là	nhớ	được	2	điều	đó.	Còn	tu	tốt	hơn	là	tới	8	điều,	cho	nên	
mở	rộng	ra:	 



 
 

27 

(3)	Thở	ra	dài,	hít	vô	dài;	(4)	Thở	vô	ngắn	(hít	vô	ngắn).	Bình	thường	
mình	thở	như	vậy,	bây	giờ	mình	thở	ra	dài	thì	mình	thấy	thở	ra	dài,	rồi	thở	vô	
ngắn,	hít	vô	nhanh.	Mình	phải	niệm	sâu	hơn	một	tầng	nữa	là	[hơi	thở]	dài,	ngắn	
nữa.	Cũng	dễ	thôi	đúng	không	ạ?	 

(5)	Cảm	giác	toàn	thân,	sẽ	thở	vô;	(6)	Cảm	giác	toàn	thân,	sẽ	thở	ra.	
Tức	là	lúc	nãy	mình	chỉ	thở	bình	thường	thôi,	bây	giờ	mình	cảm	giác	toàn	thân,	
mình	thở	thấy	sảng	khoái	toàn	thân	(tràn	[đầy]	hơi	thở).	Thở	ra	hay	hít	vô	gì	
cũng	vậy,	mình	cảm	giác	toàn	thân	được.	Đó	là	cảm	giác	toàn	thân	thở	ra,	thở	
vô,	vậy	thôi.	Cứ	nhớ	như	vậy	là	được	6	trạng	thái.	 

Cuối	cùng,	(7)	An	tịnh	thân	hành	sẽ	thở	vô;	(8)	An	tịnh	thân	hành	sẽ	
thở	ra.	Theo	Chú	Giải	‘an	tịnh	thân	hành’	tức	là	làm	cho	hơi	thở	trở	nên	tĩnh	
lặng,	êm	dịu	dần	dần.	Có	3	tầng,	chữ	an	tịnh	thân	hành,	Thiện	Trang	tra	Chú	Giải	
thì	nói	‘an	tịnh	thân	hành’	là	làm	cho	hơi	thở	của	mình	trở	nên	tĩnh	lặng,	êm	dịu	
dần	dần.	Quý	vị	để	ý,	mình	thực	hành	một	hồi	thì	tự	nhiên	hơi	thở	tĩnh	lặng	lại	
và	êm	dịu	từ	từ,	lắng,	dễ	chịu	lắm.	Mình	thực	hành	nhiều	thì	mình	sẽ	thấy,	từ	từ	
vậy.	Đó	gọi	là	an	tịnh	thân	hành,	vậy	thôi!	Khi	đó	vẫn	còn	để	ý	hơi	thở	là	thở	ra	
hay	thở	vô.	Ở	đây	có	3	tầng,	[hai	cột]:	Trạng	thái	và	Mô	tả.	

Trạng	thái	 Mô	tả	
(1)	Hơi	thở	trở	nên	“nhẹ	nhàng”	

(lahuka)	
Hơi	thở	thô	(khí	mạnh,	dài,	nặng)	

giảm	dần.	
(2)	Hơi	thở	trở	nên	“mềm	mại”	

(muduka)	
Không	còn	cứng,	không	còn	trồi	sụt	

dữ	dội.	
(3)	Hơi	thở	trở	nên	“tịch	tịnh	–	vắng	

lặng”	(santa,	passaddha)	
Đây	là	mức	hơi	thở	trở	nên	cực	kỳ	vi	
tế,	có	khi	dường	như	“biến	mất”.	

	Tầng	thứ	(1)	Hơi	thở	trở	nên	nhẹ	nhàng:	là	hơi	thở	mới	đầu	thô,	khí	
mạnh,	dài,	nặng	dần	dần	giảm	dần.	Mới	đầu	thở	thô	lắm,	mạnh,	dài,	nặng,	nhưng	
sau	đó	mình	thấy	nhẹ	nhàng	dần,	nhẹ	nhàng	dần. 

[Tầng]	thứ	(2)	Hơi	thở	trở	nên	mềm	mại:	tức	là	không	còn	cứng,	không	
còn	trồi	sục,	dữ	dội.	Nghĩa	là	mới	đầu	mình	thấy	cứng	đơ,	tức	là	hít	vô,	thở	ra	



 
 

28 

xong	rồi	đếm,	mình	thấy	vất	vả	lắm.	Nhưng	một	hồi	mình	thấy	nhẹ	lắm,	không	
còn	cứng	nữa,	mà	tự	nhiên,	nhẹ	nhàng,	nhẹ	nhàng.	Tức	là	hít	vô	thấy	đã,	thở	ra	
thấy	nhẹ	nhàng,	cứ	vậy.	Đó	là	tầng	thứ	2.	Tức	là	tầng	1	lên	tầng	2	rồi	đó.	Bây	giờ	
từ	tầng	2	lên	tầng	3:	 

Tầng	thứ	(3)	Hơi	thở	trở	nên	tịch	tịnh	-	vắng	lặng:	đây	là	mức	hơi	thở	
trở	nên	cực	kỳ	vi	tế,	có	khi	dường	như	‘biến	mất’.	Đó	là	tu	sâu	rồi.	Cho	nên	pháp	
tu	Thân	hành	niệm	về	quán	niệm	hơi	thở	này	đơn	giản	là	như	vậy	thôi,	chỉ	cần	
biết	thở	ra,	thở	vô.	Mới	đầu	là	nhẹ	nhất	mức	(1),	mức	(2)	là	thở	ra	dài	thấy	dài,	
thở	ra	ngắn	thấy	ngắn,	mức	(3)	là	cảm	giác	toàn	thân,	mức	thứ	(4)	là	bắt	đầu	an	
tịnh	 thân	hành,	 tức	 là	 bắt	 đầu	nhẹ	nhàng	 xuống,	 nhẹ	nhàng	 xuống,	 lắng	dịu	
xuống,	một	hồi	dường	như	không	có	thấy	hơi	thở	gì	hết,	từ	đó	mới	bắt	đầu	vô	
nhập	định.	Pháp	môn	này	tu	tới	Tứ	thiền	được	là	nhờ	nhập	định	được,	khi	hơi	
thở	dường	như	biến	mất	thì	nhập	được	Tứ	thiền,	nếu	tu	theo	Thiền	chỉ.	Còn	tu	
Thiền	quán	cũng	là	đề	mục	Thiền	quán	luôn,	tu	ngon	lắm. 

Cho	nên	đề	mục	hơi	thở	nếu	tu	đúng	thì	cũng	tu	rất	tốt.	Không	có	điều	kiện	
thì	tu	hơi	thở	thôi.	Chúng	ta	học,	quý	vị	để	ý	Thiện	Trang	chia	sẻ	theo	tầng,	tức	là	
lần	một	thì	mình	giới	thiệu	căn	bản	để	cho	quý	vị	thực	hành.	Thực	hành	xong	rồi	
mới	giới	thiệu	lần	hai	cao	hơn	chút,	lần	ba	nâng	lên.	Như	vậy	chúng	ta	có	trình	
tự,	chứ	vô	dạy	một	lúc	[tất	cả]	thì	quý	vị	bị	rối,	nghe	thì	đầy	đủ,	nhưng	thực	hành	
không	được.	Còn	mình	cứ	thực	hành	từ	từ	lên	[từng]	tầng.	Quý	vị	đầu	tiên	cứ	
đếm	dùm	1-1,	2-2	đi,	kiểu	như	vậy	đã.	Rồi	sau	đó	bắt	đầu	để	ý	dài,	ngắn.	Rồi	bắt	
đầu	coi	toàn	thân,	cảm	thấy	toàn	thân,	sau	đó	bắt	đầu	thấy	nhẹ	nhàng	thì	đó	là	
an	tịnh	thân	hành.	 

Có	8	điều,	mà	thật	ra	8	điều	là	4	điều	thôi,	tại	vì	thở	ra	-	hít	vô,	vậy	thôi.	Ở	
đây	ngài	Minh	Châu	dùng	từ	thở	vô,	nhưng	thật	ra	là	hít	vô.	Thật	ra	là	chỉ	có	thở	
với	hít	thôi,	nên	chỉ	cần	nhớ	4	điều,	nhân	đôi	thành	8	điều:	Thở	với	hít	là	1,	nhân	
2	là	2;	rồi	dài,	ngắn,	toàn	thân,	và	cuối	cùng	an	tịnh	thân,	cứ	thế	là	được	rồi.	Nhớ	
vậy	[cho]	đơn	giản.	Tu	hành	dễ	dàng	không?	Quá	dễ	dàng!	Đó	là	tu	đề	mục	hơi	
thở. 

	



 
 

29 

Không	biết	quý	vị	đủ	nhớ	không?	Chúng	ta	học	thêm	về	bốn	oai	nghi,	mình	
tu	quán	niệm	thân	hành	mà.	Đi	gọi	là	Thiền	hành,	cũng	thuộc	về	niệm	thân	hành. 

(Bốn	oai	nghi) 

Lại	nữa,	này	các	Tỷ-kheo,	Tỷ-kheo	đi,	biết	rằng:	"Đang	đi".	Hay	đứng,	
biết	rằng:	"Đang	đứng".	Hay	ngồi,	biết	rằng:	"Đang	ngồi".	Hay	nằm,	biết	
rằng:	"Đang	nằm".	Thân	thể	được	sử	dụng	như	thế	nào,	vị	ấy	biết	thân	thể	
như	thế	ấy.	Trong	khi	vị	ấy	sống	không	phóng	dật,	nhiệt	tâm,	tinh	cần,	các	
niệm	và	tư	duy	thuộc	về	thế	tục	được	đoạn	trừ.	Nhờ	đoạn	trừ	các	pháp	ấy,	
nội	tâm	được	an	trú,	an	tọa,	chuyên	nhất,	định	tĩnh.	Như	vậy,	này	các	Tỷ-
kheo,	Tỷ-kheo	tu	tập	Thân	hành	niệm. 

				 Từ	‘Thân	hành	niệm’	này	có	trong	Chánh	kinh	rõ	ràng,	quý	vị	thấy	không	
ạ?	Đây	là	Kinh	Trung	Bộ	đó.	Đọc	thì	dài	vậy,	nhưng	[chúng	ta]	chỉ	cần	nhớ	giùm	
bốn	oai	nghi	và	5	điều	(thật	ra	có	4	điều	thôi,	mình	nói	thành	5	điều). 

Tóm	tắt	về	5	điều	quán	oai	nghi	trong	pháp	tu	Thân	Hành	niệm 

TT	 Trạng	thái	oai	nghi	cần	biết	
1	 Đang	đi	
2	 Đang	đứng	
3	 Đang	ngồi	
4	 Đang	nằm	
5	 Thân	thể	được	sử	dụng	như	thế	nào,	biết	thân	thể	như	thế	ấy.	

	Một	là	đang	đi,	thì	quý	vị	biết	rằng	đang	đi,	đừng	có	chữ	ta	trong	đó.	Trong	
Chánh	kinh,	nhiều	khi	đọc	bản	dịch	của	Hòa	thượng	Minh	Châu	là	‘đang	đi,	biết	
ta	đang	đi’,	nhưng	như	vậy	có	ta	trong	đó	thì	mệt	lắm,	không	phá	được	ngã.	Cho	
nên	đang	đi,	biết	là	đang	đi	thôi.	Đang	đi	đúng	không?	Đi	biết	đi,	đang	đứng	biết	
đứng,	đang	ngồi	biết	ngồi,	đang	nằm	biết	nằm,	bốn	oai	nghi	đó.	Và	làm	bất	cứ	
việc	gì	thì	biết	như	thế	đấy,	tức	là	thân	thể	sử	dụng	như	thế	nào,	biết	thân	thể	
như	thế	đấy. 

Cho	nên,	đang	xắt	rau	biết	 là	đang	xắt	rau,	đang	ăn	biết	đang	ăn,	 làm	gì	



 
 

30 

cũng	biết	nấy,	đang	rửa	chén	cũng	biết	đang	rửa	chén,	vậy	là	tu	đó.	Cho	nên	tu	
ở	đâu?	Tu	trong	đời	sống.	Tu	pháp	Thân	hành	niệm	này	tu	miết,	thuộc	về	Tứ	
niệm	xứ.	Cho	nên	rất	đơn	giản	thôi,	không	có	gì	khó	hết.	Bữa	nay	học	tới	đây	rồi	
là	tu	được.	 

Có	nhiều	người	than	là:	“Ôi!	Con	không	có	thời	gian	tu”.	Xin	lỗi!	Không	có	
thời	gian	tu	là	không	biết	tu.	Có	thời	gian	tu	chứ,	quý	vị	đang	làm	gì,	tập	trung	
tâm,	đang	chuyên	chú	[thì]	biết	là	tâm	đang	chuyên	chú	mà,	đang	làm,	cử	động	
viết	thì	biết	là	đang	viết,	đang	đánh	máy	biết	là	đang	đánh	máy,	sao	không	biết?	
Đang	khó	chịu	vì	công	việc,	tức	là	ta	đang	sân,	biết	tâm	đang	khó	chịu	vì	công	
việc,	sao	lại	không	biết?	Sao	không	tu?	Lúc	nào	cũng	tu	hết	đó. 

Cho	nên,	chỉ	có	người	không	biết	tu,	chứ	không	phải	không	có	thời	gian	để	
tu.	Pháp	này	dễ	tu,	còn	niệm	Phật	thì	khó.	Tại	vì	niệm	Phật,	lúc	nào	mà	đang	làm	
việc	thì	không	niệm	Phật	được.	Còn	pháp	này	lúc	nào	cũng	tu	được,	đang	ở	công	
việc	cũng	tu	được,	chỉ	cần	biết,	sáng	suốt,	tập	trung.	Đó,	chỉ	cần	biết	thôi,	không	
yêu	cầu	quý	vị	quán	gì	hết,	quán	này,	quán	kia,	không	cần,	chỉ	biết	thôi.	Cho	nên	
pháp	tu	dễ	như	vậy	mà	không	chịu	tu	là	uổng	phí	cuộc	đời.	Đúng	chưa?	Cho	nên	
đơn	giản,	có	bốn	oai	nghi. 

	 

Cuối	cùng,	thêm	một	[pháp]	nữa	là	đủ	luôn	pháp	tu	Tứ	niệm	xứ,	trong	Thân	
hành	niệm	là: 

(Ðầy	đủ	chánh	niệm) 

Lại	nữa,	này	các	Tỷ-kheo,	Tỷ-kheo	khi	bước	tới,	bước	lui	biết	rõ	việc	
mình	đang	làm	(tức	là	quý	vị	bước	tới	hay	bước	lui	cũng	đang	biết	là	mình	đang	
bước	tới	hay	bước	lui,	chân	đang	giở	lên	hay	đặt	xuống.	Cho	nên	chúng	ta	thực	
hành	là	thực	hành	điều	này	nè);	khi	ngó	tới	ngó	lui	biết	rõ	việc	mình	đang	
làm	(như	quý	vị	nhìn	tới,	quý	vị	biết	mình	đang	nhìn.	Quý	nhìn	ra	đằng	sau,	biết	
đang	nhìn	ra	đằng	sau);	khi	co	tay,	khi	duỗi	tay,	biết	rõ	việc	mình	đang	làm.	
(Dễ	không?	Khi	co	tay,	có	biết	không?	Không	biết	thì	bắt	đầu	phải	niệm	cho	biết.	
Thời	gian	sau,	co	tay,	giở	tay	là	biết,	đang	làm	gì	đều	biết	hết,	tự	biết.	Tay	đang	
quạt,	biết,	kiểu	gì	cũng	biết	hết.	Thì	đầu	óc	mình	mới	sáng	suốt,	nên	không	mê).	 



 
 

31 

Cho	nên	tu	[một]	thời	gian,	ai	mà	tu	đúng	là	không	mê,	không	có	vụ	mình	
ngủ	mê	man	nữa.	Còn	mình	tu	mà	mình	mê	là	do	mình	không	có	tu,	không	có	
thực	hành	pháp.	Mình	suốt	ngày	nghe	pháp,	ôm	pháp	nghe	từ	ngày	này	qua	ngày	
nọ.	Tức	 là	ham	nghe	pháp,	gọi	 là	tham	nghe	pháp.	Nghe	hoài	mà	không	thực	
hành	pháp.	Cho	nên	đầu	của	mình	suốt	ngày	phải	mượn	đối	tượng	để	bò	theo,	
tức	là	mượn	pháp	để	theo.	Hoặc	là	theo	pháp	thế	gian,	tức	là	suy	nghĩ	con	cháu,	
tình	tiền,	chồng	con,	đủ	các	kiểu.	Cho	nên	vừa	bám	theo	pháp	thế	gian	không	
được,	 thì	bám	 theo	pháp	xuất	 thế	gian	 là	nghe	Phật	pháp.	Rồi	 cuối	 cùng	khi	
buông	cái	đó,	không	có	đối	tượng,	ngủ	không	có	chỗ	nào	dựa,	cho	nên	đuối,	mê	
luôn.	Còn	[pháp	tu]	này	luyện	cho	tâm	mình	tỉnh	giác.	Cho	nên	ai	tu	đúng	là	biết	
ngay,	ai	biết	tu	là	biết.	Cho	nên	thời	gian	sau	rất	hiệu	quả,	rõ	ràng	lắm.	Làm	gì	
biết	nấy	là	được	mà. 

Khi	mang	áo	 tăng-già-lê	 (sanghati),	mang	bát,	mang	y,	biết	 rõ	việc	
mình	đang	làm	(điều	này	là	đối	với	người	xuất	gia,	mang	áo	tăng-già-lê.	Mình	
người	tại	gia	nói	mặc	đồ	vô	là	biết,	cầm	cái	gì	là	biết	cái	đó);	khi	ăn,	uống,	nhai,	
nếm,	biết	rõ	việc	mình	đang	làm	(ăn	biết	đang	ăn,	uống	biết	đang	uống,	nhai	
biết	đang	nhai,	nếm	biết	đang	nếm);	khi	đứng,	ngồi,	ngủ,	thức,	nói,	im	lặng,	
biết	rõ	việc	mình	đang	làm	(đứng	biết	đứng,	ngồi	biết	ngồi,	thức	biết	thức,	ngủ	
biết	ngủ,	nói	biết	nói,	im	lặng	biết	im	lặng,	biết	rõ	việc	mình	đang	làm). 

Cho	nên	đơn	giản	vậy	thôi!	Có	nhiều	người	nói:	“Ngủ	sao	làm	biết?”	Biết	
chứ!	Ngủ	nếu	nằm	mơ	là	biết,	còn	nếu	mình	ngủ	say	thì	tất	nhiên	không	biết.	
Nhưng	sau	khi	thức	dậy	là	biết	liền.	Tu	là	đơn	giản	vậy	thôi,	không	có	khó	gì. 

Trong	khi	vị	ấy	sống	không	phóng	dật,	nhiệt	tâm,	tinh	cần,	các	niệm	
và	tư	duy	thuộc	về	thế	tục	được	đoạn	trừ.	(Tức	là	tu	như	vậy	một	thời	gian,	
các	niệm	tư	duy	về	thế	tục	sẽ	hết	sạch,	toàn	sống	trong	chánh	đạo	thôi.	Cho	nên	
dần	dần	mới	đắc	quả	được.	Còn	những	người	không	thực	hành	như	vậy	thì	một	
hồi	là	đi	trong	thế	gian.	Cho	nên,	tại	sao	mình	tu	mà	mình	bị	mê	là	vậy	đó,	là	do	
mình	không	tu	những	pháp	này).	Nhờ	đoạn	trừ	các	pháp	ấy,	nội	tâm	được	an	
trú,	an	tọa,	chuyên	nhất,	định	tĩnh.	Như	vậy,	này	các	Tỷ-kheo,	Tỷ-kheo	tu	
tập	Thân	hành	niệm.	 



 
 

32 

Ở	đây	Đức	Phật	nói	có	hai	giai	đoạn,	sau	khi	mình	thực	hành	được	như	vậy	
rồi	thì	đầu	tiên	những	tư	duy,	suy	nghĩ	về	thế	tục,	đời	sống	thường	ngày	dần	dần	
sẽ	hết.	Nhờ	đoạn	đó	mà	tâm	mình	mới	an	trú,	an	tọa,	chuyên	nhất,	định	tĩnh	ở	
trong	pháp	giải	thoát,	rồi	cuối	cùng	mình	mới	được	giải	thoát.	Chứ	chưa	tu	được	
bước	một,	cứ	suốt	ngày	nghĩ	niệm	thế	gian	nhiều.	Tại	vì	sao	nghĩ	niệm	thế	gian	
nhiều?	Vì	không	có	tu	[pháp]	này.	Cho	nên	các	niệm	tư	duy	thuộc	về	thế	gian	
(thế	tục)	cứ	suy	nghĩ	nhiều,	đó	là	chưa	tu	[pháp]	này,	cho	nên	ráng	tu	[pháp]	
này.	Tóm	lại,	tu	[pháp]	này	chỉ	có	6	điều	thôi. 

Tóm	tắt	về	6	điều	quán	Chánh	niệm	trong	pháp	tu	Thân	Hành	niệm	

1	 Khi	bước	tới,	bước	lui	biết	rõ	việc	mình	đang	làm	
2	 Khi	ngó	tới	ngó	lui	biết	rõ	việc	mình	đang	làm	
3	 Khi	co	tay,	khi	duỗi	tay,	biết	rõ	việc	mình	đang	làm	
4	 Mang	áo,	mang	bát,	mang	y,	biết	rõ	việc	mình	đang	làm	
5	 Khi	ăn,	uống,	nhai,	nếm,	biết	rõ	việc	mình	đang	làm	
6	 Khi	đứng,	ngồi,	ngủ,	thức,	nói,	im	lặng,	biết	rõ	việc	mình	đang	làm. 

*Tóm	lại:	làm	gì	biết	nấy.	

1.	Khi	bước	tới,	bước	lui	biết	rõ	mình	đang	làm.	Biết	rõ	mình	đang	làm,	
nhưng	khi	mình	tu	thì	đừng	có	tướng	ta	ở	trong	đó	nha.	 

2.	Khi	ngó	tới	ngó	lui,	nói	chung	mình	nhìn	cái	gì	thì	mình	biết.	 

3.	Khi	co	tay,	duỗi	tay,	biết	rõ	việc	mình	đang	làm.		

4.	Mang	áo,	mang	bát,	mang	y,	biết	rõ	việc	mình	đang	làm.		

5.	Khi	ăn,	uống,	nhai,	nếm,	biết	rõ	việc	mình	đang	làm.		

6.	Khi	đứng,	ngồi,	ngủ,	thức,	nói,	im	lặng	biết	rõ	việc	mình	đang	làm.	 

Tóm	lại,	chỉ	có	một	câu	đơn	giản:	‘Làm	gì	biết	nấy	cho	chính	xác’	là	xong!	
Tu	[như]	vậy! 

(Trích	từ	119.	Kinh	Thân	Hành	Niệm	(Kàyagatàsati	sutta)	-	Kinh	
Trung	Bộ). 



 
 

33 

Việc	này	đơn	giản	lắm,	quý	vị	chỉ	cần	tu.	Thiện	Trang	từ	khi	thực	hành	theo	
pháp	tu	này	thấy	dễ	dàng,	nhẹ	nhàng,	không	có	áp	lực.	Còn	tu	[như]	hồi	xưa	rất	
là	mệt,	lúc	nào	mình	cũng	phải	tranh	thủ	kiếm	thời	gian	để	tu.	Còn	bây	giờ	không	
cần	kiếm	thời	gian,	kiếm	thời	gian	chẳng	qua	để	tu	Thiền	chỉ	cho	an	lạc,	dễ	chịu	
hơn	mà	thôi.	Tu	một	thời	gian	tự	nhiên	mình	không	có	thích	ồn	ào,	tức	là	mình	
không	muốn	nói	 chuyện	với	người	khác.	Không	biết	quý	vị	 có	cảm	nhận	 thế	
không?	Và	có	một	điều	đặc	biệt	là	mình	chịu	trận	được	rất	tốt. 

Như	hôm	bữa	Thiện	Trang	đi	trên	tàu	điện	ngầm,	đông	người,	chạy	liên	
tục,	chạy	chút	xíu	là	tới	trạm,	người	lên	rồi	người	xuống.	Thực	tế,	nếu	hồi	xưa	
mình	ngồi	như	vậy	là	mình	không	tu	được	đâu.	Nhưng	bây	giờ	mình	ngồi	trên	
đó	mình	chỉ	thấy,	mình	cũng	không	biết	người	lên	người	xuống	[là]	người	nào,	
mình	chỉ	biết	thôi.	Tức	là	luôn	luôn	ghi	nhận	cảnh	thay	đổi	liên	tục,	có	người	lên,	
có	người	xuống,	có	người	 lên,	có	người	xuống.	Mọi	người,	người	thì	nói	điện	
thoại,	người	 thì	nghe	điện	thoại,	người	 thì	coi	gì	đó	trên	mạng,	 tùm	lum	hết.	
Nhưng	mình	chỉ	thấy	các	pháp	đang	diễn	ra	như	thế	và	mình	đang	tu	tập	ở	đó.	
Thực	tế	là	mình	chỉ	cần	ghi	nhận	việc	đó	và	ghi	nhận	tâm	mình	như	vậy	thôi.	
Cho	nên	rất	dễ	tu,	không	có	khó	gì	hết. 

Còn	nếu	không,	quý	vị	sẽ	nói:	Ôi	sao	môi	trường	ồn	ào!	Sắp	tới	trạm	họ	đọc	
thông	báo,	mình	chỉ	cần	biết	là	sắp	tới	trạm	đó	rồi.	Người	đó	lên	mình	biết	người	
ta	đang	lên,	người	ta	đang	cần	chỗ	ngồi,	phải	đổi	chỗ	ngồi,	người	ta	lên	mình	
nhường	chỗ	đó,	tại	vì	có	người	xuống,	mình	vô	ngồi	chỗ	khác	để	cho	họ,	v.v…	
Tất	cả	mọi	thứ	đều	tu	rất	dễ	dàng.	Và	sau	một	bữa	đi,	mình	về	không	có	nhức	
đầu	gì	hết,	nhẹ	nhàng	tỉnh	bơ,	không	có	mệt	mỏi.	Bởi	vì	thực	tế	chỉ	cần	tu	bằng	
cách	chánh	niệm	thôi. 

Cho	nên	quý	vị	nói	quý	vị	không	có	thời	gian	tu,	thật	ra	là	quý	vị	không	biết	
tu.	Nhớ!	Ai	mà	trách	mình	không	có	thời	gian	tu,	là	không	biết	tu.	Bởi	vì	tu	Tứ	
niệm	xứ	này	là	đủ,	có	thời	gian	thì	tu	thêm	Thiền	chỉ,	sáng	một	chút,	trưa	một	
chút,	chiều	một	chút.	Không	có	thời	gian	để	vào	Đề	mục	nước,	lửa	thì	cứ	dùng	
[đề	mục]	hơi	thở.	Đếm	hơi	thở	cứ	1-1;	2-2	như	vậy	là	được.	Tu	hơi	thở	theo	
Thiền	chỉ	là	1-1;	2-2	dễ	dàng,	không	khó	gì,	từ	từ	mà	tu,	vừa	rồi	cũng	đã	chia	sẻ.	
Như	vậy	rất	dễ	dàng! 



 
 

34 

Và	quan	trọng	là	sự	nhận	thức,	[điều	này]	quan	trọng	lắm	quý	vị.	Thiện	
Trang	phát	hiện	ra,	như	hôm	bữa	Thiện	Trang	thấy	hầu	như	ai	cũng	cầm	điện	
thoại	hết.	Hồi	xưa	mình	học	bên	Tịnh	độ	là	ai	cũng	bị	trong	lưới	Ma	vương.	Ngài	
Tịnh	Không	nói	Ma	vương	thống	lĩnh	tâm	người,	ai	cũng	[xài]	điện	thoại,	điện	
thoại	là	Ma	vương,	cho	nên	mình	phiền	não,	vì	mình	thấy	ai	cũng	rớt	vào	lưới	
Ma	vương.	Còn	bây	giờ	mình	thấy	đơn	giản	thôi,	thật	ra	đâu	phải	như	vậy	đâu!	
Người	ta	cầm	điện	thoại,	người	ta	dùng	cho	[việc]	gì?	Có	người	thì	tranh	thủ	
nhắn	tin,	có	người	tranh	thủ	lướt	web,	có	người	tranh	thủ	làm	việc,	có	người	
tranh	thủ	gọi	điện	thoại,	có	người	làm	gì	đó	v.v…	Mỗi	người	đều	làm	việc	của	họ,	
và	ai	cũng	có	việc	riêng	của	mình.	Mỗi	chúng	sanh,	mỗi	nghiệp,	ai	cũng	có	việc	
làm.	Có	sao	đâu!	Cầm	điện	thoại	chưa	chắc	đã	xấu.	Có	những	việc	rất	tốt,	họ	đang	
làm	một	công	việc	nào	đó	tốt	đẹp	v.v...	quan	trọng	xấu	đẹp	gì	đâu. 

		 Quý	vị	thấy	Đức	Phật	không	có	can	thiệp	đến	việc	thế	gian.	Việc	thế	gian,	
ví	dụ	trong	kinh,	quý	vị	thấy	như	vua	Ba-tư-nặc	nước	Kosala	(Kiều-tát-la)	với	
vua	A-xà-thế:	đánh	nhau	đó,	Đức	Phật	đâu	có	can	thiệp	đâu,	mọi	việc	thế	gian	
vẫn	cứ	diễn	ra	bình	thường.	Ngài	chỉ	tới	thấy	người	nào	đủ	duyên	ngài	điểm	một	
phát,	người	ta	đắc	đạo	là	xong.	Vậy	thôi!	Còn	ngài	đâu	có	phá	vỡ	thế	gian	đâu.	

		 Còn	mình	tu	kiểu	của	mình	là	mình	phá	vỡ	thế	gian,	mình	bắt	người	này	
không	được	làm	điều	này,	không	được	làm	điều	kia,	không	được	đủ	các	kiểu,	
cho	nên	mình	khổ.	Khổ	là	do	mình	chấp	quá	nhiều	thứ,	bởi	vì	mình	mong	cầu	
thế	gian	theo	ý	của	mình.	Trong	khi	người	tu	hành	là	xuất	thế	gian.	Xuất	thế	gian	
là	gì?	Ta	ở	trong	trần,	thế	gian	như	thế	nào	thì	kệ	nó,	diễn	biến	gì	thì	kệ	nó,	đó	là	
thế	gian	mà,	theo	duyên	mà.	Duyên	như	thế,	nhân	như	thế	thì	quả	như	thế,	cứ	
diễn	biến. 

		 Còn	người	biết	là	nhận	biết,	chỉ	cần	biết	như	vậy	thôi	là	được.	Biết	đến	một	
ngày	nào	đó	thì	đầu	mình	sáng	và	tự	nhiên	tách	ra	khỏi	thế	gian	đó.	Ta	không	
chạy	theo	cái	dòng	đó.	Ta	chạy	về	tâm	chứ	không	phải	ta	chạy	về	thân.	Người	sai	
lầm	nhất	là	người	tu	Tịnh	Độ	xưa,	Thiện	Trang	phát	hiện	ra	điều	sai	lầm	nhất	là	
họ	chạy	theo	thân.	Không	chỉ	chạy	theo	thân	rồi,	mà	còn	bắt	người	ta	chạy	theo	
mình,	mình	chống	lại	dòng	đó. 



 
 

35 

		 Quý	vị	thấy,	giống	như	dòng	nước	đang	chảy	về	hướng	đó,	thế	gian	chạy	
theo	[hướng]	đó.	Mình	thì	vừa	chống,	một	mình	mình	kháng	cự	lại,	rồi	kéo	người	
kháng	cự	lại.	Như	vậy	thì	làm	sao	mình	chịu	nổi?	Rồi	mình	sân	si	lên,	mình	phiền	
não,	bởi	vì	mình	muốn	người	ta	theo	mình,	muốn	cuộc	đời	theo	mình,	muốn	thế	
giới	này	phải	thực	hiện	văn	hóa	truyền	thống,	con	phải	tốt,	ngoan,	đủ	các	kiểu	
như	ngày	xưa.	Trong	khi	dòng	lịch	sử	chảy	không	bao	giờ	dừng,	dòng	nhân	loại	
là	số	đông,	họ	đi	như	vậy	thì	cứ	để	cho	đi	như	vậy.	Mình	ở	trong	dòng	đó,	mình	
nhận	ra	là:	À,	dòng	này	đang	chạy,	chạy,	chạy...	Tôi	biết	rồi	đó,	dòng	đời	đang	
trôi,	tôi	đợi	đến	cửa	giải	thoát,	tôi	bước	ra.	Cho	nên	tâm	ta	luôn	luôn	sáng	suốt,	
rõ	biết	trong	dòng	đời.	Và	đến	lúc	cần	bước	ra	thì	sáng	suốt	bước	ra,	chỉ	cần	
bước	ra	thôi. 

		 Cho	nên	‘Phật	pháp	tại	thế	gian,	bất	hoại	thế	gian	giác;	Ly	thế	mích	Bồ-đề,	
cáp	như	cầu	thố	giác’.	Đó	là	ngài	Lục	tổ	Đại	sư	Huệ	Năng	nói,	đúng	không	ạ?	Cho	
nên	ai	tu	mà	bị	rớt	vào	sai	lầm,	là	do	tâm	áp	chế,	khống	chế	thế	gian.	Còn	nhỏ	
trong	nhà	thì	muốn	con	mình	thế	này,	chồng	mình	thế	này,	cha	mình	thế	này,	
mẹ	mình	thế	này.	Rồi	lớn	lên	thì	muốn	xã	hội	mình	như	thế	này,	muốn	văn	hóa	
mình	như	thế	này.	Cho	nên	khổ	thôi.	Tham	mà!	Tham	thì	khổ,	tham	không	được	
thì	sân.	Tham,	sân,	si	ở	trong	đó. 

		 Còn	người	giác	ngộ	là:	Cuộc	đời	là	như	thế,	dù	Như	Lai	có	ra	đời	hay	không	
ra	đời,	 thì	các	pháp	vẫn	thường	hằng	như	thế.	Đức	Phật	còn	nói	như	vậy	mà,	
huống	hồ	chi	mình,	mình	có	phải	Như	Lai	đâu.	Cho	nên	là	bớt	ảo	tưởng	sức	mạnh	
đi!	Hãy	sống	đúng	với	tâm	trạng	của	mình	thôi,	có	lẽ	nhận	thức	được	thế	gian	là	
như	vậy,	là	xong! 

		 Cho	nên	pháp	tu	Đức	Phật	dạy	là	mình	chỉ	cần	biết	được	là	được,	biết	được	
quy	luật	vận	động	như	vậy	là	được.	Thế	gian	này	thành,	trụ,	hoại,	không.	Xã	hội,	
nền	văn	minh	đến	giai	đoạn	này	thì	phải	như	vậy,	đến	thời	gian	sau	thì	sẽ	khác,	
diễn	biến	và	đến	lúc	nào	đó	sụp	đổ,	lên	rồi	xuống,	xuống	rồi	lên.	Và	như	vậy	bao	
nhiêu	nền	văn	minh	đổ	sập,	rồi	lại	bao	nhiêu	nền	văn	minh	đứng	lên,	văn	hóa	
thay	đổi,	quần	áo	thay	đổi.	Mốt	[quần	áo]	hồi	xưa	là	mặc	đồ	ống	loa,	rồi	ống	túm,	
rồi	ống	vừa	đúng	không?	Những	mốt	đó	đổi	qua	đổi	lại,	có	bao	nhiêu	trạng	thái	
là	đổi	hết.	Hồi	thì	thích	mặc	áo	đơn	giản,	đồng	màu,	rồi	có	thời	thì	thích	màu	loè	



 
 

36 

lẹt,	lúc	thì	thích	caro,	lúc	thì	thích	kiểu	gì	đó.	Đó	là	chúng	sanh,	họ	thích	kiểu	gì	
kệ	họ.	Họ	ăn	mặc	dài	hay	ngắn,	quý	vị	thấy	Đức	Phật	đâu	có	nói	đâu.	Đức	Phật	
đâu	có	rảnh	để	nói,	quý	vị	coi	coi,	Ngài	đâu	có	nói	ăn	mặc	ngắn	là	đọa	Địa	ngục	
như	ngài	Tịnh	Không	nói	đâu.	Lúc	đó,	Đức	Phật	không	quan	tâm	chuyện	đó.	Thế	
gian	này	như	vậy	mà,	kệ	họ	đi. 

		 Còn	ai	mà	lo	điều	chỉnh	thế	gian	thì	người	đó	khổ.	Cho	nên	đó	là	tham	tâm.	
Mình	sống	trên	đời,	mình	thấy	thoải	mái	lắm.	Còn	người	không	biết	là	bắt	đầu	
xen	vô,	không	chỉ	mỗi	ăn	uống,	rồi	nghề	nghiệp	cũng	nói	đụng	chạm.	Quý	vị	thấy	
Đức	Phật	không	có	can	thiệp	vào	cả	nghề	nghiệp.	Đức	Phật	đâu	có	khuyên	những	
người	kỹ	nữ	mại	dâm	thời	Ấn	Độ	nghỉ	nghề	đâu,	mà	chỉ	cần	đủ	duyên	họ	tới	gặp	
Ngài	là	Ngài	điểm	cho	một	cái.	Như	cô	kỹ	nữ	Sirimā	hay	cô	kỹ	nữ	Ambapali	đắc	
đạo	Tu-đà-hoàn	là	tự	động	nghỉ.	Rồi	đâu	có	ngăn	cản	là	đừng	đánh	bạc,	đánh	bài	
v.v...	Còn	mình	bây	giờ	nói	đánh	chứng	khoán	là	giống	như	đánh	bạc,	rồi	tùm	
lum...	Quý	vị	thấy	không? 

		 Cho	nên	những	bậc	giác	ngộ,	các	ngài	khác	hẳn.	Chúng	sanh	cứ	tùy	nghiệp	
đi,	ngay	cả	ông	[đao	phủ]	giết	người	55	năm,	gặp	ngài	Xá-lợi-phất	[điểm]	một	
phát	là	đắc	đạo.	Quý	vị	thấy	đâu	có	quan	trọng	đâu.	Mà	quan	trọng	là	gì?	Là	điểm	
cho	người	ta	đắc	đạo.	Còn	những	việc	đó,	người	ta	làm	tới	làm	lui,	giống	như	
chưa	tới	thì	như	vậy,	khi	nào	đến	đủ	rồi	là	được.	Cho	nên	Đức	Phật	không	can	
thiệp.	Còn	mình,	mình	ham,	mình	cứ	can	thiệp,	ngăn,	ngăn.	Mà	quý	vị	ngăn	được	
không?	Vô	lượng	kiếp	đến	giờ,	nghiệp	của	chúng	sanh	nhiều	như	núi,	nhiều	lắm,	
làm	sao	mà	ngăn	được.	Dòng	nghiệp	nhiều	lắm	[như	biển],	bây	giờ	ta	nhỏ	thêm	
vài	giọt	nước	vô	nữa	cũng	vậy	thôi,	đúng	không	ạ? 

		 Cho	nên	chúng	ta	hiểu	rồi	thì	người	sống	thoải	mái	lắm.	Ở	trong	dòng	đời	
thoải	mái,	hoan	hỷ,	thì	từ	từ	không	bị	tư	niệm	và	tư	duy	thuộc	về	thế	gian.	Khi	
không	tư	niệm,	tư	duy	về	thế	gian	thì	tư	niệm	gì?	Tư	niệm	giải	thoát,	tư	niệm	
thấy	các	pháp	là	do	duyên	sanh	duyên	diệt.	Các	pháp	đều	Vô	thường,	Khổ,	Vô	
ngã.	Và	ta	chỉ	là	những	dòng	tâm	thức	đang	suy	nghĩ	đó,	chỉ	là	Sắc,	Thọ,	Tưởng,	
Hành,	Thức	đang	biến	đổi	cho	nên	không	phải	là	ta.	Do	vì	không	phải	là	ta	nên	
được	phá	được	Thân	kiến.	Và	do	phá	Thân	kiến	rồi	thì	[thành]	Tu-đà-hoàn,	thì	
giải	thoát	sanh	tử.	Đơn	giản! 



 
 

37 

		 Còn	không	biết	thì	ôm	vô,	nào	phải	như	thế	này,	phải	như	thế	kia,	con	phải	
như	này,	cha	phải	thế	này,	xã	hội	phải	thế	này,	công	việc	phải	thế	này	v.v...	Một	
trời	thứ	cầu	mong	là	một	trời	thứ	dính	mắc.	Mà	dính	mắc	đó	là	tâm	tham,	mà	
tham	thì	khổ	thôi.	Khổ	thì	tâm	không	sáng	suốt.	Tâm	tham	thì	không	sáng	suốt,	
tham	là	một	trong	năm	Triền	cái	làm	muội	lược	tâm,	không	sáng	suốt	được	thì	
không	thấy	rõ	Thật	tướng	Các	pháp.	Thật	tướng	Các	pháp	là	gì?	Là	sanh	diệt	do	
duyên.	Có	duyên	thì	sanh,	không	có	duyên	thì	diệt.	Bây	giờ	mình	không	thấy	
được	vì	mình	đang	bị	tham	chi	phối.	Tham	rồi	thì	ôm	ấp	nhiều,	chấp	giữ	nhiều,	
thì	mệt.	Mệt	đuối	thì	gây	hôn	trầm,	thùy	miên,	đúng	chưa?	Rồi	tham	không	được	
thì	sân.	Tham,	sân,	si	trong	đó	suốt	thì	như	vậy	suốt	ngày	năm	Triền	cái	 làm	
muội	lược	tâm,	thì	làm	sao	được.	Tham,	sân,	si,	mạn,	nghi,	rồi	tu	lâu	không	đắc	
đạo	cho	nên	thua	luôn.	Khổ	vậy	đó!	Tại	vì	mình	nghi. 

		 Nói	tóm	lại,	cố	gắng	sống	được	đúng	theo	đó	đi.	Cho	nên	tại	sao	pháp	của	
ngài	Lục	tổ	hay	pháp	của	Đức	Phật	dạy	một	phát	là	người	ta	đắc	đạo,	tại	vì	dạy	
cho	thoát	thế	gian	bằng	cách	đó.	Tức	là	nhìn	đúng	như	thật	đi,	gọi	là	Thật	tướng	
Các	pháp	là	được.	Cho	nên	làm	gì	biết	nấy	là	được	nha.	Tóm	lại,	ở	đây	là	làm	gì	
biết	nấy	là	được. 

		 Chúng	ta	đã	chia	sẻ	xong,	phần	hôm	nay	là	Niệm	thân	hành.	Quý	vị	nhớ	
chụp	lại,	coi	lại,	chỉ	cần	nhớ	phần	tóm	tắt	này	thôi.	Còn	đoạn	kinh	trên	dài	quá	
thì	thôi,	mình	nhớ	giùm	là	làm	gì	biết	nấy	là	được	rồi.	Còn	ở	trên	này,	năm	điều	
(quán	oai	nghi)	là	đang	làm	gì,	thân	làm	gì	thì	biết	nấy,	cũng	giống	như	trên.	Rồi	
cuối	cùng	là	hơi	thở.	Và	ở	trên	nữa	là	về	16	trạng	thái	tâm.	Quý	vị	nhớ	vậy	là	
được	rồi. 

	

		 Hôm	nay,	chúng	ta	sẽ	đến	phần	Vi	Diệu	Pháp,	phần	Phân	loại	Tâm	lộ	(tức	
là	Lộ	trình	tâm)	theo	ý	môn	thời	bình	nhật.	Hôm	bữa	là	mình	theo	Ngũ	môn	rồi,	
tức	là	theo	mắt,	tai,	mũi,	lưỡi,	thân.	Hôm	nay	là	mình	theo	ý,	phân	theo	cửa	ý,	
tức	là	khi	suy	nghĩ	của	mình	trong	đời	sống	hằng	ngày	thì	gọi	là	thời	bình	nhật,	
thì	cũng	chia	ra.	Có	sách	thì	chia	ra	Cảnh	rõ,	Cảnh	mơ	hồ	hay	Cảnh	không	rõ;	còn	
có	sách	thì	chia	là	Cảnh	rất	rõ,	Cảnh	rõ,	Cảnh	không	rõ,	Cảnh	mơ	hồ.	Ở	đây	Thiện	



 
 

38 

Trang	chia	sẵn	theo	bốn	[Tâm	lộ].	

*Phân	loại	Tâm	lộ	theo	ý	môn	thời	bình	nhật	
Tâm	lộ	 Số	sát-na	

Tâm	hộ	
kiếp	vừa	
qua	

Đổng	lực	
(Javana)	

Na	cảnh	
(Tadārammaṇa)	

Hộ	kiếp	khách	
(parabhavaṅga)	

1.Cảnh	rất	rõ	 0->7	 7	 Có	thể	có	2	 Có	thể	có	1	
2.Cảnh	rõ	 0->7	 7	 0	 Có	thể	có	1	

3.Cảnh	không	rõ	 0	 0	 0	 0	
4.Cảnh	mơ	hồ	 0	 0	 0	 0	

	 Ở	cảnh	rất	rõ:	Tâm	hộ	kiếp	vừa	qua	sẽ	là	0->7;	cảnh	rõ	cũng	là	0->7;	cảnh	
không	rõ	là	0;	cảnh	mơ	hồ	là	0.	Rồi	Đổng	lực	(Javana)	thì	Cảnh	rất	rõ	và	Cảnh	rõ	
là	7;	Cảnh	mơ	hồ	với	Cảnh	không	rõ	là	0	(tính	theo	sát-na	tâm).	Còn	Na	cảnh	thì	
cảnh	rất	rõ	có	thể	có	2;	cảnh	rõ	0;	cảnh	mơ	hồ	và	cảnh	không	rõ	0.	Và	Hộ	kiếp	
khách,	ở	Cảnh	rất	rõ	có	thể	có	1;	ở	Cảnh	rõ	có	thể	có	1;	còn	lại	Cảnh	không	rõ	và	
Cảnh	mơ	hồ	là	0.	

*Chú	thích:	
H:	Hộ	kiếp	 V:	 Hộ	 kiếp	

vừa	qua	
R:	 Hộ	 kiếp	
rúng	động	

D:	 Hộ	 kiếp	
dứt	dòng	

K5:	 Khai	 ngũ	
môn	

5:	Ngũ	môn	 TT:	Tiếp	thu	 QS:	Quan	sát	 PĐ:	 Phán	
định	

C:	Đổng	lực	

N:	Na	cảnh	 HK:	 Hộ	 kiếp	
khách	

KY:	Khai	ý	môn	 		 		

	[Do]	sơ	đồ	người	ta	vẽ	sẵn	rồi,	Thiện	Trang	sử	dụng	nên	Thiện	Trang	nghe	
theo	người	ta.	Chữ	H:	là	Hộ	kiếp;	chữ	V:	là	Hộ	kiếp	vừa	qua;	chữ	R:	Hộ	kiếp	rúng	
động;	D:	Hộ	kiếp	dứt	dòng;	K5:	Khai	ngũ	môn;	5:	Ngũ	môn;	TT:	Tiếp	thu;	QS:	
Quan	sát;	PĐ:	Phán	định;	C:	Đổng	lực;	N:	Na	cảnh;	HK:	Hộ	kiếp	khách;	còn	KY:	
Tâm	khai	ý	môn	(là	Tâm	mở	cửa	ý). 

Bây	giờ	có	sơ	đồ	như	thế	này	chúng	ta	học	nhanh,	Lộ	trình	tâm	Ý	môn	thời	



 
 

39 

bình	nhật,	có	người	vẽ	sẵn	rồi	cho	nên	Thiện	Trang	chỉ	sử	dụng	thôi.	

 

1.	CẢNH	RẤT	RÕ: 

		 1.	[Trường	hợp	đầu	tiên]	Cảnh	rất	rõ	có	0	sát-na	Tâm	hộ	kiếp	vừa	qua	(0V	
chót	N).	Cách	vẽ	như	thế	nào?	Ví	dụ	như	trường	hợp	thứ	nhất,	đầu	tiên	là	Tâm	
hộ	kiếp	->	rồi	bị	rúng	động	->	dứt	dòng	Tâm	hộ	kiếp	đó	->	bắt	đầu	[Tâm]	khai	
cửa	ý	(vì	đây	là	tâm	ý	nên	bắt	đầu	quý	vị	nghĩ	về	gì	đó)	->	sau	đó	là	7	sát-na	tâm	
cửa	ý	(tức	là	mình	suy	nghĩ	về	việc	gì	đó)	->	rồi	do	suy	nghĩ	mạnh	quá	nên	có	
thêm	2	Na	cảnh	nữa.	Như	vậy	không	có	Hộ	kiếp	vừa	qua.	Cuối	cùng	là	2	Na	cảnh. 

		 Ví	dụ	như	trường	hợp,	đầu	tiên	quý	vị	đang	bình	thường,	chưa	có	gì,	Tâm	
hộ	kiếp	đang	chạy	[thì]	quý	vị	chợt	nhớ	tới:	Hôm	qua	có	thầy	Thiện	Trang	đang	
nói	xấu	về	mình,	nghĩ	đến	thì	quý	vị	tức	lên	liền,	tức	lên	đùng	đùng,	thì	đấy	là	
trường	hợp	này.	Trường	hợp	này	là	đang	Hộ	kiếp	->	tự	nhiên	rung	động	->	dứt	



 
 

40 

dòng	->	mở	cửa	ý	ra	(nhớ	ra	liền	ông	thầy	Thiện	Trang	nói	xấu	mình	cho	nên	rất	
tức)	->	7	sát-na	Tâm	đổng	lực	(C	->	C	->	C	->	C…)	này	là	tức	cực	kỳ	->	do	sân	nên	
còn	thêm	Na	cảnh	nữa,	xong	mới	từ	từ	nguội	bớt	xuống	mới	hết	được.	Đây	là	
một	trường	hợp. 

	 2.	Trường	hợp	thứ	hai	là	1	-	5V	Hộ	kiếp	vừa	qua.	Thực	ra	là	phải	vẽ	1,	2,	3,	
4,	5,	nhưng	thôi	vẽ	chung	đi.	Cũng	vậy,	đang	ngồi	nghĩ	nghĩ	chuyện	gì	đó	->	Tâm	
hộ	kiếp	vừa	qua	->	một	hồi	rúng	động	lên	->	rồi	dứt	dòng	->	mới	bắt	đầu	nghĩ	
đến:	À,	bữa	hôm	qua	cô	đó	nói	câu	gì	đó,	mình	tức	lên	->	tức	đó	chưa	hết	cho	
nên	lúc	đó	thêm	2	Na	cảnh	nữa,	giữ	lại	[một]	chút	mới	hết,	mới	trở	lại	[Tâm]	hộ	
kiếp	được.	Đây	là	trường	hợp	1V	-	5V	Hộ	kiếp	vừa	qua.	Và	hai	trường	hợp	này	
đều	có	Na	cảnh. 

		 Quý	vị	nhớ	có	Na	cảnh	rồi	đúng	không?	Na	cảnh	tức	là	tâm	mạnh	quá	cho	
nên	còn	(điều	kiện	để	có	Na	cảnh	hôm	bữa	mình	học	rồi).	Na	cảnh	có	thể	là	do	
nhiều	yếu	tố,	nhưng	thực	ra	là	do	tâm	có	ấn	tượng	mạnh	quá	cho	nên	còn. 

3.	Trường	hợp	thứ	ba	cũng	là	Cảnh	rất	rõ,	1	-	7	Tâm	hộ	kiếp	vừa	qua,	và	
cuối	cùng	là	Đổng	lực	thôi	(1	–	7V	chót	C).	Đầu	tiên	là	Tâm	hộ	kiếp	->	rồi	7	Tâm	
hộ	kiếp	vừa	qua	->	rồi	tự	nhiên	rúng	động	->	bắt	đầu	dứt	dòng	->	khai	cửa	ý	
(mình	đang	nghĩ	gì	đó	mà	tức	lên,	sau	đó	mở	ra.	Hoặc	bây	giờ	không	nói	tức	nữa,	
mình	chỉ	cần	nghĩ	đến	hôm	qua	được	bà	đó	khen	một	câu	gì	đó,	cho	nên	đã	quá,	
đã	quá)	->	lúc	đó	đã	quá	cho	nên	quất	một	phát	chạy	7	sát-na	tâm	tham	(tham	
->	tham->	tham…) 

4.	Trường	hợp	tiếp	theo	là	không	có	Hộ	kiếp	vừa	qua	và	có	cùng	Hộ	kiếp	
khách	(0V	chót	HK).	Cũng	tương	tự	như	vậy,	đầu	tiên	là	Hộ	kiếp	->	Rúng	động	
->	Dứt	dòng	->	Khai	cửa	ý	môn	->	xong	rồi	tới	7	sát-na	Tâm	đổng	lực	->	Hộ	kiếp	
khách.	 

Trường	hợp	Hộ	kiếp	khách	này	có	điều	kiện,	quý	vị	nhớ	không	ạ? 

	 *	3	Điều	kiện	khiến	lộ	trình	tâm	Cảnh	rất	rõ,	Cảnh	rõ	có	chót	Hộ	kiếp	
khách	(HK).	

1.		Người	tục	sinh	bằng	Tâm	đại	quả	thọ	hỉ.	



 
 

41 

2.		Gặp	cảnh	rõ.	

3.		Khởi	lên	động	lực	sân.	

Tâm	sân	thì	phải	có	trường	hợp	này,	còn	nếu	không	sân	thì	không	có	Hộ	
kiếp	khách.	Lý	do	vì	sao?	Vì	người	tục	sinh	bằng	Tâm	đại	quả	thọ	hỷ	thì	khi	trả	
về	Tâm	hộ	kiếp	này,	đáng	lẽ	trở	về	Hộ	kiếp	thì	phải	là	Hộ	kiếp	thọ	hỷ.	Nhưng	ở	
đây	đang	sân,	sân	là	thọ	ưu	chứ	không	thể	nào	trả	về	thọ	hỷ	được,	cho	nên	phải	
mượn	[Tâm]	hộ	kiếp	khách.	Tức	là	có	một	Tâm	hộ	kiếp,	nhưng	lúc	này	không	
phải	thọ	hỷ,	mà	giống	như	thọ	xả	để	trung	hòa	bớt	sân,	sân	là	thọ	ưu,	thì	bây	giờ	
trả	về	thọ	xả.	Như	vậy	Tâm	hộ	kiếp	mà	thọ	xả	thì	đâu	phải	Tâm	hộ	kiếp	của	người	
này,	Tâm	hộ	kiếp	của	họ	là	thọ	hỷ	mà,	cho	nên	không	đúng.	Vì	không	đúng	cho	
nên	mượn	tạm	chữ	đó	gọi	là	Hộ	kiếp	khách,	vậy	nên	Hộ	kiếp	khách	là	như	thế.	 

Cho	nên	điều	kiện	là	cảnh	phải	rất	rõ	hoặc	cảnh	rõ.	Rồi	trường	hợp	đó	là	
Tâm	sân,	vì	sân	nên	thọ	ưu,	cuối	cùng	trả	về	tạm	trạng	thái	là	thọ	xả	rồi	mới	
chuyển	qua	trạng	thái	thọ	hỷ	của	họ.	Tại	vì	Hộ	kiếp	của	họ	là	đầu	thai	bằng	Tâm	
hộ	kiếp	thọ	hỷ.	Tâm	hộ	kiếp	thọ	hỷ	là	họ	vui,	lúc	nào	cũng	đang	vui	mà,	đang	sân	
thì	sao	chuyển	qua	vui	liền	được,	sân	lúc	nào	cũng	phải	qua	trung	gian	và	có	một	
Tâm	hộ	Kiếp	khách.	Thật	ra	là	Tâm	hộ	kiếp,	mà	lúc	đó	thọ	xả,	để	trung	hòa	mới	
chuyển	sang	thọ	hỷ.	Từ	sân	là	thọ	ưu	mà	chuyển	ra	thọ	hỷ	liền	là	không	có,	chả	
có	ai	[đang]	tức	[mà]	chuyển	qua	cười	liền,	nhanh	trong	một	sát-na	là	không	
được.	Lý	do	là	như	vậy.	Trường	hợp	này	chúng	ta	rất	rõ	rồi. 

	Tương	tự	như	vậy,	trường	hợp	1	-	7	Tâm	hộ	kiếp	vừa	qua	(1	-7V	chót	HK).	
Cũng	như	thế,	Hộ	kiếp	->	7	Hộ	kiếp	vừa	qua	(nghĩ	nghĩ	cái	gì	đó)	->	rồi	bắt	đầu	
rúng	động	->	rồi	dứt	dòng	Tâm	hộ	kiếp	đó	->	khai	ý	môn	xong	rồi	quất	tiếp	->	C	
[Tâm	đổng	lực]	(chỗ	này	là	phải	sân,	sân	thì	mới	có	Hộ	kiếp	khách)	->	Hộ	kiếp	
khách.	 

Hộ	kiếp	khách	này	chỉ	có	người	hạng	người	tái	tục	(tái	sanh)	bằng	Tâm	đại	
quả	thọ	hỷ,	tức	là	tâm	thiện	mà	vui,	mình	đầu	thai	vào	đó	trước	khi	chết.	Giả	sử	
mình	nhớ	đến	cảnh	gì	đó	mình	vui,	mình	kêu:	Ồ!	Trong	đời	mình	làm	[được]	
việc	đó	tốt	quá	[nên]	mình	vui,	thì	khi	chết	bằng	tâm	đó	thì	đầu	thai	bằng	Tâm	
đại	quả	thọ	hỷ.	Mình	nhớ	như	vậy,	do	thọ	hỷ	thì	tất	nhiên	lúc	nào	bình	thường	



 
 

42 

họ	cũng	vui	hết,	cho	nên	lúc	nào	cũng	thấy	vui	vẻ	hoan	hỷ,	đó	là	đầu	thai	bằng	
tâm	đó.	Cho	nên	Tâm	hộ	kiếp	[của]	họ	là	thọ	hỷ.	Nhưng	do	sân,	sân	thì	bây	giờ	
không	thể	trả	về	hộ	kiếp	đó	mà	phải	qua	một	trạng	thái	khác	là	trạng	thái	hộ	
kiếp,	Tâm	hộ	kiếp	với	thọ	xả	để	trung	hoà	rồi	mới	chuyển	qua	thọ	hỷ.	Cho	nên	
Tâm	hộ	kiếp	lúc	thọ	xả	không	phải	tâm	vốn	có	của	họ,	cho	nên	gọi	là	[Tâm]	hộ	
Kiếp	khách,	nói	vậy	cho	dễ.	Đó	là	trường	hợp	Cảnh	rất	rõ. 

2.	CẢNH	RÕ: 

Còn	Cảnh	rõ	thì	cũng	tương	tự	như	vậy,	thì	cũng	[giống]	hoàn	toàn,	Thiện	
Trang	chỉ	giới	thiệu	thôi,	quý	vị	biết	[rồi]	[nên]	chúng	ta	học	nhanh,	chứ	mình	
đi	kỹ	từng	cái	lâu	lắm.	Còn	mấy	trường	hợp	nữa,	bữa	nay	mới	Thời	bình	nhật,	
bữa	sau	Thời	cận	tử	rồi	Tu	thiền,	rồi	Thần	thông,	rồi	Chứng	quả	nữa,	nên	bây	
giờ	mình	học	nhanh	chút	nha. 

1.	Trường	hợp	thứ	nhất:	(0V	chót	C)	Hộ	kiếp	vừa	qua	->	Hộ	kiếp	rúng	động	
->	Hộ	kiếp	dứt	dòng	->	Tâm	khai	ý	môn	rồi	->	7	Tâm	đổng	lực.	Thì	cảnh	rõ	là	
như	vậy	thôi,	tại	vì	[trường	hợp]	này	[là]	họ	đang	nghĩ	trong	tâm	thôi.	Đang	nghĩ	
đến	chuyện	gì	đó,	ví	dụ	chuyện	vui	vui,	thấy	vui,	hôm	qua	mình	được	ăn	món	
ngon	hay	sao.	[Đang]	nhớ	chuyện	hôm	qua,	nghĩ:	Ờ,	hôm	qua	món	đó	ngon	quá	
thì	[là]	Tâm	tham,	thì	7	sát-na	Tâm	đổng	lực	(C)	này	là	Tâm	tham. 

2.	Trường	hợp	thứ	hai:	(1-7V	chót	C)	Hộ	kiếp	vừa	qua	cũng	vậy,	cũng	có	
thể	suy	nghĩ	gì	đó	->	rồi	bắt	đầu	rúng	động	lên,	nhớ	đến	hoặc	là	thấy	cảnh.	Ở	đây	
không	có	cảnh,	đang	suy	nghĩ	trong	tâm	thôi	đó	->	rồi	tự	nhiên	mở	ra	gọi	là	Tâm	
khai	ý	môn	->	C	[Tâm	đổng	lực].	Hoặc	là	nhớ	đến	hôm	qua	nghe	câu	nói	gì	đó,	
nghe	bài	hát,	bài	pháp	gì	đó	hay,	nhớ	đến	chi	tiết	gì	đó	vui	thì	tâm	đó	như	vậy. 

3.	Trường	hợp	thứ	3:	(0V	chót	HK).	Trường	hợp	này	có	Hộ	kiếp	khách	chót	
thì	phải	là	sân.	Tức	là	không	có	Hộ	kiếp	vừa	qua	nào,	nhưng	lúc	đó	mình	nghĩ	
tới	sân	thì	mới	khai	ý	môn,	rồi	một	hồi	mới	có	Hộ	kiếp	khách. 

	 4.	Trường	hợp	(1	-	7V	chót	HK)	thì	cũng	tương	tự	như	thế,	cũng	có	Hộ	kiếp	
khách	khi	sân	thôi,	và	người	đó	phải	là	đầu	thai	bằng	Tâm	đại	quả	thọ	hỷ. 

3.	CẢNH	KHÔNG	RÕ: 



 
 

43 

[Trường	hợp]	Cảnh	không	rõ,	ở	đây	có	định	nghĩa,	Cảnh	không	rõ,	Cảnh	
mơ	hồ	là	không	có	Tâm	hộ	kiếp	vừa	qua	nào,	mà	cũng	chẳng	có	Tâm	đổng	lực	
nào,	cho	nên	rất	đơn	giản	thôi.	Cảnh	không	rõ	tức	là	họ	suy	nghĩ	vớ	vớ	vẩn	vẩn	
cái	gì	đó,	xong	rồi	khởi	lên	ý	không	rõ	ràng,	chưa	có	tham	sân	si	gì	hết.	Nói	chung	
là	không	có	tham,	sân,	si	trong	ba	tâm	đó,	không	có	Tâm	đại	thiện	gì	hết,	khai	
cửa	ý	xong	trả	lại	Tâm	hộ	kiếp	thôi.	Bởi	vì	suy	nghĩ	của	họ	mơ	mơ	màng	màng,	
không	rõ,	cho	nên	không	khởi	lên	ý	tưởng	gì,	nghĩ	cái	gì	đó	xong	một	chút	rồi	
đóng	lại	như	không,	nghĩ	xong	đóng	lại,	không	có	cảm	giác	gì.	Ví	dụ	như	thoáng	
qua	nhớ	đến	hình	ảnh	nào	đó,	nhớ	đến	chiếc	điện	thoại	hôm	qua	[bị]	gì	đó.	Nếu	
mình	không	suy	nghĩ	gì	nữa	thì	trả	lại	như	cũ,	cho	nên	chạy	lại	dòng	hộ	kiếp,	
như	vậy	thôi. 

Như	vậy	có	thể	là	khai	cửa	ý	hai	lần	nhưng	cuối	cùng	cũng	không	hoạt	động	
gì,	không	nghĩ	gì	hết.	Hoặc	là	khai	cửa	ý	đến	3	lần	Tâm	khai	ý	môn,	thì	2	hay	3	
cũng	vậy	thôi.	Hộ	kiếp	->	Rúng	động->	Dứt	dòng	->	Khai	cửa	ý	2	lần,	rồi	cuối	
cùng	không	suy	nghĩ	gì,	không	có	Tâm	đổng	lực	cho	nên	trả	lại	Hộ	kiếp,	rồi	cứ	
như	vậy. 

Trong	đời	sống	có	nhiều	người	hay	bị	như	thế	này	này,	cứ	như	vậy	mơ	mơ	
màng	màng,	khai	cửa	ý	xong	rồi	không	có	gì.	Tại	vì	cảnh	không	rõ,	ấn	tượng	của	
mình	về	suy	nghĩ	đó	không	mạnh. 

4.	CẢNH	MƠ	HỒ: 

Cảnh	mơ	hồ	thì	không	có	khai	cửa	ý	luôn,	chỉ	có	Hộ	kiếp	->	Rúng	động	->	
Rúng	động...	Vậy	thôi!	Chấn	động	một	chút	[rồi	trả	lại]	Tâm	hộ	kiếp.	Suy	nghĩ	
của	mình	suy	nghĩ	về	điều	gì	đó	xong	rồi	hết,	suy	nghĩ	mơ	mơ	màng	màng	một	
lúc	là	hết,	đó	là	mơ	hồ. 

	

Đó	là	hết	rồi	nha,	Thiện	Trang	giới	thiệu	sơ	sơ	như	thế.	Thực	ra	những	điều	
này	mình	đều	học	rồi,	mình	chỉ	cần	biết	[thế]	này	thôi.	Biết	chủ	yếu	để	mình	học,	
mình	tu,	chứ	sau	này	mình	sẽ	nói	[Lộ	trình	tâm]	này	sâu	hơn. 

	Hôm	nay	chúng	ta	nên	dừng	ở	đây,	học	ít	thôi,	học	nhiều	quá	quý	vị	không	



 
 

44 

nhớ.	Tóm	lại	điều	quan	trọng	nhất	quý	vị	nhớ	giùm	cho	Thiện	Trang	mấy	phần	
tu	ở	trên,	phần	Thân	hành	niệm	đó,	ráng	thực	hành	nhiều	đi,	[rồi]	tu.	Nghe	pháp	
là	một	yếu	tố	quan	trọng,	nhưng	nghe	pháp	không	là	không	đủ,	mà	phải	thực	
hành	Thiền	chỉ,	Thiền	quán.	Lúc	nào	Thiền	chỉ	được	thì	Thiền	chỉ,	lúc	nào	Thiền	
quán	được	thì	Thiền	quán.	Nghe	pháp	là	để	cho	hiểu,	để	thực	hành	cho	đúng,	
nghe	pháp	cũng	có	thể	giúp	cho	mình	đắc	đạo.	Nhưng	lưu	ý:	Không	phải	chỉ	nghe	
pháp	không	[thôi]	mà	phải	có	thực	hành,	phải	nghe	pháp	để	điều	chỉnh	tri	kiến.	
Bởi	vì	những	cái	biết	của	mình	đúng	đắn	thì	mình	tu	hành	mới	tốt,	mình	mới	
thực	hành	đúng	và	mình	mới	yên	tâm. 

Người	khi	đã	thấy	rõ,	rất	sáng	suốt	rồi,	thì	người	đó	không	bao	giờ	bị	hù	
đọa,	không	bao	giờ	bị	sợ	hãi,	v.v…	Còn	người	không	biết	thì	bao	nhiêu	nỗi	sợ.	
Như	quý	vị	thấy	học	trong	kinh	này	đâu	có	oan	gia	trái	chủ	theo	bên	mình	mấy	
đâu,	trong	kinh,	Đức	Phật	có	nói	đâu.	Quý	vị	nghe	bên	Đạo	gia	người	ta	nói,	oan	
gia	trái	chủ	theo	quý	vị	xếp	hàng	dài	mấy	cây	số,	rồi	quý	vị	sợ,	quý	vị	hoang	
mang.	[Rồi]	quý	vị	nghe	nói	phá	thai	thì	mấy	đứa	con	theo	quý	vị,	quý	vị	sợ,	
hoang	mang.	Trong	kinh,	Đức	Phật	không	nói,	có	trường	hợp	theo,	nhưng	rất	ít,	
không	có	mấy	trường	hợp	đó.	Còn	mình	nghe	xong	mình	sợ,	mình	hoang	mang,	
là	tại	vì	mình	không	rõ. 

Cho	nên	trí	tuệ	quan	trọng	lắm,	tri	kiến	quan	trọng	lắm,	biết	một	điều	thì	
sẽ	giải	quyết	được	nhiều	điều	khác.	Cho	nên	vẫn	cần	học,	nhưng	học	để	thực	
hành,	chứ	không	phải	suốt	ngày	ham	học,	học,	học,	học	mà	không	thực	hành	thì	
thôi. 

Vậy	thôi!	Hôm	nay	chúng	ta	nghỉ	sớm,	thực	ra	không	phải	nghỉ	sớm	mà	
bây	giờ	trở	đi	Thiện	Trang	cố	gắng	giảng	dưới	hai	tiếng	để	quý	vị	nghe	vừa	phải	
thôi	là	được	rồi.	Kính	chào	quý	vị,	hẹn	quý	vị	hôm	khác.	Mời	quý	vị	chúng	ta	
cùng	hồi	hướng. 

“Nguyện	đem	công	đức	này	

Hướng	về	khắp	tất	cả	

Đệ	tử	cùng	chúng	sanh	



 
 

45 

Đều	sớn	thành	Đạo	quả”. 


