
 
 

1 

Tinh	Hoa	Kinh	Luận	Nguyên	Thủy 
Bài	65	

Giảng	giải:	Thầy	Thích	Thiện	Trang	
Giảng	ngày:	26.11.	2025	

Phát	trực	tiếp	trên	Kênh	YouTube	Thích	Thiện	Trang	
https://youtu.be/LSorCXZN5BY?si=Gzvw2ITAMRRsDoJb 
mạng	xã	hội	Facebook,	Fanpage	Thích	Thiện	Trang:	
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang 

		

Nam	Mô	Bổn	Sư	Thích	Ca	Mâu	Ni	Phật!	

Kính	chào	toàn	thể	quý	vị	đồng	tu!	Hôm	nay	là	bài	thứ	65	của	[bộ]	Câu	Xá	
Luận	và	Tinh	Hoa	Kinh	Luận.	Chúng	ta	sẽ	vào	luôn	bài	này.	Đầu	tiên	chúng	ta	giới	
thiệu	một	câu	chuyện	nhẹ	nhàng: 

Câu	Chuyện	Về	Người	Mẹ	Vì	Thương	Con	Mà	Đọa	Lạc	Khi	Chết	

(Trích	từ	Kinh	Tiểu	Bộ)	

Câu	chuyện	này	trích	từ	trong	phần	tiền	thân,	có	bài	kệ	là:	

Như	chàng	trai	trẻ	trên	đường..,	

Chuyện	này	do	bậc	Ðạo	Sư	(là	đức	Phật)	kể	tại	Kỳ	Viên	về	Panduka	và	
Lohita. 

Có	sáu	người	ngoại	đạo,	hai	người	là	Mettiya	và	Bhummaja	sống	gần	
Vương	Xá;	hai	người	 là	Assaji	và	Punabbasu	ở	gần	Kitàriji	và	hai	người	
sống	ở	Kỳ	Viên	gần	Xá-vệ	là	Panduka	và	Lohita.	Họ	thường	hạch	hỏi	những	
vấn	đề	nằm	trong	học	thuyết.	Hễ	ai	là	bè	bạn	thân	thiết	với	họ	thì	họ	khích	lệ	
và	bảo:	

-	Này	bạn,	bạn	chẳng	thua	kém	ai	ở	đây	về	thọ	sanh,	dòng	dõi	và	phẩm	
chất,	nếu	bạn	phát	biểu	ý	kiến	của	bạn,	người	ta	sẽ	học	hỏi	nhiều	điều	hay	ở	

https://youtu.be/LSorCXZN5BY?si=Gzvw2ITAMRRsDoJb
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang


 
 

2 

bạn	đấy.	

Một	mặt	họ	bảo	như	thế,	một	mặt	họ	lại	ngăn	cản	người	kia	phát	biểu	
ý	kiến	của	mình.	Do	đó	sinh	ra	gây	gổ,	bất	hòa	tranh	cãi.	Các	Tỷ-kheo	kể	lại	
sự	việc	cho	Thế	Tôn.	Vì	thế,	ngài	họp	các	Tỷ-kheo	để	giảng	giải,	rồi	cho	mời	
Panduka	và	Lohita	đến	hỏi:	

-	Này	các	bằng	hữu,	có	phải	chính	bạn	đòi	hỏi	một	số	vấn	đề	ngăn	cản	
người	ta	phát	biểu	ý	kiến	của	họ	không?	

Họ	đáp:	

-	Thưa	vâng.	

Ngài	dạy:	

-	Thế	thì	thái	độ	của	các	bằng	hữu	cũng	giống	như	chàng	trai	và	con	
Hạc.	

Rồi	Ngài	kể	một	câu	chuyện	đời	xưa.	

*	

Nghĩa	là	ở	đây	có	những	người	có	tập	khí	kỳ	lạ,	đó	là	khuyến	khích	người	ta	
phát	biểu	ý	kiến,	nhưng	lại	không	cho	người	ta	phát	biểu	ý	kiến.	Từ	đó	mới	gây	
ra	sự	tranh	cãi.	Đức	Phật	mới	kể	lại	một	câu	chuyện	đời	quá	khứ. 

Ngày	 xưa,	 khi	 vua	 Brahmadatta	 trị	 vì	 xứ	 Ba-la-nại,	 Bồ-tát	 sinh	 ra	
trong	một	gia	đình	tại	một	làng	Kàsi.	Khi	ngài	lớn	lên,	thay	vì	sinh	sống	bằng	
nghề	nông	hay	bằng	nghề	buôn	bán,	ngài	lại	tụ	họp	năm	trăm	tên	cướp	rồi	
lên	làm	đầu	đảng,	sinh	sống	bằng	cách	chặn	đường	hoặc	vào	nhà	cướp	của.	

Câu	chuyện	này	nói	về	tiền	thân	của	Đức	Phật	Thích	Ca.	Lúc	đó	Ngài	sinh	
sống	bằng	cách	tập	hợp	500	tên	cướp	lại,	để	làm	đầu	đảng,	làm	tướng	cướp	luôn.	
Sinh	sống	bằng	cách	chặn	đường	hoặc	là	vào	nhà	cướp	của.	Đây	là	tiền	thân	của	
Đức	Phật	Thích	Ca. 

Bấy	 giờ	 có	 người	 chủ	 đất	 cho	 người	 kia	 vay	một	 ngàn	 đồng	 tiền.	
Nhưng	trước	khi	được	trả	tiền,	ông	ta	lại	chết	đi.	Ít	lâu	sau,	người	vợ	đang	



 
 

3 

hấp	hối	trên	giường	bệnh,	gọi	con	trai	và	bảo:	

-	Này	con,	cha	con	có	cho	người	kia	mượn	một	ngàn	đồng	và	đã	chết	
đi	khi	chưa	lấy	được	tiền	lại.	Nếu	mẹ	chết	rồi	thì	người	kia	sẽ	không	chịu	
trả	cho	con	đâu.	Bây	giờ	con	hãy	đi	bảo	ông	ta	kiếm	tiền	mà	trả	lại.	

Người	con	ra	đi	và	đòi	được	tiền.	

Trước	đó,	bà	mẹ	đã	chết	nhưng	vì	quá	thương	con	nên	bà	bỗng	tái	
hiện	thành	một	con	chó	rừng	chạy	trên	đường	đứa	con	đang	đi.	

Quý	vị	thấy	câu	chuyện	này,	có	một	gia	đình	đó,	người	cha	và	người	mẹ	cho	
người	ta	vay	1.000	đồng	tiền.	Rồi	[người	cha]	chết,	còn	 lại	người	mẹ	thôi,	 lúc	
người	mẹ	sắp	chết	thì	cũng	sợ	là	người	đó	không	trả,	cho	nên	nói	[với]	đứa	con	
đi	đòi	lại.	Khi	đứa	con	đòi	được	tiền	nhưng	lúc	đó	bà	mẹ	qua	đời,	và	do	luyến	ái	
đứa	con	nên	bà	mẹ	đã	thành	một	con	chó	rừng	chạy	theo	trên	đường	đứa	con	đi	
[đòi	nợ].	Cho	nên	luyến	ái	là	tâm	khiến	mình	đọa	lạc.	Quý	vị	thấy	[ở	đây]	là	đọa	
lạc	vào	súc	sanh,	làm	con	chó	rừng. 

Lúc	bấy	giờ	tên	cướp	và	đồng	bọn	đang	ở	trên	đường	chờ	cướp	của	
hành	khách.	Khi	thấy	con	mình	vào	tới	cửa	rừng,	con	chó	rừng	cứ	quanh	
quẩn	lui	tới	tìm	cách	giữ	anh	ta	lại.	

-	‘Con	ơi’	-	chó	rừng	bảo	–	‘chớ	vào	rừng,	bọn	cướp	đang	ở	đấy,	chúng	
sẽ	giết	con	và	lấy	mất	tiền	của	con’.	

Nhưng	người	con	không	hiểu	được	ý	mẹ:	

-	‘Thật	là	xui’	-	anh	ta	bảo	–	‘con	chó	rừng	này	cố	cản	đường	ta!’	

Thế	là	anh	dùng	gậy	và	dùng	vài	cục	đất	để	đuổi	nó	đi,	rồi	anh	ta	bước	
vào	rừng.	

Quý	vị	thấy	câu	chuyện	này	rất	hay,	con	chó	vẫn	nhớ	và	biết	đó	là	con	mình,	
nó	tới	quẫy	đuôi	và	tìm	cách	giữ	anh	ta	lại.	Nó	nói,	nhưng	nói	bằng	ngôn	ngữ	của	
chó	thì	anh	ta	cũng	không	hiểu,	anh	ta	lại	bảo	là	xui	và	tìm	cách	đuổi	đi.	[Anh	ta]	
dùng	gậy,	dùng	đất	ném,	đuổi	con	chó	chạy	đi	mất. 

Quý	vị	thấy,	luyến	ái	rồi	đọa	làm	súc	sanh	cũng	không	giúp	được	gì	cho	con.	



 
 

4 

Ở	trong	câu	chuyện	khác,	thì	có	người	mẹ	chết	rồi	làm	Thần	hộ	trì	con	luôn.	Bây	
giờ	người	ta	gọi	là	có	quý	nhân	phù	trợ	đó,	là	có	người	đi	theo,	thật	ra	là	cũng	có	
trường	hợp	đó.	Vị	thần	đi	theo	bảo	vệ	con,	nhưng	có	ngày	bận	việc	gì	đó	nên	đứa	
con	xảy	ra	nạn.	Cho	nên	có	khi	cũng	không	bảo	vệ	được	đâu.	Như	trường	hợp	
này,	là	con	chó,	thì	quý	vị	thấy	cũng	đâu	có	bảo	vệ	được,	mặc	dù	đã	lên	tiếng	bảo	
vệ	rồi. 

Lại	có	một	con	hạc	bay	về	phía	bọn	cướp	và	kêu	lên:	

-	Người	kia	đang	có	trong	tay	một	ngàn	đồng	đấy,	hãy	giết	nó	đi	mà	
lấy	tiền!	

Anh	bạn	trẻ	kia	lại	không	biết	hạc	đang	làm	gì	nên	lại	nghĩ:	"May	quá!	
Ðây	là	con	chim	mang	điều	may!	Thế	là	ta	được	điều	lành	đây!"	Anh	ta	kính	
cẩn	chào	và	la	lên:	

-	Ngài	ơi,	hót	lên	đi,	hót	lên	đi!	

Quý	vị	thấy	sự	việc	là	[anh	này]	cứ	tưởng	con	chó	cản	thì	mang	đến	điều	bất	
lợi,	còn	tưởng	con	hạc	là	mang	đến	điều	có	lợi.	Nhưng	ai	ngờ	là	ngược	lại,	con	
chó	thì	mang	điều	tốt	đẹp,	còn	con	hạc	thì	mang	lại	điều	không	tốt.	Nhưng	[anh	
ta]	không	biết,	nhận	định	như	vậy	nên	bị	ngược. 

Bồ-tát	vốn	hiểu	hết	mọi	thứ	tiếng,	quan	sát	các	sự	việc	và	nghĩ:	"Con	
chó	rừng	kia	phải	là	mẹ	của	người	ấy	nên	mới	cố	ngăn	anh	ta	và	bảo	rằng	
anh	ta	sắp	bị	giết	và	bị	cướp;	còn	con	hạc	phải	là	kẻ	đối	nghịch	nên	mới	
bảo:	"Giết	nó	đi	mà	lấy	tiền!";	và	người	kia	chẳng	biết	gì	cả,	đã	đuổi	mẹ	mình	
là	kẻ	cầu	mong	cho	mình	được	tốt	lành;	trong	khi	con	hạc	là	kẻ	chỉ	mong	
anh	ta	gặp	điều	hung	dữ	thì	anh	ta	lại	tôn	kính,	tin	rằng	đó	là	kẻ	mang	cho	
mình	may	mắn!	Cái	anh	chàng	này	thật	là	rồ	dại.	

(Các	vị	Bồ-tát,	dù	là	những	bậc	Ðại	Sĩ,	đôi	khi	do	sinh	ra	làm	ác	nhân,	
cũng	lấy	của	cải	người	khác.	Người	ta	bảo	đó	là	một	sự	sai	lầm	trong	vận	
mệnh).	

Qua	câu	chuyện	này,	Thiện	Trang	xin	giới	thiệu	một	điều	nữa,	đó	là	Bồ-tát	
trong	kinh,	đây	là	Kinh	Tiểu	Bộ	đúng	không	ạ?	Quý	vị	thấy	rõ	ràng	là	Bồ-tát	vẫn	



 
 

5 

biết	các	thứ	tiếng,	rồi	có	năng	lực	đoán	xét	những	sự	việc,	nhưng	đời	này	vẫn	đi	
làm	ăn	cướp.	Tức	là	tu	bao	nhiêu	đời	rồi,	nhưng	có	những	đời	vẫn	vậy	đó.	Tại	vì	
sao?	Vì	đúng	như	trong	kinh	Nguyên	thủy,	thì	cho	dù	là	Bồ-tát	Bổ	xứ	vẫn	là	phàm	
phu.	Nhớ!	Cho	dù	tu	Ba-la-mật	nhiều	thì	có	thể	có	một	chút	[năng	lực],	ví	dụ	như	
đời	này	có	Thần	thông,	biết	được	chuyện	này	chuyện	kia,	thông	minh	lắm,	nhưng	
Lậu	hoặc	thì	chưa	hết,	chưa	chứng	quả	cho	nên	không	đoạn	trừ	Lậu	hoặc	được.	
Chính	vì	vậy	nên	còn	làm	những	nghề	đó,	gọi	đời	này	là	một	sai	lầm	khi	hành	Bồ-
tát	đạo	mà	lại	đi	ăn	cướp.	Cho	nên	trong	vòng	sanh	tử,	tu	hành	khó	vậy	đó.	 

Chúng	ta	theo	dõi	tiếp	câu	chuyện: 

Thế	là	chàng	thanh	niên	kia	tiếp	tục	đi	và	chẳng	bao	lâu	rơi	vào	tay	
bọn	cướp,	Bồ-tát	bắt	anh	ta	và	hỏi:	

-	Quê	anh	ở	đâu?	

-	Ở	Ba-la-nại.	

-	Anh	vừa	từ	đâu	tới?	

-	Một	người	ở	trong	làng	kia	nợ	tôi	một	ngàn	đồng	và	tôi	từ	nơi	đó	
tới	đây.	

-	Anh	đã	lấy	được	tiền	chưa?	

-	Vâng,	tôi	lấy	được	rồi.	

-	Ai	sai	anh	đi?	

-	Thưa	ngài,	cha	tôi	đã	chết,	mẹ	tôi	đang	bệnh,	chính	mẹ	tôi	đã	sai	tôi	
đi	vì	bà	nghĩ	rằng	tôi	sẽ	không	đòi	được	tiền	khi	bà	đã	chết.	

-	Anh	có	biết	bây	giờ	mẹ	anh	ra	sao	không?	

-	Thưa	ngài	không.	

-	Bà	đã	chết	sau	khi	anh	ra	đi	và	vì	quá	thương	anh	mà	bà	liền	hóa	
thành	một	con	chó	rừng	và	cố	ngăn	anh	vì	sợ	anh	sẽ	bị	giết.	Chính	bà	lại	bị	
anh	đuổi	đi.	Còn	con	hạc	kia	là	một	kẻ	thù	của	anh,	chính	nó	đến	bảo	chúng	
ta	hãy	giết	anh	và	đoạt	tiền	của	anh.	Anh	thật	là	rồ	dại	vì	nghĩ	rằng	mẹ	anh	



 
 

6 

là	kẻ	cầu	họa	cho	anh	trong	khi	bà	chỉ	mong	anh	được	tốt	lành,	và	ngược	
lại,	rằng	con	hạc	kia	là	kẻ	cầu	phúc	cho	anh	trong	khi	nó	lại	cầu	họa	cho	
anh.	Con	hạc	chẳng	làm	gì	tốt	cho	anh,	còn	mẹ	anh	lại	rất	tốt	với	anh.	(Đó	là	
tiền	thân	của	Đức	Phật	nên	thấy	hết,	kể	lại	như	vậy,	dạy	người	đó	như	thế	và	cuối	
cùng	nói	thế	này:) 

Hãy	giữ	lấy	tiền	của	anh	và	đi	đi!	

Rồi	Bồ-tát	thả	cho	anh	ta	đi.	

*	

Có	nghĩa	là	[ngài	vẫn]	có	lòng	từ	bi,	dù	thấy	như	vậy,	định	cướp,	nhưng	cuối	
cùng	biết	chuyện	như	vậy	cho	nên	thôi,	không	lấy	tiền,	tha	cho	đi.	Cho	nên	là	Ba-
la-mật	cũng	mạnh	đó	quý	vị,	tuy	làm	nghề	cướp	nhưng	cũng	có	lúc	từ	bi.	Cho	nên	
người	có	chủng	tánh	nào	thì	đi	theo	chủng	tánh	đó	là	vậy	đó. 

Khi	bậc	Ðạo	Sư	kể	xong	Pháp	thoại	này,	Ngài	đọc	các	bài	kệ	sau;	

Như	chàng	trai	trẻ	trên	đường,	
	Chó	rừng	ấy	đã	làm	chùng	bước	chân.	

	Chàng	ta	nhầm	tưởng	ác	nhân,	
	Nào	ngờ	là	kẻ	cho	chàng	điều	hay.	
	Lại	nhầm	hạc	chính	bạn	ngay,	

	Trong	khi	hạc	lại	quyết	bày	ác	mưu.	
	

	Nay	có	kẻ	được	nhiều	bạn	tốt,	
	Lại	hiểu	lầm	sai	sót	bạn	hiền,	

	Tai	không	nghe	tiếng	bạn	khuyên	
	Những	điều	tốt	đẹp	dành	riêng	cho	mình.	

	
	Hễ	người	ca	tụng	mới	tin,	

	Ấy	điều	hung	xấu	đã	liền	hé	ra:	
	Như	chàng	trai	trẻ	ngày	xưa	

	Yêu	con	hạc	nọ	bay	qua	đầu	mình.	

Bài	kệ	này	ý	nói	đạo	lý	ở	thế	gian	là	gì?	Tức	là	có	những	người,	nghe	những	



 
 

7 

người	bạn	tốt	khuyên	thì	lại	không	nghe,	cho	là	xấu.	Còn	ngược	lại,	nghe	những	
người	 ca	 tụng	mình,	 tán	 thán	mình,	 thì	 cho	những	người	đó	 là	 tốt,	 trong	khi	
những	người	đó	là	xấu.	Cho	nên	ngược	vậy!	Đức	Phật	nói	bài	kinh	này,	để	[nói]	
có	những	người	bạn	tốt,	họ	khuyên	mình	mà	mình	không	nghe.	Còn	ngược	lại	có	
những	người	xấu,	ca	tụng	mình	thì	mình	lại	nghe,	cho	rằng	họ	là	tốt.	Câu	chuyện	
này	là	như	vậy	thôi. 

Khi	bậc	Ðạo	Sư	diễn	giảng	xong	đề	tài	này,	Ngài	nhận	diện	Tiền	thân:	

-	Bấy	giờ	tướng	cướp	chính	là	Ta.	(Tức	là	vị	tướng	cướp	trong	câu	chuyện	
đó	là	tiền	thân	của	Ngài). 

(279.	Chuyện	Con	Hạc	(Tiền	thân	Satapatta)	–	Kinh	Tiểu	Bộ). 

Đây	là	câu	chuyện	để	chúng	ta	biết	thôi,	chủ	yếu	là	giới	thiệu	với	quý	vị	mấy	
điều:	Thứ	nhất	là	một	người	mẹ,	vì	luyến	ái	con	nên	đọa	làm	chó	rừng	khi	chết.	
Điều	thứ	hai	là	trên	đường	hành	Bồ-tát	đạo,	mặc	dù	tu	qua	nhiều	đời	rồi,	nhưng	
có	những	đời	vẫn	có	nghiệp	không	ổn,	đi	làm	nghiệp	xấu.	Trong	chuyện	tiền	thân	
cũng	có	mấy	chuyện	như	vậy	đó	quý	vị,	đây	là	chuyện	làm	ăn	cướp,	kiếp	đó	là	đi	
làm	ăn	cướp,	đó	là	tiền	thân	của	Đức	Phật.	Cho	nên	chúng	ta	thấy	trong	vòng	
sanh	tử	luân	hồi,	có	nhiều	nghiệp,	mình	cũng	đừng	có	nghĩ	là	mình	tốt	hoàn	toàn.	
Và	vấn	đề	thứ	ba	mà	câu	chuyện	này	mang	lại	chúng	ta,	đó	là	những	người	mang	
chủng	tánh	Bồ-tát	thì	có	lúc	xấu,	[nhưng]	cũng	có	những	chủng	tánh	tốt. 

	Thêm	một	điều	nữa	là	có	những	người	nói	xấu	mình,	nhưng	chưa	chắc	họ	
xấu.	Họ	khuyên	mình	nhưng	chưa	chắc	xấu.	Còn	có	những	người	tán	thán	mình	
thì	coi	chừng.	Sự	thật	không	bao	giờ	là	một	chiều,	việc	gì	cũng	phải	hai	chiều,	xét	
đi	xét	lại,	trong	cái	xấu	chưa	chắc	là	xấu,	trong	cái	tốt	chưa	chắc	là	tốt,	phải	suy	
xét. 

	 Đó	là	câu	chuyện	thứ	nhất,	câu	chuyện	này	cũng	bình	thường	thôi,	nhưng	
để	[chúng	ta]	hiểu	đạo	lý.	 

	

	 Thứ	hai,	chúng	ta	đến	mục	là: 

Đức	Phật	Dạy	Tạo	Nghiệp	Ác	Sát	Sanh	Thì	Không	Được	Thọ	Hưởng	Tài	



 
 

8 

Sản,	Giàu	Có	

(Theo	Kinh	Tăng	Chi	Bộ)	

Bài	kinh	này	cũng	ngắn	thôi,	nên	Thiện	Trang	đọc	luôn.	

Một	thời,	Thế	Tôn	đang	du	hành	giữa	dân	chúng	Kosala	cùng	với	đại	
chúng	Tỷ-kheo.	Trong	khi	đi	giữa	đường,	Thế	Tôn	thấy	tại	một	chỗ	nọ,	một	
người	đánh	cá,	sau	khi	bắt	cá,	giết	cá,	đang	bán	cá.	Thấy	vậy,	Ngài	bước	
xuống	đường	và	ngồi	xuống	trên	chỗ	đã	sửa	soạn	dưới	một	gốc	cây.	Sau	khi	
ngồi,	Thế	Tôn	bảo	các	Tỷ-kheo:		

	Tình	huống	này,	đầu	tiên	là	Đức	Phật	đang	đi	du	hành	ở	dân	chúng	nước	
Kosala	rất	nổi	tiếng.	Khi	đi	đường	thì	thấy	có	một	người	đánh	cá,	sau	khi	đánh	
cá,	bắt	cá,	giết	cá	và	đang	bán	bán	cá,	Ngài	cũng	ngồi	xuống	một	chỗ	bên	đường	
[đã]	sửa	soạn	ở	một	gốc	cây.	Hình	ảnh	này,	chúng	ta	thấy	đúng	là	Đức	Phật	đúng	
không	ạ?	Toàn	ở	ngoài	gốc	cây	không	à.	Và	Ngài	dạy	các	Tỳ-kheo	như	thế	này: 

-	Này	các	Tỷ-kheo,	các	Thầy	có	thấy	người	đánh	cá	kia,	sau	khi	bắt	cá,	
giết	cá,	đang	bán	cá?	(Tức	là	Ngài	hỏi	có	thấy	hay	không?)	

-	Thưa	có,	bạch	Thế	Tôn.	

-	Các	Thầy	nghĩ	 thế	nào,	này	các	Tỷ-kheo,	các	Thầy	có	 thấy	hay	có	
nghe	như	sau:	"Một	người	đánh	cá,	sau	khi	bắt	cá,	giết	cá,	đang	bán	cá;	do	
nghiệp	ấy,	do	mạng	sống	ấy,	được	cưỡi	voi,	cưỡi	ngựa,	cưỡi	xe,	cưỡi	cỗ	xe,	
được	thọ	hưởng	các	tài	sản,	hay	được	sống	giữa	tài	sản	lớn	hay	tài	sản	chất	
đống"?		

-	Thưa	không,	bạch	Thế	Tôn.	

-	Lành	thay,	này	các	Tỷ-kheo!	Ta	cũng	không	thấy,	cũng	không	nghe	
như	sau:	"Một	người	đánh	cá,	sau	khi	bắt	cá,	giết	cá,	đang	bán	cá;	do	nghiệp	
ấy,	do	mạng	sống	ấy,	được	cưỡi	voi,	cưỡi	ngựa,	cưỡi	xe,	hay	cưỡi	cỗ	xe,	hay	
được	thọ	hưởng	các	tài	sản,	hay	được	sống	giữa	tài	sản	lớn	hay	tài	sản	chất	
đống"?	Vì	sao?	Này	các	Tỷ-kheo,	người	đánh	cá	ấy	với	ác	ý	nhìn	các	con	cá	
bị	giết,	bị	đem	đi	giết	hại,	vì	vậy,	người	ấy	không	được	cưỡi	voi,	cưỡi	ngựa,	
cưỡi	xe,	hay	cưỡi	cỗ	xe,	không	được	thọ	hưởng	các	tài	sản,	hay	không	được	



 
 

9 

sống	giữa	tài	sản	lớn	và	tài	sản	chất	đống.	

Đoạn	này,	chúng	ta	thấy	rất	là	quen	thuộc	đúng	không	ạ?	Đó	là	dạy	về	khi	
làm	nghiệp	ác,	ở	đây	là	cụ	thể	một	người	đánh	cá,	do	nghiệp	đó,	nghiệp	đó	là	gì?	
Ổng	làm,	ổng	thấy	như	vậy,	ổng	nhìn	thấy	con	cá	đó	bị	giết	rồi	bị	đem	[đi	bán]	
v.v...	thì	nghiệp	đó	là	nghiệp	xấu.	Đức	Phật	nói	là	sẽ	không	được	cưỡi	voi,	cưỡi	
ngựa,	 cưỡi	 xe	 rồi	 v.v…	không	được	 tài	 sản	 lớn,	 không	được	giàu	 có.	 Lý	do	 là	
nghiệp	bất	thiện	không	thể	trổ	quả	thiện	được,	không	có	tốt	lành	được. 

Chúng	ta	biết	điều	này,	có	nhiều	người	sẽ	thắc	mắc:	Ở	đời,	con	thấy	cũng	có	
nhiều	người	cũng	làm	mấy	nghề	sát	sanh	tùm	lum,	vậy	mà	sao	họ	cũng	có	xe	cộ	
v.v…	đúng	không	ạ?	Đó	là	quý	vị	không	hiểu.	Đức	Phật	nói	là	do	nghiệp	đó	không	
trổ	quả	đó.	Nếu	những	người	làm	ác	mà	bây	giờ	họ	vẫn	được	những	điều	kiện	
giàu	có,	đó	là	do	nghiệp	xưa	trổ,	tức	là	nghiệp	khác	trổ	chứ	không	phải	nghiệp	
xấu	này	trổ.	Còn	nghiệp	xấu	này	chưa	trổ,	đến	lúc	trổ	thì	sẽ	không	cho	được	quả	
tốt. 

Cho	 nên	 chúng	 ta	 phải	 hiểu	 như	 vậy.	 Nghiệp	 thì	 phải	 có	 dị	 thời	 nghiệp	
duyên,	tức	là	phải	khác	thời	mới	chín	ra	được,	chứ	không	phải	là	chín	liền.	Có	khi	
nó	chín	liền,	nhưng	có	khi	không	chín	liền. 

Các	Thầy	nghĩ	thế	nào,	này	các	Tỷ-kheo,	các	Thầy	có	thấy	hay	có	nghe	
như	sau:	"Một	người	đồ	tể,	sau	khi	giết	các	con	bò,	giết	các	con	bò	rồi	đi	
bán;	do	nghiệp	ấy,	do	mạng	sống	ấy	được	cưỡi	voi,	cưỡi	ngựa,	cưỡi	xe,	hay	
cưỡi	cỗ	xe,	được	thọ	hưởng	các	tài	sản,	hay	được	sống	giữa	các	tài	sản	lớn	
hay	tài	sản	chất	đống"?	(Quý	vị	thấy,	từ	người	đánh	cá,	Đức	Phật	nói	qua	người	
đồ	tể	giết	bò.	Ở	Ấn	Độ,	họ	giết	các	con	bò	rất	nhiều). 

	-	Thưa	không,	bạch	Thế	Tôn.	

-	Lành	thay,	này	các	Tỷ-kheo!	Ta	cũng	không	thấy,	cũng	không	nghe	
như	sau:	"Một	người	đồ	tể,	sau	khi	giết	bò,	giết	bò	rồi	đem	bán;	do	nghiệp	
ấy,	do	mạng	sống	ấy,	được	cưỡi	voi,	cưỡi	ngựa,	cưỡi	xe,	hay	cưỡi	cỗ	xe,	hay	
được	thọ	hưởng	các	tài	sản,	hay	được	sống	giữa	tài	sản	lớn	hay	tài	sản	chất	
đống"?	Vì	sao?	Người	đồ	tể	giết	bò	ấy	với	ác	ý	nhìn	các	con	bò	bị	giết,	bị	đem	
đi	giết	hại,	vì	vậy,	người	ấy	không	được	cưỡi	voi,	cưỡi	ngựa,	cưỡi	xe,	hay	



 
 

10 

cưỡi	cỗ	xe,	không	được	thọ	hưởng	các	tài	sản,	hay	không	được	sống	giữa	
các	tài	sản	lớn	và	tài	sản	chất	đống.	

Tương	tự	như	thế,	đoạn	sau	Đức	Phật	nói: 

Các	Thầy	nghĩ	thế	nào,	này	các	Tỷ-kheo,	các	Thầy	có	thấy	hay	có	nghe	
như	sau:	"Một	người	giết	dê...	một	người	giết	heo...	một	người	giết	chim...	
hay	một	người	giết	các	loài	thú	rừng,	sau	khi	giết	các	thú	rừng,	giết	các	thú	
rừng	rồi	đem	bán;	do	nghiệp	ấy,	do	mạng	sống	ấy	được	cưỡi	voi...	hay	được	
sống	giữa	các	tài	sản	lớn	và	tài	sản	chất	đống"?	(Nói	tóm	lại	là	sát	sanh	không	
được	gì	tốt	đẹp	hết).	

-	Thưa	không,	bạch	Thế	Tôn.	

-	Lành	thay,	này	các	Tỷ-kheo!	Ta	cũng	không	thấy,	cũng	không	nghe...	
Vì	sao?	Người	giết	các	loài	thú	rừng	ấy,	với	ý	nhìn	các	con	thú	rừng	bị	giết,	
bị	đem	đi	giết	hại;	vì	vậy	người	ấy	không	được	cưỡi	voi,	không	được	cưỡi	
ngựa,	không	được	cưỡi	xe,	không	được	cưỡi	cỗ	xe,	không	được	thọ	hưởng	
các	tài	sản,	hay	không	được	sống	giữa	các	tài	sản	lớn	hay	tài	sản	chất	đống.	

Đoạn	kết,	Đức	Phật	nói	như	thế	này:	

Thật	vậy,	này	các	Tỷ-kheo,	ai	với	ác	ý	nhìn	các	loài	bàng	sanh	bị	giết,	
đem	đi	giết	hại;	vì	vậy,	người	ấy	không	được	cưỡi	voi,	không	được	cưỡi	
ngựa,	không	được	cưỡi	xe,	không	được	cưỡi	cỗ	xe,	không	được	thọ	hưởng	
các	tài	sản,	hay	không	được	sống	giữa	các	tài	sản	lớn	hay	tài	sản	chất	đống.	
Còn	nói	gì	về	người	với	ác	ý	nhìn	các	loài	Người	bị	giết,	bị	đem	đi	giết	hại!	
Thật	vậy,	này	các	Tỷ-kheo,	như	vậy	là	bất	hạnh,	đau	khổ	lâu	dài	cho	người	
ấy,	sau	khi	thân	hoại	mạng	chung	sanh	vào	cõi	dữ,	ác	thú,	đọa	xứ,	Địa	ngục.	

	Bài	kinh	này,	tóm	lại	Đức	Phật	nói	là	nghiệp	sát	sanh,	giết	các	loại	thú	nhẹ	
hơn	là	[giết]	người	đúng	không	ạ?	Rõ	ràng	đó!	Quý	vị	thấy	bữa	hôm	trước,	chúng	
ta	mới	học	bên	giới	sát	sanh,	cũng	nói	là	[nghiệp	giết]	các	loại	sinh	vật	không	
bằng	với	[nghiệp	giết]	người,	giết	người	nặng	hơn.	Thì	[ở]	đây	chính	là	nói	như	
vậy.	 

Đức	Phật	nói,	quý	vị	nghe	cho	kỹ:	‘Còn	nói	gì	về	người	với	ác	ý	nhìn	các	loài	



 
 

11 

Người	bị	giết,	bị	đem	đi	giết	hại!’	Tức	là	nếu	giết	hại	người	thì	nghiệp	nặng	hơn	
nữa.	Cho	nên	đi	vào	Địa	ngục	luôn.	Nội	giết	Súc	sanh	thôi	là	đã	không	được	giàu	
có,	không	được	tốt	lành	rồi.	[Còn]	nếu	giết	người	thì	nghiệp	nặng	hơn	nữa,	nên	
đi	vào	đọa	xứ	Địa	ngục	là	vậy	đó. 

	(Kinh	(6.18)	Người	Câu	Cá:	Macchabandha	–	Kinh	Tăng	Chi	Bộ). 

Quý	vị	thấy	ở	đây	chỉ	là	ôn	lại	kiến	thức	căn	bản	thôi,	để	mình	biết	các	nghề	
nghiệp,	để	đừng	làm	nghề	nghiệp	sát	sanh.	Đối	với	những	người	nào	chưa	biết,	
mới	học	Phật	thì	có	những	bài	kinh	đó.	Cho	nên	Đức	Phật	đều	dạy	hết.	Nhưng	tất	
nhiên	là	không	có	nói	quá	nặng	nề,	Đức	Phật	nói	nhẹ	nhàng	thôi.	Quý	vị	thấy	là	
như	vậy	đó. 

	

Bây	giờ	chúng	ta	đến	phần	thứ	ba:	

Đức	Phật	Dấu	Hiệu	Nhận	Biết:	Người	Có	Thể	Cùng	Nói	Chuyện,	Cùng	Đàm	
Luận,	Người	Có	Duyên,	Được	Lợi	Ích	Khi	Nghe	Lời	Khuyên	

(Kinh	Tăng	Chi	Bộ)	

Bài	này	là	để	Thiện	Trang	giới	thiệu	cho	quý	vị,	Đức	Phật	có	dạy	dấu	hiệu	
[nhận	biết]	người	nào	mình	có	thể	nói	chuyện	được.	Đặc	biệt	mình	đàm	luận	về	
Phật	pháp,	thảo	luận	về	Phật	pháp,	có	thể	thảo	luận	được	không?	Người	đó	có	
duyên	với	Phật	pháp,	có	duyên	với	mình	không?	Nghe	khuyên	về	Phật	pháp	có	
được	lợi	ích	hay	không?	Bài	kinh	này	chính	là	vấn	đề	đó.	Đó	là	một	vấn	đề	thực	
hành	trong	thực	tế.	Đơn	giản	vậy	thôi!	Chúng	ta	vào	bộ	kinh: 

-	Này	các	Tỷ-kheo,	có	ba	vấn	đề	này	được	nói	đến.	Thế	nào	là	ba?	Có	
thể	nói	về	quá	khứ,	này	các	Tỷ-kheo,	nói	rằng:	"Như	vầy	đã	xảy	ra	trong	
thời	quá	khứ.	Có	thể	nói	về	tương	lai,	này	các	Tỷ-kheo,	nói	rằng:	"Như	vầy	
sẽ	xảy	ra	trong	thời	tương	lai".	Có	thể	nói	về	hiện	tại,	này	các	Tỷ-kheo,	nói	
rằng:	"Như	vầy	đang	xảy	ra	trong	thời	hiện	tại".	

-	Với	sự	thảo	luận,	này	các	Tỷ-kheo,	một	người	có	thể	biết	được	là	có	
khả	năng	nói	chuyện	hay	không	có	khả	năng?		



 
 

12 

Tức	 là	đối	với	một	người,	chúng	ta	muốn	biết	người	đó	mình	có	thể	nói	
chuyện	với	họ	được	không?	Thì	mình	phải	xét.	Và	chuyện	này	là	trong	quá	khứ	
cũng	có,	hiện	tại	và	tương	lai	cũng	cần	những	điều	như	thế.	Cho	nên	Đức	Phật	
đưa	ra	các	dấu	hiệu	để	nhận	biết: 

Nếu	người	nào,	này	các	Tỷ-kheo,	(1)khi	được	hỏi	một	câu,	không	trả	
lời	một	cách	dứt	khoát	một	câu	hỏi	cần	phải	trả	lời	dứt	khoát;	(2)	không	
trả	lời	một	cách	phân	tích	một	câu	hỏi	cần	trả	lời	một	cách	phân	tích;	(3)	
không	trả	lời	một	câu	hỏi	ngược	lại	với	một	câu	hỏi	cần	phải	trả	lời	với	một	
câu	hỏi	ngược	lại;	(4)không	có	gạt	qua	một	bên	một	câu	hỏi	cần	phải	gạt	
qua	một	bên.	Như	vậy,	này	các	Tỷ-kheo,	một	người	như	vậy	không	có	khả	
năng	để	thảo	luận.	

Điều	này	là	có	bốn	dấu	hiệu.	Quý	vị	thấy,	chúng	ta	cũng	đang	gặp	vấn	đề	này	
rất	nhiều.	Tức	là	bây	giờ	có	những	Pháp	môn	tu	khác	nhau	đúng	không	ạ?	Chúng	
ta	thì	tu	theo	Phật	giáo	Nguyên	thủy,	theo	kinh	Nguyên	thủy.	Nhưng	có	những	
người	không	tu	theo	kinh	đó,	thì	bây	giờ	mình	biết	mình	có	nói	chuyện	với	họ	
được	hay	không.	Ở	đây	khi	thảo	luận,	Đức	Phật	đưa	ra	bốn	dấu	hiệu: 

1.	Dấu	hiệu	thứ	nhất:	là	khi	được	hỏi	một	câu	hỏi,	thì	người	ta	‘không	trả	
lời	một	cách	dứt	khoát	một	câu	hỏi	cần	phải	trả	lời	một	cách	dứt	khoát’.	Tức	là	
mình	hỏi	người	ta,	ví	dụ	như	hỏi	là	bạn	có	tin	Phật	hay	không?	Thì	họ	không	trả	
lời	dứt	khoát,	họ	nói	vòng	nói	vo	gì	đó.	Hoặc	là	mình	nói	thẳng	vào	vấn	đề,	mình	
đang	thảo	luận	một	vấn	đề,	ví	dụ	như	bây	giờ,	tôi	thấy	thầy	của	bạn	nói	sai	đó,	
bạn	có	thấy	điểm	đó	sai	hay	không?	Thì	người	ta	trả	lời	vòng	vo,	không	trả	lời	
dứt	khoát	câu	hỏi	đó.	Chứng	tỏ	đó	là	người	không	có	thảo	luận	được,	tại	vì	người	
ta	không	có	chất	trực,	không	thảo	luận	được. 

Điều	kiện	thứ	nhất	là	như	thế.	Tức	là	khi	hỏi	một	câu	hỏi	cần	trả	lời	dứt	
khoát,	mà	họ	không	trả	lời	dứt	khoát	thì	người	đó	không	có	khả	năng	nói	chuyện.	
Đó	là	một	trường	hợp,	một	dấu	hiệu,	phải	được	bốn	dấu	hiệu	lận. 

2.	Dấu	hiệu	thứ	hai	là	‘không	trả	lời	một	cách	phân	tích	một	câu	hỏi	cần	trả	
lời	một	cách	phân	tích’.	Yếu	tố	thứ	hai	tức	là	mình	hỏi	một	câu	hỏi	mà	cần	phân	
tích	mới	trả	lời	được,	phân	tích	rõ	ràng	ra.	Nhưng	họ	không	trả	lời	kiểu	đó,	họ	cứ	



 
 

13 

vòng	vo,	không	trả	lời	cho	nhanh.	Ví	dụ	mình	hỏi:	“Bây	giờ	bạn	tu	Pháp	môn	đó,	
bạn	 thấy	 có	 giống	 với	 Pháp	môn	 Đức	 Phật	 dạy	 trong	 kinh	 Nguyên	 thủy	 hay	
không?	Giống	ở	chỗ	nào?”	Thì	người	ta	không	có	phân	tích	được,	người	ta	trả	lời	
vòng	vo,	đó	 là	Pháp	môn	Phật	thuyết,	v.v…	Người	ta	nói,	nhưng	không	trả	 lời	
bằng	phân	tích.	Như	vậy	là	người	ta	không	có	trí	tuệ	để	đàm	luận	được,	nên	nói	
chuyện	với	người	ta	cũng	bằng	thừa,	kiểu	như	vậy	đó.	Cho	nên	ở	đây	là	mình	học	
để	mình	biết	con	người,	rồi	mình	nói	chuyện	đỡ	phải	mất	công. 

	3.	Dấu	hiệu	thứ	ba	là	‘không	trả	lời	một	câu	hỏi	ngược	lại	với	một	câu	hỏi	
cần	phải	trả	lời	với	một	câu	hỏi	ngược	lại’.	Có	nhiều	khi	hỏi,	người	ta	phải	trả	lời	
ngược	lại	với	một	câu	hỏi	trả	lời	ngược	lại.	Ví	dụ	như	thế	này:	Bây	giờ	mình	hỏi:	
“Bạn	tu	bao	lâu	nay,	bạn	có	đoạn	được	phần	Phiền	não	nào	không?”	Tức	là	người	
ta	hỏi	mình,	mình	hỏi	ngược	lại	như	vậy,	thì	người	ta	nói	tôi	không	có	đoạn	được,	
còn	bạn	thì	sao?	Thì	mình	cũng	phải	trả	lời	người	ta,	kiểu	vậy	đó,	hỏi	ngược	lại.	
Tôi	thấy	tôi	giảm	được	Phiền	não,	vậy	giảm	Phiền	não	ở	chỗ	nào,	dấu	hiệu	đâu?	
Hoặc	là	mình	hỏi	một	điều	kiện,	ví	dụ	như	thầy	của	bạn,	Hòa	thượng	dạy	các	bạn	
là	điều	kiện	vào	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	là	gì?	Mình	hỏi	xong	rồi,	mình	nói:	“Vậy	theo	
bạn	thấy	có	đúng	hay	không,	khi	Đức	Phật	nói	là	điều	kiện	vào	là	Sơ	quả	Tu-đà-
hoàn	là	diệt	trừ	ba	Kiết	sử:	Thân	kiến,	Giới	cấm	thủ	và	Nghi?”	Thì	người	ta	không	
trả	lời	ngược	lại,	người	ta	[trả	lời]	vòng	vòng	chẳng	hạn,	người	ta	không	trả	lời	
được. 

Nói	tóm	lại	là	người	ta	hỏi	một	câu	hỏi	thích	hợp	nào	đó,	có	bốn	trường	hợp	
câu	hỏi,	nhưng	người	ta	trả	lời	không	theo	thích	hợp	đó,	mà	người	ta	vòng	qua	
vấn	đề	khác.	Đó	là	người	ta	không	trả	lời	được	kiểu	đó,	như	vậy	đó	là	người	ta	
không	có	khả	năng	thảo	luận.	Bởi	vì	mình	thảo	luận	với	họ,	họ	nổi	sân.	Chưa	hết,	
đằng	sau	có	[nói]	tiếp	nữa. 

Trường	hợp	thứ	tư	là	‘không	có	gạt	qua	một	bên	một	câu	hỏi	cần	phải	gạt	
qua	một	bên’.	Đây	là	không	có	gạt	qua	một	bên,	có	những	câu	hỏi	không	cần	thiết	
thì	mình	phải	để	qua	một	bên.	Ví	dụ	như	mình	đang	hỏi	là:	“Pháp	môn	đó	có	phải	
Phật	thuyết	hay	không?”	Thì	người	ta	lại	không	nói	là	Phật	thuyết	hay	không.	Ví	
dụ	như	họ	đem	ra,	họ	hỏi	là:	“Vậy	bạn	có	thấy	người	ta	vãng	sanh	có	tướng	lành	
không?”	Tức	là	người	ta	đặt	qua	một	bên.	Nhưng	khi	mình	hỏi	vấn	đề	nào,	thì	vấn	



 
 

14 

đề	đó	cần	giải	quyết,	chứ	không	phải	thua	rồi	gạt	qua	một	bên.	 

	Thật	ra	cũng	có	những	vấn	đề	mình	cũng	phải	gạt	qua	một	bên.	Ví	dụ	có	
những	điều	họ	hỏi	đụng	chạm	tới	người	này,	người	kia,	như	vậy	thì	phải	gạt	qua	
một	bên	đúng	không?	Nếu	người	 ta	không	biết	gạt	qua	một	bên,	người	 ta	 cứ	
phang	vô,	đó	là	đụng	chạm	không	cần	thiết.	Như	thế	là	người	ta	không	có	khả	
năng	thảo	luận,	không	có	thể	nói	chuyện	với	mình	được.	Đây	cũng	là	tiêu	chuẩn	
để	mình	[coi]	mình	có	khả	năng	nói	chuyện	với	người	ta	không	đó.	Không	phải	
người	ta,	mà	cũng	chính	là	mình	đó.	Khi	mình	bị	người	ta	hỏi	một	câu	hỏi	dứt	
khoát,	thì	mình	có	trả	lời	dứt	khoát	hay	không?	Khi	người	ta	hỏi	mình	một	câu	
mà	cần	phải	trả	lời	phân	tích,	tức	là	phân	tích	kỹ	càng	ra,	thì	mình	có	phân	tích	
được	không?	Thứ	ba,	khi	người	ta	hỏi	một	câu	hỏi	ngược	lại,	thì	mình	có	trả	lời	
được	không?	Thứ	tư	là	không	gạt	qua	một	bên	một	câu	hỏi	cần	phải	gạt	qua	một	
bên.	 

Cũng	vậy,	có	những	câu	hỏi	mà	đụng	chạm,	ví	dụ	người	ta	nói:	“Thầy	nghĩ	
sao,	thấy	bao	nhiêu	người	tu	theo	[pháp]	đó,	toàn	là	bậc	chân	tu	này	kia?”	Như	
vậy	nếu	mình	nói	thẳng	ra	thì	không	được,	mà	phải	gạt	qua	một	bên.	Bây	giờ	
[không]	nói	chân	tu	hay	không	chân	tu,	bây	giờ	nói	pháp	đúng	theo	Phật	hay	
không?	‘Y	pháp	bất	y	nhân’,	theo	kinh	nào	v.v…	Chứ	nói	chân	tu,	nói	chân	tu	làm	
gì.	Những	điều	như	vậy	thì	mình	phải	gạt	qua	một	bên,	chứ	không	phải	mình	nói	
thẳng	ông	thầy	đó	tu	sai	rồi,	như	vậy	không	được	đúng	không?	Phải	có	năng	lực	
như	thế,	thì	mình	mới	thảo	luận	với	người	ta	được.	Còn	nếu	không	có	bốn	dấu	
hiệu	này,	thì	Đức	Phật	nói: 

Như	vậy,	này	các	Tỷ-kheo,	một	người	như	vậy	không	có	khả	năng	để	
thảo	luận.	(Cho	nên	mình	né	ra,	họ	cũng	vậy	mà	mình	cũng	vậy	đúng	không?	
Mình	biết	không	có	khả	năng.	Chưa	hết	đâu	quý	vị,	ngược	lại	thì	Đức	Phật	nói	thế	
này:) 

Nếu	người	nào,	này	các	Tỷ-kheo,	khi	được	hỏi	một	câu	trả	lời	một	
cách	dứt	khoát	một	câu	hỏi	cần	phải	trả	lời	dứt	khoát,	trả	lời	phân	tích	một	
câu	hỏi	cần	trả	lời	một	cách	phân	tích,	trả	lời	với	một	câu	hỏi	ngược	lại	với	
một	câu	hỏi	cần	phải	trả	lời	với	một	câu	hỏi	ngược	lại,	gạt	qua	một	bên	một	
câu	hỏi	cần	phải	gạt	qua	một	bên	(nói	tóm	lại	là	được	bốn	điều	trên).	Như	vậy,	



 
 

15 

này	các	Tỷ-kheo,	một	người	như	vậy	có	khả	năng	để	thảo	luận.	(Quý	vị	ráng	
học	bốn	cách	này	để	thảo	luận.	Muốn	thảo	luận	với	người	ta	thì	phải	như	vậy). 

-	Với	sự	thảo	luận,	này	các	Tỷ-kheo,	một	người	có	thể	biết	được	là	có	
khả	năng	thảo	luận	hay	không	có	khả	năng	thảo	luận?	(Người	ta	cũng	vậy,	
nếu	họ	[thuộc]	dạng	cố	chấp	quá,	không	có	khả	năng	đó	thì	thôi,	thảo	luận	không	
được	đâu.	Mà	mình	cũng	vậy,	mình	cũng	không	có	đủ	khả	năng	thì	thôi,	mình	
cũng	phải	có	trí	tuệ). 

Nếu	một	người,	này	các	Tỷ-kheo,	(5)khi	được	hỏi	một	câu,	không	xác	
nhận	là	đúng	hay	không	đúng,	không	xác	nhận	là	một	giả	thuyết,	không	xác	
nhận	là	quan	điểm	của	bậc	trí,	không	xác	nhận	là	sở	hành	thường	làm.	Nếu	
là	như	vậy,	này	các	Tỷ-kheo,	người	ấy	không	có	khả	năng	thảo	luận.	

Đây	là	đưa	ra	dấu	hiệu	tiếp,	mình	coi	là	dấu	hiệu	thứ	5.	Khi	người	ta	hỏi	
một	câu,	mình	không	có	xác	nhận	được	là	đúng	hay	không	đúng,	mình	phải	biết	
được	điều	đó	là	đúng	hay	sai	liền.	Rồi	không	có	xác	nhận	là	một	giả	thuyết,	hay	
không	xác	nhận	là	quan	điểm	của	bậc	trí.	Tức	là	mình	phải	xác	nhận	điều	này	có	
phải	là	giả	thuyết	hay	không?	Điều	này	có	phải	quan	điểm	của	bậc	trí	hay	không?	
Không	có	xác	nhận	là	sở	hành	thường	làm	hay	không?	 

Điều	này	là	giống	như	Đức	Phật	nói,	ví	dụ	như	người	ta	hỏi:	“Đức	Phật	có	
chế	‘ngày	không	ăn	phi	thời	không’?”	Hòa	thượng	thì	nói	là	Đức	Phật	không	bắt	
buộc	phải	ăn	phi	thời.	Chúng	ta	phải	xác	định	ngay	là	Đức	Phật	bắt	buộc	đối	với	
người	xuất	gia	là	phải	như	vậy.	Còn	người	tại	gia	thì	mới	không	bắt	buộc.	Người	
xuất	gia	có	Giới	luật	là	không	được	ăn	phi	thời.	Từ	đó	là	mình	sẽ	xác	định	luôn,	
chứ	mình	không	xác	định	được	thì	làm	sao	mình	[thảo	luận]	được,	đó	là	sở	hành.	
Hoặc	là	mình	phải	xác	định	được	là	Đức	Phật	không	khóc.	Có	câu	chuyện	nào	đó,	
ai	nói	Đức	Phật	khóc	là	sai	rồi,	Ngài	Lậu	tận	rồi	thì	làm	sao	còn	khóc.	Như	vậy	
mình	phải	xác	nhận	được.	Đó	là	sở	hành	v.v… 

‘Nếu	là	như	vậy,	này	các	Tỷ-kheo,	người	ấy	không	có	khả	năng	thảo	luận’.	
Tức	là	mình	không	đủ	kiến	thức	để	thảo	luận. 

Ngược	lại	như	vậy	thì	có	khả	năng	thảo	luận.	Đoạn	này	Thiện	Trang	không	
đọc	nha,	y	chang	ở	trên	thôi,	ngược	lại	với	điều	số	5. 



 
 

16 

Nếu	một	người,	này	các	Tỷ-kheo,	khi	được	hỏi	một	câu,	xác	nhận	là	
đúng	hay	không	đúng,	xác	nhận	là	một	giả	thuyết,	xác	nhận	là	quan	điểm	
của	bậc	trí,	xác	nhận	là	sở	hành	thường	làm.	Nếu	là	như	vậy,	này	các	Tỷ-
kheo,	người	ấy	có	khả	năng	thảo	luận.	

-	Với	sự	thảo	luận,	này	các	Tỷ-kheo,	một	người	có	thể	biết	được	là	có	
khả	năng	thảo	luận	hay	không	có	khả	năng	thảo	luận?	

Nếu	một	người,	này	các	Tỷ-kheo,	(6)khi	được	hỏi	một	câu,	tránh	câu	
hỏi	ấy	với	một	câu	hỏi	khác,	hướng	câu	chuyện	ra	ngoài	vấn	đề,	bày	tỏ	sự	
phẫn	nộ,	sân,	hận,	bất	mãn.	Nếu	là	như	vậy,	này	các	Tỷ-kheo,	người	này	
không	có	khả	năng	thảo	luận.	

Đây	là	dấu	hiệu	thứ	6.	Khi	mình	hỏi	một	câu,	người	ta	tránh	câu	hỏi	đó	
bằng	một	câu	khác,	hướng	câu	chuyện	ra	ngoài	vấn	đề,	rồi	bày	tỏ	sự	phẫn	nộ,	sân,	
hận,	bất	mãn.	‘Nếu	là	như	vậy,	này	các	Tỷ-kheo,	người	này	không	có	khả	năng	
thảo	luận’. 

Điều	này	nhiều	lắm,	chúng	ta	thấy	rõ	ràng,	người	ta	không	có	vô	thẳng	vấn	
đề,	mình	đang	nói	vấn	đề	đó,	giống	như	đang	nói	pháp	đó	đúng	hay	sai?	Đoạn	đó	
là	ngài	Tịnh	Không	nói	sai	rồi,	mà	họ	không	có	đi	vào	vấn	đề	đó,	họ	lại	hướng	ra	
vấn	đề	khác,	họ	né	câu	hỏi	đó.	Họ	nói:	Ông	tu	như	thế	nào?	Bày	đặt	thế	này	thế	
kia	v.v...	chẳng	hạn.	Nói	như	vậy,	đó	là	họ	đã	đi	qua	vấn	đề	khác,	thì	người	đó	
không	có	khả	năng	thảo	luận.	Rồi	họ	bày	tỏ	sự	phẫn	nộ,	sân,	hận,	bất	mãn.	Như	
thế	thì	những	người	đó	mình	không	cần	phải	tranh	luận	với	họ,	vì	người	ta	không	
có	khả	năng	thảo	luận,	thảo	luận	cũng	vô	ích.	Tại	vì	có	khả	năng	thảo	luận	thì	mới	
đem	đến	lợi	ích. 

Đoạn	này,	Đức	Phật	nói	là	làm	sao	để	mang	đến	lợi	ích	khi	được	thảo	luận,	
nguyên	bài	kinh	này	dạy	như	vậy.	Mà	muốn	[thảo	luận]	được	thì	phải	tuân	thủ	
được	những	điều	đó.	Còn	bây	giờ	người	ta	có	tuân	thủ	được	những	điều	đó	đâu,	
thì	nói	nữa	cũng	vô	ích.	Cho	nên	nhiều	khi	không	cần	nói	nữa.	Nếu	người	ta	tránh	
câu	hỏi	đó	với	một	câu	hỏi	khác,	rồi	hướng	câu	chuyện	ra	ngoài	vấn	đề.	Tức	là	
vấn	đề	đó	không	thảo	luận	mà	bày	ra	vấn	đề	khác,	rồi	bày	tỏ	sự	phẫn	nộ,	sân,	hận,	
bất	mãn,	như	vậy	thì	người	đó	không	có	khả	năng	thảo	luận.	Ngược	lại	thì	có	khả	



 
 

17 

năng	thảo	luận. 

Nếu	một	người,	này	các	Tỷ-kheo,	khi	được	hỏi	một	câu,	không	tránh	
câu	hỏi	ấy	với	một	câu	hỏi	khác,	không	hướng	câu	chuyện	ra	ngoài	vấn	đề,	
không	bày	tỏ	sự	phẫn	nộ,	sân,	hận,	bất	mãn.	Nếu	là	như	vậy,	này	các	Tỷ-
kheo,	người	này	có	khả	năng	thảo	luận.	

Dấu	hiệu	tiếp	theo:	

-	Với	sự	thảo	luận,	này	các	Tỷ-kheo,	một	người	có	thể	biết	được	là	có	
khả	năng	thảo	luận	hay	không	có	khả	năng	thảo	luận?	

Nếu	một	người,	này	các	Tỷ-kheo,	(7)khi	được	hỏi	một	câu,	lại	mắng	
chửi,	đánh	đập,	nhạo	báng,	chụp	lấy	chỗ	sơ	hở.	Nếu	là	như	vậy,	này	các	Tỷ-
kheo,	người	này	không	có	khả	năng	thảo	luận.	 

Dấu	hiệu	này	cũng	rất	rõ,	khi	bị	hỏi,	người	ta	không	có	trả	lời	mà	người	ta	
mắng	chửi,	thậm	chí	đánh	đập,	nhạo	báng.	Điều	này	có	đúng	không?	Chụp	lấy	chỗ	
sơ	hở,	họ	tìm	cách	như	thế.	Những	người	như	vậy	là	không	có	khả	năng	thảo	luận,	
thì	thôi	khỏi	nói.	Cho	nên	sau	này	ai	mà	có	mấy	vấn	đề	này,	thì	quý	vị	cứ	copy	bài	
kinh	này	ra,	dán	lên	cho	họ,	Đức	Phật	dạy	như	vậy	đó.	Người	này	không	có	khả	
năng	thảo	luận,	thì	thôi,	khỏi	thảo	luận	cho	rồi.	Đức	Phật	dạy	rồi,	[mình]	khỏi	
phải	mất	công.	Ngược	lại: 

Nếu	một	người,	này	các	Tỷ-kheo,	khi	được	hỏi	một	câu,	không	mắng	
chửi,	không	đánh	đập,	không	nhạo	báng,	không	chụp	lấy	chỗ	sơ	hở.	Nếu	là	
như	vậy,	này	các	Tỷ-kheo,	người	này	có	khả	năng	thảo	luận.	

-	Với	sự	thảo	luận,	này	các	Tỷ-kheo,	có	thể	biết	được	một	người	có	
duyên	hay	không	có	duyên.	(Thảo	luận	được	thì	có	duyên,	mà	không	thảo	luận	
được	là	không	có	duyên.	Đơn	giản	vậy	thôi!) 

Không	có	lóng	tai,	này	các	Tỷ-kheo,	là	không	có	duyên.	Có	lóng	tai	là	
có	duyên.	(Có	nhiều	người	thảo	luận,	nói	chuyện	mà	họ	không	có	lóng	tai	nghe,	
họ	chỉ	lo	nói	phần	mình	thôi.	Như	thế	là	khỏi	luôn	đúng	không	ạ?	Thì	thôi,	không	
có	duyên)	Người	có	duyên	thắng	tri	một	pháp,	biến	tri	một	pháp,	từ	bỏ	một	
pháp,	chứng	đắc	một	pháp.	Do	thắng	tri	một	pháp,	liễu	tri	một	pháp,	từ	bỏ	



 
 

18 

một	pháp,	chứng	đắc	một	pháp,	vị	ấy	cảm	thấy	chánh	giải	thoát.	Như	vậy,	
này	các	Tỷ-kheo,	là	lợi	ích	của	thảo	luận,	như	vậy	là	lợi	ích	của	đàm	luận,	
như	vậy	là	lợi	ích	có	duyên,	như	vậy	là	lợi	ích	nghe	lời	khuyên,	tức	là	tâm	
giải	thoát	không	có	chấp	thủ. 

Đức	Phật	nói	bài	kinh	này,	mục	đích	cuối	cùng	thế	nào	là	có	duyên?	Có	
duyên	là	người	ta	lắng	nghe	được	đúng	không?	Khi	người	có	duyên	rồi	thì	người	
ta	sẽ	biết	rõ	một	pháp	thắng	tri,	tức	là	biết	thù	thắng	về	một	pháp,	và	biết	rõ	rộng	
về	một	pháp.	Biến	tri	một	pháp	tức	là	biết	rộng	về	một	pháp.	Từ	đó	người	ta	bỏ	
đi	những	cái	hạn	hẹp	của	họ,	rồi	sẽ	chứng	đắc	được	một	pháp.	Do	thắng	tri,	do	
biết	rõ	như	vậy,	từ	đó	họ	chứng	đắc	một	pháp	và	cảm	thấy	chánh	giải	thoát. 

Cho	nên	quan	trọng	của	thảo	luận	là	phải	thảo	luận	như	thế	thì	mới	mang	
đến	chánh	giải	thoát,	chứ	còn	bây	giờ	thảo	luận	để	cãi	nhau	ì	xèo	thì	không	có	
giải	thoát.	Cho	nên	phải	biết	lắng	nghe,	phải	biết	có	duyên	như	vậy	đó.	Thế	nào	
là	người	có	duyên?	Chúng	ta	hiểu	chưa?	Có	duyên	là	người	ta	biết	lắng	nghe,	còn	
người	không	có	duyên	là	không	có	lắng	nghe.	Đó	là	mình	hiểu	để	truyền	đạo	Phật	
pháp	cho	mọi	người.	Và	quan	trọng	là	nếu	như	vậy	rồi	thì	cuối	cùng	lợi	ích	là	tâm	
giải	thoát,	không	có	chấp	thủ.	Bài	kinh	này	nói	như	sau: 

Nói	chuyện	với	hiềm	thù	
	Thiên	chấp	và	kiêu	mạn[1]	
	Nghịch	lại	đức	bậc	Thánh	
	Bới	móc	lỗi	lầm	nhau	

	Thích	nghe	nói	xấu	người	
	Người	lầm,	người	bối	rối	
	Người	bị	thua,	bị	hại	

	Bậc	Thánh	không	làm	vậy.	

Tức	là	có	những	người	nói	chuyện	với	hiềm	thù;	thiên	chấp	tức	là	chấp	lệch	
qua	một	 bên;	 và	 kiêu	mạn.	Những	 người	 như	 vậy	 thì	 nghịch	 lại	 với	 đức	 bậc	
Thánh.	Họ	bới	móc	lỗi	lầm	nhau,	thích	nghe	nói	xấu	người	thôi;	người	lầm,	người	
bối	rối;	người	bị	thua	bị	hại;	Bậc	Thánh	không	làm	như	vậy	đâu. 

Nếu	muốn	cùng	đàm	luận	



 
 

19 

	Bậc	hiền	biết	thời	gian	
	Câu	chuyện	của	bậc	Thánh	
	Liên	hệ	pháp,	pháp	nghĩa	
	Người	có	trí	nói	chuyện	
	Không	hiềm	thù	kiêu	mạn	
	Với	tâm	không	chấp	trước	
	Không	hiềm	hận	độc	đoán	
	Không	để	tâm	lơ	đãng	
	Nói	lên	với	chánh	trí	
	Hoan	hỷ	lời	khéo	nói	
	Không	vui	lời	vụng	về	

	Không	học	cách	chỉ	trích,	
	Không	chụp	sơ	hở	người	

	Không	nhiếc	mắng	đánh	đập	
	Không	nói	lời	vu	vơ	
	Lời	nói	của	bậc	Thánh	
	Vừa	dạy	vừa	hoan	hỷ	
	Như	vầy	bậc	Thánh	nói	

	Như	vầy	bậc	Thánh	luận	đàm	
	Bậc	trí	biết	rõ	vậy	

	Nói	lời	thật	khiêm	tốn.	

((3.67)	Các	Vấn	Ðề	Ðược	Nói	Ðến:	Kathāvatthu	(MA	119)	–	Kinh	Tăng	Chi	
Bộ). 

Ở	đây	Thiện	Trang	đưa	ra	vài	dấu	hiệu	chúng	ta	có	thể	nhận	biết.	

Tóm	tắt	các	dấu	hiệu	của	các	hạng	người	theo	3.67	trong	Kinh	Tăng	Chi	
Bộ 

TT	 Kiểu	Người	 Dấu	hiệu	
I	 Không	thể	 1.Không	trả	lời	một	cách	dứt	khoát	một	câu	hỏi	cần	

phải	trả	lời	dứt	khoát. 



 
 

20 

cùng	nói	
chuyện,	đàm	
luận,	thảo	luận	

2.Không	trả	lời	một	cách	phân	tích	một	câu	hỏi	cần	trả	
lời	một	cách	phân	tích. 

3.Không	trả	lời	một	câu	hỏi	ngược	lại	với	một	câu	hỏi	
cần	phải	trả	lời	với	một	câu	hỏi	ngược	lại. 

4.Không	có	gạt	qua	một	bên	một	câu	hỏi	cần	phải	gạt	
qua	một	bên. 

5.Khi	được	hỏi	một	câu,	không	xác	nhận	 là	đúng	hay	
không	đúng,	không	xác	nhận	là	một	giả	thuyết,	không	
xác	nhận	là	quan	điểm	của	bậc	trí,	không	xác	nhận	là	sở	
hành	thường	làm. 

6.Khi	được	hỏi	một	câu,	tránh	câu	hỏi	ấy	với	một	câu	
hỏi	khác,	hướng	câu	chuyện	ra	ngoài	vấn	đề,	bày	tỏ	sự	
phẫn	nộ,	sân,	hận,	bất	mãn. 

7.Khi	được	hỏi	một	câu,	lại	mắng	chửi,	đánh	đập,	nhạo	
báng,	chụp	lấy	chỗ	sơ	hở.	 

II	 Không	có	
duyên	

Không	có	lóng	tai. 

III	 Có	Duyên,	
được	lợi	ích	

Người	có	duyên	thắng	tri	một	pháp	(là	biết	rõ	biết	sâu	
sắc	một	pháp),	biến	tri	một	pháp	(tức	là	biết	rộng	một	
pháp),	từ	bỏ	một	pháp	(tức	là	họ	từ	bỏ	những	điều	sai	
lầm),	chứng	đắc	một	pháp	(là	mình	hiểu	rõ	cặn	kẽ).	Do	
như	vậy,	vị	ấy	cảm	thấy	chánh	giải	thoát:	là	lợi	ích	của	
thảo	luận,	là	lợi	ích	của	đàm	luận,	là	lợi	ích	có	duyên,	là	
lợi	ích	nghe	lời	khuyên,	tức	là	tâm	giải	thoát	không	có	
chấp	thủ. 

		 	Ai	có	một	trong	7	dấu	hiệu	này	thì	không	nên	nói	chuyện	với	họ.	Nói	chung,	
nói	chỉ	mất	thời	gian	thôi.	Ở	đây,	quan	trọng	của	bài	này	là	dạy	chúng	ta	cách	
nhận	biết	người	thế	nào,	người	có	thể	nói	chuyện	với	người	khác	được	không,	
thảo	luận	được	không,	là	có	duyên	hay	không	có	duyên.	Và	nếu	có	duyên	thì	mới	
có	lợi	ích,	còn	không	có	duyên	thì	không	có	lợi	ích.	Cho	nên	có	nhiều	người	học	



 
 

21 

Phật	pháp	theo	kiểu	của	họ,	là	chịu	thua	luôn.	Họ	học	kiểu	của	họ,	rồi	họ	nghe	
kiểu	của	họ,	rồi	cuối	cùng	họ	hành	theo	kiểu	của	họ,	họ	nói	kiểu	của	họ	thôi,	chứ	
không	có	nghe	ai	được	hết. 

Cho	nên	trong	chủng	tánh	Bồ-tát,	chủng	tánh	giác	ngộ,	là	biết	nghe	những	
điều	mà	mình	chưa	từng	nghe.	Biết	nghe	những	điều	nghịch	tai,	mình	nghe	để	
suy	xét.	Chứ	còn	người,	thông	thường	họ	học	theo	một	kiểu	rồi	họ	nghe	một	kiểu,	
rồi	cuối	cùng	họ	thực	hành	kiểu	đó	luôn,	thì	thôi	chịu	thua. 

	

Hôm	nay	tới	phần	này	là	tu	để	chứng	quả	đây.	Đây	là	bài	kinh	rất	hay	mà	
Thiện	Trang	suy	xét	hoài,	bữa	nay	mới	quyết	định	giảng.	Vì	dài	nên	không	biết	
làm	sao,	hôm	nay	tóm	lược	ngắn	một	chút,	bỏ	bớt	đi,	nói	chung	lấy	được	phần	
trọng	tâm.	Theo	Ðại	Kinh	Ðoạn	Tận	Ái	–	Kinh	38	trong	Kinh	Trung	Bộ,	bài	kinh	
này	rất	quan	trọng,	Thiện	Trang	xin	đặt	tựa	đề: 

Tà	kiến	‘Thức	này	rong	ruổi,	luân	chuyển	nhưng	không	đổi	khác'.	
Đức	Phật	giảng	rõ	về	Duyên	sinh,	duyên	diệt.	

			 (Theo	Ðại	Kinh	Ðoạn	Tận	Ái	–	Kinh	38	trong	Kinh	Trung	Bộ)	

Bài	kinh	này	là	một	những	bài	kinh	mà	Thiện	Trang	thấy	là	rất	quan	trọng,	
và	rất	cần	thiết	cho	ai	muốn	tu	chứng	quả.	Sau	khi	nghe	bài	này,	hy	vọng	quý	vị	
dành	thời	gian	đọc	qua	đọc	lại	bài	kinh	đó,	nghe	đi	nghe	lại,	thì	quý	vị	có	thể	hiểu	
ra	được	rất	nhiều	vấn	đề.	Muốn	chứng	quả	giải	thoát,	một	trong	những	điều	kiện	
đó	là	mình	phải	hiểu	được	bài	kinh	này,	gọi	là	bài	kinh	Đại	Kinh	Đoạn	Ái	Tận,	
Kinh	38	trong	Kinh	Trung	Bộ.	Đây	là	pháp	tu	quan	trọng.	Bây	giờ	chúng	ta	vào	
bài	kinh,	tóm	lược	một	số	đoạn,	đoạn	nào	tóm	lược	thì	Thiện	Trang	sẽ	ghi. 

Như	vầy	tôi	nghe.	Một	 thời	Thế	Tôn	ở	Sāvatthī	 (Xá-vệ)	 tại	 Jetavana	
(Kỳ-đà	Lâm),	vườn	ông	Anāthapiṇḍika	(Cấp	Cô	Ðộc).	

Lúc	bấy	giờ,	Tỷ-kheo	tên	là	Sāti,	con	của	người	đánh	cá,	khởi	lên	ác	
tà	kiến	như	sau:	"Theo	như	tôi	hiểu	pháp	Thế	Tôn	thuyết	giảng,	thì	thức	
này	rong	ruổi,	luân	chuyển	nhưng	không	đổi	khác".	 

Điều	này	giống	như	mình,	quý	vị	thấy	không	ạ?	Xưa	nay	nếu	là	đồng	tu	



 
 

22 

Tịnh	Độ	hoặc	là	những	người	tu	Duy	Thức	Đại	thừa	thì	hiểu	như	vậy.	Tức	là	gì?	
‘Theo	tôi	hiểu	pháp	Thế	Tôn	thuyết	giảng,	thì	thức	này	rong	ruổi,	luân	chuyển	
nhưng	không	đổi	khác’.	Đa	số	mình	hiểu	như	vậy,	nhưng	hiểu	vậy	là	sai.	Ở	đây	
nói	rõ	luôn: 

Một	 số	đông	Tỷ-kheo	nghe	như	 sau:	 "Tỷ-kheo	Sāti,	 con	 của	người	
đánh	cá,	khởi	 lên	ác	 tà	kiến	như	sau:	 'Theo	như	 tôi	hiểu	pháp	Thế	Tôn	
thuyết	giảng,	thì	thức	này	rong	ruổi,	luân	chuyển	nhưng	không	đổi	khác'".	
Rồi	những	Tỷ-kheo	ấy	đi	đến	chỗ	Tỷ-kheo	Sāti,	con	của	người	đánh	cá	ở..,	
khi	đến	xong	liền	nói	với	Tỷ-kheo	Sāti,	con	của	người	đánh	cá	như	sau:	

-	Này	Hiền	giả	Sāti,	có	đúng	sự	thật	chăng,	Hiền	giả	khởi	lên	ác	tà	kiến	
như	sau:	"Theo	như	tôi	hiểu	pháp	Thế	Tôn	thuyết	giảng	thì	thức	này	rong	
ruổi,	luân	chuyển	nhưng	không	đổi	khác?" 

Đây	là	ác	tà	kiến.	Nhớ	nha!	Là	ác	tà	kiến	[đó].	Vậy	chúng	ta	thấy	đa	phần	
mọi	người	rớt	vào	ác	tà	kiến.	Vì	sao?	Học	Duy	Thức	rồi	cuối	cùng	là	kêu	thức	này	
rong	ruổi,	luân	chuyển	nhưng	không	có	đổi	khác.	Tức	là	mình	có	một	cái	gọi	là	
‘Chân	tâm	thường	trụ’,	có	một	A-lại-da	thức	bất	biến.	Chết	chưa? 

Hồi	 trước	Thiện	Trang	phát	hiện	ra	điều	này	rồi,	chưa	có	đọc	kinh	này	
nhưng	phát	hiện	ra	là	hình	như	[kiến	thức	đó]	sai.	Sau	này	đọc	bài	kinh	này	thì	
[thấy]	đúng	rồi,	mình	phát	hiện	ra	đúng,	hóa	ra	trong	kinh	cũng	nói	luôn.	Đó	là	
ác	tà	kiến	nha,	chứ	không	phải	 là	đúng	đâu.	Cho	nên	Thiện	Trang	nói	học	Đại	
thừa,	rồi	học	Duy	Thức	Đại	thừa	thì	bỏ	A-lại-da	thức	đi,	rồi	bỏ	Chân	tâm	thường	
trụ	đi,	cho	thức	là	như	vậy	thì	coi	chừng	không	chứng	quả.	Đó	là	chấp	vào	một	
cái	thường	còn,	một	cái	thường	hằng	là	ác	tà	kiến,	cho	nên	không	có	chứng	quả	
Thánh	được	đâu,	không	có	vào	Tu-đà-hoàn	đó.	Cho	nên	ở	đây	nói	như	vậy. 

Đoạn	này	Thiện	Trang	lược	một	đoạn,	quý	vị	có	thể	đọc	bài	kinh	này.	Dễ	
[tìm]	lắm,	lên	mạng	đánh	vô	Đại	Kinh	Đoạn	Ái	Tận. 

(…lược	1	đoạn	nói	về	sự	chấp	chặt	tà	kiến	của	vị	Sāti,	các	vị	Tỳ-kheo	
không	thuyết	phục	được,	nên	bạch	lên	Đức	Phật,	rồi	Đức	Phật	cho	gọi	vị	Tỳ-
kheo	ấy	lên	gặp	Đức	Phật…)	(Tức	là	vị	này	chấp	như	vậy	đó,	không	chịu	bỏ.	Cuối	
cùng	mới	lên	đảnh	lễ:) 



 
 

23 

Tỷ-kheo	Sāti,	con	của	người	đánh	cá	đáp	lời	Tỷ-kheo	ấy,	đi	đến	chỗ	
Thế	Tôn	ở,	sau	khi	đến,	đảnh	lễ	Thế	Tôn	rồi	ngồi	xuống	một	bên.	Thế	Tôn	
nói	với	Tỷ-kheo	Sāti,	con	của	người	đánh	cá,	đang	ngồi	xuống	một	bên:	

-	Này	Sati,	có	thật	chăng,	ông	khởi	lên	ác	tà	kiến	như	sau:	"Theo	như	
tôi	hiểu	pháp	Thế	Tôn	thuyết	giảng,	thì	thức	này	rong	ruổi,	 luân	chuyển	
nhưng	không	đổi	khác"? 

Đức	Phật	khẳng	định	đây	là	ác	tà	kiến,	chứ	không	phải	Thiện	Trang	nói	
đâu,	mà	Đức	Phật	khẳng	định	đây	là	ác	tà	kiến.	Trong	khi	đó	nhiều	người	học	Đại	
thừa	thấy	điều	này	đúng	mà.	Nhưng	kinh	Phật	xác	định	đó	là	một	ác	tà	kiến,	chứ	
không	phải	là	đúng	đâu. 

-	Thật	 sự	 là	 vậy,	bạch	Thế	Tôn.	Theo	như	con	hiểu	pháp	Thế	Tôn	
thuyết	giảng,	thì	thức	này	rong	ruổi,	luân	chuyển	nhưng	không	đổi	khác.	
(Tức	là	vị	Tỳ-kheo	này	bị	như	vậy). 

-	Này	Sati,	thế	nào	là	thức	ấy?	

-	Bạch	Thế	Tôn,	chính	thức	ấy	nói	cảm	thọ,	thọ	lãnh	chỗ	này,	chỗ	kia,	
kết	quả	các	hành	động	thiện	ác.	(Vị	này	cũng	hiểu	thức	là	nói	cảm	thọ,	thọ	lãnh	
chỗ	này,	chỗ	kia,	kết	quả	các	hành	động	thiện	ác.	Đúng	là	thức	đó	(thức	là	cái	biết	
đó	quý	vị).	Đức	Phật	nói	như	sau:) 

-	Này	kẻ	mê	mờ	kia,	vì	ai	mà	ông	lại	hiểu	pháp	Ta	thuyết	giảng	như	
vậy.	Này	kẻ	mê	mờ	kia,	có	phải	chăng,	Ta	đã	dùng	nhiều	pháp	môn	nói	là	
thức	do	duyên	khởi,	không	có	duyên,	thì	thức	không	hiện	khởi?	Và	này	kẻ	
mê	mờ	kia,	không	những	ông	xuyên	tạc	Ta,	vì	ông	đã	tự	chấp	thủ	sai	lạc,	mà	
ông	còn	tự	phá	hoại	ông	và	tạo	nên	nhiều	tổn	đức.	Này	kẻ	mê	mờ	kia,	và	
như	vậy	sẽ	đưa	đến	bất	hạnh	và	đau	khổ	lâu	dài	cho	ông.	

Quý	vị	thấy	ở	đây	Đức	Phật	nói	ổng	là	kẻ	mê	mờ.	Thứ	nhất	là	ổng	đã	hiểu	
sai	rồi.	Đức	Phật	đã	giảng	nhiều	Pháp	môn,	nhiều	con	đường,	nhiều	cách	để	hiểu	
là	thức	là	do	duyên	khởi,	không	có	duyên	thì	thức	không	hiện	khởi.	Mà	ổng	đã	
hiểu	sai	lạc,	ổng	còn	giữ	điều	đó	nữa.	Thì	không	chỉ	ổng	tự	phá	hại	ổng,	mà	ổng	
còn	tổn	đức	nữa,	gọi	là	xuyên	tạc	Đức	Phật.	Cho	nên	sẽ	đưa	đến	bất	hạnh	và	đau	
khổ	lâu	dài.	 



 
 

24 

Cho	nên	ai	hiểu	sai,	học	Duy	Thức	Đại	thừa	thì	coi	chừng	nha.	Học	Đại	thừa	
[rồi	nói]	Chân	tâm	thường	trụ	là	mệt	đó.	Cho	nên	là	phải	học	những	bài	kinh	này,	
phải	học	kinh	Nguyên	thủy	thì	mới	thành	tựu	được	là	vậy. 

Rồi	Thế	Tôn	gọi	các	Tỷ-kheo:	

-	Chư	Tỷ-kheo,	 các	ông	nghĩ	 thế	nào?	Tỷ-kheo	Sāti,	 con	của	người	
đánh	cá,	có	thể	khởi	lên	tia	lửa	sáng	gì	trong	Pháp,	Luật	này	không?	

-	Bạch	Thế	Tôn,	làm	sao	có	thể	có	được,	không	thể	được,	bạch	Thế	
Tôn.	

Tức	là	Đức	Phật	hỏi:	Nếu	với	cái	chấp	trước	như	vậy,	bị	chấp	chặt	tà	kiến	
đó,	thì	có	được	khởi	lên	tia	sáng	gì	không?	Có	được	thành	tựu	gì	không?	Các	Tỳ-
kheo	nói	‘không’.	Cho	nên	đó	là	lý	do	tại	sao	mình	tu	bao	nhiêu	năm	mà	không	
thành	tựu. 

Ðược	nói	vậy,	Tỷ-kheo	Sāti,	con	của	người	đánh	cá,	im	lặng,	hổ	ngươi,	
thụt	vai,	cúi	đầu,	lo	âu,	câm	miệng.	Rồi	Thế	Tôn	sau	khi	biết	được	Tỷ-kheo	
Sāti,	con	của	người	đánh	cá,	đang	im	lặng,	hổ	ngươi,	thụt	vai,	cúi	đầu,	lo	âu,	
câm	miệng,	bèn	nói	với	Tỷ-kheo	Sāti,	con	của	người	đánh	cá:	

-	Này	kẻ	mê	mờ	kia,	người	ta	sẽ	biết	ông	qua	ác	tà	kiến	của	chính	ông.	
Ở	đây,	Ta	sẽ	hỏi	các	Tỷ-kheo.	

Rồi	Thế	Tôn	gọi	các	Tỷ-kheo:	

-	Chư	Tỷ-kheo,	các	ông	có	hiểu	pháp	Ta	thuyết	giảng	giống	như	Tỷ-
kheo	Sāti,	con	của	người	đánh	cá	này,	không	những	đã	xuyên	tạc	Ta	vì	đã	
tự	chấp	thủ	sai	lạc,	mà	còn	tự	phá	hoại	mình	và	tạo	nên	nhiều	tổn	đức?	

-	Bạch	Thế	Tôn,	không.	Bạch	Thế	Tôn,	Thế	Tôn	đã	dùng	nhiều	pháp	
môn	nói	thức	do	duyên	khởi,	không	có	duyên,	thức	không	hiện	khởi.	(Tức	
là	các	vị	Tỳ-kheo	nói	là	các	Tỳ-kheo	hiểu,	chỉ	có	ông	đó	là	không	hiểu	thôi).	

-	Lành	thay,	chư	Tỷ-kheo,	lành	thay,	chư	Tỷ-kheo,	các	ông	hiểu	pháp	
Ta	thuyết	giảng	như	vậy!	Chư	Tỷ-kheo,	Ta	đã	dùng	nhiều	pháp	môn	nói	
thức	do	duyên	khởi.	Không	có	duyên,	 thức	không	hiện	khởi.	Nhưng	Tỷ-



 
 

25 

kheo	Sāti,	con	của	người	đánh	cá,	không	những	xuyên	tạc	Ta	vì	đã	tự	chấp	
thủ	sai	lạc,	còn	tự	pháp	hoại	mình	và	tạo	nên	nhiều	tổn	đức,	và	như	vậy	sẽ	
đưa	đến	bất	hạnh	và	đau	khổ	lâu	dài	cho	kẻ	mê	mờ	ấy.	

Quý	vị	thấy	rõ	ràng	là	phải	hiểu	được	điều	này,	chứ	không	hiểu,	nhiều	khi	
mình	sẽ	hiểu	sai.	Trong	kinh	Nguyên	thủy,	Đức	Phật	rất	tuyệt	vời,	Đức	Phật	giảng	
nguyên	nhân	vì	sao	và	giảng	rất	chi	tiết:	Thức	do	duyên	khởi	thế	nào?	Bây	giờ	
chúng	ta	sẽ	học	tiếp.	Mục	này,	ngài	Minh	Châu	đánh	đề	mục	là	‘Duyên	sanh	Thức’. 

(Duyên	sanh	Thức)	

Này	các	Tỷ-kheo,	do	duyên	mà	thức	sanh,	và	thức	ấy	có	tên	tùy	theo	
duyên	ấy	(câu	này	là	câu	chốt,	nhưng	mình	không	hiểu	thì	Đức	Phật	giải	thích	
luôn).	Do	duyên	mắt	và	các	sắc,	thức	sanh,	và	thức	ấy	có	tên	là	Nhãn	thức;	 

Đầu	tiên	Đức	Phật	giải	thích	là	thức	có	sáu	thức:	Nhãn,	nhĩ,	tỷ,	thiệt,	thân,	
thức.	Đức	Phật	nói	do	duyên	của	mắt	và	các	sắc	(tức	là	các	hình	ảnh	ở	bên	ngoài)	
mà	thức	sanh	(thức	là	cái	biết),	cái	biết	đó	sanh,	thì	đó	gọi	là	Nhãn	thức.	 

Ví	dụ,	quý	vị	biết	đằng	sau	này	là	màu	hồng	hồng	một	chút	là	do	sao?	Là	
quý	vị	phải	có	con	mắt,	và	quý	vị	phải	có	cảnh	là	màu	hồng	hồng	[ở]	đằng	sau	
lưng	[Thiện	Trang].	Hai	[điều	kiện]	đó	tạo	nên	cái	biết,	là	bức	tường	đằng	sau	
Thiện	Trang	có	màu	hơi	hồng	nhạt	một	chút.	Cái	biết	đó	là	biết	của	con	mắt,	gọi	
là	Nhãn	thức.	Quý	vị	hiểu	không?	Như	vậy	là	có	hai	điều	kiện:	Một	là	có	con	mắt,	
hai	là	có	hình	ảnh	thì	tạo	ra.	Như	vậy	Đức	Phật	gọi	đó	là	Nhãn	thức.	 

Quý	vị	thấy	không	ạ?	Ngay	trong	kinh	Nguyên	thủy,	Đức	Phật	dạy	cặn	kẽ	
từng	chi	tiết	như	vậy,	nên	dễ	hiểu	lắm.	Còn	lên	Đại	thừa	thì	người	ta	không	hiểu,	
người	ta	cứ	giảng	theo	ý	người	ta,	nên	đi	xa. 

Do	duyên	tai	và	các	tiếng,	thức	sanh,	và	thức	ấy	có	tên	là	Nhĩ	thức.	Thứ	
hai	là	do	có	tai	(do	duyên	tai),	tức	là	mình	có	lỗ	tai	và	các	thứ	tiếng	(âm	thanh)	
thì	thức	sanh,	và	thức	ấy	gọi	là	Nhĩ	thức.	Tức	là	mình	có	tai	rồi,	không	có	tai	thì	
không	được,	rồi	có	duyên	là	phải	có	âm	thanh	truyền	tới.	Cho	nên	hai	điều	kiện:	
Tai	cộng	với	âm	thanh,	cho	nên	biết	âm	thanh	đó.	Âm	thanh	đó	là	tiếng	nhạc,	
tiếng	chuông,	tiếng	ồn,	tiếng	nói,	v.v…	Cái	biết	đó	gọi	là	Nhĩ	thức.	Đơn	giản	như	
vậy! 



 
 

26 

Do	duyên	mũi	và	các	hương,	thức	sanh,	và	thức	ấy	có	tên	là	Tỷ	thức.	
(Như	vậy	là	mình	có	mũi	và	các	mùi	thơm,	mùi	thối	gì	đó.	Mình	biết	được	mùi	đó	
là	do	mình	có	mũi	và	các	mùi	đó	xuất	hiện,	chứ	không	có	mùi	đó	thì	mình	cũng	
đâu	biết.	Thức	đó	sanh	thì	gọi	là	Tỷ	thức). 

Do	duyên	lưỡi	và	các	vị,	thức	sanh,	và	thức	ấy	có	tên	là	Thiệt	thức.	
(Tương	tự	như	vậy,	chúng	ta	có	lưỡi	và	do	[có]	các	vị	đưa	vào	trong	lưỡi,	ví	dụ	
như	uống,	ăn	đồ	ngọt,	đồ	chua,	đồ	cay	gì	đó,	phải	có	vị	đó	vô	thì	mới	nhận	biết	
được.	Cái	biết	đó	gọi	là	Thiệt	thức.	Đức	Phật	định	nghĩa	quá	rõ). 

Do	duyên	thân	và	các	xúc,	thức	sanh	và	thức	ấy	có	tên	là	Thân	thức.	
(Thân	thức	là	gì?	Quý	vị	thấy	định	nghĩa	rất	đơn	giản,	là	do	thân	mình	và	các	tiếp	
xúc.	Ví	dụ	như	thân	mình	chạm	vào	hòn	đá	lạnh	thì	mình	cảm	thấy	lạnh,	chạm	
vào	hòn	đá	nóng	thì	mình	cảm	thấy	nóng.	Đó	phải	do	có	xúc	(là	tiếp	xúc)	và	có	
thân.	Khi	đó	sự	biết	về	cảm	giác	nóng	lạnh,	êm	ái…	sanh,	đó	gọi	là	Thân	thức). 

Do	duyên	ý	và	các	pháp,	thức	sanh,	và	thức	ấy	có	tên	là	Ý	thức.	(Do	
duyên	ý,	tức	là	mình	phải	có	ý	suy	nghĩ,	nhưng	suy	nghĩ	vẩn	vơ	thì	đâu	được,	
[mà]	mình	phải	suy	nghĩ	về	một	điều	gì	đó.	Ví	dụ	mình	nghĩ	về	Đức	Phật,	thì	trong	
đầu	mình	đã	có	định	nghĩa	Đức	Phật	là	gì	rồi,	thì	mình	mới	hiểu	được	Đức	Phật.	
Từ	đó	cái	biết	về	Đức	Phật	sanh:	Đức	Phật	có	32	tướng	tốt,	hoặc	tưởng	tượng	
Đức	Phật	thời	Ấn	Độ	như	thế	nào,	thì	cái	biết	đó	sanh.	Người	không	biết	thì	cái	
biết	đó	không	sanh	được,	như	vậy	đó	gọi	là	Ý	thức. 

Quý	vị	thấy	Đức	Phật	định	nghĩa	kỹ	như	vậy	đó,	kinh	Nguyên	thủy	hay	như	
vậy,	không	phải	vừa.	Đâu	cần	học	ai	đâu,	đọc	thế	là	đủ	hiểu	rồi). 

Này	các	Tỷ-kheo,	do	duyên	nào	lửa	sanh,	và	lửa	ấy	có	tên	tùy	theo	
duyên	ấy:	duyên	củi,	lửa	sanh,	lửa	ấy	gọi	là	lửa	củi.	Duyên	vỏ	gỗ	bào,	lửa	
sanh,	lửa	ấy	gọi	là	lửa	vỏ	bào.	Duyên	cỏ,	lửa	sanh,	lửa	ấy	gọi	là	lửa	cỏ.	 

Tức	là	Đức	Phật	sợ	[mình]	không	hiểu,	Đức	Phật	đưa	ra	ví	dụ	nữa.	Bây	giờ	
lửa	sanh	từ	đâu?	Ví	dụ	như	có	củi	mà	có	lửa	sanh	ra,	thì	gọi	là	lửa	củi.	Còn	mấy	
vỏ	bào	từ	gỗ	(người	ta	bào	gỗ	nó	ra	bùi	nhùi),	do	cái	đó	mà	lửa	sanh	thì	gọi	là	lửa	
vỏ	bào.	Có	đống	cỏ	khô	cháy,	lửa	mà	sanh	từ	đống	cỏ	đó	gọi	là	lửa	cỏ.	Vậy	thôi!	
Đức	Phật	đưa	ví	dụ	cụ	thể	như	vậy. 



 
 

27 

Duyên	phân	bò,	lửa	sanh,	lửa	ấy	gọi	là	lửa	phân	bò.	Duyên	trấu,	lửa	
sanh,	lửa	ấy	gọi	là	lửa	trấu.	Duyên	đống	rác,	lửa	sanh,	lửa	ấy	gọi	là	lửa	đống	
rác.	

Cũng	vậy,	này	các	Tỷ-kheo,	do	duyên,	thức	sanh,	và	thức	ấy	có	tên	tùy	
theo	duyên	ấy.	 

Quý	vị	thấy	không?	Đức	Phật	đưa	ra	ví	dụ	quá	rõ	ràng.	Tức	là	Đức	Phật	
nói:	Lửa	do	từ	đống	phân	bò	sanh	thì	gọi	là	lửa	phân	bò,	lửa	do	trấu	sanh	thì	gọi	
là	lửa	trấu,	lửa	do	đống	rác	sanh	thì	gọi	là	lửa	đống	rác.	Cũng	vậy,	thức	là	cái	biết	
do	mắt	sanh,	thức	của	mắt	thì	gọi	là	Nhãn	thức;	cái	biết	do	tai	sanh	được	gọi	là	
Nhĩ	thức.	Nhĩ	là	tai,	nhưng	nói	tai	biết	thì	không	rõ,	nên	để	Nhĩ	thức	cho	khác	âm,	
cho	dễ	phân	biệt.	 

Cho	nên	 rõ	 ràng	không	quý	vị?	Đức	Phật	giảng	 tuyệt	vời	quá!	Cho	nên	
Thiện	Trang	nói	học	kinh	Nguyên	thủy,	quý	vị	chẳng	cần	có	thầy	nhiều,	quý	vị	chỉ	
cần	coi	trong	đó	một	hồi	là	hiểu	rõ	ràng.	Còn	học	Đại	thừa,	không	có	nền	tảng	này	
là	mấy	nhà	học	giả	Đại	thừa	giảng	đi	đâu	luôn,	một	hồi	đi	càng	càng	xa.	Cho	nên	
không	có	nền	tảng	Nguyên	thủy	này	thì	nguy	hiểm	là	vậy	đó. 

Do	duyên	mắt	và	các	sắc,	thức	sanh,	và	thức	ấy	có	tên	là	Nhãn	thức.	
Do	duyên	tai	và	các	tiếng,	thức	sanh,	và	thức	ấy	có	tên	là	Nhĩ	thức.	Do	duyên	
mũi	và	các	phương,	thức	sanh,	và	thức	ấy	có	tên	và	Tỷ	thức.	Do	duyên	lưỡi	
và	các	vị,	thức	sanh,	và	thức	ấy	có	tên	là	Thiệt	thức.	Do	duyên	thân	và	các	
xúc,	thức	sanh,	và	thức	ấy	có	tên	là	Thân	thức.	Do	duyên	ý	và	các	pháp,	thức	
sanh,	và	thức	ấy	có	tên	là	Ý	thức.	

Đó	là	Đức	Phật	quá	từ	bi,	Đức	Phật	nói	lại	thêm	một	lần	nữa,	vậy	mà	không	
nghe	được.	Cho	nên	hồi	xưa,	ai	nghe	cũng	chứng	quả	là	vậy	đó.	Quý	vị	thấy	không	
ạ?	Đức	Phật	giảng	kỹ	càng,	tỉ	mỉ,	nói	đi	nói	lại,	chứ	đâu	có	làm	rắc	rối	mình	đâu.	
Cho	nên	rất	dễ	dàng	[để	hiểu].	Quý	vị	hiểu	được	đây	thì	quý	vị	mới	vô	ngã	tướng	
được,	quý	vị	mới	phá	Thân	kiến	được. 

(Các	câu	hỏi	về	sanh	vật)	

Này	các	Tỷ-kheo,	các	ông	có	thấy	sanh	vật	này	không?	



 
 

28 

-	Bạch	Thế	Tôn,	có	thấy.	

-Này	các	Tỷ-kheo,	các	ông	có	thấy	sự	tác	thành	sanh	vật	do	món	ăn	ấy	
không?	

-	Bạch	Thế	Tôn,	có	thấy.	

-	Này	các	Tỷ-kheo,	các	ông	có	thấy,	do	sự	đoạn	diệt	các	món	ăn	ấy,	
sanh	vật	ấy	cũng	bị	đoạn	diệt	không?	

		 Bây	giờ	Đức	Phật	đổi	ví	dụ,	Đức	Phật	nói	có	một	sanh	vật	nào	đó,	do	đâu	mà	
nó	sống	được?	Là	do	nó	có	các	món	ăn.	[Ví	dụ]	con	chó	thì	có	thức	ăn	của	con	chó,	
nó	ăn	vô.	Khi	đoạn	diệt	các	món	ăn	đó,	nghĩa	là	không	cho	nó	ăn	nữa,	thì	con	chó	
đó	có	sống	được	không?	Nó	chết	đúng	không?	Các	sinh	vật	cũng	vậy,	sinh	vật	tồn	
tại	do	thức	ăn,	nếu	thức	ăn	hết	thì	sao?	Thì	sinh	vật	đó	diệt.	 

	 Đức	Phật	đưa	[ví	dụ]	giới	thiệu	một	hồi,	để	nói	thức	diệt	là	khi	đừng	cho	nó	
thức	ăn	của	nó	nữa,	là	nó	hết.	Ý	Đức	Phật	giới	thiệu	như	vậy	đó.	Quý	vị	muốn	hết	
luân	hồi,	thì	đừng	cho	thức	ăn	luân	hồi	nữa.	Quý	vị	hiểu	không?	Mình	luân	hồi	là	
do	thức,	mà	muốn	hết	thức	sanh	thì	hãy	chấm	dứt	thức	ăn	của	nó	đi.	Thức	ăn	là	
duyên	đó.	Cho	nên	Đức	Phật	nói	rất	trí	tuệ,	Đức	Phật	đưa	ra	ví	dụ	như	vậy.	Đó	là	
Thiện	Trang	gợi	ý	trước,	cho	quý	vị	dễ	nghe. 

-	Bạch	Thế	Tôn,	có	thấy.	

-	Này	các	Tỷ-kheo,	vì	do	dự	nên	nghi	hoặc	sanh.	Sanh	vật	này	có	thể	
không	có	mặt?	

-	Bạch	Thế	Tôn,	có	vậy.	

-	Này	các	Tỷ-kheo,	vì	do	dự	nên	nghi	hoặc	sanh.	Sự	tác	thành	của	món	
ăn	ấy	có	thể	có	hay	không?	

-	Bạch	Thế	Tôn,	có	vậy.	

-	Này	các	Tỷ-kheo,	vì	do	dự	nên	nghi	hoặc	sanh.	Do	sự	đoạn	diệt	các	
món	ăn	ấy,	sanh	vật	ấy	có	thể	bị	đoạn	diệt	hay	không	bị	đoạn	diệt?	

-	Bạch	Thế	Tôn,	có	vậy.	



 
 

29 

-	Này	các	Tỷ-kheo,	nếu	thấy	như	thật	với	chánh	trí	tuệ,	thì	sự	nghi	
ngờ	này	được	trừ	diệt.	Sanh	vật	này	có	thể	không	có	mặt?	

-	Bạch	Thế	Tôn,	có	vậy.	

-	Này	các	Tỷ-kheo,	nếu	thấy	như	thật	với	chánh	trí	tuệ,	thì	sự	nghi	
ngờ	này	được	trừ	diệt.	Sự	tác	thành	của	món	ăn	ấy	có	thể	có	hay	không?	

-	Bạch	Thế	Tôn,	có	vậy.	

Đoạn	này	đáng	lẽ	đọc	hết	thì	quý	vị	mới	hiểu	được,	nhưng	đoạn	này	đọc	
giữa	chừng,	mình	ngắt,	thì	quý	vị	có	thể	khó	hiểu.	Tức	là	mặc	dù	mình	biết	như	
vậy	rồi,	nhưng	mình	có	nghi	ngờ,	do	dự,	tức	là	mình	chưa	quyết	định.	Mình	sẽ	
nghi	ngờ	rằng:	‘Sinh	vật	này	có	thể	không	có	mặt	không?’	Bây	giờ,	để	cho	dễ,	mình	
nói	quý	vị	muốn	có	một	con	chó,	thì	quý	vị	phải	cung	cấp	thức	ăn	cho	con	chó	thì	
nó	mới	sống	được.	Khi	nào	mình	không	có	thức	ăn	cho	con	chó	nữa,	thì	con	chó	
sẽ	chết.	 

Giả	sử	bây	giờ	mình	nghi	ngờ	con	chó	có	mặt	hay	không?	Nếu	mình	do	dự	
có	thể	có,	có	thể	không.	Vậy	món	ăn	cho	con	chó	có	hay	không?	Có	thể	có,	có	thể	
không.	Và	nếu	mình	diệt	món	ăn	của	con	chó,	tức	là	mình	không	cho	con	chó	thức	
ăn	nữa,	thì	sinh	vật	đó	(tức	là	con	chó)	có	thể	đoạn	diệt	hay	không?	Đức	Phật	hỏi	
ngược	lại,	tức	là	có	món	ăn	thì	có	sinh	vật.	Bây	giờ	không	có	món	ăn	thì	sẽ	không	
có	sinh	vật,	Ngài	gợi	ý	ngược	lại.	Dòng	xuôi	là	có	cái	này	thì	cái	kia	có,	có	thức	ăn	
có	điều	kiện	thì	có	con	chó.	Giống	như	ở	nhà	mình,	không	cho	con	chó	ăn	nữa	thì	
nó	chết.	Có	nghĩa	là	cắt	cái	này	thì	cái	kia	hết,	có	duyên	này	sanh	thì	duyên	kia	
mới	sanh,	duyên	này	hết	thì	duyên	kia	hết.	 

Nói	con	chó	[hơi]	khó,	thôi	nói	dễ	hơn	nè.	[Ví	dụ]	như	trong	nhà	quý	vị	dơ	
quá,	có	nước	ẩm	ẩm,	nên	tự	nhiên	sanh	mấy	con	gì	đó,	đúng	chưa?	Đó	là	do	duyên	
nước	ẩm,	nên	có	mấy	con	vật	đó	sống.	Còn	nếu	như	quý	vị	dẹp	hết	duyên	nước	
ẩm	đó	đi,	nhà	quý	vị	khô	ráo,	không	có	ẩm	thấp	gì	hết,	thì	mấy	con	đó	sanh	ra	
được	không?	Không!	 

Cũng	vậy	đó,	ý	đoạn	này	nói	vòng	luân	hồi	là	do	có	nhân	luân	hồi,	nên	mới	
có	luân	hồi.	Đức	Phật	giới	thiệu	như	vậy,	nhưng	vì	ngôn	ngữ	ngài	Minh	Châu	dịch	
cũng	không	rõ	lắm,	nên	đôi	khi	phải	suy	nghĩ	một	chút.	Vì	đó	là	trực	dịch,	chứ	



 
 

30 

nếu	dịch	thêm	một	chút	từ	vô,	tức	là	ngôn	ngữ	rõ	hơn	thì	dễ	[hiểu]	hơn. 

Cho	nên	Thiện	Trang	nói,	nếu	hồi	xưa	như	cỡ	ngài	Trí	Tịnh	mà	dịch	kinh	
Nguyên	thủy,	thì	chắc	bây	giờ	người	ta	tu	[theo]	Nguyên	thủy	hết	rồi.	Nhưng	rất	
tiếc,	ngài	Trí	Tịnh	lại	dịch	kinh	Đại	thừa,	văn	phong	thì	rất	hay,	ngôn	ngữ	rõ	ràng,	
cho	nên	người	ta	thích	kinh	Đại	thừa	hơn.	Chứ	nếu	ai	có	khả	năng	dịch	lại	kinh	
Nguyên	thủy	này,	đặc	biệt	5	bộ	Nikaya,	mà	dịch	lại	văn	phong	rõ	ràng,	sáng	suốt,	
đọc	toát	lên	được	ý	nghĩa,	và	ít	dùng	ngôn	ngữ	Hán	Việt	hay	thuật	ngữ	lạ	nhiều	
quá,	thì	người	ta	nghe	rất	dễ	dàng	và	người	ta	sẽ	tu	dễ	hơn.	 

Cũng	khó	cho	ngài,	vì	ngài	dịch	từ	[tiếng]	Pali	sang,	không	có	tương	ưng,	
ngôn	ngữ	không	dễ	bằng	ngôn	ngữ	Hán	Việt.	Từ	chữ	Hán	qua	tiếng	Việt	thì	dễ,	vì	
cùng	một	dòng	ngôn	ngữ.	Nhưng	từ	ngôn	ngữ	Pali	dịch	sang	tiếng	Việt	thì	khác	
dòng,	nên	khó,	cho	nên	mình	khó	hiểu.	Thiện	Trang	không	giỏi	[tiếng]	Pali,	mới	
học	sơ	sơ,	không	dám	sửa.	Chứ	không,	những	bài	kinh	nào	mà	giảng	thì	mình	
dịch	lại,	mình	coi,	mình	rà	lại,	làm	sao	[cho]	ngôn	ngữ	rõ	để	mọi	người	đọc	hiểu	
dễ	dàng,	 thì	mọi	người	sẽ	 lãnh	hội	được.	Còn	bây	giờ	thôi	thì	để	Thiện	Trang	
giảng	như	vậy,	không	dám	sửa.	Tóm	lại	là	như	vậy	nha! 

-	Này	các	Tỷ-kheo,	nếu	thấy	như	thật	với	chánh	trí	tuệ,	thì	sự	nghi	
ngờ	này	được	trừ	diệt,	sanh	vật	này	có	thể	có	mặt	không?	Có	thể	không	có	
mặt.	Bạch	Thế	Tôn	có	vậy.	

Tức	là	nếu	mình	biết	rõ	như	vậy	rồi,	mình	có	trí	tuệ	rồi	thì	với	mình	sẽ	
không	 còn	nghi	ngờ,	nghi	ngờ	bị	 trừ	diệt,	 thì	 sinh	vật	này	 có	 thể	 có	mặt	hay	
không?	Có!	Tức	là	mình	nghi	ngờ	hay	không	nghi	ngờ	thì	sinh	vậy	đó	cũng	có	mặt	
thôi. 

-	Này	các	Tỷ-kheo,	nếu	thấy	như	thật	với	chánh	trí	tuệ,	thì	sự	nghi	
ngờ	này	được	trừ	diệt.	Sự	tác	thành	của	món	ăn	ấy	có	thể	có	hay	không?	

-	Bạch	Thế	Tôn,	có	vậy.	

-	Này	các	Tỷ-kheo,	nếu	thấy	như	thật	với	chánh	trí	tuệ,	thì	sự	nghi	
ngờ	này	được	đoạn	diệt.	Do	sự	đoạn	diệt	các	món	ăn	ấy,	sanh	vật	có	thể	bị	
đoạn	diệt	hay	không	bị	đoạn	diệt?	



 
 

31 

-	Bạch	Thế	Tôn,	có	vậy.	

Tức	là	Đức	Phật	hỏi	mình	có	trí	tuệ	rồi,	mình	biết	rõ	sự	việc	là	có	thức	ăn	
đó,	cho	nên	mới	có	sinh	vật	đó.	Vậy	thì	bây	giờ	mình	đặt	ngược	lại	là:	Nếu	mình	
dẹp	thức	ăn	đó	đi,	thì	chúng	sanh	đó	có	bị	đoạn	diệt	không?	Chắc	chắn	là	có	đúng	
không?	Cũng	vậy,	nếu	có	thức	ăn	thì	có	[sinh	vật]	tồn	tại.	Tức	là	bằng	trí	tuệ,	mình	
sẽ	thấy	rõ	được	[do]	nhân	này	nên	sanh	ra	chúng	sanh	kia.	Tức	là	do	cái	này	sanh	
nên	cái	kia	sanh,	nó	nương	tựa	nhau.	Ý	Đức	Phật	nói	[như]	vậy. 

-	Này	các	Tỷ-kheo,	sanh	vật	này	có	mặt,	(đối	với	vấn	đề	này),	ở	đây,	
các	ông	có	phải	không	có	nghi	hoặc	không?	

-	Bạch	Thế	Tôn,	có	vậy.	

-	Này	các	Tỷ-kheo,	sự	hiện	hữu	của	sanh	vật	ấy	là	do	các	món	ăn	ấy	
tác	thành,	(đối	với	vấn	đề	này),	ở	đây,	các	ông	có	phải	không	có	nghi	hoặc	
không?	

-	Bạch	Thế	Tôn,	có	vậy.	

Tức	là	Đức	Phật	đưa	ra	ví	dụ	như	vậy,	Đức	Phật	hỏi	rõ	rồi	đúng	không?	Các	
ông	có	còn	nghi	ngờ	gì	với	các	chúng	sanh	này	[không]?	Nó	có	mặt	là	do	thức	ăn	
đó,	nếu	không	có	thức	ăn	đó	thì	nó	sẽ	không	hiện	hữu.	Ai	cũng	tin	như	vậy,	không	
có	nghi	ngờ	gì	cả. 

-	Này	các	Tỷ-kheo,	do	sự	đoạn	diệt	các	món	ăn	ấy,	sanh	vật	ấy	có	thể	
bị	đoạn	diệt,	(đối	với	vấn	đề	này),	ở	đây,	các	ông	có	phải	không	có	nghi	hoặc	
không?	

-	Bạch	Thế	Tôn,	có	vậy.	

Chỗ	này,	nếu	dùng	ngôn	ngữ	rõ	ràng	nhất,	thì	là:	‘Do	sự	đoạn	diệt	các	món	
thức	ăn	ấy,	thì	sinh	vật	ấy	có	thể	bị	đoạn	diệt.	Vấn	đề	này	các	ông	có	nghi	không?’	
Tức	là	mình	không	nghi	ngờ	gì	nữa,	mình	biết	rõ	điều	đó.	Không	có	thức	ăn	thì	
sinh	vậy	đó	đoạn	diệt	thôi,	không	có	nghi.	Tức	là	Tỳ-kheo	nói:	 ‘Có	vậy’	(tức	là	
không	có	nghi). 

-	Này	các	Tỷ-kheo,	sanh	vật	này	có	mặt,	(đối	với	vấn	đề	này)	có	phải	



 
 

32 

các	ông	khéo	thấy	nhờ	như	thật	chánh	trí	tuệ	không?	

-	Bạch	Thế	Tôn,	có	vậy.	

Tức	là	‘sanh	vật	này	có	mặt,	đối	với	vấn	đề	này	có	phải	các	ông	khéo	thấy	
nhờ	như	thật	chánh	trí	tuệ	không?’	Tức	là	sanh	vật	này	có	mặt	là	do	có	thức	ăn.	
Cho	nên	mấy	vị	kia	hiểu	rất	rõ	và	thấy	bằng	trí	tuệ	là	đúng	rồi,	không	có	suy	nghĩ	
gì	nữa.	

-	Này	các	Tỷ-kheo,	sự	hiện	hữu	của	sanh	vật	ấy	là	do	các	món	ăn	ấy	
tác	thành,	(đối	với	vấn	đề	này),	có	phải	các	ông	khéo	thấy	nhờ	như	thật	
chánh	trí	tuệ	không?	

-	Bạch	Thế	Tôn,	có	vậy.	

Tóm	lại	là	các	sinh	vật	đó	nhờ	các	món	ăn	tác	thành.	Ai	cũng	thấy	vậy,	cho	
nên	là	đúng	rồi. 

-	Này	các	Tỷ-kheo,	do	sự	đoạn	diệt	các	món	ăn	ấy,	sanh	vật	ấy	có	thể	
bị	đoạn	diệt,	(đối	với	vấn	đề	này),	có	phải	các	ông	khéo	thấy	nhờ	như	thật	
chánh	trí	tuệ	không?	

-	Bạch	Thế	Tôn,	có	vậy.	

	Đức	Phật	hỏi	tiếp:	Như	vậy	do	sự	đoạn	diệt	thức	ăn	đó,	thì	sinh	vật	đó	sẽ	
diệt,	đúng	không?	Có	phải	các	ông	biết	rõ	ràng	như	vậy	không?	Gọi	là	chánh	trí	
tuệ,	giống	như	vùng	nào	đó	có	một	loài	sinh	vật	nào	đó,	chuyên	ăn	một	món	ăn	
gì	đó.	Giống	như	mình	trồng	rau,	có	một	loại	sâu	chuyên	ăn	rau	đó,	nhưng	mình	
dẹp	hết	rau	đó	thì	sinh	vật	đó	cũng	diệt	thôi,	chứ	còn	gì	nữa.	Đúng	chưa?	Cũng	
vậy,	đó	là	mình	biết	như	thật,	gọi	là	chánh	trí	tuệ	(trí	tuệ	chính	xác).	Nói	đơn	giản	
là	vậy. 

-	Này	các	Tỷ-kheo,	đối	với	tri	kiến	này	được	thanh	tịnh	như	vậy,	được	
làm	cho	trong	sáng	như	vậy,	nếu	các	ông	chấp	trước,	lấy	làm	hãnh	diện,	
truy	cầu,	xem	là	của	mình,	thì	này	các	Tỷ-kheo,	các	ông	có	thể	hiểu	ví	dụ	
chiếc	bè,	nói	Pháp	được	giảng	dạy	là	để	đưa	vượt	qua,	không	phải	để	nắm	
lấy? 



 
 

33 

-	Bạch	Thế	Tôn,	không. 

		 Ở	đây	Đức	Phật	đưa	ra	một	ví	dụ	nữa,	tức	là	khi	mình	đã	thấy	trí	tuệ	sáng	
như	vậy	rồi,	thì	mình	có	chấp	trước	không?	Nếu	mình	chấp	trước	vào	điều	đó,	
mình	biết	điều	đó	rồi,	tôi	hãnh	diện,	tôi	truy	cầu,	xem	là	của	mình.	Như	vậy	thì	
mình	giống	như	ví	dụ	chiếc	bè	qua	sông	đó	quý	vị.	Qua	sông	thì	sao?	Thì	phải	bỏ	
bè.	Qua	sông	rồi	thì	bỏ	bè	đi,	đừng	mang	bè	lên	bờ	nữa.	Nếu	người	hiểu	rõ	thì	
người	ta	sẽ	không	mang	bè	đi	qua	lên	đất	liền	nữa.	Đức	Phật	nói	như	vậy. 

Tức	là	mặc	dù	mình	biết	như	vậy,	nhưng	mình	không	xem	điều	đó	là	hãnh	
diện,	không	có	truy	cầu,	không	xem	là	của	mình	gì	hết.	Tức	là	biết	là	biết	vậy	thôi.	
Cho	nên	người	chứng	quả	là	gì?	Người	ta	biết,	nhưng	người	ta	cũng	chả	quan	
trọng	cái	biết	đó.	Người	ta	biết	để	người	ta	tu,	để	người	ta	thoát	sanh	tử,	chứ	
không	phải	biết	để	người	ta	nói	[tự	hào].	Không	biết	mà	đi	cầu,	không	phải	để	
hãnh	diện,	cũng	không	[phải]	biết	để	xem	là	của	mình	gì	hết.	

Cho	nên	sự	khác	nhau	[giữa]	người	chứng	quả	và	người	không	chứng	quả	
là	vậy	đó.	Người	không	chứng	quả	thì	biết	không	rõ	ràng.	Vì	biết	không	rõ	ràng	
cho	nên	không	có	thanh	tịnh,	không	thanh	tịnh	nên	chấp	trước,	hãnh	diện	là	tôi	
biết	hơn	thiên	hạ,	tôi	truy	cầu	và	xem	là	của	mình,	mình	hơn	thiên	hạ	này	kia.	
Chứ	thật	ra	đó	là	sự	thật,	ai	chả	biết.	Đến	khi	nào	người	ta	giác	ngộ	thì	[người	ta]	
biết.	Khi	đó	là	mình	bỏ	xuống,	mình	chỉ	cần	biết	để	mình	đi	qua	thôi,	giống	như	
đó	là	phương	tiện	để	qua	sông,	là	chiếc	bè	để	qua	sông.	Và	khi	đã	qua	sông	rồi	thì	
không	nắm	lấy	nữa. 

Cho	nên	khi	biết	thật	sự	rồi	thì	người	ta	cũng	chẳng	ham	thuyết	pháp.	Còn	
người	không	biết	thì	ham,	ngày	nào	cũng	lên	thuyết	pháp.	Tại	vì	sao?	Vì	chưa	
biết!	Còn	biết	rồi	thì	người	ta	lo	sống	trong	pháp	chứ.	

			 -	Nhưng	này	các	Tỷ-kheo,	đối	với	tri	kiến	này	được	thanh	tịnh	như	
vậy,	 được	 làm	 cho	 trong	 sáng	 như	 vậy,	 nếu	 các	 ông	 không	 chấp	 trước,	
không	lấy	làm	hãnh	diện,	không	truy	cầu,	không	xem	là	của	mình,	thì	này	
các	Tỷ-kheo,	các	ông	có	thể	hiểu	ví	dụ	là	của	mình,	thì	này	các	Tỷ-kheo,	các	
ông	có	thể	hiểu	ví	dụ	chiếc	bè,	nói	Pháp	được	giảng	dạy	là	để	đưa	vượt	qua,	
không	phải	để	nắm	lấy?	



 
 

34 

-	Bạch	Thế	Tôn,	có. 

Tóm	lại,	nếu	mình	hiểu	rồi,	với	tri	kiến	thanh	tịnh	thì	mình	sẽ	buông	thôi,	
không	có	gì	để	tự	hào,	chẳng	có	tự	hào.	Cho	nên	Vô	thượng	Bồ-đề,	không	có	nói	
là	Vô	thượng	Bồ-đề.	Chứng	đắc	là	không	có	chứng	đắc.	Có	nghĩa	đó	không	phải	là	
chứng	đắc.	Không	phải	là	không	chứng	đắc,	mà	mình	nói	là	không	[có	gì]	chứng	
đắc.	Tức	là	mình	không	có	tự	hào	gì	hết,	chẳng	có	gì	cả.	Giống	như	phương	pháp,	
có	cái	chiếc	bè	để	đi	qua	sông,	ngày	nào	tôi	cũng	qua	sông	bằng	chiếc	bè	đó,	thì	
có	gì	tự	hào	đâu.	Còn	người	không	biết	thì:	Ơ!	Tôi	khám	phá	ra	rồi,	tôi	biết	bí	
quyết	rồi,	là	chiếc	bè	đó	qua	sông	được.	Cho	nên	qua	sông	rồi	tôi	ôm	cái	bè,	kè	kè	
đi	khoe	với	thiên	hạ	rằng:	Bè	đó	là	của	tôi,	tôi	khám	phá	được	cái	bè	này	v.v...	
Người	đó	thật	ra	là	chưa	qua	sông.	Còn	người	qua	sông	rồi	thì	người	ta	biết	cái	
bè	đó	chả	có	ý	nghĩa	gì	nữa.	Nó	chỉ	là	phương	tiện	qua	sông. 

		 Cho	nên	sau	này	Kinh	Kim	Cang	nói:	“Pháp	thượng	ưng	xả,	hà	huống	phi	
pháp”	tức	là	pháp	còn	phải	xả,	tức	là	qua	sông	rồi.	Còn	chưa	qua	sông	thì	phải	
nắm	lấy	chiếc	bè	để	đi	qua.	Cho	nên	khi	nào	thấy	như	thật	rồi	thì	được,	nhưng	
Phật	pháp,	quý	vị	biết	sao	không?	Thật	ra	Phật	pháp	chỉ	là	thấy	thôi,	thấy	là	kiến	
đế,	mà	kiến	đế	là	đi	qua	một	đoạn	đường	qua	sông	rồi	đó,	còn	đoạn	nữa	là	xong	
luôn.	Cho	nên	các	Tỳ-kheo	nói:	“Bạch	Thế	Tôn,	có”.	

Đoạn	này	Đức	Phật	nói	tiếp	tục.	Đoạn	này	nếu	nghe	được	là	chứng	quả	luôn.	
Nếu	nghe	được	Đức	Phật	nói,	chứ	còn	nghe	Thiện	Trang	thì	chưa	chắc	chứng	quả. 

	 (Thức	ăn	và	Duyên	khởi) 

			 -	Này	các	Tỷ-kheo,	có	bốn	món	ăn	giúp	cho	an	trú	các	loài	Hữu	tình	đã	
sanh	hay	phò	trợ	các	loài	Hữu	tình	sẽ	sanh.	Thế	nào	là	bốn?	(Tức	là	Đức	Phật	
bây	giờ	quay	trở	lại	với	loài	Hữu	tình,	là	luân	hồi	đó.	Tại	sao	luân	hồi?	Thì	có	bốn	
loại	thức	ăn,	quý	vị	nhớ	không	ạ?	Bốn	loại	thức	ăn	này	chúng	ta	đã	học	trong	Vi	
Diệu	Pháp	từ	đầu	rồi.	Đức	Phật	nói	nè:)	Ðoàn	thực	hoặc	thô	hoặc	tế,	thứ	hai	là	
Xúc	thực,	thứ	ba	là	Tư	niệm	thực,	và	thứ	tư	là	Thức	thực.	(Như	vậy	là	[có]	
Đoàn	thực,	Xúc	thực,	Tư	niệm	thực	và	Thức	thực.	Bốn	loại	này	chúng	ta	học	rồi,	
quý	vị	coi	lại	những	bài	đầu	nha).	

Đoàn	thực	là	gì?	Đoàn	thực	là	ăn	bằng	cách	là	mình	nhai	nuốt,	ăn	kiểu	đó	



 
 

35 

gọi	là	Đoàn	thực.	Xúc	thực	là	tiếp	xúc,	có	những	sự	tiếp	xúc.	Tư	niệm	tức	là	mình	
suy	nghĩ,	đó	cũng	là	thức	ăn.	Và	Thức	thực	là	cái	biết.	Mình	biết,	cũng	gọi	là	thức	
ăn,	biết	cái	này	đã	quá,	biết	cái	kia	đã	quá.	Nói	đơn	giản	thì	là	như	vậy,	còn	quý	
vị	coi	lại	bài	cũ	có	nói	đầy	đủ	nha. 

			 Và	này	các	Tỷ-kheo	bốn	món	ăn	này,	lấy	gì	làm	nhân	duyên,	lấy	gì	làm	
tập	khởi,	lấy	gì	làm	sanh	chủng,	lấy	gì	làm	nguyên	nhân?	(Quan	trọng	nhất	là	
bốn	món	ăn	đó	từ	đâu?	Đức	Phật	hỏi	bốn	món	ăn	là:	Đoàn	thực,	Xúc	thực,	Tư	
niệm	thực	và	Thức	thực,	nguyên	nhân	của	[4	loại]	này	là	gì?	Nó	lấy	gì	làm	nhân	
duyên,	lấy	gì	làm	nguyên	nhân	để	khởi	lên,	lấy	gì	làm	sanh	chủng	(nói	ngôn	ngữ	
tiếng	Việt	cho	dễ,	nói	Hán	Việt	khó	quá.	Sanh	chủng	là	gốc	để	sanh	ra).	Rồi	lấy	gì	
làm	nguyên	nhân?	Tức	là	tìm	được	gốc	rễ	của	nó.	Tức	là	dòng	luân	hồi	của	Hữu	
tình	là	do	gì?	Do	bốn	loại	thức	ăn	này.	Vậy	bốn	loại	thức	ăn	này	từ	đâu	mà	ra?	Từ	
đâu	sanh	ra	bốn	loại	thức	ăn	đó?	Đức	Phật	Đức	kết	luôn:)	Bốn	món	ăn	này	lấy	
ái	làm	nhân	duyên,	lấy	ái	làm	tập	khởi,	lấy	ái	làm	sanh	chủng,	lấy	ái	làm	
nguyên	nhân. 

			 Tóm	lại	là	do	ái.	Cho	nên	bài	kinh	này,	Đức	Phật	dạy	tường	tận	luôn.	Tức	là	
mình	luân	hồi,	chúng	sanh	Hữu	tình	có	sự	luân	hồi,	có	sự	sanh	là	do	bốn	loại	thức	
ăn.	Mà	bốn	loại	thức	ăn	này	đều	do	một	điều	thôi,	là	do	ái.	Cho	nên	mới	‘ái	tận	
tức	Niết-Bàn’	là	do	đây. 

			 Này	các	Tỷ-kheo,	ái	này	lấy	gì	làm	nhân	duyên,	lấy	gì	làm	tập	khởi,	lấy	
gì	làm	sanh	chủng,	lấy	gì	làm	nguyên	nhân?	(Tức	là	ái	này	từ	đâu	ra?	Đức	Phật	
nói	luôn:)	Ái	lấy	thọ	làm	nhân	duyên,	lấy	thọ	làm	tập	khởi,	lấy	thọ	làm	sanh	
chủng,	lấy	thọ	làm	nguyên	nhân.	(Ái	là	do	thọ.	Thọ	là	cảm	thọ.	Mình	thấy	dễ	
chịu	là	thọ	lạc,	thọ	hỷ,	cho	nên	mình	mới	ôm	chấp	ái.	Còn	nếu	thọ	khổ,	thọ	ưu	thì	
khó	chịu,	thì	đẩy	ra.	Nguyên	nhân	từ	đó	mà	ra).	

	 Này	các	Tỷ-kheo,	thọ	này	lấy	gì	làm	nguyên	nhân,	lấy	gì	làm	tập	khởi,	
lấy	gì	làm	sanh	chủng,	lấy	gì	làm	nguyên	nhân?	Thọ	lấy	xúc	làm	nhân	duyên,	
lấy	xúc	làm	tập	khởi,	lấy	xúc	làm	sanh	chủng,	lấy	xúc	làm	nguyên	nhân. 

			 Tức	 là	Đức	Phật	đi	một	 vòng,	 nói	 ngược	với	 vòng	12	Nhân	duyên	đúng	
không	ạ?	Chúng	ta	thấy	có	Sanh	là	do	đâu?	Là	do	bốn	loại	thức	ăn.	Mà	bốn	loại	



 
 

36 

thức	ăn	là	do	Ái.	Ái	là	do	đâu?	Ái	là	do	Thọ.	Thọ	tức	là	cảm	nhận	phải	không?	Ba	
thọ,	năm	thọ	đó.	Rồi	Thọ	từ	đâu?	Đức	Phật	nói	Thọ	là	do	Xúc.	Xúc	tức	là	tiếp	xúc.	
Xúc	thì	Sáu	căn	tiếp	xúc	với	Sáu	trần.	Chúng	ta	biết	rồi,	Sáu	căn	là:	Mắt,	tai,	mũi,	
lưỡi,	thân,	ý	tiếp	xúc	với	các	cảnh	(gọi	là	Sáu	trần)	từ	đó	có	cảm	thọ.	Cho	nên	do	
đó	mà	có	thọ. 

			 Này	các	Tỷ-kheo,	xúc	này	lấy	gì	làm	nhân	duyên,	lấy	gì	làm	tập	khởi,	
lấy	gì	làm	sanh	chủng,	lấy	gì	làm	nguyên	nhân?	Xúc	lấy	sáu	nhập	làm	nhân	
duyên,	 lấy	sáu	nhập	 làm	tập	khởi,	 lấy	sáu	nhập	 làm	sanh	chủng,	 lấy	sáu	
nhập	làm	nguyên	nhân.	(Sáu	nhập	này	thì	dễ	rồi	đúng	không?	Là	sáu	cửa	đưa	
vào	của	mình	đấy).	

Đức	Phật	nói	tiếp,	đoạn	này	Thiện	Trang	nói	lược	nha:	

			 Này	các	Tỷ-kheo,	sáu	nhập	này	lấy	gì	làm	nhân	duyên,	lấy	gì	làm	tập	
khởi,	lấy	gì	làm	sanh	chủng,	lấy	gì	làm	nguyên	nhân?	Sáu	nhập	lấy	danh	sắc	
làm	nhân	duyên	(Lục	nhập	sanh	ra	là	do	Danh	sắc.	Danh	là	gì,	sắc	là	gì,	chúng	ta	
học	rồi	đó.	Danh	là	tinh	thần:	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức.	Còn	sắc	là	thân	thể	vật	lý.	
Đây	là	Đức	Phật	đang	nói	vòng	12	Nhân	duyên),	lấy	Danh	sắc	làm	tập	khởi,	lấy	
Danh	sắc	làm	sanh	chủng,	lấy	danh	sắc	làm	nguyên	nhân. 

			 Này	các	Tỷ-kheo,	Danh	sắc	này	lấy	gì	làm	nhân	duyên,	lấy	gì	làm	tập	
khởi,	lấy	gì	làm	sanh	chủng,	lấy	gì	làm	nguyên	nhân?	Danh	sắc	lấy	thức	làm	
nhân	duyên,	 lấy	thức	là	tập	khởi,	 lấy	thức	làm	sanh	chủng,	 lấy	thức	làm	
nguyên	nhân.	(Quay	lại	là	Thức.	Tức	là	Thức	duyên	Danh	sắc;	Danh	sắc	duyên	
Lục	nhập).	

					 Này	các	Tỷ-kheo,	thức	này	lấy	gì	làm	nhân	duyên,	lấy	gì	làm	tập	khởi,	
lấy	gì	làm	sanh	chủng,	lấy	gì	làm	nguyên	nhân?	Thức	lấy	Hành	làm	nhân	
duyên,	 lấy	 hành	 làm	 tập	 khởi,	 lấy	 hành	 làm	 sanh	 chủng,	 lấy	 hành	 làm	
nguyên	nhân.	(Hành	duyên	Thức.	Đức	Phật	nói	một	vòng	ngược	rất	kỹ	về	12	
Nhân	duyên).		

Này	các	Tỷ-kheo,	các	hành	này	lấy	gì	làm	nhân	duyên,	lấy	gì	làm	tập	
khởi,	lấy	gì	làm	sanh	chủng,	lấy	gì	làm	nguyên	nhân?	Các	hành	lấy	Vô	minh	
làm	nhân	duyên,	lấy	Vô	minh	làm	tập	khởi,	lấy	Vô	minh	làm	sanh	chủng,	



 
 

37 

lấy	Vô	minh	làm	nguyên	nhân.	(Hành	là	do	Vô	minh.	Cho	nên	đi	một	hồi,	tới	
điểm	trên	vòng	tròn	12	Nhân	duyên	đó	là	điểm	Vô	minh.	Đó	là	duyên	theo	chiều	
nghịch	rồi.	Đằng	sau,	Đức	Phật	nói	theo	chiều	thuận	nữa). 

(Duyên	theo	chiều	thuận)	

Như	vậy,	này	các	Tỷ-kheo,	Vô	minh	duyên	hành,	hành	duyên	thức,	
thức	duyên	Danh	sắc,	Danh	sắc	duyên	sáu	nhập,	sáu	nhập	duyên	xúc,	xúc	
duyên	thọ,	thọ	duyên	ái,	ái	duyên	thủ,	thủ	duyên	hữu,	hữu	duyên	sanh,	sanh	
duyên	già,	chết,	sầu,	bi,	khổ,	ưu,	não	được	hiện	hữu.	

	 Như	vậy	bài	này	Đức	Phật	nói	12	Nhân	duyên	rất	kỹ	càng. 

Như	vậy	là	sự	tập	khởi	của	toàn	bộ	khổ	uẩn	này.	

		 Khổ	uẩn	tức	là	nhóm	khổ,	nhóm	khổ	[là]	do	từ	đâu	ra?	Là	bắt	đầu	từ	Vô	
minh.	Từ	Vô	minh	nên	có	Hành,	từ	Hành	có	Thức,	từ	Thức	có	Danh	sắc	(tức	là	
tinh	thần	và	vật	chất),	rồi	từ	Danh	sắc	đó	sanh	ra	Sáu	căn	(sáu	cửa	đi	vào,	gọi	là	
sáu	nhập),	rồi	từ	đó	duyên	ra	Xúc	(tiếp	xúc	được	cảnh,	âm	thanh.	Tai,	mắt,	mũi	
tiếp	xúc	với	cảnh),	rồi	từ	đó	đưa	ra	cảm	thọ,	từ	Thọ	cho	nên	mới	ôm	ấp	gọi	là	Ái.	
Ái	rồi	chấp	lấy	nên	có	Hữu,	Hữu	rồi	nên	có	[Thủ],	[Thủ]	rồi	mới	duyên	Sanh,	Sanh	
rồi	từ	đó	mới	già,	chết,	sầu,	bi,	khổ,	ưu,	não. 

Đoạn	sau	Đức	Phật	nói	ngược	lại,	đoạn	này	cũng	dài	lắm	nên	Thiện	Trang	
xin	lược	lại. 

(Duyên	theo	chiều	nghịch) 

			(…lược	đoạn	nói	về	duyên	theo	chiều	nghịch	của	12	Nhân	duyên	này…)	

(Tóm	lược	về	Duyên)	

-	Lành	thay,	này	các	Tỷ-kheo!	Các	ông	nói	như	vậy	và	Ta	cũng	nói	như	
vậy:	"Cái	này	có	nên	cái	kia	có,	cái	này	sanh	nên	cái	kia	sanh",	như	Vô	minh	
duyên	hành,	hành	duyên	thức,	thức	duyên	Danh	sắc,	Danh	sắc	duyên	sáu	
nhập,	sáu	nhập	duyên	xúc,	xúc	duyên	thọ,	thọ	duyên	ái,	ái	duyên	thủ,	thủ	
duyên	hữu,	hữu	duyên	sanh,	sanh	duyên	già,	chết,	sầu,	bi,	khổ,	ưu,	não	cùng	
sanh	khởi.	



 
 

38 

Tóm	lại	mình	[có]	một	mớ	điều:	có	già,	có	chết,	có	sầu,	có	bi,	có	khổ,	ưu,	não	
(não	là	khó	chịu)	là	do	đâu?	Do	[vòng	12	Nhân	duyên]	này,	tới	cuối	cùng	là	có	
sanh,	có	sanh	thì	có	khổ	thôi. 

Như	vậy,	là	sự	tập	khởi	của	toàn	bộ	khổ	uẩn	này.	

(Diệt	theo	chiều	thuận)	

Do	vô	minh	đoạn	diệt,	xả	ly	một	cách	hoàn	toàn	nên	các	hành	diệt.	Do	
các	hành	diệt	nên	thức	diệt.	Do	thức	diệt	nên	danh	sắc	diệt.	Do	danh	sắc	
diệt	nên	sáu	nhập	diệt.	Do	sáu	nhập	diệt	nên	xúc	diệt.	Do	xúc	diệt	nên	thọ	
diệt.	Do	thọ	diệt	nên	ái	diệt.	Do	ái	diệt	nên	thủ	diệt.	Do	thủ	diệt	nên	hữu	
diệt.	Do	hữu	diệt	nên	sanh	diệt.	Do	sanh	diệt	nên	già,	chết,	sầu,	bi,	khổ,	ưu,	
não	đều	diệt.	(Tóm	lại	muốn	diệt	hết	[những]	thứ	này	thì	hãy	diệt	từ	Vô	minh). 

Như	vậy	là	sự	đoạn	diệt	của	toàn	bộ	khổ	uẩn	này.	

(Diệt	theo	chiều	nghịch)	

			 Đằng	sau	Đức	Phật	nói	diệt	theo	chiều	nghịch,	nói	ngược	lại.	Tóm	lược	lại	
đoạn	này,	đoạn	này	dài	lắm	nên	Thiện	Trang	xin	bỏ,	[chỉ	nói]	tóm	lại	thôi,	vì	đoạn	
này	mình	cũng	học	hoài	mà. 

(Tóm	lược	về	Diệt)	

–	Lành	thay,	này	các	Tỷ-kheo!	Các	ông	nói	như	vậy	và	Ta	cũng	nói	như	
vậy:	“Cái	này	không	có	nên	cái	kia	không	có,	cái	này	diệt	nên	cái	kia	diệt”,	
như	vô	minh	diệt	nên	hành	diệt,	hành	diệt	nên	 thức	diệt,	 thức	diệt	nên	
danh	sắc	diệt,	danh	sắc	diệt	nên	sáu	nhập	diệt,	sáu	nhập	diệt	nên	xúc	diệt,	
xúc	diệt	nên	thọ	diệt,	thọ	diệt	nên	ái	diệt,	ái	diệt	nên	thủ	diệt,	thủ	diệt	nên	
hữu	diệt,	hữu	diệt	nên	sanh	diệt,	sanh	diệt	nên	già,	chết,	sầu,	bi,	khổ,	ưu	
não	diệt.	Như	vậy	là	sự	đoạn	diệt	của	toàn	bộ	khổ	uẩn	này.	

Đoạn	này	là	12	Nhân	duyên.	Bữa	nay	thì	chắc	quý	vị	hiểu	được	12	Nhân	
duyên	rồi	đó.	Nhưng	quan	trọng	là	khi	mình	hiểu	được	rồi	thì	 tri	kiến	về	ngã	
[của]	mình	tan.	Ở	đây	Đức	Phật	nói: 

(Tri	kiến	về	ngã)	



 
 

39 

Này	các	Tỷ-kheo,	các	ông	nên	biết	như	vậy,	thấy	như	vậy,	có	còn	chạy	
theo	thời	quá	khứ,	và	suy	nghĩ:	"Ta	có	mặt	trong	thời	quá	khứ	hay	không	
có	mặt	trong	thời	quá	khứ?	Ta	có	mặt	trong	thời	quá	khứ	như	thế	nào?	Ta	
có	mặt	trong	thời	quá	khứ,	hình	vóc	như	thế	nào?	Trước	kia	ta	là	gì	và	ta	
có	mặt	như	thế	nào	trong	thời	quá	khứ"?	

			 -	Thưa	không,	bạch	Thế	Tôn.	

Đó,	người	hiểu	đạo	thì	tới	đoạn	này	là	xong	rồi.	Nghĩa	là	nếu	quý	vị	hiểu	
được	vòng	12	Nhân	duyên	đó,	thì	quý	vị	có	còn	suy	nghĩ:	‘Ta	có	mặt	trong	đời	
quá	khứ	chưa	(tức	là	lúc	quá	khứ)?	Ta	có	mặt	như	thế	nào?	Ta	có	hình	vóc	như	
thế	nào?	Ta	là	gì?	Và	ta	có	mặt	như	thế	nào	trong	quá	khứ	[không?]	Các	Tỳ-kheo	
nói:	‘Không’.	Còn	bây	giờ	mình	nói	‘có’	đúng	không?	Đời	quá	khứ	mình	là	ai	đó,	
thế	này	thế	kia...	Thật	ra	đó	vẫn	là	một	sự	chấp.	Vì	sao?	Vì	thức	duyên	như	thế	
[nên]	sanh	thôi,	chứ	nó	không	phải	là	ta,	cho	nên	mới	xóa	đi	Tà	kiến.	 

Lúc	đầu,	vị	Tỳ-kheo	Sāti	sau	khi	chấp	vào	Tà	kiến	là	có	một	cái	thức	luân	
chuyển,	không	thay	đổi.	Còn	ở	đây	Đức	Phật	nói	vòng	12	Nhân	duyên	chỉ	là	do	
duyên	sanh	thôi,	có	Vô	minh	nên	có	Hành,	Hành	duyên	Thức...	Nó	cứ	sanh	vòng	
vòng	như	vậy,	tới	khi	chết	đời	này	thì	thức	này	diệt,	thức	khác	sanh.	Quý	vị	hiểu	
không?	Thức	ở	thân	này	diệt,	thức	ở	thân	khác	sanh.	Chính	vì	vậy	mình	đâu	có	
mặt	trong	quá	khứ,	đó	không	phải	là	mình,	quá	khứ	đó	không	phải	là	ta.	Vấn	đề	
ở	đây	là	nó	không	phải	là	ta,	mà	ta	chỉ	là	kế	thừa	của	nghiệp	quá	khứ,	tức	là	dòng	
tâm	thức	đó	thôi.	 

Và	sai	lầm	của	chúng	sanh	là	gì?	Chưa	học	Phật	thì	rớt	vào	Đoạn	kiến.	Đoạn	
kiến	là	gì?	Mình	cho	là	mình	do	cái	gì	đó	sanh	ra	ngẫu	nhiên,	[và]	chết	là	hết,	không	
có	đời	quá	khứ,	không	có	đời	tương	lai.	Đó	rớt	vào	Đoạn	kiến.	Còn	nếu	học	Phật	
rồi,	nhưng	học	một	hồi	thì	rớt	vào	Thường	kiến.	Thường	kiến	là	gì?	Là	cho	rằng	ta	
vĩnh	viễn,	bất	biến	qua	thời	gian.	Tức	là	ta	từ	quá	khứ	vô	thủy	tới	vị	lai	vô	chung,	
ta	là	ai	đó.	Nhưng	không	phải	như	vậy!	Thức	của	ta	diệt	thì	thức	khác	sanh,	đời	
này	qua	đời	khác,	nó	kế	thừa	nghiệp	chứ	không	kế	thừa	tất	cả.	Nó	không	phải	là	
thức	đó.	Mà	không	phải	thức	đó	thì	đâu	phải	là	ta. 

Cho	nên	nói	ta	cũng	không	đúng,	mà	không	[phải]	ta	cũng	không	đúng.	Mà	



 
 

40 

nói	ta	là	sai,	vì	không	thể	nào	ta	được.	Nhưng	ta	tạm	kế	thừa	dòng	nghiệp	đó,	cho	
nên	gọi	nghiệp	là	thừa	tự	của	chúng	sanh,	chúng	sanh	là	thừa	tự	nghiệp	của	mình.	
Cho	nên	không	thật,	có	ta	nhưng	không	phải	thật	ta.	 

Ai	hiểu	được	như	vậy	thì	xong	rồi,	quý	vị	hiểu	được	quá	khứ	rồi	thì	tương	
lai	cũng	[như]	vậy	thôi.	Cho	nên	quý	vị	sẽ	không	đòi	hỏi	về	tương	lai,	ta	sẽ	có	mặt	
như	thế	nào,	ta	thế	này	thế	kia.	Quý	vị	hiểu	được	rốt	ráo	như	vậy,	thì	đó	gọi	là	
phá	Thân	kiến.	Mà	phá	Thân	kiến	đó	mới	đầu	là	hiểu	thôi,	chứ	chưa	tu	được,	cho	
nên	chỉ	 là	Tu-đà-hoàn	thôi.	Còn	khi	mình	hiểu	được	rồi,	dần	dần	mình	bay	ra	
được	 luôn	[khỏi	vòng	đó],	 thì	 là	A-la-hán,	 thì	dòng	sanh	tử	 luân	hồi	dứt,	diệt,	
không	còn	nữa.	Đức	Phật	dạy	như	vậy	thôi,	không	có	khó	gì	đâu,	nói	một	hồi	chỉ	
để	[hiểu]	như	vậy.	 

Bây	giờ	nói	tới	tương	lai: 

-	Này	các	Tỷ-kheo,	các	ông	biết	như	vậy,	thấy	như	vậy,	có	còn	chạy	
theo	thời	vị	lai,	và	suy	nghĩ:	"Ta	sẽ	có	mặt	trong	thời	vị	lai	hay	ta	sẽ	không	
có	mặt	trong	thời	vị	lai?	(Tức	là	ta	có	mặt	trong	thời	vị	lai	hay	không?)	Ta	sẽ	
có	mặt	trong	thời	vị	lai	như	thế	nào?	Ta	sẽ	có	mặt	trong	thời	vị	lai,	hình	vóc	
như	thế	nào?	Trước	kia	ta	là	gì	và	ta	sẽ	có	mặt	như	thế	nào	trong	thời	vị	
lai"?	

Thông	 thường	mọi	 người	 sẽ	 chấp	 vào	 điều	 này,	 cho	 nên	 người	 tu	 Tây	
Phương	Tịnh	Độ	bị	vướng	vào	điều	này.	Là	ta	sẽ	có	mặt	trong	thời	vị	lai,	ở	Tây	
Phương	Cực	Lạc,	ta	với	hình	dáng	thế	này	thế	kia,	rồi	ta	sẽ	có	hình	vóc	như	thế	
này.	Ôm	ấp	một	cái	thường	còn,	thường	hằng,	cho	nên:	“Tâm	quá	khứ	đã	bất	khả	
đắc,	tâm	vị	lai	bất	khả	đắc”,	Kinh	Kim	Cang	nói	tóm	gọn	lại	đoạn	này	đó. 

-	Thưa	không,	bạch	Thế	Tôn.	

-	Này	các	Tỷ-kheo,	các	ông	biết	như	vậy,	thấy	như	vậy,	các	Ông	có	nghi	
ngờ	gì	về	mình	trong	thời	hiện	tại:	"Ta	có	mặt	hay	ta	không	có	mặt.	Ta	có	
mặt	như	thế	nào?	Ta	có	mặt,	hình	vóc	như	thế	nào?	Hữu	tình	này	từ	đâu	
đến?	Và	rồi	nó	sẽ	đi	đâu"	

-	Thưa	không,	bạch	Thế	Tôn.	



 
 

41 

Người	ta	hiểu	thì	người	ta	nói	không	có.	Còn	mình	thì	kêu:	Uả,	có	mà!	Ta	có	
mặt	trong	đời	hiện	tại,	đang	có	mặt	nè,	hình	vóc	như	vậy	nè.	Rồi	các	Hữu	tình	
khác	cũng	vậy	nè,	nó	từ	đâu	đến	và	đi	về	đâu.	Mình	thấy	rõ	là	mình	bị	vướng	điều	
này.	Cho	nên	đây	là	ba	câu	nói	mà	Kinh	Kim	Cang	Đại	thừa	[tóm]	gọn	lại	là:	"Tâm	
quá	khứ	bất	khả	đắc,	Tâm	hiện	tại	bất	khả	đắc,	Tâm	vị	lai	bất	khả	đắc".	 

Cho	nên	ngài	Lục	Tổ	Huệ	Năng	ngài	ngộ	là	vậy.	Tại	vì	người	ta	hiểu	tâm	là	
gì?	Bây	giờ	mình	học	đã	rồi,	mình	hỏi	tâm	là	gì?	Tâm	chính	là	thức	đúng	không?	
Thức	(là	cái	biết)	là	tâm	chứ	gì	nữa.	Vậy	thì	có	quá	khứ	cũng	không	phải,	hiện	tại	
cũng	không	phải,	vị	lai	cũng	không	phải,	[thì]	không	phải	là	bất	khả	đắc	sao?	Vậy	
thì	xong	rồi:	‘Ai	thấy	như	thế	thì	người	đó	thấy	Pháp.	Ai	thấy	Pháp	thì	thấy	Như	
Lai’.	Thấy	Như	Lai	tức	là	đắc	Đạo.	Còn	chưa	thấy	thì	chưa	hiểu,	chưa	thấy	Pháp	
thì	chưa	thấy	Như	Lai,	mà	chưa	thấy	Như	Lai	thì	còn	luân	hồi.	Còn	nếu	thấy	được	
thì	gọi	là	Kiến	tánh.	Kiến	tánh,	cho	nên	vòng	luân	hồi	sẽ	dứt,	tối	đa	là	bảy	đời	thôi	
(ngôn	ngữ	Đại	thừa	gọi	là	Kiến	tánh,	ngôn	ngữ	kinh	điển	Nguyên	thủy	gọi	là	Kiến	
đế).	Cho	nên	là	[phải]	thấy	được	kìa.	Bữa	nay	nghe	thêm,	[nghe]	một	trăm	lần	
chắc	cũng	có	ngày	hiểu	mà.	Tóm	lại	chưa	hiểu	thì	nghe	tiếp,	từ	từ	[sẽ	hiểu]. 

-	Này	các	Tỷ-kheo,	các	ông	biết	như	vậy,	thấy	như	vậy,	các	ông	có	nói	
như	sau:	"Bậc	Đạo	Sư	được	chúng	ta	tôn	trọng.	Chúng	ta	nói	vì	chúng	ta	tôn	
trọng	bậc	Đạo	Sư"? 

-	Thưa	không,	bạch	Thế	Tôn.	

Đoạn	này	hơi	khó	hiểu,	thật	ra	suốt	ngày	mình	nói	tôn	trọng	Đức	Phật,	mà	
tôn	trọng	bằng	điều	gì?	Miễn	cưỡng	tôn	trọng.	Tức	là	mình	hiểu	Phật,	thấy	Phật	
tuyệt	vời	cho	nên	mình	tôn	trọng.	Còn	nếu	quý	vị	hiểu	được	đoạn	trên	rồi,	thì	
chúng	ta	có	tôn	trọng	bậc	Đạo	Sư	nữa	không?	Có	tôn	trọng,	nhưng	ở	đây	không	
có	quan	trọng,	tức	là	không	có	miễn	cưỡng	tôn	trọng,	mà	phải	tôn	trọng	một	cách	
thực	tế.	Tức	là	mình	hiểu	như	vậy	rồi	thì	mình	sẽ	tôn	trọng	Đức	Thế	Tôn	một	
cách	đúng	nghĩa,	chứ	không	phải	tôn	trọng	kiểu	thờ	tự. 

-	Này	các	Tỷ-kheo,	các	ông	biết	như	vậy,	thấy	như	vậy,	các	ông	có	nói	
như	sau	:	"Một	Sa-môn	nói	với	chúng	tôi	như	vậy,	các	Sa-môn	khác	cũng	nói	
như	vậy,	và	còn	chúng	tôi	không	có	nói	như	vậy"?	



 
 

42 

-	Thưa	không,	bạch	Thế	Tôn	

Tức	là	đến	đây	rồi,	bây	giờ	có	trời	nói	đi	nữa,	có	ai	nói	đi	nữa	thì	cũng	vậy	
thôi.	Bởi	vì	sao?	Bởi	vì	đến	đó	thì	quý	vị	hiểu	rồi.	‘Minh	tâm	Kiến	tánh’	là	tự	mình	
hiểu,	tự	mình	đi,	không	có	ai	dẫn	dắt	mình	hết,	quý	vị	hiểu	không?	Bởi	vì	thức	
sanh,	thức	diệt	như	vậy.	Thức	quá	khứ	như	thế,	thức	hiện	tại	như	vậy,	thức	vị	lai	
như	vậy.	Chính	mình	không	có	đắc	được,	[thì]	ai	nói	cho	mình	nữa,	ai	bảo	nữa,	
rồi	mình	có	tôn	thờ	cái	gì	để	giúp	đỡ	mình	nữa	không?	Cho	nên	Đức	Phật	giúp	
mình	là	giúp	cho	mình	[về]	pháp,	thầy	cũng	giúp	mình	là	giúp	cho	mình	[biết]	
pháp	đó,	nói	cho	mình	hiểu,	mình	hiểu	rồi	thì	mình	buông	xuống.	Và	mình	hiểu	
được	vấn	đề	nằm	ở	đó	thôi.	Còn	lại	không	có	ai	tiếp	dẫn	được	đâu,	không	có	ai	
giúp	mình	đâu.	Thức	diệt,	thức	sanh	như	vậy,	Thức	do	duyên,	duyên	gì?	Do	Vô	
minh	nên	có	Hành,	do	Hành	nên	có	Thức.	Hành	tức	gì?	Hành	là	ba	hành:	Thân	
hành,	khẩu	hành,	ý	hành,	tức	là	khía	cạnh	về	thiện	ác	của	ba	nghiệp	thân,	khẩu,	
ý.	Do	ba	nghiệp	đó	mới	sanh	ra	Thức. 

	Tại	sao	nói	như	vậy?	Nói	rõ	hơn	này:	Ví	dụ	đời	quá	khứ	quý	vị	tạo	nhân,	là	
quý	vị	làm	những	việc	như	tán	thán	Tam	Bảo,	ca	ngợi	người	khác.	Cho	nên	đời	
này	quý	vị	sanh	ra	được	khả	năng	là	nói	hay,	nghe	được	âm	thanh	hay.	Đó	là	do	
hành	nghiệp	quá	khứ	là	hành	nghiệp	về	khẩu.	Về	tâm	thì	mình	có	tâm	tốt,	mình	
nói	ra	lời	tốt,	cho	nên	đời	này	mình	được	nghe	tiếng	tốt,	mình	nói	ra	tiếng	hay,	
đúng	không?	Rồi	đời	quá	khứ	mình	hay	truyền	cho	người	ta	pháp	tu	tập,	nghiệp	
đó	về	thân,	khẩu,	ý,	đó	là	nghiệp	tốt.	Cho	nên	đời	này	quý	vị	được	mắt	sáng.	Đó	
là	do	nghiệp	đời	quá	khứ	tạo	ra	thức	như	vậy,	quý	vị	hiểu	không? 

Rồi	từ	Thức	lại	hiện	ra	nữa.	Do	Vô	minh	duyên	hành,	Hành	duyên	Thức,	
Thức	duyên	Danh	sắc,	bắt	đầu	mới	[có]	đủ	các	Thọ,	Tưởng,	Hành.	Rồi	thân	thể	
của	mình,	do	mình	có	trí	sáng,	tức	là	nhân	của	mình	là	nghiệp	sáng,	cho	nên	đầu	
óc	của	mình	đời	này	sáng,	thông	minh.	Cho	nên	sanh	ra	có	đầu	óc	(bộ	não)	phải	
đầy	đủ	chút,	chứ	bộ	não	teo	quá	thì	đâu	có	thông	minh	được.	Do	như	vậy	nên	sắc	
(tức	là	thân	thể)	của	mình	sẽ	được	cấu	tạo	làm	sao	để	tiếng	mình	hay,	chứ	không	
ra	tiếng	dở.	Đó,	cho	nên	gọi	là	Thức	duyên	Danh	sắc,	từ	Danh	sắc	đó	mới	ra	Sáu	
xứ	(là	các	căn	tai,	mắt,	mũi,	lưỡi...)	của	mình	cũng	chạy	theo	như	thế. 

Cho	nên	vòng	12	Nhân	duyên,	quý	vị	phải	hiểu	sâu	như	vậy,	 tức	 là	hiểu	



 
 

43 

ngoài	dòng	sinh	tử	là	nó	mang	theo	dòng	nghiệp	trong	đó	nữa,	rất	rõ	ràng	như	
vậy.	Mình	hiểu	như	vậy	thì	có	ông	trời	tới	nói	cho	mình	Pháp	môn	tu	gì	đi	nữa	thì	
mình	cũng	không	có	nghe,	vì	Pháp	môn	tu	đó	cũng	không	thể	ngoài	Pháp	môn	
này	được.	Còn	nói	Pháp	môn	khác	thì	mình	cười	thôi,	chứ	mình	không	có	tiếp	
nhận	nữa.	Cho	nên	chỉ	có	nghiệp	tiếp	dẫn	mình	là	vậy	đó,	chỉ	có	nghiệp	đi	theo	
mình	mà,	kinh	nào	cũng	nói	vậy,	chỉ	có	nghiệp	đi	theo	mình	thôi.	Quý	vị	chắc	hiểu	
rồi	đó. 

-	Thưa	không,	bạch	Thế	Tôn.	

-	Này	các	Tỷ-kheo,	các	ông	biết	như	vậy,	thấy	như	vậy,	các	ông	có	tìm	
một	vị	Ðạo	Sư	khác	không?	

-	Thưa	không,	bạch	Thế	Tôn.	

Biết	như	vậy	rồi	thì	còn	đi	tìm	ai	nữa.	Cho	nên	‘khi	mê	thì	thầy	độ,	khi	ngộ	
thì	tự	con	độ’.	Thấy	chưa	ạ?	Cho	nên	coi	kinh	Nguyên	thủy	rồi,	coi	Pháp	Bảo	Đàn	
Kinh	của	Lục	 tổ	mới	 thấy	 tương	ưng.	Chứ	còn	không,	nghe	người	khác,	nghe	
nhiều	người	Bắc	truyền	giảng	một	hồi	là	đi	đâu	mất.	Cho	nên	thấy	rất	là	tương	
ưng.	Cho	nên	quý	vị	không	tìm	bậc	Đạo	Sư	nào	nữa	đâu,	không	cần	thầy	Thiện	
Trang	nữa,	không	cần.	Hiểu	rồi,	thôi	từ	nay	con	bye	bye,	con	hiểu	rồi	đó. 

Này	các	Tỷ-kheo,	các	ông	biết	như	vậy,	thấy	như	vậy,	các	ông	có	trở	
lui	 lại	các	giới	cấm,	tế	tự	đàn	tràng	của	các	tục	tử	Sa-môn,	Bà-la-môn	và	
nghĩ	rằng	chúng	là	căn	bản	không?	

-	Thưa	không,	bạch	Thế	Tôn.	

Thấy	chưa	ạ?	Quý	vị	biết	như	vậy,	thấy	như	vậy	rồi	thì	quý	vị	có	giữ	lại	các	
Giới	cấm	thủ	không?	Không!	Các	vị	có	làm	mấy	cái	mà	Đạo	tràng	cúng	kiếng	của	
mấy	người	 Sa	môn	 tục	 tử,	Bà-la-môn	đó	 không?	Và	 coi	 đó	 là	 [pháp]	 căn	bản	
không?	Không!	Một	trời	Giới	cấm	thủ	được	bỏ	sạch,	đúng	không?	Bỏ	hết	Giới	cấm	
thủ	luôn,	không	có	làm	mấy	nghi	thức	cầu	cúng,	quỳ	lạy,	[cầu]	xin	đủ	thứ	các	kiểu.	 

Quý	vị	thấy	bài	kinh	này	hay	như	vậy	đó,	Kinh	Đoạn	Ái	Tận	trong	Kinh	
Trung	Bộ	quá	hay.	Quý	vị	hiểu	được	như	vậy	thôi	là	xong	hết,	từ	đó	người	ta	gọi	
là	Kiến	đế.	Cho	nên	người	[chứng]	Tu-đà-hoàn	ghê	lắm,	có	sức	mạnh	bỏ	hết	các	



 
 

44 

Giới	cấm	thủ	luôn,	bỏ	hết	mấy	nghi	thức	làm	tế	tự	đàn	tràng,	cầu	cúng	tùm	lum,	
bỏ	luôn.	Đó	là	của	mấy	Sa-môn	tục	tử	[làm]	thôi	nha.	Sa-môn	tục	tử	tức	là	phàm	
phu	thì	họ	mới	làm,	còn	Thánh	nhân	thì	không	làm.				 

-	Này	các	Tỷ-kheo,	có	phải	các	ông	chỉ	nói	những	gì	các	ông	tự	biết,	tự	
thấy,	tự	ý	thức	được?	

-	Thưa	vâng,	bạch	Thế	Tôn.	

Bởi	vì	lúc	đó	mình	tự	biết	rồi,	không	cần	ai	nữa	đúng	không	ạ?	

–	Lành	thay,	này	các	Tỷ-kheo!	Này	các	Tỷ-kheo,	các	ông	đã	được	Ta	
giới	thiệu	Chánh	Pháp,	Pháp	này	thiết	thực,	hiện	tại,	không	có	thời	gian,	
đến	để	mà	thấy,	có	khả	năng	hướng	thượng,	được	người	trí	tự	thân	giác	
hiểu. 

Bài	tán	thán	pháp,	quý	vị	thấy	một	hồi	Đức	Phật	cũng	nói	Chánh	pháp	là	
gì?	Pháp	này	thiết	thực;	ngay	trong	hiện	tại;	không	có	thời	gian	(tức	là	không	bị	
hạn	chế	bởi	thời	gian);	đến	để	mà	thấy	(ở	đây	có	một	đoạn,	có	khi	đổi	lại	là	‘có	
hiệu	quả	tức	thời’,	#hiện	tại	tức	là	hiệu	quả	tức	thời);	có	khả	năng	hướng	thượng,	
[tức	là]	đưa	mình	đi	lên;	được	người	trí	tự	mình	giác	hiểu.	Đó,	người	ngu	không	
hiểu	nổi	đúng	không?	Khó	vậy	đó! 

Này	các	Tỷ-kheo,	Pháp	này	thiết	thực,	hiện	tại,	không	có	thời	gian,	
đến	để	mà	thấy,	có	khả	năng	hướng	thượng,	được	người	trí	tự	thân	giác	
hiểu.	Tất	cả	những	gì	đã	nói	là	do	duyên	này	mà	nói.	

Tóm	lại	quý	vị	hiểu	như	vậy	[là]	được.	Còn	mấy	đoạn	nữa,	nhưng	đoạn	này	
Thiện	Trang	tạm	lược.		

(…lược	đoạn	Đức	Phật	nói	về	từ	khi	nhập	thai	đến	khi	luân	hồi	lại	tiếp	
của	một	người,	hoặc	kết	thúc	sinh	tử	của	một	người	chứng	A-la-hán…)	

Quý	vị	có	thể	coi,	do	không	đủ	thời	gian,	bài	kinh	này	dài	quá	nên	Thiện	
Trang	cắt	đi	đoạn	này.	Đoạn	này	thực	ra	cũng	chỉ	nói	đơn	giản,	đầu	tiên	khi	nhập	
thai	là	như	thế	nào?	Có	ba	điều	kiện:	Có	cha	mẹ	đến	với	nhau	đủ	điều	kiện,	rồi	có	
hương	ấm	(hương	ấm	không	phải	là	thần	thức,	đó	là	nghiệp	tiếp	nối),	có	đúng	
duyên	nghiệp	đó	tiếp	nối	vào	thì	có	thai.	Rồi	trong	9	tháng	hoặc	10	tháng	sanh	



 
 

45 

ra,	lớn	lên	dần	dần,	đến	hiểu	biết.	Hiểu	biết,	tiếp	xúc	đủ	các	kiểu,	rồi	vòng	vòng	
một	cái	là	hết	đời.	Vòng	đó	gọi	là	vòng	luân	hồi.	 

Còn	nếu	ai	đi	ngược,	thì	tới	đời	đó	là	họ	hiểu	pháp,	tu	hành,	xuất	gia	gì	đó	
v.v…	đắc	đạo.	Thì	phạm	hạnh	đã	vững,	đã	lập	xong,	cuối	cùng	chứng	A-la-hán	là	
kết	thúc	sinh	tử.	Đức	Phật	nói	đoạn	đó	chỉ	là	hai	con	đường	khác	nhau:	Một	con	
đường,	cũng	người	đó	sanh	ra	nhưng	đi	đến	giải	thoát;	một	con	đường	cũng	là	
người	đó	sanh	ra	nhưng	cuối	cùng	đi	tiếp	đến	một	luân	hồi,	vòng	lại	như	cũ	nữa.	
Tóm	lại	là	vậy	thôi,	bài	Đại	Kinh	Đoạn	Ái	Tận	này	chỉ	bấy	nhiêu	đó	thôi. 

(Kết	luận)	

Này	các	Tỷ-kheo,	các	ông	hãy	thọ	trì	ái	tận	giải	thoát	này,	được	Ta	nói	
một	cách	tóm	tắt,	nhưng	(phải	nhớ	là)	Tỷ-kheo	Sāti,	con	của	người	đánh	cá,	
đã	bị	mắc	trong	cái	lưới	lớn	của	ái,	trong	sự	rối	loạn	của	ái.	

Quý	vị	nhớ,	đừng	như	ông	Tỳ-kheo	Sati,	nhớ	bài	này	để	học,	để	đối	chiếu	
với	kinh	điển	Đại	thừa,	với	những	người	học	Duy	Thức.	Cho	nên	Thiện	Trang	nói	
học	Duy	Thức	[thì]	quên	dùm	A-lại-da	đi,	không	quất	vô	A-lại-da	rồi	Mạt-na,	[chỉ]	
học	Sáu	thức	thôi.	Đức	Phật	nói	Sáu	thức	thôi,	còn	người	đời	sau	thì	họ	đưa	lên	
thành	tám	đó. 

Thế	Tôn	thuyết	giảng	như	vậy.	Các	Tỷ-kheo	ấy	hoan	hỷ,	tín	thọ	lời	Thế	
Tôn	dạy.	

(Ðại	Kinh	Ðoạn	Tận	Ái	(Mahātaṇhāsaṅkhayasutta)	–	Kinh	38	trong	
Kinh	Trung	Bộ). 

Có	bài	Tiểu	Kinh	Đoạn	Ái	Tận	nữa,	nhưng	bài	Đại	Kinh	này	hay	hơn.	Quý	vị	
coi,	nghe,	ai	mà	hiểu	thông	[những	điều]	đó	là	xong.	Bữa	nay	giảng	tuyệt	vời	cho	
quý	vị.	Quý	vị,	nếu	ai	hiểu	được	thì	hiểu,	mà	không	hiểu	được	thì	không	sao,	mình	
nghe	đến	lúc	nào	đó	sẽ	hiểu.	Vì	điều	đó	là	trồng,	[là]	vun	bồi	thiện	căn.	Người	
chưa	có	thiện	căn	thì	nghe	qua	có	một	chút,	người	có	một	chút	thì	vun	thêm	một	
chút	nữa,	người	có	một	chút	nữa	rồi	thì	thêm	một	chút	nữa,	đến	khi	đủ	thì	người	
đó	xong.	Tức	là	hiểu	được	vấn	đề	cốt	lõi. 

Quý	vị	thấy	không?	Kinh	Trung	Bộ	có	nhiều	bài	kinh	hay	lắm,	Kinh	Trung	



 
 

46 

Bộ	hoặc	Trung	A	Hàm	có	nhiều	bài	kinh	hay.	Thiện	Trang	thấy	ai	học	năm	bộ	
Kinh	Nikaya	là	đủ	rồi,	không	cần	học	A	Hàm	cũng	được.	Nếu	học	A	Hàm	thì	vẫn	
thiếu	một	số	điều,	thiếu	hơn,	tức	là	nó	không	rõ	bằng	Kinh	Nikaya	trong	một	số	
bài.	Tuy	nhiên	Kinh	A	Hàm	giúp	mình	có	nhiều	cái	nhìn	khác	nữa,	tức	là	nó	cũng	
tốt	và	là	[bộ]	chuyển	tiếp	rất	tốt	cho	những	người	từ	Bắc	truyền	sang.	Cho	nên	
[bộ	kinh]	nào	cũng	có	cái	hay.	Nhưng	nếu	đánh	giá	đầy	đủ	hơn	thì	Thiện	Trang	
vẫn	đánh	giá	Kinh	Nikaya	hay	hơn,	đầy	đủ	hơn	Kinh	A	Hàm.	Tại	những	bài	kinh	
bên	A	Hàm	không	hay	bằng,	có	những	bài	kinh	bên	Nikaya	phải	nói	quá	hay,	cho	
nên	[ráng]	học.	Quý	vị	hiểu	được	vậy	thì	hy	vọng	quý	vị	sẽ	thành	công. 

Hôm	nay	có	lẽ	giảng	tới	đây	được	rồi,	để	bữa	khác	giảng	tiếp.	Nếu	bây	giờ	
giảng	Vi	Diệu	Pháp	[thì]	loãng	mất,	quá	nhiều.	Thiện	Trang	sẽ	cố	gắng	giảng	hết	
phần	Vi	Diệu	Pháp,	xong	rồi	giảng	lại	phần	Câu	Xá	[Luận],	chắc	giảng	phẩm	Hiền	
Thánh	là	đủ	rồi.	Để	[quý	vị]	hiểu	Noãn	vị,	Nhẫn	vị,	Đảnh	vị,	Thế	định	nhất	vị	là	gì,	
mình	học	cái	đó	thôi,	chương	đó	là	đủ	rồi.	Sau	này	mình	giảng	những	bài	kinh	dài	
như	thế	này,	một	buổi	giảng	một	bài	kinh	thì	mới	được.	Vì	tu	chứng	nằm	trong	
nhiều	bài	kinh	như	thế	này,	nếu	mình	không	giảng	[đầy	đủ]	mà	cứ	cắt	ngắn	ngắn,	
nói	tóm	tắt	thì	mọi	người	nghe	có	thể	hiểu	rất	dễ,	nhưng	sự	hiểu	đó	không	đủ	
sâu.	Còn	nếu	một	bài	kinh	chi	tiết	như	thế	này,	quý	vị	nghe	đâu	là	thấm	tới	đó,	vì	
lời	Đức	Phật	tuyệt	vời	lắm,	cho	nên	mình	phải	học	chánh	kinh.	 

Tất	nhiên	với	những	người	ngộ	rồi	thì	người	ta	chẳng	cần	phải	học	chánh	
kinh	đâu.	Nhưng	mình	không	phải	[người]	như	vậy,	mình	phải	cố	gắng	bám	sát	
theo	ý	của	Phật	thì	tốt	hơn	là	mình	nói	tóm	tắt.	Mình	hiểu	rồi	thì	mình	nói	sao	
cũng	được,	nhưng	người	không	hiểu	thì	 làm	sao	người	ta	nắm	được,	phải	nói	
theo	chi	tiết	của	Phật. 

Quý	vị	thấy	không	ạ?	Hồi	xưa	Thiện	Trang	đã	nói	cái	sai	của	Đại	thừa	là	có	
‘chân	tâm	thường	trụ’,	sai	là	mình	chấp	vào	một	cái	thức	vĩnh	hằng	bất	biến.	Hồi	
xưa	Thiện	Trang	đã	thấy	như	vậy,	mặc	dù	Thiện	Trang	chỉ	coi	A	Hàm	thôi,	chưa	
coi	bài	kinh	này.	Nhưng	Thiện	Trang	đã	thấy	không	ổn	rồi,	và	[khi]	coi	nhiều	thì	
mình	thấy	không	ổn	thật.	Rồi	sau	này	coi	bài	kinh	này	thì	[thấy]	đúng	rồi,	Đức	
Phật	nói	y	chang.	Thấy	chưa,	Tà	kiến	đúng	không	ạ?	Cho	rằng	thức	này	luân	hồi	
(tức	là	 luân	chuyển	nhưng	không	đổi	khác),	đó	là	một	sai	 lầm	nữa.	Mình	hiểu	



 
 

47 

được	ra	thức	không	phải	[là	mình],	cho	nên	quá	khứ	không	phải	là	mình,	hiện	tại	
cũng	không	phải,	tương	lai	cũng	không	phải,	đó	là	Vô	ngã	đó.	Bài	kinh	này	là	Đoạn	
Tận	Ái,	thì	‘ái	tận	tức	Niết-Bàn’.	Bài	này	là	ở	trong	kinh	đó	nha,	chứ	không	phải	
Thiện	Trang	nói	đâu.	 

Ai	hiểu	được	thì	hiểu,	vòng	12	Nhân	duyên	này	bữa	nay	nói	lược.	Nếu	quý	
vị	không	hiểu	bài	này	thì	đến	lúc	nào	đó	giảng	nguyên	bài	kinh	này	lại	lần	nữa,	
phân	tích	kỹ	hơn	với	lời	văn	sáng	suốt	hơn.	Lâu	lâu,	Thiện	Trang	giảng	lại	thì	sẽ	
tham	khảo	các	Sớ	giải,	v.v…	để	làm	cho	lời	văn	sáng	tỏ	hơn,	để	quý	vị	nghe	qua	là	
quý	vị	hiểu	rõ	hơn	nữa,	không	cần	phải	giải	thích	nhiều.	Vì	những	bài	kinh	này	là	
điển	hình	để	chứng	quả	giải	thoát,	trong	Kinh	A	Hàm	và	Kinh	Nikaya	có	những	
bài	kinh	như	thế,	rất	là	hay.	 

Pháp	hành,	chỉ	nghe	qua	một	bài,	một	bài	là	xong.	Cho	nên	thời	xưa	Đức	
Phật	[giảng],	người	ta	nghe	qua	một	bài	rồi	chứng	quả	[là]	vậy.	Mình	nghe	nhiều,	
lâu	lâu	mới	trúng	một	bài.	Rồi	những	nhân	quả,	đạo	đức,	thực	ra	giảng	cho	quý	
vị	để	quý	vị	tu	được	Nhân	thiên.	Nhân	thiên	thì	trong	khi	mình	chưa	làm	được	
thôi,	còn	khi	quý	vị	làm	được	[như]	bài	kinh	này	rồi,	quý	vị	hiểu	rồi	thì	quý	vị	
đoạn	được	Thân	kiến,	Giới	cấm	thủ,	Nghi	ngờ	hết.	Bài	kinh	này,	quý	vị	thấy	không	
ạ?	Trong	đoạn	này,	quý	vị	thấy	hết	nghi	ngờ,	tại	vì	quý	vị	đâu	có	nhận	ai	khác	là	
thầy	nữa.	Đó	là	tiêu	chuẩn	Tu-đà-hoàn	ngầm	trong	này	hết,	không	nhận	người	
khác	làm	thầy,	không	cần	nghe	ai	khác,	cũng	không	giữ	mấy	Giới	cấm	thủ,	không	
tế	tự	cúng	kiếng	gì	hết.	Rồi	quý	vị	thấy	rõ	Thân	kiến	như	vậy,	quý	vị	bỏ	sạch.	Như	
vậy	đây	là	bài	kinh	ít	nhất	để	vào	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	và	thậm	chí	Phạm	hạnh	lập	
luôn,	tức	là	chứng	A-la-hán	luôn. 

Cho	nên	cố	gắng	nghe	nha,	về	lên	[mạng]	đánh	vô	Kinh	38	trong	Kinh	Trung	
Bộ,	nghe	đi	nghe	lại,	cắt	ra	nghe.	Nếu	không	hiểu	thì	nghe	bài	giảng	này	lại,	nghe	
đi,	một	hồi	sẽ	hiểu.	Có	mấy	đoạn	vòng	12	Nhân	duyên	thì	Thiện	Trang	cũng	đã	
giảng	rồi,	nên	cũng	không	khó	đâu. 

Hôm	nay	thời	gian	cũng	hết	rồi,	hẹn	quý	vị	hôm	khác,	 thứ	Bảy	tuần	này	
chúng	ta	nghỉ.	Chúng	ta	cứ	học	hai	tuần,	tuần	nào	có	Học	Phật	Vấn	Đáp	thì	nghỉ	
một	buổi	giảng.	Mời	quý	vị,	chúng	ta	hồi	hướng: 



 
 

48 

“Nguyện	đem	công	đức	này	

Hướng	về	khắp	tất	cả	

Đệ	tử	cùng	chúng	sanh	

Đều	sớm	thành	Đạo	quả”.	

		

		

		 			 	

							 	 	

		

		

		

		

		

		

		

		

		

		

		

		

		

		 			 	

							 	 	



 
 

49 

		

		

		

		
	 

		
 


