
 
 

1 

Tinh	Hoa	Kinh	Luận	Nguyên	Thủy 
Bài	66 

Giảng	giải:	Thầy	Thích	Thiện	Trang 
Giảng	ngày:	05.12.	2025 

Phát	trực	tiếp	trên	Kênh	YouTube	Thích	Thiện	Trang 
https://www.youtube.com/watch?v=usWPp0YsUNk 
mạng	xã	hội	Facebook,	Fanpage	Thích	Thiện	Trang: 
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang 

	 

Nam	Mô	Bổn	Sư	Thích	Ca	Mâu	Ni	Phật! 

Kính	chào	toàn	thể	quý	vị!	Hôm	nay	chúng	ta	học	đến	bài	thứ	66	của	bộ	
Tinh	Hoa	Kinh	Luận	Nguyên	Thủy.	Chúng	ta	nên	đặt	tựa	đề	này	thì	đúng	hơn,	vì	
phần	chính	mà	chúng	ta	học	là	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya	(kinh	Nguyên	thủy)	và	
tạng	Vi	Diệu	Pháp	(hay	còn	gọi	là	A	Tỳ	Đàm)	cũng	là	của	Nguyên	thủy.	 

Lúc	đầu	chúng	ta	học	[về]	Luận	Câu	Xá	một	chút,	nhưng	rất	lâu	rồi	chúng	
ta	không	học	lại,	nên	thôi	cứ	để	như	vậy.	Luận	Câu	Xá,	thật	ra	với	những	gì	mà	
chúng	ta	học	rồi,	thì	có	lẽ	sau	này	chúng	ta	chỉ	cần	học	một	phẩm	Hiền	Thánh	là	
đủ.	Mình	học	để	mình	hiểu	[về]	Tứ	gia	Hạnh	vị	 là:	Noãn,	Đảnh,	Nhẫn,	Thế	đệ	
Nhất	vị.	Mình	học	bốn	địa	vị	đó	là	đủ	rồi.	Còn	địa	vị	Tu-đà-hoàn	trở	lên	thì	mình	
đã	học	ở	trong	các	bộ	kinh	rồi.	Cho	nên	mình	chỉ	cần	học	một	phần	của	Câu	Xá	
Luận	là	đủ.	Chính	vì	vậy	chúng	ta	đổi	tên	luôn	cho	đúng,	chứ	không,	mọi	người	
kêu	mình	học	Luận	Câu	Xá	mà	trong	khi	đó	mình	có	học	Luận	Câu	Xá	đâu,	chúng	
ta	học	khúc	đầu	thôi. 

	

Hôm	nay,	cũng	như	mọi	khi,	chúng	ta	sẽ	bắt	đầu	phần	đầu	tiên	là	phần	căn	
bản,	thường	là	câu	chuyện	hoặc	những	kiến	thức	căn	bản	trong	đời	sống	v.v…	
Mời	quý	vị	theo	dõi	trên	màn	hình. 

https://www.youtube.com/watch?v=usWPp0YsUNk
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang


 
 

2 

Khi	Nào	Dân	Chúng	Thực	Hành	"Phi	Pháp“	Thì	Thiên	Tai,	Dịch	Bệnh	
Nhiều 

(Theo	Kinh	Tăng	Chi	Bộ) 

Chúng	ta	thấy	ở	nước	ta,	gần	đây	tại	sao	có	nhiều	tai	nạn,	nhiều	thiên	tai.	
Thật	ra	trong	kinh	cũng	có	nói,	chúng	ta	học	bài	kinh	này	để	chúng	ta	biết	và	
phương	pháp	để	trị	thiên	tai	theo	kinh	Phật	là	như	thế	nào? 

-	Khi	nào,	này	các	Tỷ-kheo,	các	vua	phi	pháp	có	mặt,	khi	ấy,	các	đại	
thần	phi	pháp	của	vua	có	mặt.	Khi	nào	các	đại	thần	phi	pháp	của	vua	có	
mặt,	khi	ấy	các	Bà-la-môn	gia	chủ	phi	pháp	có	mặt.	Khi	nào	các	Bà-la-môn	
gia	chủ	phi	pháp	có	mặt,	khi	ấy	dân	chúng	thị	thành	và	dân	chúng	các	làng	
trở	thành	phi	pháp. 

Đức	Phật	nói,	đầu	tiên	là	vua	phi	pháp	trước,	đến	đại	thần	(là	các	quan)	
cũng	phi	pháp,	rồi	tới	Bà-la-môn	(là	những	người	tu	hành)	phi	pháp,	rồi	từ	đó	
dân	chúng	(dân	chúng	của	thành	thị	và	dân	chúng	ở	nông	thôn)	cũng	phi	pháp	
luôn.	Khi	đó	thì	mới	bắt	đầu	xảy	ra	tai	nạn,	là	đoạn	tiếp	theo. 

Khi	nào	dân	chúng	thị	 thành	và	ở	các	 làng	 là	phi	pháp,	khi	ấy	mặt	
trăng,	mặt	trời	đi	sai	quỹ	đạo.	Khi	nào	mặt	trăng,	mặt	trời	đi	sai	quỹ	đạo,	
khi	ấy	các	dãy	ngân	hà,	các	loại	sao	đi	sai	quỹ	đạo.	Khi	nào	các	dãy	ngân	hà,	
các	loại	sao	đi	sai	quỹ	đạo,	khi	ấy	ngày	đêm	đi	sai	quỹ	đạo.	Khi	nào	ngày	
đêm	đi	sai	quỹ	đạo,	khi	ấy	tháng	và	nửa	tháng	đi	sai	quỹ	đạo.	Khi	nào	tháng	
và	nửa	tháng	đi	sai	quỹ	đạo,	khi	ấy	thời	tiết	và	năm	đi	sai	quỹ	đạo. 

Tóm	lại	là	do	những	người	làm	phi	pháp	nên	dẫn	đến	mặt	trời,	mặt	trăng,	
tất	cả	dãy	ngân	hà,	rồi	sao,	ngày,	đêm	v.v…	cũng	bị	lệch.	Bây	giờ	quý	vị	thấy	[các]	
nhà	khoa	học	cũng	thống	kê	được	là	quỹ	đạo	trái	đất	đang	có	dấu	hiệu	quay	
nhanh	thêm,	quay	vòng	ngày	đêm	đang	ngắn	lại	một	chút.	Mình	không	cảm	nhận	
ra	nhưng	thực	tế	là	có	như	vậy.	Thì	khi	đó	thời	tiết...	cũng	bị	[lệch]	luôn.	Tiếp	
theo	là	thế	nào? 

Khi	nào	thời	tiết	và	năm	đi	sai	quỹ	đạo,	khi	ấy	gió	thổi	sai	lạc	trái	mùa.	
Khi	nào	gió	thổi	sai	lạc	trái	mùa,	khi	ấy	chư	Thiên	bực	mình.	Khi	nào	chư	



 
 

3 

Thiên	bực	mình,	khi	ấy	 trời	mưa	không	có	điều	hòa.	Khi	nào	 trời	mưa	
không	có	điều	hòa,	khi	ấy	lúa	chín	trái	mùa.	Này	các	Tỷ-kheo,	khi	nào	lúa	
chín	trái	mùa,	khi	ấy	các	loài	Người	nuôi	sống	với	loại	lúa	ấy,	thì	thọ	mạng	
sẽ	ngắn,	dung	sắc	xấu,	yếu	sức	và	nhiều	bệnh. 

Có	nghĩa	là	từ	con	người	gây	ra,	từ	những	người	[đứng	đầu]	của	đất	nước	
là	vua	chúa,	quan	lại,	rồi	dần	dần	tới	những	thành	phần	Bà-la-môn	(tức	là	những	
người	tu	tập)	[đều]	 làm	những	điều	phi	pháp.	Rồi	nhân	dân	cũng	làm	những	
điều	phi	pháp	luôn.	Từ	đó	ảnh	hưởng	đến	mặt	trời,	mặt	trăng,	dãy	ngân	hà,	các	
sao,	rồi	thời	tiết	đêm,	ngày	v.v…	cuối	cùng	là	mưa	không	đúng	thời,	tai	dịch	khởi	
lên.	Khi	đó	lúa	[chín	trái	mùa],	thọ	mạng	sẽ	ngắn,	dung	sắc	xấu,	yếu	sức	và	nhiều	
bệnh.	Quý	vị	thấy	rõ	ràng	đó. 

((X)	(70)	Phi	Pháp	–	Chương	Bốn	Pháp	–	Kinh	Tăng	Chi	Bộ). 

		 Chúng	ta	thấy	hiện	tại	nhiều	thiên	tai,	nhiều	tai	nạn	là	do	từ	những	nguyên	
nhân	như	vậy.	Bây	giờ	làm	sao	để	chữa	được	những	[điều]	đó.	Tất	nhiên	là	ráng	
thực	hành	đúng	pháp,	đúng	không	ạ?	Chuyện	này	không	phải	bây	giờ,	mà	ngày	
xưa	cũng	có	rồi.	 

	

	 Bây	giờ	chúng	ta	vào	một	câu	chuyện	tiếp	theo: 

Câu	Chuyện	Về	Phương	Tiện	Giúp	Nhân	Gian	Của	Vua	Trời	Đế	
Thích 

(Trích	từ	Kinh	Tiểu	Bộ) 

Chó	săn	đen	sẫm	buộc	năm	dây..., 

Chuyện	này	bậc	Ðạo	Sư	kể	trong	lúc	trú	ngụ	tại	Kỳ	Viên	về	sự	sống	vì	
lợi	lạc	cho	cõi	đời.	(Chuyện	này	là	bậc	Đạo	Sư	(tức	là	Đức	Phật)	kể	tại	chùa	Kỳ	
Viên,	ở	Kỳ	Viên	Tịnh	xá). 

Chuyện	kể	rằng,	một	ngày	kia,	trong	lúc	các	Tỷ-kheo	ngồi	tại	Chánh	
pháp	đường,	họ	nói	chuyện	với	nhau.	Một	vị	bảo: 



 
 

4 

-	Này	các	Hiền	giả,	bậc	Ðạo	Sư	bao	giờ	cũng	thực	hành	từ	tâm	đối	với	
đại	chúng	nên	đã	rời	bỏ	nơi	an	trú	của	Ngài	và	sống	chỉ	vì	lợi	lạc	của	người	
đời.	Ngài	đã	đạt	Tối	thượng	trí,	song	Ngài	tự	nguyện	mang	y	bát	di	du	hành	
cả	mười	tám	dặm	đường	hoặc	nhiều	hơn	nữa.	Vì	năm	vị	Trưởng	lão	ấy	(các	
Tôn	giả	Kondannas-)	(Kiều	Trần	Như),	Ngài	đã	chuyển	Bánh	xe	Pháp;	vào	
ngày	mồng	năm	trong	nửa	tháng	ấy	Ngài	thuyết	Kinh	Anattalakkana	(Vô	
Ngã	Tướng).	(Đây	là	bài	kinh	rất	quan	trọng,	chúng	ta	sẽ	học.	Và	bài	kinh	này	
là	[Đức	Phật]	đã	thuyết	cho	năm	anh	em	ngài	Kiều	Trần	Như	chứng	quả	A-la-
hán),	và	làm	cho	các	vị	kia	đều	đắc	Thánh	quả	A-la-hán.	Ngài	lại	đến	Uruvela	
(Ưu-lâu-tần-loa),	và	 trước	các	Ðạo	Sĩ	khổ	hạnh	bện	tóc	này	(các	Tôn	giả	
Kassapa),	Ngài	thị	hiện	cho	ba	ngàn	rưỡi	vị	thấy	các	phép	thần	thông,	cùng	
thuyết	giáo	cho	các	vị	ấy	gia	nhập	Tăng	chúng;	(Câu	chuyện	này	quý	vị	cũng	
nghe	Thiện	Trang	kể	rồi,	[đó	là]	Đức	Phật	thuyết	pháp	để	độ	cho	[ngài]	Ưu	Lâu	
Tần	Loa	Ca	Diếp,	rồi	sau	đó	giúp	cho	nhóm	đó	được	gia	nhập	Tăng	chúng).	và	
tại	 Gayàsìsa	 (một	 ngọn	 núi	 gần	 Gayà,	 nay	 là	 Brahmàmayoni),	 Ngài	 đã	
thuyết	Pháp	về	Lửa,	khiến	cho	cả	ngàn	nhà	tu	khổ	hạnh	trong	số	này	đắc	
Thánh	quả	A-la-hán.	Với	Mahà-Kassapa	(Ðại	Ca-diếp),	sau	khi	Ngài	đi	cả	ba	
dặm	đường	để	gặp	vị	ấy	và	thuyết	ba	Pháp	thoại,	Ngài	đã	truyền	Ðại	giới	
cho	vị	ấy.	Rồi	một	mình	sau	buổi	thọ	trai,	Ngài	ra	đi	đến	bốn	mươi	lăm	dặm	
đường	để	đưa	một	thiện	gia	nam	tử	là	Pukkusa	vào	Tam	quả	Bất	Lai. 

Đây	là	các	Tỳ-kheo	kể	lại	những	hành	trạng,	gọi	là	những	việc	làm	của	Đức	
Phật	độ	chúng	sanh	như	thế	nào,	độ	những	người	nào,	như	thế	nào,	đang	nói	lại	
như	vậy.	Bài	kinh	này	hay,	vì	chúng	ta	nghe	như	vậy	thì	chúng	ta	thấy	Đức	Phật	
rất	tuyệt	vời,	Đức	Phật	giúp	hết	người	này	đến	người	khác	chứng	quả.	Quý	vị	
thấy	hay	như	vậy	đó! 

	Ngài	lại	phải	đi	xa	cả	hai	ngàn	dặm	để	gặp	Mahà-Kappina	(Ðại	Kiếp	
tân-na)	và	làm	cho	vị	này	đắc	Thánh	quả. 

Tức	là	[Ngài]	độ	từng	người,	từng	người.	Đầu	tiên	là	năm	anh	em	Kiều	Trần	
Như,	rồi	đến	nhóm	của	ông	Ưu	Lâu	Tần	Loa	Ca	Diếp.	Sau	đó	giúp	cho	các	nhà	tu	
khổ	hạnh	về	lửa,	rồi	giúp	cho	ngài	Đại	Ca	Diếp,	tiếp	theo	là	ngài	Đại	Kiếp	Tân	Na.	
Còn	trước	đó	là	ngài	Pukkusa	và	làm	cho	vị	này	đạt	Thánh	quả. 



 
 

5 

Quý	vị	thấy,	đi	xa	cả	ngàn	dặm,	vì	sao?	Vì	mỗi	ngày	Đức	Phật	quán	sát	trước	
là	ai	có	duyên,	thì	Ngài	sẽ	tìm	tới	để	độ	người	đó.	Cho	nên	Đức	Phật	cũng	lặn	lội	
đi	rất	xa	xôi	như	vậy	để	độ	cho	người.	Chúng	ta	học	chúng	ta	thấy	rõ	ràng	là	như	
vậy,	Đức	Phật	tuyệt	vời	lắm,	Ngài	không	có	bỏ	chúng	sinh	nào.	Trừ	khi	chúng	
sinh	đó	không	có	duyên	thì	thôi,	chứ	còn	có	duyên	là	Ngài	sẽ	đến	để	độ	cho.	Dù	
xa	hay	gần,	dù	ở	trên	địa	cầu	này	hay	trong	địa	cầu	khác,	nơi	nào	trong	Tam	
thiên	Đại	thiên	Thế	giới,	Ngài	cũng	tìm	đến. 

Rồi	một	mình	Ngài	vào	buổi	chiều	đi	ba	mươi	dặm	đường	để	đưa	con	
người	độc	ác	tàn	bạo	đó	là	Angulimàla	(Tướng	cướp	đeo	vòng	ngón	tay)	
(tướng	 cướp	Vô	Não)	 vào	Thánh	quả.	Ngài	đi	ba	mươi	dặm	nữa,	 và	đưa	
Álavaka	(một	con	quỷ	ăn	thịt	người)	vào	Sơ	quả	Dự	lưu	cùng	cứu	hoàng	tử	
thoát	nạn	(khỏi	bị	quỷ	kia	ăn	thịt). 

Câu	chuyện	này	Thiện	Trang	chưa	kể,	Thiện	Trang	sẽ	kể	cho	quý	vị	ở	một	
bài	khác.	Có	bài	kinh	[kể]	về	con	quỷ	ăn	thịt	người.	Đức	Phật	giúp	cho	con	quỷ	
ăn	thịt	người	đó	thoát	khỏi	dòng	sinh	tử,	bằng	cách	là	[giúp	nó]	chứng	quả	Dự	
lưu.	Và	[Ngài	cũng]	cứu	vị	Hoàng	tử	đang	bị	tế	lễ	cho	con	quỷ	ăn	thịt	đó	[được]	
thoát	nạn.	Quý	vị	thấy	Đức	Phật	rất	tuyệt	vời! 

	Ngài	an	trú	trên	cõi	Trời	Ba	mươi	ba	(trời	Đao	Lợi)	suốt	ba	tháng	và	
giảng	toàn	bộ	Giáo	pháp	cho	tám	trăm	triệu	Thiên	tử	(đây	là	giảng	bộ	A	Tỳ	
Đàm	–	Vi	Diệu	Pháp).	Ngài	lên	cõi	Phạm	thiên	và	phá	tan	tà	thuyết	của	Phạm	
thiên	Baka	(Phạm	thiên	này	chấp	vào	Thường	kiến,	ổng	nghĩ	là	ổng	sinh	ra	tất	
cả	chúng	sinh,	rồi	ổng	sống	lâu	vô	lượng.	Đức	Phật	lên	đó	nói	là	không	phải	như	
vậy)	(số	405.	TT	Phạm	thiên	Baka),	cùng	làm	cho	mười	ngàn	vị	Phạm	thiên	
đắc	Thánh	quả. 

Quý	vị	thấy	không?	Ở	cõi	Trời	cũng	được	Phật	lên	độ,	chứ	không	phải	lên	
cõi	Trời	là	không	được	tu.	Nhiều	khi	học	phải	chính	xác	như	vậy	thì	mình	mới	
yên	tâm.	Quý	vị	thấy,	lên	cõi	trời	Phạm	thiên	thì	tuổi	thọ	rất	lâu,	Đức	Phật	ra	đời	
cũng	lên	đó	độ	[cho	họ]	đắc	Thánh	quả.	Cho	nên	lên	được	cõi	Phạm	thiên	thì	quý	
vị	yên	tâm	là	sẽ	gặp	Đức	Phật	tiếp	theo.	Còn	nếu	ở	dưới	này	thì	chưa	chắc	mình	
gặp	được.	Mình	lên	Phạm	thiên	thì	tuổi	thọ	lâu	dài	lắm,	không	gặp	Đức	Phật	này	



 
 

6 

thì	cũng	gặp	Đức	Phật	khác. 

	Mỗi	năm	Ngài	du	hóa	trong	ba	khu	vực,	và	đối	với	những	ai	có	đủ	căn	
cơ	hiểu	đạo,	Ngài	truyền	dạy	Tam	quy,	Ngũ	giới	và	các	quả	vị	khác	nhau	tùy	
mức	độ	khả	năng	(Đức	Phật	làm	bao	nhiêu	việc	như	vậy).	Ngài	còn	hành	đạo	
vì	lợi	lạc	của	loài	Rắn	rồng	(Nàga)	hoặc	Kim	sí	điểu	(garula)	hoặc	nhiều	loài	
khác	nữa,	theo	nhiều	phương	tiện	khác	nhau. 

Quý	vị	thấy,	đây	là	các	vị	Tỳ-kheo	bàn	với	nhau,	kể	về	Đức	Phật	Thích	Ca.	
Nghe	như	vậy	rất	tuyệt	vời!	Chứ	ngày	xưa,	mình	học	nhiều	khi	mình	không	biết	
kiến	thức	này,	mình	mơ	mơ	màng	màng,	mình	không	có	lòng	kính	nhớ,	thương	
tưởng	đến	Đức	Thế	Tôn.	Còn	bây	giờ	mình	học	mình	thấy	rất	là	tuyệt	vời,	Ngài	
không	bỏ	một	loài	chúng	sinh	nào	cả. 

Với	những	lời	như	trên,	các	Tỷ-kheo	tán	thán	công	đức	trong	đời	sống	
của	đấng	Thập	Lực	vì	lợi	lạc	của	cõi	trần	gian	này.	Bậc	Ðạo	Sư	bước	vào	và	
hỏi	Tăng	chúng	đang	nói	chuyện	gì	trong	lúc	ngồi	tại	đây.	Tăng	chúng	thưa	
với	Ngài.	Ngài	bảo: 

-Này	các	Tỷ-kheo,	ngày	nay	Ta	đã	đạt	Thắng	trí	viên	mãn	và	sống	vì	
lợi	ích	của	chúng	sinh	thì	cũng	chẳng	lạ	gì,	vì	ngay	cả	xưa	kia,	khi	Ta	còn	
tham	dục,	Ta	cũng	đã	sống	vì	lợi	lạc	của	chúng	sinh. 

Nói	vậy	xong,	Ngài	kể	một	chuyện	quá	khứ. 

			 Quý	vị	thấy,	ở	đây	Đức	Phật	kể	lại	một	chuyện	quá	khứ,	nhờ	nhân	duyên	là	
các	Tỷ-kheo	đang	bàn	tán	về	chuyện	Ngài	độ	sanh	trong	đời	này	như	thế	nào.	
Đức	Phật	nói	không	phải	chỉ	bây	giờ,	bây	giờ	Ngài	đã	thành	tựu	rồi,	đắc	quả	rồi,	
mà	hồi	xưa	khi	Ngài	chưa	đắc	quả,	Ngài	vẫn	còn	trong	tham	dục	thì	Ngài	cũng	
làm	lợi	lạc	cho	chúng	sanh.	 

	 Bây	giờ	đến	câu	chuyện	quá	khứ: 

* 

Một	 thuở	nọ,	 trong	 thời	Đức	Phật	Chánh	Ðẳng	Giác	Kassapa	 (Ca-
diếp)	có	một	vị	vua	mệnh	danh	là	Usìnara.	Một	thời	gian	rất	lâu	sau	khi	



 
 

7 

Đức	Phật	Ca-diếp	tuyên	thuyết	Tứ	Ðế	(Bốn	Sự	Thật)	và	giải	thoát	cho	nhiều	
hội	chúng	khỏi	khổ	ách,	cuối	cùng	đã	nhập	vào	hội	chúng	chư	Phật	an	trú	
trong	Niết-bàn	(Ðại	diệt	độ)	thì	Ðạo	pháp	đã	suy	tàn.	Tăng	chúng	tìm	kế	
sinh	nhai	bằng	hai	mươi	mốt	cách	phi	pháp,	họ	kết	giao	với	các	Tỷ-kheo-
ni	và	sinh	ra	nhiều	con	cái.	Các	Tỷ-kheo	xao	lãng	phận	sự	của	Tỷ-kheo.	Tỷ-
kheo-ni	cũng	xao	lãng	phận	sự	của	Tỷ-kheo-ni,	nam	cư	sĩ	và	nữ	cư	sĩ	cũng	
vậy,	các	Bà-la-môn	không	còn	giữ	phận	sự	của	Bà-la-môn,	phần	đông	dân	
chúng	theo	Mười	ác	đạo,	vì	vậy	khi	mạng	chung,	họ	đều	phải	vào	các	đọa	
xứ	thật	đông	đảo. 

Mở	màn	câu	chuyện	này,	đầu	tiên	là	thời	Đức	Phật	Kassapa	(Ca	Diếp).	Sau	
đó	Đức	Phật	Ca	Diếp	đã	nhập	Niết-Bàn	thì	giáo	pháp	biến	đổi	rất	nhanh.	Vì	thời	
đó	hình	như	Đức	Phật	Ca	Diếp	không	có	chế	Giới	luật	như	Đức	Phật	Thích	Ca.	
Cho	nên	sau	khi	Đức	Phật	Ca	Diếp	nhập	Niết-Bàn	thì	Tăng	chúng	sống	bằng	21	
cách	phi	pháp.	Họ	sống	với	Tỷ-kheo-ni	sinh	ra	con	cái.	Tức	là	Tỷ-kheo	với	Tỷ-
kheo-ni	thời	đó	không	còn	là	Tỷ-kheo	và	Tỷ-kheo-ni	nữa,	mà	họ	sống	giống	như	
vợ	chồng.	 

Rồi	các	Tỷ-kheo	xao	lãng	phận	sự	của	mình,	các	Tỷ-kheo-ni	cũng	xao	lãng	
phận	sự.	Rồi	nam	Cư	sĩ,	nữ	Cư	sĩ,	Bà-la-môn	v.v…	[cũng	không	còn	giữ	phận	sự].	
Chúng	sanh	toàn	làm	điều	ác	(10	điều	ác),	nên	sau	khi	chết	đọa	vào	đọa	xứ	rất	
đông.	Và	thời	này	là	Đức	Phật	kể	về	tiền	thân	của	Ngài.	Bây	giờ	chúng	ta	coi	thử	
tiền	thân	của	Ngài	là	ai,	chúng	ta	nghe	xem: 

Lúc	ấy	Sakka	(Ðế	Thích)	Thiên	chủ,	nhận	thấy	không	có	vị	Thiên	tử	
nào	mới	xuất	hiện,	ngài	nhìn	ra	cõi	trần	gian,	và	thấy	loài	người	bị	đọa	vào	
các	cõi	dữ	như	thế	nào,	còn	Giáo	pháp	của	Đức	Phật	đã	suy	tàn.	 

Tức	là	ở	trên	cõi	Trời,	vua	trời	Ðế	Thích	cũng	rất	mong	chiêu	mộ	thêm	dân.	
Nhưng	ngài	không	thấy	ai	hết,	tức	là	không	thấy	người	trời	nào	mới,	giống	như	
một	đất	nước	mà	không	thấy	người	nào	sinh	ra	hết.	Ở	cõi	Trời	Đao	Lợi	mà	không	
thấy,	[nên]	ngài	kêu	phải	coi	thử	dưới	trần	thế	nào.	Tại	vì	dưới	trần	tu	thì	mới	
lên	cõi	Trời,	coi	dưới	trần	bây	giờ	thế	nào?	Người	ta	đọa	đường	dữ	không	à,	giáo	
pháp	Đức	Phật	Ca	Diếp	thì	suy	tàn	rồi.	 



 
 

8 

Cho	nên	quý	vị	thấy	không	ạ?	Không	có	giáo	pháp	của	Đức	Phật	thì	rất	nguy	
hiểm.	[Giáo	pháp]	suy	tàn	rồi	cho	nên	[chúng	sanh]	đọa	đường	ác	không	[thôi],	
không	ai	sinh	thiên	hết.	Vì	không	ai	sanh	thiên	nên	ngài	phải	coi	thử.	Bây	giờ	
[chúng	ta]	coi	thử	ngài	làm	như	thế	nào? 

Ngài	tự	hỏi:	"Ta	phải	làm	gì?	-	ta	nghĩ	ra	rồi!"	Ngài	tự	nhủ:	"Ta	sẽ	đe	
dọa	loài	người	làm	cho	đại	chúng	kinh	hãi	và	khi	đại	chúng	đã	kinh	hãi,	ta	
sẽ	trấn	an	đại	chúng	và	thuyết	Pháp,	ta	sẽ	chấn	hưng	Ðạo	pháp	đã	suy	tàn,	
ta	sẽ	làm	Ðạo	pháp	tồn	tại	một	ngàn	năm	nữa!" 

Câu	chuyện	này	quý	vị	thấy	hay	không	ạ?	Tức	là	vua	trời	Đế	Thích	có	khả	
năng	giúp	được	cho	Thế	gian,	đúng	không	ạ?	Vua	trời	Đế	Thích	nghĩ	rằng	có	cách	
giúp,	đó	là	xuống	hù	dọa,	đe	dọa	dân	chúng	cõi	Người.	Rồi	sau	đó	sẽ	trấn	an	họ,	
thuyết	pháp	cho	họ,	chấn	hưng	lại	Đạo	pháp,	và	sẽ	giúp	cho	Đạo	pháp	tồn	tại	
thêm	1000	năm	nữa.	Như	vậy	quý	vị	yên	tâm,	thời	nào	[giáo	pháp]	suy	quá	thì	
sẽ	có	chư	Thiên	xuống	[giúp].	Ở	đây	là	vua	trời	Đế	Thích	xuống	[giúp]. 

	Cùng	với	quyết	định	này,	ngài	biến	vị	Thần	lái	xe	của	Ngài	là	Màtali	
thành	một	con	Chó	săn	đen	đủi	khổng	lồ,	loài	chó	thuần	chủng,	có	bốn	nanh	
lớn	như	quả	chuối,	hình	thù	gớm	ghiếc,	với	cái	bụng	bự	như	đàn	bà	sắp	
sinh	con.	Ngài	cột	con	Chó	bằng	sợi	xích	năm	vòng,	cột	tràng	hoa	đỏ	lên	
mình	nó	và	dẫn	nó	đi	bằng	một	sợi	dây.	Chính	ngài	mặc	y	phục	màu	vàng,	
buộc	tóc	ra	đằng	sau,	quấn	tràng	hoa	đỏ	rồi	cầm	một	cây	cung	khổng	lồ	với	
dây	cung	màu	san	hô,	lắc	lư	trong	tay	một	cái	lao	có	đầu	mũi	gắn	hạt	kim	
cương,	ngài	giả	dạng	một	sơn	nhân	đi	xuống,	một	địa	điểm	cách	kinh	thành	
một	dặm. 

-	Trần	gian	đang	bị	tiêu	diệt!	Trần	gian	đang	bị	tiêu	diệt! 

Ngài	thét	lớn	ba	lần	để	đe	dọa	mọi	người	và	khi	vào	đến	kinh	thành.	 

Tức	là	vua	trời	Đế	Thích	dùng	Thần	thông	biến	người	lái	xe	(ngài	đi	đâu	
cũng	có	người	lái	xe,	lái	xe	trên	cõi	Trời	chứ	không	phải	xe	ở	dưới	cõi	Người)	
thành	con	chó	săn	đen	đủi,	khổng	lồ,	loài	chó	ghê	gớm	lắm.	Rồi	ngài	cho	dây	xích	
rồi	tràng	hoa	lên	mình	giả	dạng,	cầm	theo	cung.	Nói	chung	nhìn	tướng	ghê	gớm	



 
 

9 

lắm.	[Ngài]	giả	dạng	một	sơn	nhân	đi	xuống.	Bắt	đầu	đi	xuống	thì	tất	nhiên	là	
xuất	hiện	ở	đâu	xa	xa	chút,	cách	kinh	thành	một	dặm,	rồi	bắt	đầu	hù	dọa	hét	lên	
ba	lần	là:	“Trần	gian	đang	bị	tiêu	diệt,	trần	gian	đang	bị	tiêu	diệt!”	Hét	lên	như	
vậy	để	hù	dọa	chúng	sanh	sợ.	 

Ngài	lại	thét	lên	như	vậy.	Dân	chúng	thấy	con	Chó	săn	liền	kinh	hoảng	
bỏ	chạy	vào	thành	tâu	trình	với	vua	mọi	việc.	Vua	vội	vã	truyền	lệnh	đóng	
các	cổng	kinh	 thành.	Song	Thiên	chủ	Ðế	Thích	nhảy	qua	bức	 thành	cao	
mười	tám	cubit	(1	cubit	=	45cm)	(mình	cứ	cho	là	50cm.	Như	vậy	bức	tường	
này	là	50x18=9m),	cùng	con	Chó	săn,	đứng	bên	trong	kinh	thành.	Dân	chúng	
hoảng	hốt	chạy	vào	nhà	đóng	cửa	thật	chặt.	(Mình	mà	thấy	con	chó	cỡ	đó	thì	
mình	cũng	sợ	nữa,	chứ	đừng	nói,	thấy	tướng	người	rồi	con	chó	cỡ	đó	sao	không	
chạy.	Cho	nên	chạy	trốn	hết,	đóng	cửa	lại,	giống	như	kiếp	nạn	tới	rồi	đó).	Con	
Chó	đen	khổng	lồ	rượt	theo	người	nào	nó	gặp	phải	và	dọa	nạt	họ,	cuối	cùng	
vào	đến	tận	cung	vua.	Trong	cơn	khủng	khiếp,	dân	chúng	đi	ẩn	náu	khắp	
sân	chầu,	vào	tận	cung	điện	và	đóng	cửa	lại. 

Còn	vua	cùng	các	vương	phi	đi	lên	thượng	lầu.	Hắc	thiên	cẩu	(con	chó	
đen)	đưa	chân	đặt	vào	cửa	sổ	và	rống	lên	thật	kinh	hoàng!	Tiếng	rống	vang	
dội	từ	địa	ngục	lên	đến	tận	trời	xanh	cao	ngất:	cả	vũ	trụ	vang	rền	tiếng	
rống	đó.	 

Quý	vị	thấy,	lúc	đó	con	chó	này	ghê	gớm	như	vậy,	làm	cho	mọi	người	sợ	
hãi.	Phải	vậy	chứ!	Vua	trời	Đế	Thích	mà!	Phải	dùng	Thần	thông	để	độ	chúng	sanh	
đúng	không?	Tiếp	tục: 

Có	ba	tiếng	rống	lớn	từng	vang	dậy	khắp	cõi	Diêm-phù-đề	(Ấn	Ðộ)	
(ở	đây	ngài	Minh	Châu	để	là	Ấn	Độ,	nhưng	thực	tế	là	Diêm-phù-đề,	chứ	không	
phải	 là	 Ấn	Độ)	 là:	 Tiếng	 rống	 của	 vua	 Punnaka	 trong	 chuyện	Tiền	 thân	
Punnaka,	tiếng	rống	của	Long	vương	Sudassana	trong	chuyện	Tiền	thân	
Bhùridatta	và	tiếng	rống	này	trong	Tiền	thân	Mahà-Kanha,	hay	chuyện	Ðại	
Hắc	thiên	cẩu	(tức	là	con	chó	săn	đen	của	cõi	Trời). 

Vua	thu	hết	can	đảm	đến	gần	cửa	sổ,	kêu	lớn	vào	Thiên	chủ: 



 
 

10 

-	Này	thợ	săn	kia,	sao	con	Chó	của	ngươi	rống	lên	thế? 

-	Vì	nó	đói. 

Vua	bảo: 

-	Ðược,	trẫm	sẽ	ra	lệnh	đem	thức	ăn	cho	nó. 

	Tức	là	ông	vua	cũng	có	bản	lĩnh	đó,	ổng	lấy	hết	can	đảm	tới	nói	với	người	
thợ	săn	(là	vua	trời	Đế	Thích)	là	tại	sao	con	chó	rống	ghê	vậy?	Bởi	vì	nó	đói.	Vua	
nói:	‘Vậy	thì	cứ	đem	thức	ăn	cho	nó’. 

Thế	là	vua	ra	lệnh	đem	thức	ăn	ngự	thiện	của	ngài	cùng	thức	ăn	trong	
cả	cung	điện.	Con	Chó	hình	như	chỉ	ngoạm	một	miếng	là	hết	tất	cả,	xong	lại	
gào	thét.	(Quý	vị	thấy	thức	ăn	của	ngự	thiện	là	thức	ăn	tuyệt	vời	của	vua,	rồi	
[thức	ăn	của]	cả	cũng	điện	nữa,	vậy	mà	con	chó	ăn	một	phát	hết	luôn,	nó	lại	gào	
thét	nữa.	Đúng	là	chư	Thiên,	không	thể	tưởng	tượng	được). 

Vua	hỏi	nữa. 

-	Con	chó	còn	đói.	Thiên	chủ	đáp. 

	 Sau	đó	vua	bảo	đem	thức	ăn	của	voi,	ngựa	ra	cho	nó.	Nó	cũng	ăn	trọn	
lập	tức;	vua	lại	phải	lấy	hết	thức	ăn	trong	kinh	thành	ra	cho	nó;	con	Chó	
cứ	nuốt	chửng	hết	như	trên	rồi	gào	thét	nữa.	(Quý	vị	thấy	là	người	ta	không	
thể	nào	đấu	với	chư	Thiên	được	đúng	không?	Chư	Thiên	cỡ	đó!) 

Vua	bảo: 

-	Ðây	không	phải	chó.	Chắc	chắn	là	con	quỷ	dữ.	Ta	muốn	xem	nó	từ	
đâu	đến. 

Lòng	kinh	hãi,	vua	ngâm	vần	kệ	đầu	hỏi: 

1.Chó	săn	đen	sẫm	buộc	năm	dây,	
	Nanh	trắng	nhe	ra	cả	miệng	này,	
	Oai	vệ	gây	kinh	hoàng	dữ	dội,	
	Nó	làm	gì	được	với	người	đây? 



 
 

11 

Nghe	vậy,	Ðế	Thích	Thiên	chủ	ngâm	vần	kệ	thứ	hai: 

2.	Chó	đen	chẳng	đến	để	săn	mồi,	
	Song	nó	làm	công	dụng	trị	người,	

	Ðại	đế	U-si	này,	phải	biết.	
	Khi	ta	thả	lỏng	nó	ra	thôi. 

Lúc	ấy	vua	bảo: 

-	Sao,	thợ	săn,	chó	này	sẽ	xé	xác	hết	mọi	người	hay	chỉ	xé	những	kẻ	
thù	của	ngươi	thôi? 

-	Tâu	Ðại	vương,	chỉ	những	kẻ	thù	của	tiểu	thần	thôi. 

-	Vậy	ai	là	kẻ	thù	của	ngươi? 

-	Tâu	Ðại	vương,	những	kẻ	nào	thích	gian	tà	và	theo	đường	ác. 

Vua	bảo: 

-	Hãy	tả	bọn	chúng	ra	cho	ta	nghe. 

Vị	Thiên	chủ	liền	tả	bọn	chúng	qua	các	vần	kệ: 

Tức	 là	vua	 trời	Đế	Thích	 cũng	phương	 tiện,	nói	 con	 chó	này	 chỉ	 xé	xác	
những	người	là	kẻ	thù,	kẻ	thù	đó	là	những	người	thích	gian	tà	và	theo	đường	ác.	
Vậy	gian	tà	và	đường	ác	là	như	thế	nào?	Bây	giờ	vua	trời	Đế	Thích	tả	qua	bài	kệ: 

3.	Giả	làm	Tăng	chúng,	bát	trong	tay,	
	Mình	khoác	chiếc	y,	cạo	tóc	này,	

	Lại	muốn	theo	nghề	cày	ruộng	đất,	
	Thì	ta	sẽ	thả	Chó	đen	ngay. 

	 Loại	thứ	nhất	là	những	người	Tăng	chúng	có	bình	bát	trong	tay,	khoác	y,	
cạo	tóc,	nhưng	làm	nghề	giống	như	thế	gian.	Như	vậy	là	ác.	Cho	nên	thả	con	chó	
đen	để	cắn. 

4.	Khi	nào	Ni	chúng	Giáo	đoàn	này,	
	Ðắp	một	chiếc	y,	cạo	tóc	vầy,	



 
 

12 

	Lại	thấy	đua	chen	đời	thế	tục,	
	Thì	ta	sẽ	thả	Chó	đen	đây. 

Thứ	hai	là	đối	tượng	Ni	chúng.	Một	là	Tăng	chúng,	như	vậy	Tăng	chúng	
kiểu	đó	là	ác	đúng	không	ạ?	Thứ	hai	là	Ni	chúng. 

[Hạng]	thứ	ba	là	bài	kệ	thứ	năm: 

5.	Khi	nhà	tu	lại	muốn	cho	vay	
	Nặng	lãi,	môi	trên	chẫu	thật	dài,	
	Cả	miệng	răng	hôi,	đầu	tóc	bẩn,	

	Thì	ta	sẽ	thả	Chó	đen	này. 

Đây	là	những	nhà	tu	của	đạo	khác,	gọi	là	Bà-la-môn,	chứ	không	phải	là	Phật	
giáo.	Còn	hai	bài	kệ	trên	là	Tỳ-kheo,	Tỳ-kheo-ni	là	tu	theo	Phật	giáo. 

6.	Giáo	sĩ	không	kinh	thánh,	lễ	đàn,	
	Lại	dùng	hết	cả	mọi	tài	năng	
	Tế	đàn	vì	chí	ham	tiền	của,	
	Lúc	ấy	ta	liền	thả	Chó	săn. 

[Hạng	này]	là	những	người	giáo	sĩ	Bà-la-môn	tại	gia.	Trên	kia	là	xuất	gia,	
gọi	là	Sa	môn	Bà-la-môn.	Còn	đây	là	Bà-la-môn	tại	gia.	Giống	như	tu	theo	giáo	sĩ	
Bà-la-môn	đó. 

7.	Nay	đã	già	nua,	nhị	lão	thân	
	Ðến	thời	tàn	tạ	hết	ngày	xuân,	
	Nó	không	cấp	dưỡng	dù	dư	sức,	
	Chống	nó,	ta	liền	thả	Chó	săn! 

Tức	là	những	người	đã	già	rồi,	những	nhị	lão	thân	đến	thời	tàn	tạ	hết	xuân	
rồi,	mà	người	con	đối	với	cha	mẹ	mình	không	nuôi	dưỡng.	Những	người	bất	
hiếu	như	vậy	thì	thuộc	đối	tượng	kẻ	thù	của	chó	săn,	[bị]	nó	ăn	thịt.	Tức	là	bất	
hiếu	đối	với	cha	mẹ,	không	nuôi	dưỡng	cha	mẹ,	nhị	lão	thân	tức	là	cha	mẹ	mình	
già	rồi,	đến	hết	ngày	xuân	rồi,	mà	không	có	cấp	dưỡng,	không	nuôi	dưỡng.	Ở	
đây	là	dù	dư	sức	nha,	mình	đủ	khả	năng	mà	không	nuôi. 



 
 

13 

8.	Kẻ	nào	đối	với	mẹ	cha	già	
	Nay	đến	lúc	tàn,	xuân	đã	qua,	

	Kêu:"Các	người	kia,	đồ	ngốc	dại!"	
	Chống	y,	ta	thả	Chó	săn	ra. 

Tức	là	đối	với	cha	mẹ	không	tốt,	chửi	cha	mẹ	v.v…	Bất	hiếu	như	vậy	thì	là	
đối	tượng	để	chó	săn	này	cắn. 

9.	Khi	đàn	ông	tán	vợ	người	ta,	
	Vợ	của	thầy	hay	của	bạn	nhà,	
	Em	của	cha	mình	hay	vợ	cậu,	
	Thì	ta	liền	thả	Chó	đen	ra. 

Tiêu	chuẩn	tiếp	theo	trong	Thập	thiện,	quý	vị	thấy	đối	nghịch	lại	là	Thập	
ác.	Khi	đàn	ông	mà	tán	tỉnh	vợ	người	khác,	rồi	vợ	của	thầy	hoặc	là	vợ	của	bạn,	
hay	là	em	của	cha	mình	hay	là	vợ	của	cậu	v.v…	những	kiểu	đó	là	bất	lương,	là	ác.	
Cho	nên	con	chó	cắn	những	người	đó.	Tiếp	tục: 

10.	Khi	mộc	trên	vai,	kiếm	dưới	tay,	
	Làm	quân	cường	đạo,	vũ	trang	đầy,	
	Chiến	trường	giết	hại,	và	ăn	cướp,	

	Ta	sẽ	thả	ra	Hắc	cẩu	này. 

	Tiếp	theo	là	những	người	có	kiếm,	có	vũ	trang	nhưng	lại	giết	hại	và	ăn	
cướp.	Làm	những	nghiệp	như	thế	đó	là	ác	nghiệp	thì	cũng	là	đối	tượng	để	thả	
con	chó	này. 

11.	Con	trai	bà	góa	dưỡng	da	ngà,	
	Vô	dụng	không	tài	giỏi	việc	nhà,	
	Lực	lưỡng,	chỉ	gây	trò	đánh	lộn,	

	Thì	ta	sẽ	thả	Chó	săn	ra. 

Tình	trạng	này,	quý	vị	thấy	ở	Việt	Nam	mình	bây	giờ	cũng	có.	Những	người	
con	trai	lêu	lổng	ra	đường	gây	trò,	lực	lưỡng,	khỏe	mạnh	mà	đi	làm	giang	hồ	
đánh	 nhau	 tùm	 lum.	 Không	 có	 tài	 giỏi	 trong	 việc	 nhà	mà	 cứ	 ra	 đường	 gây	
chuyện,	đó	là	những	đối	tượng	mà	con	chó	này	săn.	Tức	là	đó	là	việc	ác.	Quý	vị	



 
 

14 

thấy	hình	như	những	bức	tranh	này	giống	y	chang	bây	giờ	đúng	không	ạ? 

	12.	Khi	tâm	người	chứa	rẫy	ý	tà,	
	Những	kẻ	dối	gian,	chẳng	thật	thà,	
	Quanh	quẩn	vào	ra	trong	thế	giới,	

	Thì	ta	sẽ	thả	Chó	đen	mà. 

	Tức	là	những	người	chứa	đầy	tâm	ý	tà,	gian	dối	chẳng	thật	thà	cũng	là	đối	
tượng	để	đọa	lạc	hay	nói	chung	là	[bị]	con	chó	đen	này	cắn.	Quý	vị	thấy	không	
ạ?	Đây	là	miêu	tả	rất	đơn	giản	về	Thập	thiện	của	vua	trời	Đế	Thích.	Nếu	đối	lại	
là	Thập	ác	đó,	thì	đang	mô	tả	về	Thập	ác. 

-	Những	người	này	là	kẻ	thù	của	ta,	tâu	Ðại	vương! 

Ngài	làm	thể	như	sắp	thả	Chó	xổ	ra	xé	những	kẻ	nào	làm	các	hành	
động	của	cừu	nhân.	(Tức	là	ngài	giả	bộ	thả	chó	ra.	Những	đối	tượng	này	toàn	
ở	trong	nhân	gian	không	đó).	Song	trong	lúc	cả	đám	đông	đang	kinh	hoàng,	
ngài	cầm	lấy	dây	xích	chó,	làm	như	thể	buộc	chặt	nó	vào	chỗ	đó,	rồi	ngài	
trút	bỏ	bộ	dạng	thợ	săn,	dùng	thần	lực	bay	lên	đứng	trên	không,	sáng	rực	
rỡ,	và	bảo:	(Tức	là	lúc	này	vua	trời	Đế	Thích	thâu	thần	lực	lại,	không	giả	dạng	
nữa,	hù	một	chút	thôi.	Hù	cho	người	ta	sợ	kinh	hết	rồi,	tất	cả	đều	sợ	thì	bắt	đầu	
ngài	mới	thu	[thần	lực]	lại,	ngài	trở	lại	thành	vua	trời	Đế	Thích). 

-	Này	Ðại	vương,	ta	là	Ðế	Thích	Thiên	chủ,	vì	thấy	trần	gian	sắp	bị	
hủy	diệt	nên	ta	đến	đây.	Quả	thật	bây	giờ	người	chết	đọa	vào	các	cõi	khổ	
đầy	rẫy,	vì	chúng	làm	toàn	chuyện	độc	ác,	còn	thiên	giới	thì	trống	vắng.	Từ	
nay	ta	sẽ	biết	cách	trừng	trị	bọn	gian	ác,	song	các	người	phải	cố	gắng	tinh	
cần.	(Quý	vị	thấy	vua	trời	Đế	Thích	sau	khi	hù	dọa	như	vậy,	biết	mọi	người	sợ	
rồi	thì	ngài	mới	thuyết	pháp,	nói	[ta	là]	vua	như	vậy,	nói	cho	mọi	người	biết	thật	
sự	có	cõi	Trời). 

Rồi	sau	khi	thuyết	Pháp	trong	bốn	vần	kệ	đáng	ghi	nhớ	và	hướng	
dẫn	dân	chúng	vào	các	công	đức	thiện	sự	như	bố	thí,	ngài	tăng	cường	uy	
lực	của	Giáo	Pháp	đang	suy	tàn	để	Giáo	pháp	được	tồn	tại	thêm	một	ngàn	
năm	nữa,	rồi	ngài	cùng	Thần	Màtali	trở	lại	cõi	của	ngài.	(Tức	là	lúc	đó	vua	



 
 

15 

trời	Đế	Thích	đã	giúp	được	dân	chúng	và	như	vậy	giúp	Giáo	pháp	của	Đức	Phật	
Ca	Diếp	tồn	tại	thêm	một	ngàn	năm	nữa.	Cho	nên	là	thành	công	rồi,	khi	đó	ngài	
trở	lại	[cõi	Trời].	Câu	chuyện	này,	tới	đây	chúng	ta	thấy	là	khi	nào	có	vấn	đề	thì	
chư	Thiên	cũng	can	thiệp	đó. 

* 

Khi	bậc	Ðạo	Sư	chấm	dứt	Pháp	thoại	này.	Ngài	nói	thêm: 

-Này	các	Tỷ-kheo,	như	vậy	ngày	xưa	cũng	như	nay,	Ta	đã	sống	vì	lợi	
lạc	của	cõi	đời. 

Rồi	Ngài	nhận	diện	Tiền	thân: 

-	Vào	thời	đó,	Ánanda	là	Màtali	và	Ta	là	Ðế	Thích	Thiên	chủ. 

Tức	là	lúc	đó	ngài	A	Nan	(Ánanda)	là	người	đánh	xe	cho	vua	trời	Đế	Thích.	
Còn	vua	trời	Đế	Thích	thời	Đức	Phật	Ca	Diếp	chính	là	tiền	thân	của	Đức	Phật	
Thích	Ca.	Như	vậy	là	rõ	ràng	Đức	Phật	khẳng	định	một	điều,	đó	là	Ngài	có	thể	
giúp	được	chúng	sanh,	không	phải	lúc	Ngài	thành	Phật	mà	lúc	Ngài	còn	ở	trong	
tham	dục.	Tham	dục	tức	là	chưa	chứng	quả,	Ngài	làm	vua	trời	Đế	Thích,	Ngài	
cũng	giúp	chúng	sanh	rồi. 

Câu	chuyện	này	nói	rất	nhiều	điều:	Thứ	nhất,	Đức	Phật	Thích	Ca	 thành	
Phật	là	mới	thành,	chứ	không	phải	như	người	ta	nói	là	thành	Phật	thị	hiện	gì	đó.	
Mà	thật	sự	là	Ngài	trải	qua	rất	nhiều	đời,	quý	vị	thấy	không?	Câu	chuyện	tiền	
thân:	nào	là	chuyện	con	chim	cun	cút,	chuyện	này	chuyện	kia,	toàn	là	Ngài	tu.	
Mà	trong	đây,	thời	Đức	Phật	Ca	Diếp	là	trong	thời	Hiền	kiếp	này,	Phật	Ca	Diếp	
xong	rồi	mới	tới	Phật	Thích	Ca,	lúc	đó	Ngài	vẫn	chỉ	là	vua	trời	Đế	Thích	thôi,	chứ	
Ngài	chưa	có	thành	Phật.	Ngài	tự	nói	là	còn	trong	tham	dục.	Cho	nên	quý	vị	thấy,	
không	phải	là	người	ta	đồn,	người	ta	nói	rồi	mình	tin,	mình	coi	kinh	thì	mình	
mới	biết	được. 

Qua	câu	chuyện	này	cũng	thấy	[một	điều]	là	gì?	Chúng	ta	yên	tâm	là	khi	
nào	thế	giới	đại	loạn	thì	chắc	chư	Thiên	cũng	can	thiệp	đúng	không	ạ?	Bây	giờ	
chắc	là	chư	Thiên	đang	can	thiệp	đó,	mà	[chúng	ta]	có	tỉnh	hay	không	thôi,	không	



 
 

16 

tỉnh	thì	chịu	thua. 

(469.	Chuyện	Ðại	Hắc	Thiên	Cẩu	(Tiền	thân	Mahà	Kanha)	–	Chuyện	Tiền	
Thân	–	Kinh	Tiểu	Bộ). 

Cho	nên	[để]	thành	Phật	là	Ngài	[phải]	tu	nhiều	lắm,	lúc	nào	Ngài	cũng	giúp	
bao	nhiêu	chúng	sanh.	Quý	vị	coi	câu	chuyện	tiền	thân,	thấy	Ngài	giúp	bao	nhiêu	
việc,	làm	bao	nhiêu	thứ,	rồi	mới	đủ	phước	đủ	duyên	đến	lúc	cách	đây	25,	26	thế	
kỷ	thì	Ngài	mới	thành	đạo	dưới	cội	cây	Bồ-đề.	Chứ	không	phải	lên	Đại	thừa	nói	
thành	Phật	từ	kiếp	lâu	xa.	Thành	Phật	đó	ý	là	nói	khi	thành	Phật	là	không	có	thời	
gian,	chứ	không	phải	thành	Phật	từ	kiếp	lâu	xa	đâu.	Chúng	ta	nói	như	vậy,	phải	
hiểu	lời	Đức	Phật. 

	

	Chúng	ta	đến	mục	thứ	hai: 

	4	Nghiệp	Đưa	Đến	Đọa	Lạc,	4	Nghiệp	Đưa	Đến	Sanh	Thiên 

(Theo	Kinh	Tăng	Chi	Bộ) 

-	Thành	tựu	với	bốn	pháp,	này	các	Tỷ-kheo,	như	vậy	tương	xứng	bị	
rơi	vào	Địa	ngục.	Thế	nào	là	với	bốn	pháp?	(Tức	là	bây	giờ	có	bốn	pháp	đưa	
vào	Địa	ngục). 

Tự	mình	sát	sanh,	khích	lệ	người	khác	sát	sanh,	chấp	nhận	sát	sanh	
và	tán	thán	sát	sanh. 

Thành	tựu	với	bốn	pháp,	này	các	Tỷ-kheo,	như	vậy	tương	xứng	bị	
rơi	vào	Địa	ngục.	 

Cho	nên	có	một	pháp	thôi	nhưng	chia	bốn,	pháp	đó	là	sát	sanh.	Sát	sanh	
là	tự	mình	sát	sanh,	rồi	khuyến	khích	người	khác	sát	sanh,	chấp	nhận	sát	sanh	
và	tán	thán	sát	sanh.	Thành	tựu	bốn	pháp	này	thì	rơi	vào	Địa	ngục. 

Ở	đây	có	một	thuật	ngữ	mà	có	thể	quý	vị	không	hiểu.	Tự	mình	sát	sanh	
thì	dễ	hiểu	rồi	đúng	không	ạ?	Tự	mình	sát	sanh	có	nghĩa	là	mình	tự	mình	giết,	
tự	mình	ra	tay.	Khích	lệ	người	khác	sát	sanh,	ví	dụ	nói:	“Con	ơi	con,	con	đi	bắt	



 
 

17 

cá,	bắt	tôm…”	hoặc	làm	việc	gì	đó,	khuyên	hoặc	sai	bảo	người	ta	làm	gì	đó. 

Chấp	nhận	sát	sanh	là	sao?	Chấp	nhận	sát	sanh	theo	Chú	Giải	có	nghĩa	là	
trong	quyền	hạn	của	mình,	nhưng	mình	đồng	thuận.	Ví	dụ	quý	vị	ở	nhà	có	nuôi	
gà,	con	của	quý	vị	nói:	“Mẹ	ơi,	con	giết	con	gà	này	để	làm	thịt	nha?”	Quý	vị	nói:	
“Ừ,	giết	đi	con,	mẹ	đồng	ý”.	Đó	là	chấp	nhận	sát	sanh.	Tại	vì	quý	vị	có	quyền,	con	
gà	trong	nhà	của	mẹ	mà.	Kiểu	như	thế	gọi	là	chấp	nhận	sát	sanh.	 

Quý	vị	có	điều	đó	không?	Có	chứ!	Trong	nhà	sao	mà	không	có.	Trong	nhà	
thì	tài	sản	là	tài	sản	chung	đúng	không?	Gọi	là	chấp	nhận.	Cho	nên	ông	chồng	
kêu:	“Tôi	giết	con	gà	này	để	làm	thịt”.	Thì	bà	vợ	cũng	kêu:	“Ờ,	anh	giết	đi”.	Đó	là	
chấp	nhận	sát	sanh.	Cho	nên	là	cũng	có	nghiệp.	 

[Còn]	mình	học	Phật	rồi	thì	mình	nói:	“Không!	Anh	không	nên	sát	sanh.	
Anh	làm	thì	anh	ráng	chịu	nha,	tôi	không	có	trách	nhiệm,	tôi	không	có	đồng	ý”.	
Như	vậy	thì	mình	không	có	nghiệp	đó.	Còn	nếu	mình	kêu:	“Ừ,	làm	đi”.	Là	mình	
đồng	thuận	chấp	nhận,	là	cũng	dính	luôn	nghiệp	sát	sanh.	Quý	vị	thấy	không	ạ?	
Trong	kinh	nói	kỹ	như	vậy	đó.	Kinh	mới	nói	kỹ	thôi,	chứ	còn	người	đời	không	
nói	kỹ	đâu. 

Thứ	tư	là	tán	thán	sát	sanh,	thấy	người	ta	sát	sanh	rồi	mình	còn	tán	thán	
nữa,	thì	đó	[có	nghiệp]	rồi	nha.	 

Thành	tựu	bốn	pháp,	đủ	bốn	pháp	đó	là	tương	xứng	bị	rơi	vào	Địa	ngục.	
Nhớ	là	tương	xứng	bị	rơi	vào	Địa	ngục. 

Thành	 tựu	 với	 bốn	 pháp,	 này	 các	 Tỷ-kheo,	 như	 vậy	 tương	 xứng	
được	sanh	lên	cõi	Trời.	Thế	nào	là	với	bốn	pháp? 

Tự	mình	từ	bỏ	sát	sanh,	khích	lệ	người	khác	từ	bỏ	sát	sanh,	chấp	
nhận	từ	bỏ	sát	sanh	và	tán	thán	từ	bỏ	sát	sanh. 

Thành	 tựu	 với	 bốn	 pháp,	 này	 các	 Tỷ-kheo,	 như	 vậy	 tương	 xứng	
được	sanh	lên	cõi	Trời. 

Quý	vị	thấy	điều	hay	của	kinh	Phật	là	gì?	Đằng	trước	nói	bốn	pháp	đọa	
xuống	Địa	ngục,	thì	đằng	sau	nói	ngược	lại	là	được	sanh	lên	cõi	Trời.	Tức	là	Đức	



 
 

18 

Phật	không	bao	giờ	hù	dọa	chúng	sanh,	mà	Đức	Phật	luôn	luôn	chia	ra	hai	bên:	
Một	bên	là	thiện,	một	bên	là	ác.	Giống	như	hai	lối	đi,	đây	là	lối	đi	xuống	Địa	ngục,	
đây	là	lối	đi	lên	cõi	Trời,	ai	tự	lựa	chọn	lấy.	Đức	Phật	không	hù	dọa.	Tức	là	lúc	
nào	Đức	Phật	cũng	đưa	ra	hai	[mặt]	trắng	và	đen,	thiện	và	ác,	còn	lựa	chọn	hay	
không	là	việc	của	mình.	Đức	Phật	đâu	có	nói	đâu,	đúng	không?	Mình	lựa	chọn	là	
quyền	của	mình,	Đức	Phật	không	ép,	không	hù	dọa,	mà	Đức	Phật	chỉ	nói	sự	thật	
thôi.	Đó	là	điều	hay	của	kinh	Phật. 

Còn	người	đời	sau	toàn	đem	ra	hù,	nói	sát	sanh	đọa	Địa	ngục	mà	quên	
dạy	cho	người	ta	nếu	không	sát	sanh,	không	khích	lệ,	không	tự	mình	sát	sanh,	
[không	tán	thán	sát	sanh],	nói	chung	bốn	điều	ngược	lại,	thì	mình	được	lên	cõi	
Trời.	Quý	vị	thấy	hay	không?	Đâu	phải	dạy	một	chiều	đâu,	Đức	Phật	luôn	dạy	hai	
chiều.	Mình	học	tinh	thần	của	Đức	Phật	là	vậy.	Khi	quý	vị	dạy	Phật	pháp	cho	ai,	
quý	vị	phải	dạy	như	vậy,	thế	mới	gọi	là	dạy	Phật	pháp.	Chứ	còn	về	nhà	hù	dọa	
ông	chồng:	“Sát	sanh	là	đọa	Địa	ngục	đó	anh”.	Như	thế	thì	đâu	được!	Mà	phải	
nói:	“Đức	Phật	nói	là	sát	sanh	đọa	Địa	ngục,	ngược	lại	không	sát	sanh	thì	được	
lên	cõi	Trời	đó	anh.	Thôi,	mình	ráng	nhịn	chút	xíu	đi,	mai	mốt	được	lên	cõi	Trời”.	
Như	vậy	người	ta	thấy	lợi	ích.	Còn	mình	chỉ	dạy	để	hù	dọa,	chứ	không	có	đưa	
điều	lợi	ích,	đó	là	cái	sai.	[Mình]	cố	gắng	học	như	vậy	nha!	Quý	vị	thấy	trong	kinh	
lúc	nào	cũng	đưa	ra	song	đối,	tức	là	hai	chiều	ngược	nhau. 

((4.264)	Sát	Sanh:	Pāṇātipātī	-	Phẩm	Nghiệp	Ðạo:	Kammapathavagga	–	
Chương	Bốn	Pháp	-	Kinh	Tăng	Chi	Bộ). 

	 

		 Bài	kinh	tiếp	theo	cũng	tương	tự	như	thế: 

-	Thành	tựu	với	bốn	pháp,	này	các	Tỷ-kheo,	như	vậy	tương	xứng	bị	
rơi	vào	Địa	ngục.	Thế	nào	là	với	bốn	pháp? 

Tự	mình	có	tà	kiến,	khích	lệ	người	khác	có	tà	kiến,	chấp	nhận	tà	kiến	
và	tán	thán	tà	kiến. 

Thành	tựu	với	bốn	pháp,	này	các	Tỷ-kheo,	như	vậy	tương	xứng	bị	
rơi	vào	Địa	ngục. 



 
 

19 

Thành	 tựu	 với	 bốn	 pháp,	 này	 các	 Tỷ-kheo,	 như	 vậy	 tương	 xứng	
được	sanh	lên	cõi	Trời.	Thế	nào	là	với	bốn	pháp? 

Tự	mình	có	chánh	kiến,	khích	lệ	người	khác	có	chánh	tri	kiến,	chấp	
nhận	chánh	tri	kiến	và	tán	thán	chánh	tri	kiến. 

Thành	tựu	với	bốn	pháp,	này	các	Tỷ-kheo,	như	vậy	tương	xứng	
được	sanh	lên	cõi	Trời. 

((4.273)	Tà	Kiến:	Micchādiṭṭhi	-	Phẩm	Nghiệp	Ðạo:	Kammapathavagga	–	
Chương	Bốn	Pháp	-	Kinh	Tăng	Chi	Bộ). 

		 Quý	vị	thấy,	ở	đây	phải	cẩn	thận,	mình	có	thể	rơi	vào	điều	này,	đó	là:	Nếu	
tự	mình	Tà	kiến	rồi,	mà	còn	khích	lệ	người	khác	Tà	kiến	nữa,	rồi	chấp	nhận	Tà	
kiến	và	tán	thán	Tà	kiến.	Chấp	nhận	có	nghĩa	là	gì?	Người	ta	hỏi	điều	đó	ở	trong	
quyền	hạn	của	mình,	lấy	ví	dụ	thật	đi,	như	bây	giờ	mình	xác	định	pháp	tu	đó	là	
Tà	kiến.	Bây	giờ	nói	trắng	đi,	nói	pháp	tu	Tịnh	Độ	là	Tà	kiến,	bởi	vì	người	đời	
sau	biên	soạn	lên,	không	phải	là	lời	của	Đức	Phật.	Mà	tự	mình	có	Tà	kiến	đó	rồi,	
mình	lại	cho	đó	là	pháp	đệ	nhất	số	một	v.v…	là	tự	mình	đã	có	Tà	kiến.	Rồi	khích	
lệ	người	khác	tu	theo	pháp	đó	nữa	(gọi	là	có	Tà	kiến)	thì	là	khích	lệ	người	khác	
có	Tà	kiến.	Và	chấp	nhận	Tà	kiến	là	sao?	Bây	giờ	trong	công	ty,	rồi	trong	nhà	
mình	truyền	bá	[pháp]	đó	nữa.	Người	ta	hỏi	mình	có	nên	truyền	bá	không?	Mình	
nói	nên	truyền	bá.	Mình	có	quyền	phê	duyệt	mà,	mình	cho	phép.	Rồi	mình	tán	
thán	điều	đó	nữa.	Thì	cuối	cùng	xứng	đáng	rơi	vào	Địa	ngục,	đúng	không	ạ?	Nếu	
như	điều	đó	là	Tà	kiến	là	tiêu	thôi. 

			 Cho	nên	quý	vị	thấy	tại	sao	nhiều	người	tu	theo	pháp	đó,	đến	gần	đây	quý	
vị	thấy	không	ạ?	Chết	rất	là	thê	thảm.	Thiện	Trang	nghĩ	dính	vào	đây,	càng	về	
sau	mình	thấy	rất	rõ.	Cho	nên	mình	hãy	làm	ngược	lại,	là	tự	mình	có	Chánh	kiến,	
khích	 lệ	người	khác	có	Chánh	tri	kiến,	chấp	nhận	Chánh	 tri	kiến	và	 tán	 thán	
Chánh	tri	kiến	thì	sẽ	được	sanh	lên	cõi	Trời. 

			 Và	Chánh	kiến,	chúng	ta	biết	là	có	hai	loại	Chánh	kiến.	Ở	đây	nói	như	vậy	
có	nghĩa	là	Chánh	kiến	thế	gian.	Chánh	kiến	thế	gian	là	gì?	Thứ	nhất	là	tin	có	cha	
có	mẹ;	có	đời	này	có	đời	sau;	đời	có	Sa-môn,	Bà-la-môn	tu	chứng	đạo;	tin	về	



 
 

20 

thiện	ác,	nhân	quả	nghiệp	báo;	tin	có	Phật,	có	bậc	A-la-hán,	có	loài	hóa	sanh	v.v...	
Người	nào	có	như	thế	thì	gọi	là	Chánh	kiến	thế	gian	đó.	Còn	nếu	Chánh	kiến	xuất	
thế	gian	là	Tứ	thánh	đế:	Khổ,	Tập,	Diệt,	Đạo.	Nếu	mình	có	điều	đó	thì	ngon	rồi.	 

	 Cho	nên	cố	gắng	làm	theo	bốn	điều	sau,	chứ	đừng	làm	bốn	điều	trước,	đó	
là	tự	mình	phải	có	Chánh	kiến.	Mà	muốn	có	Chánh	kiến	thì	phải	học	kinh	Phật,	
chứ	đừng	 có	 nghe	 người	 ta	 không	 [thôi],	 nghe	 người	 ta	 nhiều	 khi	 không	 có	
Chánh	kiến	đâu.	Rồi	khuyến	khích	cho	người	ta	có	Chánh	tri	kiến	(Chánh	kiến).	
Chấp	nhận	Chánh	tri	kiến	tức	là	mình	hãy	chấp	nhận	để	cho	những	người	nào	
truyền	Chánh	kiến,	đặc	biệt	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya	chắc	chắn	là	Chánh	kiến.	
Vì	sao?	Vì	cả	hai	truyền	thống	Nam	truyền	và	Bắc	truyền	đều	công	nhận	Kinh	A	
Hàm,	Kinh	Nikaya,	đúng	không	ạ?	Còn	kinh	Đại	thừa	thì	có	một	nhóm	công	nhận	
thôi,	còn	nhóm	khác	không	công	nhận.	Như	vậy	nếu	sai	thì	kinh	nào	có	nguy	cơ	
sai	cao	hơn?	Nếu	mình	đứng	cửa	giữa,	mình	không	nói	gì	hết	thì	kinh	Đại	thừa	
nguy	cơ	sai	hơn	đúng	không	ạ?	 

	 Còn	 Kinh	 A	Hàm,	 Kinh	Nikaya	 gọi	 là	 Tiểu	 thừa,	 cả	 Nam	 truyền	 và	 Bắc	
truyền	đều	công	nhận.	Tứ	Thánh	đế,	không	ai	phủ	nhận	được.	Bát	chánh	đạo,	
không	ai	phủ	nhận	được.	12	Nhân	duyên,	không	ai	phủ	nhận	được.	Tứ	niệm	Xứ,	
không	ai	phủ	nhận	được.	Ai	phủ	nhận	những	điều	đó	là	phủ	nhận	Phật,	là	không	
còn	Phật	pháp	nữa.	Cho	nên	những	điều	đó	chắc	chắn	không	bao	giờ	sai.	Ai	tu	
theo	những	điều	đó	thì	chắc	chắn	không	sai. 

			 Còn	Đại	thừa,	cứ	nói	cho	cố	vô,	nhưng	không	biết	đúng	hay	sai,	đúng	chưa?	
Nếu	chúng	ta	nhìn	theo	góc	trung	lập,	ít	nhất	là	vậy.	Còn	nếu	chúng	ta	nhìn	theo	
chúng	ta	học	bao	lâu	[nay],	thì	chúng	ta	không	tin.	Thiện	Trang	không	tin	những	
người	đời	sau,	cho	nên	Thiện	Trang	nói	như	vậy.	Còn	quý	vị	tin,	mà	lỡ	tin	lầm	
nha,	nếu	mà	Tà	kiến,	quý	vị	rớt	vào	bốn	trường	hợp	trên	là	coi	chừng	đi	con	
đường	vào	Địa	ngục,	cuối	cùng	chết,	tướng	mạo	xấu	quá	trời. 

			 Quý	vị	thấy	không	ạ?	Trong	kinh,	khi	những	bậc	chứng	Tu-đà-hoàn,	chứng	
quả	rồi	đó,	mà	cho	dù	bị	bò	húc,	bị	con	gì	đó	húc	chết	ngay	sau	đó,	chết	một	cách	
thế	nào	đều	tả	trong	kinh	mà,	là	sắc	tươi	nhuận	đúng	không	ạ?	Tức	là	các	căn	
tươi	nhuận	hoặc	là	ngon	lành,	trong	kinh	tả	mà.	Như	vậy	chúng	ta	đã	học	qua	



 
 

21 

bao	nhiêu	bài	kinh	rồi. 

			 Còn	người	ta	chết	mà	mặt	tối	đen	tối	mò,	trợn	mắt	ghê	gớm.	Chết	kiểu	nào	
không	biết,	tại	vì	chúng	ta	không	biết	chúng	ta	chết	như	thế	nào.	Chúng	ta	cũng	
không	biết	chúng	ta	chết	kiểu	nào,	nhưng	các	căn	phải	tươi	nhuận.	Tức	là	chết	
tai	nạn	cũng	được,	chết	bị	xe	đâm,	chết	[do]	bị	thương,	bị	bệnh	ung	thư,	[những	
điều]	đó	mình	cũng	không	tránh	khỏi.	Đó	là	nghiệp	của	mình,	mình	không	biết.	
Nhưng	có	một	điều	là	khi	chết	mình	cũng	tự	tại,	mặt	mày	tươi	tỉnh,	cười	vui	bình	
thường,	không	có	ghê	gớm.	Đó	là	dấu	hiệu	của	người	buông	xả	được,	tu	hành	
tốt. 

			 Cho	nên	Thiện	Trang	mới	nhớ	lại,	hôm	bữa	có	người	share	cảnh	của	một	
người	cũng	nổi	tiếng,	cũng	hay	truyền	bá	Tịnh	Độ,	chết	gần	đây.	Chắc	quý	vị	có	
coi	trên	mạng	thì	cũng	biết,	quý	vị	thấy	tướng	rất	ghê.	Thiện	Trang	mới	nhớ	lại,	
hồi	xưa	mình	không	có	học	Phật	gì	hết,	mà	thấy	ông	bà	nội	Thiện	Trang,	những	
người	thân	khác,	những	người	hàng	xóm	v.v…	họ	ra	đi	cũng	ngon	lành,	tướng	
mạo	đâu	đến	nỗi	ghê	vậy.	Mà	sao	mình	học	Phật,	tu	hành	bao	nhiêu	năm	kiểu	gì	
mà	ra	đi	ghê	gớm,	tệ	hơn	nữa.	Mà	bao	nhiêu	người	chứ	không	phải	một	người.	
	 Cho	nên	từ	đó	Thiện	Trang	kêu	đúng,	có	lẽ	là	rớt	vào	trường	hợp	trên.	Tức	
là	tự	mình	có	Tà	kiến,	khích	lệ	người	khác	có	Tà	kiến,	chấp	nhận	Tà	kiến	và	tán	
thán	Tà	kiến,	như	vậy	tương	xứng	bị	rơi	vào	Địa	ngục.	 

	 Cho	nên	hãy	cẩn	thận	giùm	nha!	Điều	này	phải	cẩn	thận	giùm!	Đừng	có	để	
mình	đi	vào	Địa	ngục	một	cách	oan	uổng.	Khi	mình	đã	học	Phật	pháp	rồi,	mà	
cuối	cùng	mình	đi	vào	Địa	ngục,	vì	mình	không	biết	rõ	Chánh	kiến.	Mà	tự	mình	
có	Chánh	kiến,	khích	lệ	người	khác	có	Chánh	tri	kiến,	chấp	nhận	Chánh	tri	kiến	
và	tán	thán	Chánh	tri	kiến,	như	vậy	tương	xứng	được	sanh	lên	cõi	Trời.	Sướng	
không? 

			 	Cho	nên	quý	vị	tu	theo	Nguyên	thủy,	chắc	chắn	ít	nhất	cũng	được	lên	cõi	
Trời,	vì	thỏa	mãn	[được]	4	điều	kiện	này.	Còn	tu	theo	[pháp]	kia	thì	tôi	không	
biết,	tôi	không	chịu	trách	nhiệm.	Cho	nên	Thiện	Trang	không	có	trách	nhiệm	với	
chuyện	đó,	còn	ai	theo	là	mỗi	người	có	duyên	của	họ.	 

	 Bài	 kinh	 này	 là	 4.273	 -	 Phẩm	Nghiệp	 Đạo,	 kinh	 này	 có	 tên	 là	 Tà	 Kiến,	



 
 

22 

Chương	Bốn	Pháp	-	Kinh	Tăng	Chi	Bộ.	Quý	vị	có	thể	tra	cứu. 

			 Như	vậy	là	nhớ	nha!	Quan	trọng	lắm!	Thứ	nhất,	mình	làm	điều	gì	phải	có	
bốn	yếu	tố,	là	tự	mình	có	[điều]	đó...	Và	không	phải	bốn	điều	này	[thôi]	đâu,	có	
nhiều	bài	kinh	khác	cũng	tương	tự	như	vậy,	như	sát	sanh,	trộm	cắp,	tà	dâm	v.v…	
mấy	[điều]	đó.	Nếu	tự	mình	có	làm,	rồi	khuyến	khích	người	ta	làm,	chấp	nhận	
việc	đó	và	tán	thán	nữa,	thì	đó	là	con	đường	mở	cửa	cho	mình	đi	vào	Địa	ngục.	
Ngược	lại,	mình	không	làm	những	việc	ác	đó,	và	mình	lại	làm	tốt,	thì	mình	lại	
mở	cửa	lên	Thiên	đường	(là	lên	cõi	Trời	đó).	Cho	nên	hãy	cố	gắng!	 

	

	 Tiếp	theo,	Thiện	Trang	xin	chia	sẻ	một	chút	về	tu	hành,	đó	là: 

					Các	Cách	Chính	Để	Chứng	Quả	Tu-Đà-Hoàn 

TT Phương	pháp 

1 4	niềm	tin	bất	hoại	đối	với	Phật,	Pháp,	Tăng	và	thành	tựu	Thánh	
giới	(5	giới,	8	giới) 

2 Phá	 thân	kiến	qua	 thấy	 rõ	Danh	 sắc	 (Ngũ	uẩn:	 Sắc,	 Thọ,	 Tưởng,	
Hành,	Thức)	không	phải	là	ta 

3 Thấy	như	thật	1	đế	trong	Tứ	đế 

4 Quán	về	Khổ,	Vô	thường,	Vô	ngã	đưa	đến	tâm	xả	ly 

5 Thấy	rõ	như	thật	vòng	12	nhân	duyên 

6 Tiệm	tu:	Thiền	chỉ,	Thiền	quán	Tứ	niệm	xứ,	học	Chánh	pháp	cải	
chính	tri	kiến	từ	từ. 

Nói	lại	thêm	một	lần	nữa	và	muốn	rõ	hơn	phương	pháp	để	chúng	ta	tu.	Về	
thứ	tự,	Thiện	Trang	có	nêu	ra,	đây	là	khả	năng	của	Thiện	Trang	thôi,	Thiện	Trang	
không	như	Đức	Phật	được.	Kinh	sách	thì	rất	nhiều,	nhưng	thực	ra	Thiện	Trang	
đúc	kết	lại	có	những	phương	pháp	chính	như	thế	này: 

1.	Đi	bằng	con	đường	4	niềm	tin	bất	hoại	đối	với	Phật,	Pháp,	Tăng	và	
thành	tựu	Thánh	giới.	Tức	là	quý	vị	hãy	[có]	niềm	tin	bất	hoại	đối	với	Phật,	đối	
với	Pháp,	đối	với	Tăng	(Tăng	ở	đây	Thánh	tăng,	từ	Tu-đà-hoàn	hướng	đến	A-la-



 
 

23 

hán),	và	giữ	được	5	giới	hoặc	8	giới	Bát	quan	trai.	Đó	là	con	đường	thứ	nhất.	
Quý	vị	làm	thật	tốt	như	vậy	đi,	là	quý	vị	đi	con	đường	này.	 

2.	Phá	Thân	kiến	qua	thấy	rõ	Danh	và	Sắc	(tức	là	Ngũ	uẩn:	Sắc,	Thọ,	
Tưởng,	Hành,	Thức)	không	phải	là	ta.	Con	đường	này,	chúng	ta	cũng	học	rất	
nhiều.	Chúng	ta	học	A	Tỳ	Đàm,	Vi	Diệu	Pháp,	quý	vị	thấy	mục	tiêu	là	chúng	ta	
làm	rõ	được	điều	này.	Thấy	rõ	Sắc	(là	thân	thể	vật	chất	này,	Tứ	đại,	hay	là	nói	
theo	Vi	Diệu	Pháp	là	thêm	24	Y	đại	sinh	nữa),	rồi	Thọ,	Tưởng	(là	cái	biết,	là	suy	
nghĩ	quá	khứ	hiện	tại	và	tương	lai),	Hành	(là	50	món	Tâm	sở,	là	khía	cạnh	thiện	
ác,	là	nghiệp	của	ba	nghiệp	thân,	khẩu,	ý)	và	Thức	(là	cái	biết	của	Sáu	căn).	Như	
vậy	mình	tách	ra	nó	không	phải	là	ta,	quý	vị	đi	con	đường	đó	là	phá	Thân	kiến.	
Phá	thân	kiến	rồi	đi	vô	đó	là	chứng	Tu-đà-hoàn	thôi. 

3.	Thấy	như	thật	1	đế	trong	4	đế	(Tứ	thánh	đế).	Tức	là	Khổ,	Tập,	Diệt,	
Đạo,	thấy	được	một	cái	là	được	rồi.	Mà	thấy	phải	là	thấy	như	thật,	thấy	bằng	trí	
tu	chứ	không	phải	thấy	bằng	Trí	văn,	Trí	tư.	Trí	văn,	Trí	tư	là	nền	tảng	thôi,	khi	
nào	mình	thấy	được	như	thật	là	mình	cũng	[vào]	được	Tu-đà-hoàn. 

4.	Quán	về	Khổ,	Vô	thường,	Vô	ngã	đưa	đến	tâm	xả	ly.	[Điều]	này	cũng	
cần	một	chút	nền	tảng	Thiền	định,	nhưng	quán	những	điều	này	vẫn	đắc	được. 

5.	Thấy	rõ	như	thật	vòng	12	Nhân	duyên.	[Điều]	này	thì	hồi	trước	Thiện	
Trang	không	có	nói	rõ,	nhưng	về	sau	này	Thiện	Trang	thấy	được	điều	này	thì	
cũng	nói	luôn	cho	quý	vị	rõ	12	Nhân	duyên.	Khi	nào	quý	vị	thấy	được	như	thật,	
tức	là	thấy	hiểu	như	thật	cơ.	Chứ	không	phải	hiểu	qua	nghe	và	hiểu	qua	tư	duy,	
mà	lúc	nào	đó	mình	hiểu	và	mình	thấy	đúng,	thì	đó	là	thấy	như	thật.	Tất	nhiên	
những	điều	mà	thấy	như	thật,	thì	đầu	tiên	là	cố	gắng	thấy	đã,	hiểu	đã,	cứ	nghe	
đã.	Nghe	xong	rồi	tư	duy	suy	nghĩ,	rồi	học	dần,	học	dần,	rồi	ngày	nào	đó	bung	ra	
gọi	 là	thấy	như	thật.	Và	khi	thấy	như	thật	rồi,	vòng	12	Nhân	duyên	thấy	như	
trong	lòng	bàn	tay.	Lúc	đó	là	cất	hết	sách	vở	luôn,	không	cần	gì	hết,	tui	có	thể	
nói	được	12	Nhân	duyên	là	như	thế	nào,	Vô	minh	duyên	Hành	là	thế	nào,	Hành	
duyên	Thức,	Thức	duyên	Danh	sắc	v.v…	nói	một	cách	rõ	ràng	và	hiểu	rõ	bản	chất	
của	nó.	Bởi	vì	mình	thấy	như	thật	như	vậy,	chứ	không	phải	mình	học	mà	mình	
nói	nữa. 



 
 

24 

Giống	như	con	đường	đó,	quý	vị	ngày	nào	cũng	đi,	đi	qua	đi	lại,	đi	tới	đi	lui,	
cuối	cùng	quý	vị	không	cần	mở	bản	đồ,	quý	vị	tả	luôn:	Tôi	đi	đến	trường	học,	
đầu	tiên,	ra	khỏi	nhà	là	tôi	rẽ	tay	phải.	Rồi	sau	đó	tôi	đi	tới	một	đoạn	có	cây	đó,	
có	xóm	đó,	nhà	đó	thì	tôi	sẽ	rẽ	tiếp	rồi	đường	đó	v.v..	Tôi	tả	từ	đầu	đến	cuối	
không	sai	một	chút	nào	hết.	Đó	gọi	 là	 thấy	như	thật.	Còn	kiểu	mà	mình	thấy	
nghe,	có	hàng	xóm	nói:	Con	à!	Con	là	sinh	viên	mới	lên,	con	đi	con	đường	đó,	đi	
như	vậy...	Thì	đi	một	hồi	là	lạc.	Tại	vì	mình	không	thấy	như	thật.	Thấy	như	thật	
là	do	tu	mà	có	nha	quý	vị.	 

[Trí]	tu	đó	không	biết	có	lúc	nào,	nhiều	người	bi	quan	nói:	‘Thưa	thầy,	chắc	
là	con	không	có	chứng	quả’.	Đó	là	sai	lầm!	Chứng	quả	hay	không,	không	biết.	
Không	có	ai	biết	chứng	quả	lúc	nào,	tại	vì	mình	là	phàm	phu.	Phật	thì	còn	có	thể	
biết,	chứ	còn	mình	không	biết.	Mình	là	phàm	phu,	mình	tu	không	biết	lúc	nào	
đúng,	 lúc	nào	đủ.	Đúng	và	đủ	 thì	 tự	nhiên	 chứng	 thôi.	Có	 thể	ngày	hôm	nay	
chứng,	có	thể	ngủ	chứng,	có	thể	mai	chứng,	có	thể	mốt	chứng,	có	thể	năm	sau	
chứng,	có	thể	tháng	sau	chứng,	có	thể	kiếp	sau	hay	đời	sau	gì	đó	chứng.	Nói	
chung	là	bất	định,	tại	vì	mình	không	biết	lúc	nào.	 

Nhưng	có	một	điều	là:	Con	đường	đi	mình	đúng,	thì	chắc	chắn	mình	sẽ	đến.	
Nhớ!	Con	đường	đi	đúng	thì	sẽ	đến	đích.	Ai	xuất	phát	từ	chỗ	nào	thì	cần	đi.	Ví	
dụ	như	quý	vị	là	người	xuất	phát	sắp	về	đích	rồi,	thì	bây	giờ	đi	mấy	bước	nữa,	
ào	cái	là	tới,	cho	nên	mới	học	chẳng	bao	lâu	đắc	Tu-đà-hoàn.	Thậm	chí	đắc	cao	
hơn	nữa.	Còn	người	kia,	người	ta	mới	đi	từ	vạch	xuất	phát	thì	người	ta	phải	đi	
lâu.	Còn	người	ở	giữa	giữa	thì	đi	nhanh	hơn	chút,	cũng	cần	có	thời	gian.	Cho	nên	
đừng	bi	quan	và	đừng	có	mong	cầu. 

		 Một	điều	 sai	 lầm	nhất	 của	người	phàm	phu	 tu	đó	 là	 gì?	 Là	mong	mình	
chứng	quả	cho	nhanh.	Nhưng	nhanh	cũng	không	được	đâu	quý	vị.	Nhanh	hay	
không	nhanh	là	do	mình	tu,	chứ	không	phải	mong.	Điều	đó	là	sai	lầm!	Đừng	có	
mong	chứng	quả	mà	cứ	tu	đi,	tu	đi	thì	tự	nhiên	sẽ	chứng. 

	 6.	Tiệm	tu:	Thiền	chỉ,	Thiền	quán	Tứ	niệm	xứ,	học	Chánh	pháp	cải	
chính	tri	kiến	từ	từ.	

	 Ngoài	 năm	 con	 đường	 này,	 còn	 một	 con	 đường	 thứ	 sáu	 mà	 chúng	 ta	



 
 

25 

thường	xuyên	tu,	đó	là	tiệm	tu,	là	con	đường	chậm	chậm.	Là	mình	phải	tu	Thiền	
chỉ,	Thiền	quán	Tứ	niệm	xứ,	rồi	học	pháp	(mà	phải	học	Chánh	pháp	nha)	để	cải	
chánh	 tri	kiến	 từ	 từ.	 [Đây]	cũng	 là	con	đường	 [mình]	đang	đi,	quý	vị	 cứ	học	
những	điều	này	thì	sẽ	bổ	sung,	ngày	nào	đó	quý	vị	vào	được	một	trong	[năm	con	
đường	ở	trên].	Tùy	người,	mỗi	người	có	một	sở	trường. 

		 Đó	là	năm	phương	pháp	và	thêm	đây	là	sáu	phương	pháp.	Phương	pháp	
tiếp	theo	[phương	pháp	thứ	sáu]	thì	chúng	ta	phải	tu	như	thế	nào?	Quý	vị	nên	
tu	thế	này,	tùy	khả	năng	của	quý	vị.	Thời	gian	tu,	Thiện	Trang	khuyên	quý	vị	nên	
tu	Thiền	chỉ,	Thiền	quán.	Quán	là	Tứ	niệm	xứ	và	lâu	lâu	có	thể	quán	Khổ,	Không,	
Vô	thường,	Vô	ngã.	Nhưng	Tứ	niệm	xứ	là	phải	thường	xuyên	tu.	Tu	Tứ	niệm	xứ	
làm	sao?	Thì	phải	coi	lại	[bài	cũ]	nha!	Thiền	chỉ	là	cả	40	đề	mục	tu	Thiền	chỉ	đó.	
Và	học	pháp	để	cải	chánh	tri	kiến,	để	mình	biết	tri	kiến	đúng	như	Phật. 

		 Và	phải	thực	hành	thế	nào	với	ba	điều	này?	Thiền	chỉ,	Thiền	quán	thì	ít	
nhất	một	ngày	cũng	phải	tu	được	một	chút.	Học	pháp	không	nên	học	quá	nhiều.	
Quá	nhiều	là	sao?	Tức	là	thời	gian	trong	ngày,	tùy	quý	vị,	nếu	quý	vị	mới	vô	thì	
quý	vị	học	nhiều,	ví	dụ	3/4	thời	gian.	Nhưng	sau	này	quý	vị	học	ít	lại	đi,	đừng	
học	nhiều	quá,	mà	hãy	để	thời	gian	tu	Thiền	chỉ,	ví	dụ	đề	mục	hơi	thở,	đề	mục	
màu	dùng	bóng	đèn,	hay	đề	mục	nước,	rồi	đề	mục	lửa...	mở	tivi	lên,	mùa	đông	
lạnh,	tu	lửa	được;	đề	mục	gió...	tu	đi.	Rồi	đề	mục	Tùy	niệm	pháp,	Tùy	niệm	Phật	
gì	đó	cũng	được. 

		 Rồi	Thiền	quán	là	Tứ	niệm	xứ,	cố	gắng	sống	trong	từng	ngày.	Ví	dụ	như	
bây	giờ	Thiện	Trang	tu	Tứ	niệm	xứ	là	Thiện	Trang	thích	lắm,	lúc	ăn	cũng	dễ	tu	
lắm.	Ăn	là	mình	thích	ăn	hơi	chậm	một	chút,	hơi	chậm	thôi	chứ	không	có	chậm	
lắm,	để	quan	sát	rõ	từ	từ	mình	nhai,	mình	nuốt	vô	thế	nào,	cảm	thọ	thế	nào	và	
món	ăn	đó	như	thế	nào.	Tức	là	quán	thân,	thọ,	tâm,	pháp	rất	rõ	ràng	và	mình	
thấy	dễ	chịu.	Bây	giờ	Thiện	Trang	học	pháp	ít	lắm,	không	nhiều. 

		 Quý	vị	biết	tại	sao	hồi	xưa	Thiện	Trang	học	pháp	nhiều	không?	Tại	vì	hồi	
xưa	không	biết	đường	tu,	niệm	Phật	không	được,	tại	vì	niệm	nhiều	thấy	mệt	lắm.	
Niệm	thì	cũng	được,	nhưng	được	một	thời	gian	thôi	rồi	đuối.	Ai	mà	tu	niệm	Phật	
[kiểu]	Thập	niệm	ký	số	rồi	thì	biết,	niệm	mấy	ngày	thì	an	lạc	thiệt,	nhưng	sau	đó	



 
 

26 

là	đuối,	ngán,	cơ	thể	mệt,	đừ	đừ	luôn.	Ai	tu	một	thời	gian	là	sau	này	sợ,	không	
dám	tu	nữa.	Thật	sự	là	vậy!	Tu	riết	rồi	sợ	luôn.	Ai	cũng	vậy	chứ	không	phải	một	
mình	mình.	Bởi	vì	pháp	đó	không	đủ	sức	để	tu	hoài.	Chính	vì	vậy	mình	thích	học	
pháp	để	nhẹ	nhàng	hơn.	Cho	nên	ngày	ăn	rồi	nghe	pháp	nhiều,	học	pháp	nhiều.	
Còn	bây	giờ	Thiện	Trang	không	có	học	pháp	nhiều,	học	ít	lắm,	bây	giờ	mỗi	ngày	
Thiện	Trang	chắc	nghe	pháp,	đọc	pháp	có	khi	chưa	tới	2	tiếng.	Còn	có	ngày	nào	
nhiều	lắm	là	5,	6	tiếng,	là	mấy	ngày	mà	soạn	pháp	để	giảng,	nên	mới	đọc	nhiều	
vậy	thôi,	chứ	còn	lại	dành	thời	gian	để	tĩnh	lặng,	thích	tĩnh	lặng,	để	ý,	quan	sát	
mọi	thứ,	đó	 là	Thiền.	Hoặc	 là	Thiền	chỉ,	hoặc	 là	Thiền	quán.	Thiền	chỉ,	Thiền	
quán	song	đôi,	lúc	này	lúc	kia. 

		 Rồi	Thiện	Trang	thích	ra	mấy	chỗ	nào	mát	mát	như	bờ	sông,	cỏ	cây,	ngồi	
đó	thiền.	Nhìn	cảnh	cũng	là	Thiền	quý	vị	ạ!	Tu	rất	khỏe!	Rồi	đi	nhẹ	nhàng,	thấy	
cuộc	đời	đã	gì	đâu.	Còn	hồi	xưa	mình	tu,	mình	nghe	pháp	nhiều,	đầu	óc	cũng	có	
vấn	đề.	Cho	nên	học	vừa	vừa	thôi.	Bây	giờ	ai	mà	học	nhiều	rồi	thì	học	vừa	vừa.	
Còn	còn	nếu	chưa	học	nhiều	thì	bắt	buộc	mình	phải	học	cho	đủ	đã.	Học	không	
đủ	thì	cũng	tu	không	được,	không	cải	chính	được	tri	kiến	thì	cũng	không	chứng	
quả	được.	Đó!	Tu	là	như	thế	thôi. 

		 Quý	vị	nhớ,	như	vậy	 là	 tùy	mỗi	người	nha,	nhưng	đừng	nghe	pháp	quá	
nhiều.	Đừng	nghe	ngày	10	tiếng,	không	nên,	nghe	pháp	chừng	tối	đa	8	tiếng	là	
đủ	rồi.	Còn	lại	nên	học	để	thực	hành,	phải	có	thời	gian	Thiền	chỉ	để	người	 ít	
Phiền	não.	Thiền	chỉ	nhẹ	nhàng	nhất,	dễ	nhất	là	đếm	hơi	thở.	Cứ	đếm	hơi	thở,	
hít	vô	1,	thở	ra	1;	hít	vô	2,	thở	ra	2,	đếm	đếm	một	hồi	là	không	cần	đếm	số	nữa.	
Và	mỗi	lần	trong	ngày	chừng	10	đến	15	phút	thôi,	là	thấy	dễ	chịu	rồi.	Có	thời	
gian	nữa	thì	ngồi	tu	mấy	đề	mục	biến	xứ	màu:	Xanh,	vàng,	đỏ,	trắng,	mở	đèn	lên,	
mở	tivi	lên,	Thiện	Trang	để	trên	kênh	YouTube	Thích	Thiện	Trang	đó,	có	mấy	
đề	mục	đó	rồi.	Mở	coi	nước,	rồi	mở	lửa	lên	coi,	tu.	Mình	thực	hành	như	vậy	là	
nhẹ	nhàng,	không	có	gì	hết. 

		 Rồi	mình	tu	Tứ	niệm	xứ	là	trong	đời	sống:	đi,	đứng,	nằm,	ngồi,	quan	sát	rõ	
từng	cảm	thọ	trên	thân,	bước	đi	biết	bước	đi,	giở	chân	biết	giở	chân,	đặt	tay	biết	
đặt	tay,	hít	thở	biết	hít	thở,	làm	gì	cũng	biết	rất	rõ.	Quan	sát	rõ	như	vậy,	tu	như	
vậy,	đó	là	thời	gian	chính	yếu	tu.	Và	trong	làm	việc	tu	được	hết,	chứ	không	phải	



 
 

27 

là	làm	việc	không	tu	được.	Càng	làm	việc	thì	càng	dễ	tu.	Làm	việc	tu	được	hết,	
làm	việc	gì	cũng	tu	được	hết,	không	có	khó	khăn.	Cho	nên	[tu]	Tứ	niệm	xứ	rất	
dễ. 

		 Còn	việc	học	pháp,	nghe	pháp,	thì	đừng	nghe	một	ông	thầy,	đừng	chỉ	nghe	
Thiện	Trang	không	[thôi],	mà	cũng	đừng	chỉ	nghe	những	người	giảng	không	
[thôi],	mà	phải	nghe	kinh	nữa.	Tức	là	quý	vị	có	thể	nghe	nhiều	vị	thầy,	nên	nghe	
nhiều	vị	thầy.	Bởi	vì	sao?	Mỗi	vị	thầy	có	một	thế	mạnh	của	họ.	Ví	dụ	quý	vị	nghe	
ngài	Thích	Phước	Tịnh,	thế	mạnh	của	ngài	Phước	Tịnh	là	gì?	Ngài	Phước	Tịnh	
có	lẽ	là	ngài	ngộ	được	từ	vấn	đề	là	ngài	thấy	được,	quan	sát	được	tất	cả	Phiền	
não	không	phải	là	mình.	Cho	nên	ngài	nói	chỉ	cần	nhìn	thấy	giống	như	bà	già	đó,	
ngài	giảng	đi	giảng	lại,	dù	ngài	giảng	bất	cứ	bộ	nào	một	hồi	rồi	ngài	cũng	mượn	
bộ	đó	để	ngài	nói	pháp	hành	của	ngài,	 là	thấy	Phiền	não	không	phải	là	mình,	
giống	như	người	đứng	trên	sông	nhìn	chiếc	thuyền	trôi	mà	thôi.	Tức	là	thấy	các	
Phiền	não	không	phải	là	mình,	đó	là	con	đường	phá	Thân	kiến	bằng	cách	thấy	
Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức	không	phải	là	ta.	Ngài	đi	bằng	con	đường	đó,	cho	nên	
giảng	một	hồi	thì	ngài	cũng	chỉ	giảng	vào	đó.	Ai	mà	hợp	với	căn	cơ	của	ngài,	nghe	
những	điều	đó	một	vài	lần	là	đắc	đạo.	Còn	ai	không	hợp	căn	cơ	đó	thì	nghe	hoài	
cũng	vậy,	nghe	tới	nghe	lui	thì	cũng	không	thành.	Chỉ	thành	được	một	khúc	thôi,	
cũng	có	thành	tựu	như	giảm	bớt	Phiền	não.	Nhưng	không	thành!	

Cho	nên	mình	phải	mò	qua	người	khác,	ví	dụ	nghe	Hòa	thượng	Viên	Minh.	
Hòa	thượng	Viên	Minh	thì	ngài	mạnh	về	Thiền	quán,	là	thấy	các	pháp	như	thật,	
cứ	miễn	là	như	thật	là	được,	thấy	như	như,	vậy	là	được	rồi.	Là	cứ	thấy	các	pháp	
như	như,	vậy	đi	là	được.	Nhưng	mình	không	phải	căn	cơ	đó,	mình	nghe	không	
như	như.	Ngài	nói	như	như,	nhưng	mình	thấy	như	đâu	mà	như.	Đó	là	tùy	căn	cơ.	
Nhưng	có	người	căn	cơ	đó	thì	họ	vào	đó,	họ	nghe	được. 

		 Rồi	ví	dụ	nghe	qua	ngài	Ajahn	Chah	đi,	pháp	của	ngài	là	thấy	các	pháp	thực	
tại.	Tức	là	lúc	nào	cũng	như	thế	là	được	rồi,	thấy	thực	tại	là	quán	rồi,	không	có	
tu	ở	đâu	hết,	lúc	nào	cũng	là	tu	hết.	Ngài	Thiền	sư	Ajahn	Chah	là	ngài	dùng	pháp	
đó,	nên	ngài	chuyên	về	Thiền	Vipassana	thôi.	Như	vậy	ai	mạnh	về	pháp	đó,	thì	
tương	ưng	với	ngài,	thì	vô	ngon	lành,	rất	dễ	tu,	rất	dễ	hành.	Nhưng	người	không	
tương	ưng	thì	không	được. 



 
 

28 

		 Còn	bây	giờ	quý	vị	không	[vào]	được	những	con	đường	như	vậy,	thì	quý	vị	
tiệm	tu	giùm.	Tiệm	tu	thì	quý	vị	nghe	Sư	Toại	Khanh	(Sư	Giác	Nguyên)	hoặc	là	
Thiện	Trang.	Thiện	Trang	cũng	đi	con	đường	tiệm	tu,	giúp	cho	quý	vị	tiệm	tu,	
đó	là	nghe	pháp	để	cải	chánh	tri	kiến	từ	từ.	Bắt	buộc	phải	học	Vi	Diệu	Pháp,	bắt	
buộc	phải	học	Thiền	chỉ,	Thiền	quán.	Rồi	cứ	từ	từ	thay	đổi,	từ	từ	thay	đổi,	rồi	
quý	vị	bay	vô	trong	chỗ	nào	đó	thì	bay	vô.	Và	Thiện	Trang	thấy	chưa	ai	giảng	
vòng	12	Nhân	duyên	hết,	Thiện	Trang	chưa	có	duyên	để	nghe.	Nhưng	Thiện	
Trang	cứ	mò	cho	quý	vị	những	con	đường	đó,	hoặc	là	Thiện	Trang	cũng	giúp	
cho	một	số	người	có	chủng	tánh	niềm	tin,	cho	nên	Thiện	Trang	cứ	nói	niềm	tin	
bất	hoại	đối	với	Phật,	Pháp,	Tăng.	Thiện	Trang	kể	ra	những	câu	chuyện	về	Đức	
Phật,	kể	câu	chuyện	về	Pháp,	về	Tăng	v.v...	Một	hồi	những	người	chủng	tánh	
niềm	tin,	đặc	biệt	mà	từ	Tịnh	Độ	sang	là	chủng	tánh	đó	nhiều	lắm,	nghe	một	hồi	
là	tin	Phật	ghê	gớm	luôn.	Tin	Phật,	tin	Pháp,	tin	Tăng	rồi,	tin	Giới	dữ	lắm,	cho	
nên	cuối	cùng	được	bốn	niềm	tin	bất	hoại.	Và	tự	nhiên	họ	vào	được	bằng	con	
đường	đó. 

		 Cho	nên	khả	năng	của	mình	có	bao	nhiêu	đó	thôi.	Khả	năng	của	mình	tức	
là	biết	được	bao	nhiêu	đó	thì	chỉ	bao	nhiêu	đó,	còn	[khả	năng]	Đức	Phật	nhiều	
hơn.	Quý	vị	lỡ	mà	không	vô	trong	dòng	đó,	thì	quý	vị	phải	tìm	những	dòng	ở	
trong	kinh.	Cho	nên	có	những	đoạn	kinh	khai	thị	phù	hợp	với	người	nào	đó.	Ví	
dụ	như	Thiện	Trang,	Thiện	Trang	thấy	học,	khai	thị	hợp	nhất	và	hiệu	quả	nhất	
đối	với	Thiện	Trang,	đó	là	khai	thị	về	Thức.	Cho	nên	Thiện	Trang	rất	thích	điều	
đó.	Bởi	vì	Thiện	Trang	nói,	bao	nhiêu	điều	kẹt	xưa	nay	là	chỉ	có	kẹt	mỗi	chỗ	đó	
thôi.	Mình	nghe	 trong	Kinh	A	Hàm	nói:	Khi	con	người	 ta	chết	 thì	Thức	ở	cõi	
Người	diệt,	nếu	đọa	vào	Địa	ngục	thì	thức	ở	cõi	Địa	ngục	sanh,	nếu	đọa	làm	Súc	
sanh	là	thức	Súc	sanh	sanh.	Cũng	vậy,	chết	ở	cõi	này,	thì	thức	cõi	này	diệt	và	
thức	cõi	kia	sanh. 

		 Nghe	như	vậy	và	nghe	biết	được	‘Thức	vô	hình,	vô	biên,	tự	tỏa	sáng.	Thức	
diệt,	hết	thảy	diệt’.	Chỉ	cần	nghe	bao	nhiêu	đó	là	xong	rồi.	Tóm	lại	là	mình	bị	kẹt	
mỗi	chỗ	đó,	ai	chỉ	cho	mình	chỗ	đó	là	xong,	là	mình	ok,	rồi	từ	đó	trở	đi	không	
cần	phải	[thắc	mắc]	nữa.	Nhưng	quý	vị	thấy	đâu	có	ai	giảng	kiểu	đó,	chỉ	có	Phật	
giảng	kiểu	đó	[thôi]	đúng	không	ạ?	Rồi	sau	đó	Thiện	Trang	thấy	12	Nhân	duyên,	



 
 

29 

hồi	xưa	học	miết	không	hiểu,	sau	này	bỏ	xuống	hết	sách	vở,	kinh	sách	thì	ta	cũng	
nắm	được	12	Nhân	duyên	nữa.	Bắt	đầu	nhìn	thấy	mọi	người	như	vậy. 

		 Cho	nên	nghe	pháp,	đừng	nghe	một	ông	thầy,	mà	phải	nghe	nhiều	thầy,	để	
mình	mò	coi	mình	hợp	với	thầy	này	chỗ	nào,	hợp	với	thầy	kia	chỗ	nào.	Mỗi	[vị]	
thầy	sẽ	có	cho	mình	một	cái	hay	khác,	một	góc	nhìn	khác.	Rồi	chưa	đủ	nữa,	phải	
nghe	chánh	kinh	của	Phật,	tức	là	Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya,	để	có	những	bài	Đức	
Phật	nói,	biết	đâu	phù	hợp	với	mình,	nghe	một	bài	đó	biết	đâu	đắc	đạo.	Tại	vì	
mình	đã	có	nền	tảng	rồi,	mình	có	nền	tảng	từ	các	vị	thầy	cung	cấp,	các	pháp	này	
pháp	kia	cung	cấp,	rồi	tự	nhiên	nghe	tới	đó	là	bừng	ra,	là	xong. 

		 Cho	nên	ai	mà	giỏi	về	Thức,	nghe	Thiện	Trang	tóm	tắt	về	Thức	là	xong.	
Thức	luân	chuyển	đời	này	tới	đời	khác,	không	phải	là	ta.	Rồi	vừa	qua,	có	cô	Phật	
tử	cứ	hỏi	về	vấn	đề	‘ta	là	gì’?	Thiện	Trang	nói	nhưng	cuối	cùng	người	ta	cũng	
không	hiểu	được,	bởi	vì	mình	không	đủ	khả	năng	nói.	Nhưng	tóm	lại	không	phải	
là	ta. 

		 Bữa	nay	Thiện	Trang	nói	ví	dụ	này	thì	quý	vị	sẽ	hiểu	hơn.	Nói	lại	thêm	lần	
nữa.	Ta	là	gì?	Không	có	một	cái	ta.	Vì	sao	không	có	cái	ta,	nhưng	lại	có	quan	niệm	
có	ta?	Người	ta	nói	không	có	ta	là	rớt	thêm	vào	cái	Vô	ngã	theo	kiểu	của	quý	vị	
là	chết	nữa.	Cho	nên	Thiện	Trang	mới	nói	thế	này.	Thiện	Trang	đưa	ra	ví	dụ,	là	
quý	vị	ai	tu	Thiền	rồi	thì	biết,	nhưng	có	người	tại	vì	không	đắc	Thiền	cho	nên	
không	biết.	Tu	Thiền,	quý	vị	ngồi	nhập	định	đi,	ngồi	một	hồi	nhập	định	rồi	quý	
vị	ra	thấy	đã	lắm,	sung	sướng,	rất	là	dễ	chịu.	Vậy	thì	lúc	thiền	đó,	quý	vị	có	Thọ,	
Tưởng,	Hành,	Thức	hay	không?	Nếu	quý	vị	còn	có	Thọ,	Tưởng,	Hành,	Thức	thì	
chúng	ta	thấy	rõ	ràng,	cái	biết	ở	trong	Thiền,	nếu	ai	mà	thiền	sâu	chút	là	cảm	
nhận	dường	như	không	có	gì,	Thọ	còn	không	có	nữa.	Nhưng	hình	như	lúc	đó	
cảm	thấy	sướng,	cho	nên	chắc	còn	Thọ.	Nếu	tới	Tứ	thiền	là	hết	Thọ	rồi. 

		 Ai	hiểu	được	điều	đó	thì	cảnh	giới	Niết-Bàn	cũng	tương	tự	như	vậy.	Mà	khi	
đó	quý	vị	lại	hỏi	‘lúc	đó	quý	vị	là	gì?’	Quý	vị	nói:	“Ủa	lúc	đó	mình	là	gì?”	Đâu	có	
gì	đâu.	Lúc	trong	Thiền	đó,	quý	vị	rõ	ràng	là	không	có	cái	ta.	Nếu	như	quý	vị	
Thiền	sâu	là	không	có	ta.	Nhưng	người	chưa	có	nhập	Thiền	thì	đâu	có	hiểu	được.	
Cho	nên	Thiện	Trang	nói	hoài,	quý	vị	cũng	không	hiểu. 



 
 

30 

		 Thiện	Trang	lấy	ví	dụ	này,	quý	vị	dễ	hiểu	nữa.	Niết-Bàn	là	thế	nào?	Niết-
Bàn	Vô	ngã	là	thế	này:	Bây	giờ	quý	vị	ngủ,	nói	ngủ	thì	chắc	mọi	người	hiểu	hơn.	
Giả	sử	quý	vị	có	một	giấc	ngủ	rất	ngon,	ngủ	ngon	đã	lắm.	Rồi	quý	vị	dậy,	quý	vị	
có	thích	ngủ	nữa	không?	Thích	ngủ	đúng	không?	Ngủ	ngon	mà!	Ngủ	mà	không	
mộng	mị,	khi	dậy	người	tràn	đầy	năng	lượng,	ước	gì	mình	ngủ	và	ai	cũng	muốn	
ngủ	tiếp.	Đảm	bảo	lúc	nào	cũng	mong	ngủ	như	vậy.	Vậy	thì	quý	vị	có	thích	[việc]	
ngủ	đó	không,	so	với	quý	vị	sống	trong	cuộc	đời?	Trong	cuộc	đời,	quý	vị	thấy	ăn	
cũng	mệt.	Ăn	thì	cũng	phải	tốn	sức	nhai	nuốt,	ăn	có	lúc	ngon	có	lúc	dở,	dở	thì	
khó	chịu.	Ăn	rồi	phải	đi	vệ	sinh,	phải	lo	đi	làm	kiếm	tiền,	v.v….	 

	 Còn	nếu	quý	vị	chỉ	sống	trong	một	trạng	thái	ngủ,	mà	ngủ	ngon	như	vậy,	
đã	như	vậy	thì	quý	vị	thích	hơn	không?	Thích	hơn!	Cảnh	ngủ	đó	chưa	phải	là	
cảnh	Niết-Bàn.	Cảnh	Niết-Bàn	vui	hơn	cảnh	đó	một	tỷ	tỷ	lần.	Mà	trong	cảnh	ngủ	
đó	quý	vị	có	ta	không?	Có	ngã	trong	đó	không?	Không!	Niết-Bàn	cũng	vậy,	Niết-
Bàn	Vô	ngã	tịch	tĩnh	là	thế.	Ví	dụ	này	[thì]	chắc	có	lẽ	quý	vị	hiểu.	Ai	chứng	được	
Sơ	quả	Tu-đà-hoàn,	người	ta	thấy	cảnh	Niết-Bàn	là	thấy	như	vậy,	không	có	tham	
dục,	không	có	mong	muốn,	không	có	gì	hết.	Ngủ	có	mong	muốn	gì	không?	Không!	
Không	có	mong	muốn,	không	có	Hành,	không	có	Thức,	không	có	Thọ,	không	có	
Tưởng,	không	có	tất	cả	những	điều	đó.	Mà	nó	là	một	trạng	thái	an	vui	vô	cùng,	
ai	ngủ	say	thì	hiểu.	 

	 Vậy	 thì	bây	giờ	không	phải	ngủ	say	nữa	mà	 là	nhập	Thiền.	Thiền	đó	 là	
Thiền	 Diệt	 Thọ	 Tưởng	 định.	 Định	 đó	 là	 định	 của	 A-la-hán	 trở	 lên.	 Diệt	 Thọ	
Tưởng	định,	có	chỗ	nói	Tam	quả	A-na-hàm	có	thể	nhập	định	đó,	nhưng	khi	nhập	
được	định	đó	thì	quý	vị	đâu	có	ngã	đâu,	vô	ngã.	Quý	vị	đem	hỏi	‘cái	gì	là	của	ta?’	
Quý	vị	ngủ	dậy	rồi	quý	vị	hỏi	lúc	đó	ta	đâu?	Không	có	ta!	Cho	nên	cái	ta	mà	mình	
hiểu	cũng	không	phải	là	ta,	mà	cũng	không	phải	là	không	có	ta,	mình	tạm	nói	vô	
ngã	đi	cho	dễ.	Nếu	nói	không	có	luôn	là	không	[đúng],	nhưng	trạng	thái	đó	không	
tả	bằng	ngôn	ngữ	bình	thường	được.	Nói	như	vậy	là	quý	vị	hiểu. 

Người	chứng	Sơ	quả	Tu-đà-hoàn	thì	giống	như	người	đã	đi	tới	biển,	[ví	dụ]	
biển	là	Niết-Bàn	đi.	Người	chứng	Tu-đà-hoàn	họ	tới	được	biển	rồi,	họ	ở	trên	mặt	
biển,	[họ]	chạm	[được]	nước	biển	rồi	v.v….	Họ	thấy,	họ	biết	biển	đó,	nhưng	họ	
chưa	nhập	vô	biển	đó	được,	vì	họ	mới	kiến	đế	thôi.	Còn	người	[chứng]	A-la-hán	



 
 

31 

thì	họ	lặn	sâu	vào	biển	đó	được	rồi,	biết	trong	biển	đó	như	thế	nào,	thế	nào…	
[biết]	được	trọn	vẹn	rồi.	Như	thế	là	quý	vị	hiểu	được. 

Hôm	nay,	Thiện	Trang	lấy	ví	dụ	đó,	hy	vọng	ai	còn	kẹt	chỗ	ngã,	thế	nào	là	
ta,	v.v…	Vô	ngã,	thì	quý	vị	hiểu	là	quý	vị	có	thể	giải	quyết	được.	Nhưng	hiểu	đó	
là	hiểu	qua	kiến	thức	của	Trí	tư,	Trí	văn.	Và	từ	Trí	tư,	Trí	văn	đó,	ngày	nào	đó	
đủ,	quất	một	phát	thành	Trí	tu	luôn,	quý	vị	kiến	đế	là	[chứng]	Tu-đà-hoàn	luôn.	
Đơn	giản	vậy	thôi!	Không	khó	gì	hết. 

Hôm	nay	nói	như	vậy	thì	chắc	quý	vị	hiểu	rồi,	vấn	đề	được	giải	quyết.	Ai	
trong	đời	chắc	cũng	có	giấc	ngủ	ngon,	giấc	ngủ	say	mà	đến	nỗi	không	có	gì	hết,	
đã	lắm,	dậy	vẫn	đã	hơn	là	không.	Cho	nên	lúc	đó	tạm	gọi	là	trạng	thái	tương	tự	
Niết-Bàn.	Nhưng	ngủ	là	Vô	minh,	còn	Niết-Bàn	là	không	Vô	minh,	hết	Vô	minh,	
cho	nên	đã	hơn	nhiều.	Quý	vị	ai	hiểu	[được]	như	vậy	thì	sẽ	biết	ta	là	gì,	còn	nếu	
không	hiểu	được	thì	sẽ	không	hiểu	được	ta.	Cho	nên	không	phải	là	ta,	Niết-Bàn	
[là]	Vô	ngã.	Như	vậy	rõ	ràng	rồi	đúng	không	ạ? 

		  

	 Ở	đây	có	một	câu	hỏi:	“Dạ	thưa	thầy,	cho	con	hỏi	Cư	sĩ	làm	sao	đạt	được	
Giới	thanh	tịnh?	Không	được	Giới	thanh	tịnh	thì	có	đắc	Thiền	được	không?”	Cư	
sĩ	vẫn	có	thể	được	Giới	thanh	tịnh	rất	dễ.	Cư	sĩ	giữ	được	năm	giới,	ráng	giữ	năm	
giới,	không	phạm	giới.	Trong	những	ngày	hành	Thiền,	để	cho	đắc	Thiền,	thì	ngày	
đó	quý	vị	phải	không	hành	dục	(tức	là	không	hành	dâm	dục).	Ngày	đó	quý	vị	
phải	giữ	được	Bát	quan	trai.	Nếu	một	ngày	không	đủ	thì	quý	vị	phải	giữ	được	
trong	vòng	mấy	ngày,	thì	vẫn	đắc	Thiền	được.	Đó	là	hạn	chế.	Còn	nếu	ai	giỏi	thì	
có	khi	trong	vòng	một	ngày	họ	cách	ra	được.	Nhưng	khó	cho	Cư	sĩ	là	họ	bị	dính	
vào	dâm	dục	thôi,	dâm	dục	đó	làm	cho	không	đắc	Thiền.	Tại	vì	[Sơ	thiền]	là	ly	
dục,	ly	các	pháp	bất	thiện.	 

	 Ly	dục	ở	đây	không	phải	là	mỗi	dâm	dục,	dục	ở	đây	là	Ngũ	dục	trong	kinh,	
chứ	không	phải	Ngũ	dục	của	Trung	Hoa	(là	Tài,	Sắc,	Danh,	Thực,	Thùy),	đó	là	
bên	Đạo	gia.	Còn	Ngũ	dục	là	năm	cảnh	dục.	Cảnh	dục	là	cảnh	tốt	đẹp,	ham	muốn	
từ	năm	giác	quan	của	mình.	Là	từ	mắt	nhìn	thấy	sắc,	thấy	ham	muốn	những	cảnh	
đẹp;	tai	ham	nghe	những	âm	thanh	hay;	mũi	ham	ngửi	những	mùi	hương	thơm;	



 
 

32 

lưỡi	ham	những	món	ăn	ngon;	và	thân	ham	ưa	những	xúc	chạm	dễ	dàng,	mịn	
màng.	Còn	ham	những	điều	đó	thì	sẽ	bị	vướng	vào,	không	có	ly	dục.	[Mà]	không	
ly	dục	thì	không	đắc	được	Sơ	thiền.	Ly	dục	là	phải	xả	được	năm	giác	quan	đó,	
khi	xả	được	Ngũ	dục	là	bước	tiền	đề	đắc	Sơ	thiền.	Còn	nếu	không	thì	sẽ	khó	hơn,	
quý	vị	tu	chỉ	tới	Cận	định	thôi	chứ	không	có	đắc	Thiền. 

Điều	đó	thì	mình	cố	gắng	tu	tập	thôi.	Mà	sắc	dục	nam	nữ	thuộc	về	xúc	chạm,	
xúc	dục	tức	là	thân	thể	đó.	Mình	hiểu	được	như	vậy	thì	mình	thực	hành	thôi.	
Ráng	giữ	[những	điều]	đó,	có	khó	gì	đâu!	Đừng	nói	dối,	đừng	uống	rượu,	đừng	
tà	dâm,	đừng	trộm	cắp,	đừng	có	sát	sanh,	giữ	như	vậy.	Tâm	đừng	vọng	tưởng	
nhiều,	đừng	nghĩ	chuyện	này	chuyện	kia,	thì	mình	phải	diệt	năm	Triền	cái	rồi	
mới	đắc	Thiền	được.	 

Năm	Triền	cái,	đầu	tiên	là	Tham	dục	(là	năm	cảnh	dục	đó),	rồi	Nghi	ngờ,	
Sân,	Hôn	trầm	(buồn	ngủ).	Thiếu	ngủ	quá,	 [bị]	Hôn	trầm	thì	cũng	không	đắc	
Thiền.	Hoặc	cơ	thể	mình	bị	bệnh,	mệt	quá	thì	cũng	không	vô	Thiền	chỉ	được,	tu	
không	được.	Rồi	Hoài	nghi	thì	mình	phải	làm	rõ	được	vấn	đề,	thì	mình	không	
nghi	nữa.	Chỉ	vậy	thôi!	Tu	cũng	không	khó. 

Nói	chung,	người	tại	gia	tu	được	chứ	không	phải	khó.	Người	tại	gia	được	
giới	 thanh	 thịnh	 trên	 tướng,	 giới	 trong	 tâm.	Thật	 ra	 tướng	hay	 tâm?	Tướng	
trước	rồi	tâm	sau,	mà	tâm	có	rồi	thì	có	tướng.	Thực	tế	tu	là	như	này:	Tại	sao	
mình	tham?	Tại	vì	mình	có	cảnh	thì	mình	mới	tham.	Quý	vị	không	thấy	đồ	gì	
đẹp,	quý	vị	trang	trí	phòng	của	quý	vị	đơn	giản	thôi,	không	có	cảnh	gì	đẹp,	thì	
làm	gì	thấy	cảnh	sắc	nào	đẹp,	xấu	đâu	mà	quý	vị	ham	cảnh	sắc.	Quý	vị	không	
thấy	cảnh	hương	(mùi	thơm),	thì	quý	vị	đâu	nghĩ	tới	hương	thơm.	Quý	vị	không	
nghe	âm	nhạc	hay	ho,	tiếng	ngon	tiếng	ngọt	gì	đó,	thế	thì	làm	gì	quý	vị	tham	âm	
thanh.	Rồi	quý	vị	không	tiếp	xúc	với	toàn	đồ	êm	ái	mịn	màng	gì	đó,	thì	quý	vị	
làm	gì	ham	xúc.	Quý	vị	đối	trị	bằng	cách	là	tránh	duyên,	đó	gọi	là	tu	trên	tướng.	 

Lúc	tu	thì	tu	trên	tướng,	nhưng	tu	trên	tâm	thật	ra	là	do	mình	tu	nhiều	thì	
được	thôi.	Chứ	còn	bây	giờ	mình	nói	mình	ráng	đoạn,	đoạn	làm	sao	được?	Khi	
chưa	chứng	Sơ	quả	trở	lên	thì	chỉ	phục	mấy	điều	đó	[thôi].	Do	duyên,	có	duyên	
thì	khởi,	không	có	duyên	không	khởi,	[nên]	mình	né	ra.	[Ví	dụ]	Mình	đang	tu	



 
 

33 

Thiền	mà	bà	vợ	ăn	rồi	đi	ngang	qua	ngang	lại,	õng	ẹo	trước	mặt	thì	chắc	chịu	
không	nổi,	thì	làm	sao	tu	được?	Thì	mình	[phải]	dẹp	đi.	Đang	tu	Thiền	mà	mở	
mạng	lên	coi	mấy	cảnh	này	[cảnh]	kia,	phim	ảnh,	thì	tất	nhiên	là	không	được.	
Cho	nên	tránh	duyên	thì	tự	nhiên	sẽ	quên,	quên	rồi	tu	một	hồi	tự	nhiên	vào.	
Mình	đừng	nghĩ	tới	chuyện	gì	hết,	mình	tu	toàn	các	đề	mục	đó	thì	một	hồi	không	
có	[nghĩ].	Không	[nghĩ]	thì	dần	dần	quên,	đắc	Thiền	là	quên	luôn.	Cứ	đắc	Thiền	
là	quên	một	thời	gian	lâu	và	hỗ	trợ	cho	tâm.	 

Còn	đắc	Tu-đà-hoàn	thì	mới	có	tâm	thanh	tịnh	được.	Tu-đà-hoàn	là	kiến	
đế	rồi,	khi	đó	tâm	thanh	tịnh	của	người	ta	thật	sự	có.	Thật	sự	có	là	đoạn	được	
một	phần	[phiền	não],	vì	người	ta	không	có	chấp	ngã	nữa.	Người	ta	thấy	thân	
mình	đâu	phải	là	thật	đâu,	cho	nên	đối	với	sắc	dục	nam	nữ	họ	thấy:	Ôi!	Điều	này	
cũng	chẳng	sung	sướng	gì	cả,	không	có	bao	nhiêu	hết,	chẳng	qua	do	duyên	xúc	
chạm	[nên]	đụng	thì	thấy	đã.	Ăn	cũng	vậy,	ăn	cũng	chẳng	ngon	như	hồi	xưa	nữa.	
Hồi	xưa	ăn	thấy	ngon	lắm,	mà	bây	giờ	ăn	thấy:	Ủa!	Này	là	pháp	mà,	do	duyên	
như	vậy	[nên]	ngon,	do	bữa	nay	có	sức	khỏe	[nên]	ăn	ngon	v.v…	đủ	thứ.	Thấy	
vậy,	nên	đâu	thấy	ngon	nữa,	không	ngon.	Sự	ngon	giảm	đi	là	do	mình	thấy	được	
thôi,	đó	là	tu.	Cho	nên	phải	có	Định	cộng	Giới,	Đạo	cộng	Giới.	Định	cộng	Giới	là	
Sơ	thiền	trở	lên	thì	có	giới,	còn	Đạo	cộng	Giới	là	Sơ	quả	trở	lên	thì	sẽ	có	giới.	Tu	
là	như	vậy	thôi! 

Nói	chung	là	[quý	vị]	đừng	lo!	Mọi	người	hãy	thực	hành	đi.	Có	một	[căn]	
bệnh	của	mọi	người	thời	nay	là	nghe	pháp	nhiều	quá	rồi	sợ	hãi,	rồi	vọng	tưởng.	
Ví	dụ	nghe	pháp,	nghe	nói	tu	giới	khó	quá	cho	nên	cuối	cùng	cứ	nghĩ	làm	sao	đắc	
giới,	làm	sao	giữ	giới,	giữ	gì	đó…	Tâm	như	vậy	là	tâm	trạo	cử	rồi,	làm	sao	mà	đắc	
được.	 Rồi	 có	 người	 tu	 Thiền	 quán,	 thì	 nghe	 ông	 thầy	 nói	 là	 Vipassana	 với	
Vipassanu	khác	nhau	thế	nào,	rồi	mình	lo	sợ.	Thế	thì	tu	làm	sao	đắc	Thiền	được.	 

Người	muốn	tu	đắc	là	gì?	[Là]	tâm	đơn	giản	nhất	có	thể.	Vào	tu	thiền,	tu	
Thánh	đạo	là	tâm	đơn	giản,	chỉ	biết	các	pháp	như	vậy,	hành	như	vậy	thì	sẽ	chứng	
đạo.	Còn	quý	vị	vô	đó	mà	suy	nghĩ:	Không	biết	tu	đúng	hay	chưa,	hay	trật	rồi,	
chắc	là	Vipassanu	rồi	chứ	không	phải	Vipassana.	Chắc	cái	này	rơi	vào	Ngũ	ấm	
ma	rồi,	chắc	không	phải	là	Tợ	tướng,	Trì	tướng	Thiền	đâu.	Quý	vị	toàn	sợ	như	
vậy	thì	[bị]	trạo	cử,	làm	sao	quý	vị	tu	được?	Quý	vị	muốn	tu	được	là	tâm	đơn	



 
 

34 

giản	thôi,	dẹp	hết	đi.	Cho	nên	học	nhiều	thành	hý	luận	là	vậy.	 

Thiện	Trang	nói	với	quý	vị,	học	cũng	là	tốt	nhưng	cũng	là	nạn.	Nạn	là	tại	vì	
mình	chưa	tới	cảnh	giới	đó	nên	mình	sợ	đủ	thứ	hết,	[thế]	này	không	biết	đúng	
chưa?	Ủa	sao	thầy	nói	cái	này	là	Tợ	tướng,	cái	này	là	Trì	tướng,	không	biết	cái	
này	[là]	Tợ	tướng	hay	Trì	tướng?	Vừa	nghĩ	như	vậy	là	rớt	ra	mất	rồi.	Hay	là	cái	
này	rớt	vô	Ngũ	ấm	ma	rồi?	Là	rớt	[mất]	tiêu	thiền. 

Cho	nên	người	tu	Nam	truyền	không	biết	Ngũ	ấm	ma	là	gì	hết,	người	ta	tu	
ngon	lành.	Còn	tự	nhiên	Bắc	truyền	quất	cho	Ngũ	ấm	ma,	là	bắt	đầu	sợ,	tu	không	
được.	Quý	vị	hiểu	không?	Càng	biết	nhiều,	mà	cái	biết	đó	không	đúng	thì	càng	
khó	tu.	Cho	nên	thà	dạy	cho	người	ta	đơn	giản	thôi,	biết	mấy	vấn	đề	chính	thôi	
thì	dễ	tu	hơn	nhiều.	Cho	nên	Đức	Phật	không	dạy	lạc	đường	mà	chỉ	dạy	đúng	
đường.	 

Bây	giờ	Thiện	Trang	dạy	cho	quý	vị	đi	từ	Hà	Nội	vô	Sài	Gòn,	muốn	dạy	cho	
quý	vị	dễ	đi	nhất,	thì	nói	đi	Quốc	lộ	1A	giùm.	Cứ	hỏi	Quốc	lộ	1	mà	đi,	đi	như	vậy	
một	hồi	là	tới.	Chứ	đừng	nói:	Con	à!	Con	đi	tới	đây	có	hai	con	đường,	con	phải	
nhớ	con	đường	này	nha,	con	đừng	đi	đường	kia	nha.	Rồi	đi	tới	đây	có	bốn	năm	
con	đường	A;	B;	C;	D,...	Không	phải	đâu	con!	Con	trừ	hết	A;	B;	C;	D;	E;	F	ra,	con	
phải	đi	đường	G.	Như	vậy	thì	người	ta	phải	nhớ	nhiều	quá.	Thay	vì	nhớ	một	chữ	
G	thôi,	tới	ngã	ba	đó	con	đi	con	đường	G.	Con	đừng	quan	tâm	mấy	con	đường	A;	
B;	C;	D;	E;	F	gì	hết,	bỏ	đi,	thì	là	con	đi	đúng	rồi.	Đơn	giản	vậy	thôi!	 

Cho	nên	người	đời	sau	dạy	pháp	phức	tạp	hơn	Đức	Phật.	Đức	Phật	dạy	đi	
như	vậy	là	tới	rồi	con.	Còn	người	đời	sau	bắt	đầu	chẻ	ra:	Đi	như	vậy	là	sai	đó	
con,	đi	thế	này	là	sai	đó	con.	Họ	chỉ	cho	mình	một	trời	cái	sai	ra,	rồi	trong	đó	chỉ	
cho	mình	có	một	cái	đúng	à.	Cho	nên	mình	phải	nhớ	một,	hai,	ba,	bốn,	năm	cái	
sai,	rồi	sau	đó	mới	có	một	cái	đúng.	Mệt	quá	đi!	Trong	khi	chỉ	cần	dạy	một	cái	
đúng	là	được	rồi,	cứ	làm	theo	như	thế.	Nếu	thấy	không	đúng	như	vậy	là	sai,	có	
gì	đâu!	Dạy	chi	mà	cứ	vòng	vòng	mệt	quá.	Cho	nên	Thiện	Trang	thấy	mệt	lắm! 

Thiện	Trang	nói	quý	vị:	Học	nhiều	người	cũng	có	cái	hay,	nhưng	cũng	có	
cái	dở	là	vậy	đó.	Có	nhiều	người	lại	đi	chia	chẻ	mấy	điều	đó,	mà	thật	ra	chia	chẻ	
đó	không	cần	thiết.	Chỉ	cần	biết	đó	là	đúng,	lấy	tiêu	chuẩn	đó	đúng.	Nếu	không	



 
 

35 

đúng	như	vậy	thì	bay	ra,	vậy	thôi!	Còn	khả	năng	lạc	đường	rất	ít.	Còn	dạy	nhiều	
thì	mình	càng	hoang	mang,	mà	càng	hoang	mang	thì	càng	lạc	đường.	Cho	nên	
học	vừa	vừa	thôi.	Nhớ!	Học,	nhưng	học	để	tu,	chứ	không	phải	học	để	thành	nhà	
nghiên	cứu.	Mình	học	rồi	nghiên	cứu,	rồi	bắt	đầu	chia	chẻ	tùm	lum	trong	đó.	 

Cho	nên	ai	mà	học	nhiều	kinh,	mà	không	biết	học	thì	càng	khổ.	Quý	vị	nên	
nhớ,	Thiện	Trang	học	gần	như	hết	tạng	Kinh	rồi,	kinh	Đại	thừa,	kinh	Tiểu	thừa	
học	quá	trời	quá	đất.	Rồi	cuối	cùng	Thiện	Trang	nói:	Ôi!	Học	nhiều	quá!	Hồi	xưa	
mê	học	lắm	quý	vị,	bây	giờ	không	mê	nữa.	Học	làm	chi?	Học	ít	thôi,	học	vừa	phải.	
Nói	chung	học	vừa	phải.	Mới	đầu	phải	học	nhiều,	nhưng	sau	khi	học	nhiều	rồi	
cảm	thấy	là	chỉ	cần	học	[chánh	kinh].	Cho	nên	Thiện	Trang	thấy	ôm	chánh	tạng	
(tức	là	chánh	kinh)	của	Đức	Phật	là	tốt	nhất.	Có	người	giúp	cho	mình	hiểu	được	
những	ngôn	ngữ	đó,	cấp	cho	mình	nền	tảng	đó	là	mình	tu	được	rồi.	Chứ	còn	
mình	mà	ham,	mình	bay	vô	mình	nghiên	cứu	quá	trời	quá	đất,	cuối	cùng	là	mình	
tu	không	được.	 

Nhớ	nha!	Quý	vị	đừng	có	nghe	nhiều	những	vấn	đề	đó.	Quý	vị	cứ	dùng	tâm	
đơn	giản	nhất,	Thiền	sư	của	bên	dòng	Tổ	sư	Thiền	nói	là:	"Hãy	dùng	tâm	của	
một	đứa	trẻ	để	vào	tu	Đạo".	Đúng	như	vậy	đó	quý	vị,	tâm	của	đứa	trẻ	tu	đạo	dễ	
đắc	hơn	người	lớn.	Còn	tâm	của	người	lớn	quá	phức	tạp,	nghi	cái	này,	nghi	cái	
kia	thì	trạo	cử,	trạo	hối,	lấy	gì	đắc	Sát-na-định.	Không	đắc	Sát-na-định	thì	làm	gì	
có	đắc	đạo	được. 

Còn	người	ta	tâm	đơn	giản	thôi,	[mình	thì]	nghi	đủ	thứ:	Không	biết	ông	
thầy	dạy	có	đúng	không?	Thì	kinh	Phật	đó,	kinh	Phật	 là	đúng	rồi!	Kinh	tạng,	
chánh	tạng	đó,	nghe	là	tin	tuyệt	đối.	Còn	ông	thầy	giảng	không	biết	đúng	hay	
không	đúng.	Vậy	thì	khoẻ	thôi!	Nói	như	vậy,	Thiện	Trang	đã	chia	sẻ	hết	bí	quyết	
tu	hành	rồi	đó.	Học	bao	nhiêu	đó	là	tu	được	rồi,	có	gì	đâu,	không	có	vấn	đề	gì	
hết.	 

Còn	quý	vị	nghe	người	nhiều	thì	khổ	nhiều.	Cho	nên	hãy	nghe	người	để	lấy	
kinh	nghiệm	của	họ,	cho	gần	gũi	với	đời	chúng	ta.	Rồi	nghe	nhiều	để	mình	hiểu	
được	những	nền	tảng,	sau	khi	có	nền	tảng	rồi	thì	nghe	chánh	kinh	giùm.	Nghe	
Kinh	A	Hàm,	Kinh	Nikaya,	nghe	tới	nghe	lui,	một	ngày	nào	đó	bùng	một	cái	là	



 
 

36 

xong.	Đức	Phật	dạy	hết	trong	đó	rồi,	không	có	gì	hết.	Tại	vì	mình	chưa	có	nền	
tảng	nên	mình	nghe	không	hiểu. 

	Thiện	Trang	chia	sẻ	cho	quý	vị	thời	gian	qua,	hầu	như	[có]	các	[nền	tảng]	
căn	bản	của	Đức	Phật	[dạy]	rồi.	Tứ	thánh	đế,	Thập	nhị	Nhân	duyên,	rồi	37	Phẩm	
trợ	đạo,	có	hết	rồi.	Bây	giờ	có	nền	tảng	đó	rồi	thì	quý	vị	nghe	kinh.	Cho	nên	bây	
giờ	Thiện	Trang	cũng	ít	nghe	ai	giảng	lắm,	lâu	lâu	lên	coi	chút	vậy	thôi.	Còn	lại,	
nếu	có	thời	gian,	chủ	yếu	nghe	chánh	kinh,	coi	chánh	kinh	thôi.	[Mà]	coi	coi	chút	
thôi,	chứ	không	ham	học	lung	tung	lang	tang	nữa.	Bây	giờ	thấy	cũng	không	cần	
học	nhiều,	học	vậy	thôi!	Bởi	vì	mình	hiểu	rồi.	Còn	mình	không	hiểu	chỗ	đó,	thuật	
ngữ	đó	là	gì,	như	Sắc	là	gì,	Thọ	là	gì,	Tưởng	là	gì,	Hành	là	gì,	thì	mình	phải	học	
thôi.	Học	trong	kinh	không	hiểu	thì	phải	tìm	người	[để]	học,	đúng	không?	Không	
hiểu	Vô	thường	là	gì,	Khổ	là	gì,	không	hiểu	Tứ	niệm	xứ	là	gì,	thì	mình	phải	bắt	
buộc	đi	tìm	người	[để]	học.	Nhưng	ông	thầy	đó	giảng	chắc	gì	đã	đúng	100%	như	
Đức	Phật. 

			 Cho	nên	là	mình	vừa	học,	rồi	mình	kết	hợp	học	với	thầy	khác,	rồi	mình	coi	
trong	kinh	nữa,	thì	dần	dần	được	rồi.	Tu	vậy	thôi,	không	khó	đâu!	Ráng	đi	quý	
vị,	không	có	khó.	Đời	này	gặp	tới	đây	rồi,	là	con	đường	đi	‘có	đi	là	có	đến’,	đến	
sớm	hay	muộn	thôi.	Ngày	nào	đó,	biết	đâu	quý	vị	nằm	ngủ,	đêm	ngủ	không	được,	
thức	trằn	trọc,	tự	nhiên	nhớ	đến	các	bài	pháp	gì	đó,	tự	nhiên	bừng	sáng	lên,	đắc	
đạo	luôn.	Từ	đó	trở	đi	nhớ	mãi	trong	đời:	Ta	là	Thánh	nhân	rồi.	Ở	trong	Kinh	
Tăng	Chi,	quý	vị	nhớ	không?	Có	mấy	nơi	mà	người	chứng	quả	không	bao	giờ	
quên,	nơi	mình	chứng	quả	Tu-đà-hoàn	[thì]	không	bao	giờ	quên	đâu. 

Cho	nên	là	tu	không	khó!	Khó	là	[vì]	không	hiểu.	Mà	chỗ	nào	không	hiểu	
thì	quý	vị	nên	hỏi.	Chúng	ta	có	‘Học	Phật	Vấn	Đáp’	để	làm	gì?	Để	hỏi	cho	rõ	những	
vấn	đề	đó.	Và	coi	trong	kinh,	coi	lại	các	bài	giảng	nữa,	để	mình	coi	mình	còn	kẹt	
ở	chỗ	nào,	mình	làm	cho	rõ	chỗ	đó	là	xong,	vậy	thôi!	Cho	nên	chỉ	cần	như	vậy	là	
được	rồi.	 

Như	vậy	Thiện	Trang	đã	chia	sẻ	xong	[các	cách	chính	để	chứng	quả	Tu-đà-
hoàn]	rồi,	quý	vị	đúc	kết	lại	rồi	học. 

	



 
 

37 

Bây	giờ	có	một	vấn	đề	nữa,	là	có	những	người	sợ	rằng	tu	lên	cõi	Trời	sẽ	
đọa.	Đó	là	kiến	thức	ngày	xưa.	Bây	giờ	Thiện	Trang	dẫn	trong	kinh,	Đức	Phật	
không	nói	như	thế.	Tựa	đề	ở	đây	là: 

Đa	Văn	Thánh	Đệ	Tử	Của	Đức	Phật	Sau	Khi	Hết	Thọ	Mạng	Cõi	Trời	Không	
Đọa	Địa	Ngục,	Ngạ	Quỷ,	Súc	Sanh 

(Theo	Kinh	Tạp	A	Hàm) 

	Người	đa	văn	(đa	văn	tức	là	nghe	nhiều);	Thánh	đệ	tử	(là	Đệ	tử	của	bậc	
Thánh),	sau	khi	hết	thọ	mạng	cõi	Trời,	không	đọa	vào	Địa	ngục,	Ngạ	quỷ,	Súc	
sanh.	Chứ	không	phải	như	chư	Tổ	Tịnh	Độ	tông,	ăn	rồi	hù	doạ	lên	cõi	Trời	là	
không	tu	được,	rồi	rớt	xuống	Địa	ngục,	Ngạ	quỷ,	Súc	sanh.	Không	phải!	Vì	trong	
Kinh	Tạp	A	Hàm	không	nói	vậy.	Chúng	ta	nghe	bài	kinh	đầu	tiên. 

Tôi	 nghe	 như	 vầy:	Một	 thời,	 Đức	 Phật	 ở	 trong	 vườn	 Cấp-cô-độc,	
rừng	cây	Kỳ-đà,	nước	Xá-vệ.	Bấy	giờ	Đức	Thế	Tôn	bảo	các	Tỳ-kheo: 

“Bốn	 trăm	năm	ở	nhân	gian	bằng	một	ngày	một	đêm	trên	cõi	 trời	
Đâu-suất-đà.	Ba	mươi	ngày	như	vậy	là	một	tháng;	mười	hai	tháng	là	một	
năm.	Chư	thiên	Đâu-suất-đà	thọ	bốn	nghìn	năm. 

Kiến	thức	này	chắc	nhiều	người	biết,	ở	trời	thứ	tư	là	trời	Đâu	Suất	(hay	
có	tên	là	Đâu-suất-đà).	Thì	400	năm	ở	nhân	gian	chúng	ta	là	bằng	một	ngày	một	
đêm	trên	cõi	trời	Đâu	Suất	thôi.	Và	30	ngày	như	vậy	là	thành	một	tháng,	và	12	
tháng	là	một	năm.	Như	vậy	cũng	giống	như	nhân	gian,	một	năm	có	12	tháng,	mỗi	
tháng	có	[30]	ngày,	và	một	ngày	của	họ	bằng	400	năm	của	chúng	ta.	Và	thọ	mạng	
của	chư	Thiên	trời	Đâu	Suất	là	4.000	năm.	Quý	vị	có	thể	nhân	mấy	con	số	này	
ra,	lấy	400	năm	(ở	nhân	gian)	x	30	ngày	x	12	tháng	x	4000	thì	ra	tuổi	thọ	ở	trời	
Đâu	Suất.	Nhưng	đây	là	tuổi	thọ	tối	đa,	tuổi	thọ	tối	đa	ở	trời	Đâu	Suất	là	như	vậy.	 

Và	đoạn	này	quan	trọng: 

Kẻ	phàm	phu	vì	ngu	si	không	học,	nên	sau	khi	mạng	chung	ở	đó	sinh	
vào	Địa	ngục,	Ngạ	quỷ,	Súc	sanh.	Đa	văn	Thánh	đệ	tử	sau	khi	mạng	chung	
ở	đó	không	sinh	vào	trong	Địa	ngục,	Ngạ	quỷ,	Súc	sanh". 



 
 

38 

Nhớ	dòng	chữ	đỏ	này:	Kẻ	phàm	phu	vì	ngu	si	không	học	(không	học	pháp)	
nên	sau	khi	mạng	chung	ở	đó	sinh	vào	Địa	ngục,	Ngạ	quỷ,	Súc	sanh.	Còn	nếu	
người	Đệ	tử	bậc	Thánh	(đa	văn	tức	là	nghe	nhiều),	mình	chịu	nghe	pháp	nhiều,	
mình	lên	đó	tu	hành	thì	sau	khi	mạng	chung	ở	đó	không	đọa	vào	Địa	ngục,	Ngạ	
quỷ,	Súc	sanh. 

Đức	Phật	nói	Kinh	này	xong.	Các	Tỷ-kheo	sau	khi	nghe	những	gì	Phật	
dạy,	đều	hoan	hỷ	phụng	hành. 

(KINH	847.	ĐÂU-SUẤT	THIÊN	-	Kinh	Tạp	A	Hàm). 

Nhớ	chưa	ạ?	Chứ	không	phải	lên	đó	là	đọa	vào	Địa	ngục,	Ngạ	quỷ,	Súc	sanh	
đâu.	Cho	nên	kêu	‘chỉ	có	một	con	đường	không	vãng	sanh	thì	đọa	Địa	ngục’.	Đó	
là	mấy	người	cực	đoan,	Tịnh	Độ	có	những	điều	cực	đoan	kinh	khủng	lắm.	Nên	
là	phải	cẩn	thận!	Trong	kinh	Đức	Phật	nói:	Phàm	phu	vì	ngu	si	không	học,	[nên]	
sau	khi	mạng	chung	mới	đọa	vào	Địa	ngục,	Ngạ	quỷ,	Súc	sanh.	Còn	Đệ	tử	của	bậc	
Thánh	(Đệ	tử	của	Phật	mà	đa	văn	tức	là	nghe	nhiều,	học	pháp)	thì	sau	khi	mạng	
chung	ở	đó	không	sinh	vào	trong	Địa	ngục,	Ngạ	quỷ,	Súc	sanh.	Nhớ	như	vậy! 

	

Không	chỉ	ở	cõi	trời	Đâu	Suất.	Tương	tự	ở	Kinh	848,	Kinh	Hoá	Lạc	Thiên	
(là	trời	thứ	năm)	cũng	nói	như	vậy.	Thiện	Trang	cũng	đọc	y	chang. 

Tôi	 nghe	 như	 vầy:	Một	 thời,	 Đức	 Phật	 ở	 trong	 vườn	 Cấp-cô-độc,	
rừng	cây	Kỳ-đà,	tại	nước	Xá-vệ.	Bấy	giờ	Đức	Thế	tôn	bảo	các	Tỳ-kheo: 

“Tám	trăm	năm	ở	nhân	gian	bằng	một	ngày	một	đêm	trên	cõi	trời	Hóa	
Lạc	(gấp	đôi	nên	800	năm	liền).	Ba	mươi	ngày	như	vậy	là	một	tháng;	mười	
hai	tháng	là	một	năm.	Chư	thiên	Hóa	Lạc	thọ	tám	nghìn	tuổi.	Kẻ	phàm	phu	
vì	ngu	si	không	học,	sau	khi	mạng	chung	ở	đó,	sinh	vào	Địa	ngục,	Ngạ	quỷ,	
Súc	sanh.	Đa	văn	Thánh	đệ	tử	sau	khi	mạng	chung	ở	đó	không	sinh	vào	
trong	Địa	ngục,	Ngạ	quỷ,	và	Súc	sanh” 

Thấy	chưa	ạ?	Nhớ	chưa?	Bữa	nay	yên	tâm	chưa?	Đừng	sợ	quá!	Suốt	ngày	
cứ	[lo]	lên	cõi	Trời	rồi	đọa	Địa	ngục.	Không	có!	Lên	cõi	Trời	có	Phật	pháp,	lên	đó	



 
 

39 

tu,	nghe	pháp.	Chịu	khó	tu,	đừng	quên!	Lên	cõi	Trời	có	một	điều	tuyệt	vời,	đó	là	
vẫn	không	quên	đời	trước.	Tiêu	chuẩn	đầu	tiên	của	chư	Thiên,	lên	đó	là	phải	
quán	coi	mình	từ	đâu	sanh	đến.	Chính	vì	vậy	ta	biết	ta	từ	cõi	Nam	Thiệm	Bộ	châu	
(Nam	Diêm	Phù	Đề),	thời	này,	có	nghe	qua	pháp	của	thầy	Thiện	Trang	nào	đó,	
nên	sanh	về	đây.	Cho	nên	tiếp	tục	tu	tiếp	đi,	yên	tâm	là	không	có	đoạ	vào	Địa	
ngục,	Ngạ	quỷ,	Súc	sanh	đâu.	Thậm	chí	chứng	luôn	Thánh	đạo	ở	trên	đó. 

Đức	Phật	nói	kinh	này	xong.	Các	Tỳ-kheo	sau	khi	nghe	những	gì	Phật	
dạy,	đều	hoan	hỷ	phụng	hành. 

(KINH	848.	HÓA	LẠC	THIÊN	-	Kinh	Tạp	A	Hàm). 

	

Tương	tự	như	vậy,	trời	Hoá	Lạc	rồi	còn	Trời	Tha	Hoá	Tự	Tại	nữa,	có	bài	
kinh	tiếp	theo	[là]	bài	Kinh	849. 

Tôi	 nghe	 như	 vầy:	Một	 thời,	 Đức	 Phật	 ở	 trong	 vườn	 Cấp-cô-độc,	
rừng	cây	Kỳ-đà,	tại	nước	Xá-vệ.	Bấy	giờ	Đức	Thế	Tôn	bảo	các	Tỳ-kheo: 

“Sáu	nghìn	năm	ở	nhân	gian	bằng	một	ngày	một	đêm	trên	cõi	trời	
Tha	Hóa	Tư	Tại.	Ba	mươi	ngày	như	vậy	là	một	tháng;	mười	hai	tháng	là	
một	năm.	Chư	thiên	Tha	Hóa	Tự	Tại	thọ	một	vạn	sáu	nghìn	năm	(tức	 là	
16.000	năm).	Kẻ	phàm	phu	vì	ngu	si	không	học,	sau	khi	mạng	chung	ở	đó,	
sinh	vào	Địa	ngục,	Ngạ	quỷ,	Súc	sanh.	Đa	văn	Thánh	đệ	tử	sau	khi	mạng	
chung	ở	đó	không	sinh	vào	trong	Địa	ngục,	Ngạ	quỷ,	và	Súc	sanh”. 

Đức	Phật	nói	kinh	này	xong.	Các	Tỳ-kheo	sau	khi	nghe	những	gì	Đức	
Phật	dạy,	đều	hoan	hỷ	phụng	hành.	 

Nhớ	nha!	Nhớ	là	mình	lên	đó,	đa	văn	Thánh	đệ	tử	(đa	văn	là	học	nhiều,	chứ	
không	phải	không	học	gì.	Không	học	thì	đọa	ráng	chịu	thôi)	không	sanh	vào	Địa	
ngục,	Ngạ	quỷ,	Súc	sanh.	Như	vậy	Đức	Phật	xác	nhận	rõ	ràng	là	không	đọa	đâu.	
Cho	nên	Đức	Phật	mới	khuyên	là	không	chứng	quả	được	thì	lên	cõi	Trời	đỡ	đi,	
đúng	không?	Lên	cõi	Trời	rồi	chứng	quả	được	luôn	thì	tốt.	Còn	mình	cũng	vậy. 

	 Như	Phật	nói	sáu	kinh;	cũng	vậy,	Tỳ-kheo	nọ	hỏi	sáu	kinh,	và	Phật	hỏi	



 
 

40 

các	Tỳ-kheo	sáu	kinh	cũng	nói	như	vậy. 

Nói	đến	các	cõi	Trời	khác	cũng	vậy.	Đức	Phật	nói	tới	sáu	bài	kinh	như	vậy,	
tức	là	các	cõi	trời	Dục	giới	khác	đều	nói	hết. 

	(Chương	23	-	Tương	Ưng	Thiên	-	Kinh	Tạp	A	Hàm). 

	

Quý	vị	có	thể	tra	cứu,	đó	là	Kinh	A	Hàm	đúng	không	ạ?	Chắc	có	nhiều	người	
nói	vậy	trong	Kinh	Nikaya	có	không?	Có	luôn!	Trong	Kinh	Nikaya	cũng	có.	Bài	
kinh	này	Thiện	Trang	đổi	tựa	đề	đi	cho	khác. 

Sự	Sai	Khác	Giữa	Thánh	Đệ	Tử	Có	Nghe	Pháp	Và	Kẻ	Phàm	Phu	Không	
Nghe	Pháp 

(Theo	Kinh	Tăng	Chi	Bộ)-	phần	Bốn	Pháp!	 

-	Có	bốn	hạng	người	này	có	mặt,	hiện	hữu	ở	đời.	Thế	nào	là	bốn? 

Ở	đây,	này	các	Tỷ-kheo,	có	hạng	người	ly	dục,	ly	pháp	bất	thiện,	chứng	
đạt	và	an	trú	Thiền	thứ	nhất,	một	trạng	thái	hỷ	lạc	do	ly	dục	sanh,	có	tầm	
có	tứ.	Vị	ấy	nếm	được	vị	ngọt	của	Thiền	ấy,	ái	luyến	Thiền	ấy	và	do	vậy	tìm	
được	an	lạc;	an	trú	trên	ấy,	chú	tâm	trên	ấy,	sống	phần	lớn	với	Thiền	ấy,	
không	có	thối	đọa	(điều	này	tả	cho	người	chứng	Sơ	thiền,	chúng	ta	học	mấy	
điều	này	kỹ	rồi.	Lúc	nãy	Thiện	Trang	nói	ly	dục,	là	năm	dục,	[quý	vị]	hiểu	năm	
dục	đó	là	gì	nha.	Chứ	mình	hiểu	theo	Đạo	gia	là	Tài,	Sắc,	Danh,	Thực,	Thùy	là	thôi	
rồi,	là	trật	rồi	đó.	Mình	phải	hiểu	theo	Phật.	Rồi	ly	các	pháp	bất	thiện	là	đừng	có	
làm	mấy	điều	bất	thiện.	Mình	chứng	đạt	và	an	trú	Thiền	thứ	nhất,	một	trạng	thái	
hỷ	lạc	do	ly	dục	sanh,	có	Tầm	có	Tứ.	Chúng	ta	đã	học	Tầm	thế	nào,	Tứ	thế	nào	
rồi,	bắt	buộc	phải	học	kỹ	những	điều	đó.	Rồi	nếm	Thiền	đã	quá	cho	nên	lo	tu	hết,	
phần	lớn	sống	với	Thiền	đó,	không	có	thối	đọa);	khi	thân	hoại	mạng	chung,	
được	sanh	cộng	trú	với	chư	Thiên	ở	Phạm	chúng	thiên.	(Quý	vị	thấy	rõ	ràng,	
Đức	Phật	nói	đây	là	nhân	để	sanh	vào	trời	Sơ	thiền	và	trời	Phạm	Chúng).	Một	
kiếp,	này	các	Tỷ-kheo	là	tuổi	thọ	vô	lượng	của	chư	Thiên	ở	Phạm	chúng	
Thiên	(Phạm	Chúng	thiên	tuổi	thọ	là	một	kiếp.	Thấy	chưa	ạ?	Đức	Phật	nói	đầy	



 
 

41 

đủ	hết	rồi).	 

Tại	đấy,	kẻ	phàm	phu,	sau	khi	an	trú	cho	hết	tuổi	thọ	ấy,	sau	khi	sống	
trọn	vẹn	tuổi	thọ	của	chư	Thiên	ấy,	đi	đến	Địa	ngục,	đi	đến	Bàng	sanh,	đi	
đến	Ngạ	quỷ.	(Nhớ	chưa	ạ?	Phàm	phu	sau	khi	an	trú	hết	tuổi	thọ,	có	đọa	(đọa	ở	
đây	là	có,	nhưng	đó	là	phàm	phu	thôi).	Còn	Đức	Phật	có	câu	đằng	sau	dành	cho	
mình	nè:)	Còn	đệ	tử	Như	Lai,	tại	đấy,	sau	khi	an	trú	cho	đến	hết	trọn	vẹn	
tuổi	thọ	của	chư	Thiên	ấy,	nhập	Niết-bàn	trong	hiện	hữu	ấy.	Này	các	Tỷ-
kheo,	đây	là	sự	đặc	thù,	đây	là	sự	thù	thắng,	đây	là	sự	sai	khác	giữa	Thánh	
đệ	tử	có	nghe	pháp	và	kẻ	phàm	phu	không	nghe	pháp,	tức	là	vấn	đề	sanh	
thú. 

Quý	vị	thấy	không	ạ?	Đoạn	này	quan	trọng	đó!	Đoạn	này	còn	rõ	hơn	bài	
kinh	trên.	Đây	là	nói	về	Sơ	thiền,	người	tu	Sơ	thiền	mà	không	nghe	pháp,	lên	
trên	chư	Thiên	đó,	hết	thọ	mạng	thì	xuống	Địa	ngục,	Ngạ	quỷ,	Súc	sanh	(Bàng	
sanh	tức	là	Súc	sanh).	Ở	đây	không	nói	Đệ	tử	của	bậc	Thánh	nha,	đoạn	này	là	Đệ	
tử	thôi.	‘Còn	Đệ	tử	Như	Lai	tại	đấy,	sau	khi	an	trú	cho	đến	hết	trọn	vẹn	tuổi	thọ	
của	chư	Thiên	ấy,	nhập	Niết-bàn	trong	hiện	hữu	ấy.	Này	các	Tỷ-kheo,	đây	là	sự	
đặc	thù,	đây	là	sự	thù	thắng,	đây	là	sự	sai	khác	giữa	Thánh	đệ	tử	có	nghe	Pháp	và	
kẻ	phàm	phu	không	nghe	Pháp,	tức	là	vấn	đến	về	sanh	thú’. 

[Quý	vị]	nhớ	giùm	cho	đoạn	này,	nhớ	giùm	nha!	Chính	vì	vậy	Thiện	Trang	
mới	khuyên	mọi	người	rằng:	Cố	gắng	tu	đi!	Đắc	Thiền,	lên	[trời	cõi]	Thiền	cũng	
được,	lên	trên	đó	cũng	được.	Lên	trên	[trời]	Sơ	thiền	rồi,	vì	chúng	ta	có	nghe	
pháp	nên	không	trở	lại	thế	gian	này	nữa,	đắc	luôn	Niết-Bàn	trên	đó.	Nhớ!	Hay	
lắm! 

		Cho	nên	Thiện	Trang	mới	khuyên:	Không	tu	được	đắc	đạo	đời	này	thì	
cũng	ráng	đắc	Thiền,	để	lên	[cõi]	thiền	là	ngon,	lên	cõi	Trời	tu	tiếp.	Đấy	là	trong	
kinh	nói	như	vậy,	mình	lại	nói	không	vãng	sanh	là	đọa	Địa	ngục.	Cho	nên	mấy	
người	tà	nói	vậy	thôi,	phải	cẩn	thận.	Học	pháp,	dẫn	chúng	sanh	lạc	đường,	làm	
chúng	sanh	sợ	hãi	hoang	mang,	không	có	đường	nào	khác.	 

	 Cho	nên	nhớ	kỹ!	Lên	chư	Thiên	[vẫn]	tu	được.	Ở	đây	không	nói	Đệ	tử	gì,	
Đệ	tử	Như	Lai	thôi	(Đệ	tử	của	Phật	đó).	‘Còn	đệ	tử	Như	Lai,	tại	đấy,	sau	khi	an	trú	



 
 

42 

cho	đến	hết	trọn	vẹn	tuổi	thọ	của	chư	Thiên	ấy,	nhập	Niết-bàn	trong	hiện	hữu	ấy’.	
Vì	sao?	Mình	tu	lên	đó	mình	tu	được	tiếp.	Lên	đó	không	mê	đâu	quý	vị,	Sơ	thiền	
ngon	lắm	đó,	không	mê	đâu,	còn	hơn	Dục	giới	nữa.	Người	ta	ngon	lắm	đó!	Có	
[nghe]	pháp	ở	đây	thì	lên	đó	tu	tiếp. 

Tương	tự	ở	đoạn	sau,	Đức	Phật	nói	về	các	 tầng	Thiền	 tiếp	 theo,	cũng	y	
chang	vậy	thôi. 

Lại	nữa,	này	các	Tỷ-kheo,	ở	đây	có	hạng	người	làm	cho	tịnh	chỉ	tầm	
và	tứ,	chứng	đạt	và	an	trú	Thiền	thứ	hai,	một	trạng	thái	hỷ	 lạc	do	định	
sanh,	không	tầm	không	tứ,	nội	tĩnh	nhất	tâm.	Vị	ấy	nếm	được	vị	ngọt	của	
Thiền	ấy...	được	sanh	cộng	trú	với	chư	Thiên	ở	cõi	Quang	âm	Thiên.	(Đây	
là	chứng	Nhị	thiền,	thì	tất	nhiên	lên	cõi	trời	Quang	âm). 

Hai	kiếp,	này	các	Tỷ-kheo,	là	tuổi	thọ	vô	lượng	của	chư	Thiên	ở	Quang	
âm	thiên.	Tại	đấy,	kẻ	phàm	phu,	sau	khi	an	trú...	(Tức	là	rớt	vô	Địa	ngục,	Ngạ	
quỷ,	Súc	sanh	đó).	Ðây	là	sự	đặc	thù,	đây	là	sự	thù	thắng.	(Nguyên	đoạn	này	
giống	như	trên.	Tức	là	Đệ	tử	Như	Lai	yên	tâm	an	trú,	nhập	Niết-Bàn	trong	hiện	
hữu	đó).	Ðây	 là	sự	đặc	 thù,	đây	 là	sự	thù	thắng,	đây	 là	sự	sai	khác	giữa	
Thánh	đệ	tử	có	nghe	pháp	và	kẻ	phàm	phu	không	nghe	pháp,	tức	là	vấn	đề	
sanh	thú.	 

Vậy	mình	may	mắn	không	quý	vị?	Quá	may	mắn!	Vì	mình	là	Đệ	tử	có	nghe	
pháp.	Cho	nên	đa	văn	quan	trọng	lắm,	không	nghe	pháp	thì	chịu	thôi.	Cho	nên	
người	ta	bảo	dốt,	dốt	để	mở	con	đường	đi	vào	đọa	lạc.	Còn	người	nào	học	thì	mở	
con	đường	để	giải	thoát.	Nhớ!	Dốt,	không	học	là	tự	mình	mở	con	đường,	mở	lối	
đi	vào	ác	đạo.	Còn	người	đa	văn	thì	mở	lối	để	giải	thoát.	Cho	nên	phải	hiểu	như	
vậy!	Lúc	nào	Đức	Phật	cũng	nói	đa	văn	hết	đó. 

Lại	nữa,	này	các	Tỷ-kheo,	ở	đây	có	hạng	người	 ly	hỷ	 trú	xả,	chánh	
niệm	tỉnh	giác,	thân	cảm	sự	lạc	thọ	mà	các	bậc	Thánh	gọi	là	xả	niệm	lạc	trú,	
chứng	đạt	và	an	trú	Thiền	thứ	ba,	vị	ấy	nếm	được	vị	ngọt	của	Thiền	ấy...	
được	sanh	cộng	trú	với	chư	Thiên	ở	Biến	tịnh	Thiên	(tức	là	đắc	Tam	thiền	
thì	lên	trời	Biến	Tịnh).	Bốn	kiếp,	này	các	Tỷ-kheo,	là	tuổi	thọ	vô	lượng	của	
chư	Thiên	ở	Biến	tịnh	Thiên.	Tại	đấy,	kẻ	phàm	phu,	sau	khi	an	trú...	(Nói	



 
 

43 

chung	một	hồi	đi	đến	Địa	ngục,	Ngạ	quỷ,	Súc	sanh.	Còn	Đệ	tử	Như	Lai	thì	sau	khi	
hết	[thọ	mạng]	thì	nhập	Niết-Bàn	ở	đó	luôn).	Ðây	là	sự	đặc	thù,	đây	là	sự	thù	
thắng,	đây	là	sự	sai	khác	giữa	Thánh	đệ	tử	có	nghe	pháp	và	kẻ	phàm	phu	
không	nghe	pháp,	tức	là	vấn	đề	sanh	thú.	 

(Tương	tự,	ở	đoạn	sau	Đức	Phật	nói	về	Tứ	thiền).	Lại	nữa,	này	các	Tỷ-
kheo,	ở	đây	có	hạng	người	xả	lạc	xả	khổ.	(Tức	là	xả	thọ	đó,	không	thọ	lạc	thọ	
khổ	gì	hết).	Diệt	hỷ	ưu	đã	cảm	thọ	trước,	chứng	và	trú	Thiền	thứ	tư,	không	
khổ,	không	lạc,	xả	niệm	thanh	tịnh. 

Ở	đây	sẵn	nói	một	chút,	hồi	xưa	do	không	học	chánh	kinh	nên	Thiện	Trang	
không	phân	biệt	được	Tam	thiền	với	Tứ	thiền.	Quý	vị	thấy	ở	đây	[nói]	Tam	thiền	
là	xả	niệm,	nhưng	trú	vào	an	lạc.	Còn	Tứ	thiền	xả	niệm	mà	thanh	tịnh.	Cho	nên	
ai	tu	Thiền	chỉ	mà	nhập	được	Thiền	thì	gần	như	mình	không	suy	nghĩ	gì	hết,	
mình	vẫn	thấy	sự	an	lạc	đó	là	Tam	thiền.	Còn	ai	nhập	đến	Tứ	thiền	là	không	có	
an	lạc	nữa,	mình	xả	niệm	rồi,	thanh	tịnh	đến	mức	độ	cỡ	đó.	Không	thấy	an	lạc	
nữa,	thậm	chí	hơi	thở	cũng	dứt	luôn.	Cho	nên	Tứ	thiền	và	Tam	thiền	phân	biệt	
được.	Tam	thiền	vẫn	có	thể	đắc	dễ,	còn	Tứ	thiền	hơi	khó	một	chút,	do	mình	tu	
dở	quá	nên	mình	không	đắc	được	thôi.	 

Thực	tế	mấy	Thiền	này	ngày	xưa	người	ta	đắc	ầm	ầm,	mà	bây	giờ	mình	tu	
dở	quá,	chứ	không	khó.	Thật	sự	mấy	Thiền	này	cũng	không	khó	đâu	quý	vị.	Tại	
vì	quý	vị	tu	kiểu	là	quý	vị	nghĩ	nhiều	quá,	học	pháp	nhiều,	nghĩ	nhiều,	sợ	hãi	
nhiều,	vọng	tưởng	nhiều,	gọi	là	trạo	cử	nhiều	thì	rớt	mất	Sơ	thiền	rồi,	còn	đâu	
mà	đắc	Thiền.	Hãy	đem	tâm	của	một	đứa	trẻ,	không	nghĩ	gì	hết,	không	nghĩ	quá	
khứ,	không	nghĩ	hiện	tại,	không	nghĩ	tương	lai,	không	suy	tư	chứng	đắc	Thiền,	
không	suy	tư	chứng	đắc	Đạo,	không	suy	tư	đúng,	sai,	phải,	quấy,	tất	cả	mọi	thứ	
[đều]	không	[nghĩ].	Vô	ngồi	tu	Thiền	chỉ,	thì	đắc.	 

Còn	bây	giờ	vô	mà	không	biết	tu	như	vậy	đúng	chưa?	Không	biết	đây	[có	
phải]	là	Tợ	tướng,	đây	là	Trì	tướng	v.v…	thì	không	đắc.	Cứ	đừng	biết	gì	hết,	nói	
chung	học	để	biết,	nhưng	biết	rồi	để	bỏ,	bỏ	rồi	vô	tu	thì	mới	đắc.	Thiền	chỉ	là	
vậy.	Còn	Thiền	quán	thì	đỡ	hơn.	Thiền	quán	thì	dù	sao	quý	vị	vọng	tưởng	một	
chút,	thì	Thiền	quán	không	mạnh	thôi,	chứ	vẫn	được.	Có	nghĩa	là	quý	vị	nghĩ	cái	



 
 

44 

này	chưa	đúng,	cái	kia	chưa	đúng,	đó	là	Thiền	quán	Tứ	niệm	xứ	thì	được.	Nhưng	
Thiền	không	mạnh,	không	đắc	đạo	nhưng	cũng	giúp	mình	tu	được.	Còn	Thiền	
chỉ	mà	quý	vị	vướng	vào	khởi	niệm	một	cái	là	mất	cảnh	Thiền,	mất	Tầm,	Tứ.	
[Mà]	rớt	mất	Tầm,	Tứ	thì	lấy	đâu	ra	đắc	Sơ	thiền	được.	 

Tầm	là	gì?	Là	hướng	về	đối	tượng.	Đối	tượng	mình	đang	thiền	là	gì?	Ví	dụ	
như	đang	hướng	về	hơi	thở,	đang	nghĩ	đến	gì	đó	là	mất	hơi	thở	rồi.	Ví	dụ	như	
mình	tu	Thiền	Biến	xứ	nước,	mở	Tivi	thấy	nước	không	[thôi],	mình	đang	nhìn	
hướng	về	nước,	[mà]	nghĩ	điều	khác	là	mất	nước	rồi,	thì	làm	sao	đắc	Thiền?	Cho	
nên	không	có	Tầm	rồi	thì	làm	sao	mà	Tứ.	Tứ	là	áp	sát	lên	đối	tượng	đó,	là	thấy	
toàn	là	nước	không	thôi.	Mà	bây	giờ	mình	nghĩ	cái	khác	không	biết	đúng	hay	
chưa,	là	bay	mất	rồi.	Cho	nên	người	có	tâm	phức	tạp	quá	thì	khó	tu. 

Vị	ấy	nếm	được	vị	ngọt	của	Thiền	ấy,	ái	luyến	Thiền	ấy	và	do	vậy	tìm	
được	an	lạc;	an	trú	trên	ấy,	chú	tâm	trên	ấy.	(Quý	vị	thấy	mặc	dù	xả	niệm	
nhưng	vẫn	có	an	lạc	nha.	An	lạc	này	là	kiểu	khác,	không	có	an	lạc	thọ	hỷ,	thọ	lạc	
nữa,	mà	an	lạc	vi	tế	hơn.	Cho	nên	Thiện	Trang	mới	nói	là	Niết-Bàn	có	an	lạc	là	
ngoài	hỷ	lạc	này,	sự	hỷ	lạc	này	là	an	lạc	thường,	còn	an	lạc	này	vi	diệu	hơn.	Nội	
Tứ	thiền	thôi	đã	an	lạc	khác	rồi). 

Chú	tâm	trên	ấy,	sống	phần	lớn	với	Thiền	ấy,	không	có	thối	đọa;	khi	
thân	hoại	mạng	chung,	được	sanh	cộng	trú	với	chư	Thiên	ở	Quảng	quả	
Thiên	(trời	Quảng	Quả).	Năm	kiếp,	này	các	Tỷ-kheo,	là	tuổi	thọ	vô	lượng	các	
chư	Thiên	ở	Quảng	quả	Thiên.	Tại	đấy,	kẻ	phàm	phu,	sau	khi	an	trú	cho	
đến	hết	tuổi	thọ	ấy,	sau	khi	sống	trọn	vẹn	tuổi	thọ	của	chư	Thiên,	đi	đến	
Địa	ngục,	đi	đến	Bàng	sanh,	đi	đến	Ngạ	quỷ.	Còn	đệ	tử	Như	Lai,	tại	đấy,	sau	
khi	an	trú	cho	đến	hết	tuổi	thọ	ấy,	sau	khi	sống	trọn	vẹn	tuổi	thọ	của	chư	
Thiên	ấy,	nhập	Niết-bàn	trong	hiện	hữu	ấy.	Này	các	Tỷ-kheo,	đây	là	sự	đặc	
thù,	đây	là	sự	thù	thắng,	đây	là	sự	sai	khác	giữa	Thánh	đệ	tử	có	nghe	pháp	
và	kẻ	phàm	phu	không	nghe	pháp,	tức	là	vấn	đề	sanh	thú.	 

Này	các	Tỷ-kheo,	có	bốn	hạng	người	này	có	mặt,	hiện	hữu	ở	đời.	(Thực	
ra	bốn	nhân	hai	là	tám	đó).	 

((4.123)	Hạng	Người	Sai	Khác	1:	Paṭhamanānākaraṇa	(MA	168*)	-	



 
 

45 

Kinh	Tăng	Chi	Bộ). 

	

Bây	giờ	hết	giờ	mất	rồi,	còn	nhiều	phần	hấp	dẫn	nữa	chưa	kịp	giảng,	chưa	
tới	Vi	Diệu	Pháp.	Chắc	hôm	nay	giảng	hơi	lố	rồi,	thôi	chúng	ta	nghỉ,	để	hôm	khác	
sẽ	giảng,	chúng	ta	từ	từ	học	cũng	được.	Phần	giảng	Vi	Diệu	Pháp,	chúng	ta	cố	
gắng	học	hết	rồi	sẽ	chuyên	học	[về]	đề	tài.	Thực	ra	đề	tài	 là	đổi	tên	thôi,	còn	
mình	giảng	cũng	vậy	thôi.	Thiện	Trang	thích	sau	này	học	hết	phần	chính	của	Vi	
Diệu	Pháp	rồi,	thì	mình	học	chuyên	về	Kinh	tạng	thôi,	giảng	những	bài	kinh	dài,	
ví	dụ	giảng	bài	‘Kinh	Vô	Ngã	Tướng’	v.v…	để	quý	vị	hiểu	được	Sắc,	Thọ,	Tưởng,	
Hành,	Thức	v.v…	để	chứng	quả.	Những	bài	kinh	mà	điển	hình	để	chứng	quả,	là	
mình	phải	học	từ	gốc.	 

Bữa	nay	lại	[giảng]	quá	lố	rồi,	không	kịp	giảng	Vi	Diệu	pháp,	thôi	để	bữa	
khác	nha!	Bữa	nay	quá	giờ	rồi,	để	quý	vị	học	ít	ít	thôi.	Hôm	sau	chắc	là	cắt	bớt	
phần	Kinh	tạng	lại,	để	giảng	Vi	Diệu	Pháp	nhiều	hơn.	Mình	học	cho	hết	mấy	Lộ	
trình	tâm,	xong	rồi	học	về	24	Y	đại	sinh,	rồi	học	một	số	thứ	nhẹ	nhẹ	nữa	là	hết. 

Hẹn	quý	vị	hôm	khác!	Mời	quý	vị	chúng	ta	hồi	hướng. 

“Nguyện	đem	công	đức	này 

Hướng	về	khắp	tất	cả 

Đệ	tử	cùng	chúng	sanh 

Đều	sớm	thành	đạo	quả”. 

	

	
	 

	 
	 

	 
 


