
 
 

1 

Tinh Hoa Kinh Luận Nguyên thủy 

Bài 68 

Giảng giải: Thầy Thích Thiện Trang 

Giảng ngày: 24.12. 2025 

Phát trực tiếp trên Kênh YouTube Thích Thiện Trang 

https://www.youtube.com/watch?v=_P3BrbAAvcw 

mạng xã hội Facebook, Fanpage Thích Thiện Trang: 

https://www.facebook.com/suthaythichthientrang 

  

Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật! 

    Kính chào toàn thể quý vị đồng tu! Hôm nay là thứ Tư, chúng ta học 

về [chuyên đề] Tinh Hoa Kinh Luận Nguyên Thủy, bài 68. Chúng ta vào luôn 

nội dung bài. Mời quý vị theo dõi: 

 

Câu Chuyện Về Một Chàng Trai Đào Hoa Thời Đức Phật 

(Theo Tích Truyện Pháp Cú) 

 Bài kệ trong Tích Truyện Pháp Cú là:  

Bốn nạn chờ đợi người ... 

https://www.youtube.com/watch?v=_P3BrbAAvcw
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang


 
 

2 

Câu chuyện xảy ra khi Đức Thế Tôn ở tại Kỳ Viên, liên hệ đến 

Khema, con trai Trưởng giả, cháu ông Cấp-cô-độc. 

Khema là một chàng trai tuấn tú khôi ngô. Các bà các cô khi gặp 

mặt chàng đều yêu mến mê mệt. Khema thì lại đeo đuổi vợ người. Một 

đêm nọ, người của nhà vua bắt chàng ta, giải đến trước mặt vua. Nhà 

vua cảm thấy ái ngại thay cho danh tiếng của Trưởng giả nên không 

nói gì, thả chàng ra. Khema vẫn cứ chứng nào tật nấy. 

Vào thời Đức Phật, có một câu chuyện đó là có một chàng trai tên 

Khema. Chàng này là con trai [Trưởng giả], cháu của ông Cấp-cô-độc. Quý 

vị thấy ông Trưởng giả Cấp-cô-độc rất nổi tiếng, cho nên cũng được trọng 

vọng. Mà anh chàng này rất đẹp trai, khôi ngô, tuấn tú, và một điều lạ kỳ là 

khi gặp thì các bà, các cô đều mê mệt anh chàng này. Anh chàng này lại có 

tính tà dâm, nên theo đuổi vợ người ta. Một hôm bị nhà vua bắt, đáng lẽ 

phải xử lý. Nhưng nhà vua cảm thấy ái ngại vì danh tiếng của Trưởng giả 

Cấp-cô-độc, cho nên vua mới tha tội [thả] ra. Nhưng anh ta vẫn chứng nào 

tật ấy, tức là vẫn tà hạnh với vợ người. 

Lần thứ hai, lần thứ ba, chàng vẫn bị bắt, và nhà vua cũng trả tự 

do cho. Chuyện đến tai Trưởng giả, ông đem con đến gặp Đức Thế Tôn, 

trình bày câu chuyện và bạch: 

- Xin Đức Thế Tôn giảng dạy cho nó. 



 
 

3 

Anh chàng này bị bắt nhiều lần rồi, tức là ở Ấn Độ thời xưa, người ta 

cũng rất kỹ, không phải là muốn làm gì thì làm. Anh chàng này cứ theo đuổi 

vợ người ta. Tất nhiên trong Giới luật, chúng ta đã học giới Tà dâm rồi, quý 

vị biết là người ta đã có gia đình mà đụng tới thì đó là phạm giới tà dâm 

chắc chắn. Anh chàng này thì có tính như vậy, bị bắt một lần rồi thả ra 

nhưng vẫn [tiếp tục] lần thứ hai, lần thứ ba và bị bắt tiếp. Ông Trưởng giả 

này biết nên đem con tới gặp Đức Phật và trình lên, mong là Đức Phật dạy 

cho anh chàng này. Đức Phật sẽ dạy như thế nào đây? 

Ðức Phật khơi dậy lương tri của Khema và chỉ cho chàng thấy lỗi 

lầm khi theo đuổi vợ người bằng (bài kệ Kinh) Pháp Cú: 

(309) Bốn nạn chờ đợi người, 

 Phóng dật theo vợ người, 

 Mắc họa, ngủ không yên, 

 Bị chê là thứ ba, 

 Ðọa Địa ngục, thứ bốn. 

 Bài kệ đầu tiên, Đức Phật nói là có bốn nạn chờ đợi người phóng dật 

theo vợ người (tức là người tà dâm theo vợ người thì sẽ bị bốn nạn): Thứ 

nhất là mắc hoạ, thứ hai là ngủ không yên, thứ ba là bị chê và thứ tư là đọa 

Địa ngục. Nhớ! Đây là mắc tội tà dâm, Đức Phật nói có bốn nạn. Bài kệ tiếp 

theo: 



 
 

4 

(310) Mang họa, đọa ác thú, 

 Bị hoảng sợ, ít vui, 

 Quốc vương phạt trọng hình, 

 Vậy chớ theo vợ người. 

Tiếp theo, Đức Phật nói là mang họa đọa đường ác, bị hoảng sợ ít vui, 

còn bị quốc vương trừng phạt. Hồi xưa luật người ta nghiêm khắc lắm, Ấn 

Độ tuy là vậy thôi nhưng luật này rất nghiêm. Đức Phật nói như vậy xong 

thì Đức Phật mới kể chuyện quá khứ: 

Chuyện quá khứ: 

4A. Lời Nguyền Của Khema 

Thời Đức Phật Ca-diếp, Khema là một tay đô vật quán quân, ngày 

kia chàng treo hai cây cờ giải thưởng của mình bên ngôi tháp vàng của 

Đức Phật, và nguyện: "Xin cho tất cả mọi phụ nữ, trừ các nữ nhân thân 

quyến và bà con ruột thịt của tôi, khi nhìn thấy tôi đều say mê". Vì thế, 

dù tái sanh ở đâu, chàng cũng được tất cả các bà yêu mến. 

 Nguyên nhân của anh chàng này là cũng do có lời nguyền (lời 

nguyện) đó. Ở trong thời Đức Phật Ca-diếp, anh ta là một tên đô vật, khoẻ 

mạnh, thắng nhiều trận nên được giải thưởng là được hai cây cờ. Giống 

như bây giờ mình đi chơi thể thao đó quý vị, được cờ luân lưu giải thưởng, 

giải nhất gì đó. [Anh ta] treo hai cây cờ lên trên bên ngôi tháp của Đức Phật 

Ca-diếp thôi, và nguyện xin cho tất cả mọi phụ nữ, trừ các nữ nhân thân 



 
 

5 

quyến và bà con ruột thịt của ông đó thôi, khi nhìn thấy ông đều say mê hết. 

Cho nên khiến sau đời này ông được như vậy. Đó cũng là một nạn, tại sao 

[ổng] đào hoa. Tại sao như vậy thì [Đức Phật kể] rất rõ ràng. Ở trong Tích 

Truyện Pháp Cú có nói đến thế thôi, nhưng trong Chú Giải Kinh Pháp Cú có 

nói: 

*Trong Chú Giải Kinh Pháp Cú có nói: Dứt thời Pháp, thanh niên 

Khemaka chứng quả Tu-đà-hoàn và từ đó gia đình mọi người được 

hạnh phúc. (Anh chàng này cũng chứng Tu-đà-hoàn luôn. Tất nhiên chứng 

Tu-đà-hoàn thì sẽ giữ giới, không có tà dâm nữa). 

Đây là một câu chuyện rất hay dành cho những ông nào có hạnh này, 

thì hãy quay đầu mà tu, vẫn còn chứng quả được. Đừng để phạm [rồi] đọa 

vào Địa ngục như trong lời Đức Phật nói. 

(4. Kẻ Ðào Hoa - Phẩm XXII: Ðịa Ngục – Tích Truyện Pháp Cú). 

Còn chỗ nói thanh niên này chứng quả Tu-đà-hoàn là ở trong Chú Giải 

Tích Truyện Pháp Cú. 

Đó là câu chuyện thứ nhất. Chúng ta thấy là người có căn lành nào đó, 

có thể làm: Thứ nhất là việc bố thí, cúng dường cũng rất đơn giản, là đem 

lá cờ để thể hiện cho mình chiến thắng mà treo lên tháp của Phật, với ý 

niệm là tán thán Phật Ca-diếp thôi mà được phước báo lớn vậy đó. Nguyện 

như vậy là được như vậy. Và cũng chắc do phước gì đó mà gặp Đức Phật 



 
 

6 

Thích-ca, có thể đắc quả Tu-đà-hoàn. Cho nên người mà quay đầu được là 

tốt rồi, đúng không ạ? Và chúng ta thấy là phước ở trong nhà Phật rất lớn. 

 

Đó là vấn đề thứ nhất. Vấn đề thứ hai hôm nay giới thiệu cho quý vị 

là: 

Tại Sao Có Người Nữ Đẹp Và Giàu Sang, Lại Có Người Nữ Đẹp Mà 

Nghèo Hèn, Lại Có Người Nữ Xấu Mà Giàu Sang, Người Nữ Xấu Lại 

Còn Nghèo Hèn…? 

(Theo Kinh Tăng Chi Bộ) 

Điều này thì chắc các cô cũng rất thích đúng không ạ? Thật ra [ở đây] 

nói người nữ, [nhưng] người nam cũng tương tự như vậy. Tức là tại sao có 

người rất là đẹp nhưng lại nghèo, có người đẹp thì giàu sang, có người xấu 

mà lại giàu sang, rồi xấu mà lại nghèo nữa. Đó là bốn hạng người. Tức là ở 

đây nói đẹp, xấu, giàu sang, nghèo hèn. Bây giờ trộn lại thành bốn hạng 

người. Bây giờ chúng ta coi nguyên nhân là sao, trong kinh có nói luôn. 

Một thời, Thế Tôn trú ở Sāvatthī (Xá-vệ), tại Jetavana (Thắng 

Lâm), khu vườn ông Anāthapiṇḍika (ông Cấp-cô-độc). Rồi Hoàng hậu 

Mallikā đi đến Thế Tôn; sau khi đến, đảnh lễ Thế Tôn rồi ngồi xuống 

một bên. Ngồi xuống một bên, Hoàng hậu Mallikā bạch Thế Tôn: 



 
 

7 

Hoàng hậu Mallika tức là Mạt-lợi Phu nhân đó. Chúng ta hay biết là 

Mạt-lợi Phu nhân là Hoàng hậu của Vua Ba Tư Nặc, một tín nữ thuần thành 

của Đức Phật. Lần này bà đến đảnh lễ Đức Phật, xong rồi bà hỏi: 

- Do nhân gì, bạch Thế Tôn, do duyên gì, bạch Thế Tôn, ở đây một 

số nữ nhân, dung sắc xấu, sắc đẹp xấu, hình dáng hạ liệt, nghèo khổ, 

tài sản ít, sở hữu ít, ảnh hưởng uy tín ít? 

Chúng ta đọc kĩ lại một chút! Tức là bà Hoàng hậu Mallika (Mạt-lợi) 

hỏi rằng: Do duyên gì mà sao có một số người nữ nhân có dung sắc xấu, sắc 

đẹp xấu, hình dáng hạ liệt, nghèo khổ, tài sản ít, sở hữu ít, ảnh hưởng uy 

tín ít. Tại sao lại vậy? Thời nay cũng có những người như vậy, tại sao xấu 

rồi lại kém nữa, nghèo khổ lại không có uy tín nữa. Đó là do nhân gì, bà hỏi 

giùm cho mình. 

Do nhân gì, bạch Thế Tôn, do duyên gì, bạch Thế Tôn, ở đây một 

số nữ nhân, dung sắc xấu, sắc đẹp xấu, dáng hạ liệt, nhưng giàu sang, 

tài sản lớn, sở hữu lớn, uy tín ảnh hưởng lớn? 

Hạng người nữ thứ hai mà bà Mạt-lợi đưa ra, đó là có [một] số người 

nữ dung sắc xấu, sắc đẹp xấu, không đẹp, dáng hạ liệt, nhưng giàu sang, tài 

sản lớn, sở hữu lớn, uy tín ảnh hưởng lớn. Đó là hạng người nữ thứ hai. 

Do nhân gì, bạch Thế Tôn, do duyên gì, bạch Thế Tôn, ở đây một 

số nữ nhân, dung sắc đẹp, được ưa nhìn, tịnh tín, thành tựu với dung 



 
 

8 

sắc thù thắng, tuy vậy nghèo khổ, tài sản ít, sở hữu ít, ảnh hưởng uy 

tín ít? 

Tức là có một số nữ nhân dung sắc đẹp, được ưa nhìn, tịnh tín, thành 

tựu với dung sắc thù thắng. Tuy vậy nhưng nghèo khổ, tài sản ít, sở hữu ít, 

ảnh hưởng uy tín ít. Bà hỏi [như vậy]. 

Do nhân gì, bạch Thế Tôn, do duyên gì, bạch Thế Tôn, ở đây một 

số nữ nhân, dung sắc đẹp, được ưa nhìn, tịnh tín, thành tựu với dung 

sắc thù thắng, giàu sang, tài sản lớn, sở hữu lớn, uy tín ảnh hưởng 

lớn? 

Hạng người cuối cùng thì tuyệt vời, là vừa đẹp, vừa giàu sang, lại có 

uy tín lớn nữa. 

Chúng ta thấy có bốn hạng người như vậy, ở đây Đức Phật sẽ giải 

thích: 

- Ở đây, này Mallikā, (1) có hạng nữ nhân phẫn nộ, não hại nhiều, 

tuy bị ít nói (nói ít), liền nổi nóng, nổi giận, nổi sân, sừng sộ, gây hấn, 

biểu lộ phẫn nộ, sân hận, bất mãn. Người này không bố thí cho Sa-môn, 

Bà-la-môn món ăn vật uống, vải mặc, xe cộ, vòng hoa, hương, phấn sáp, 

giường nằm, trú xứ, đèn đuốc; tánh tình keo kiệt; thấy người khác được 

lợi dưỡng, cung kính, tôn trọng, tôn kính, đảnh lễ, cúng dường, thì ganh 

tỵ, tức tối, trói buộc bởi ganh tỵ. Người ấy, sau khi từ bỏ đời này, trở lui 

lại trạng thái này, tại đấy, tại đấy, tái sanh hạ liệt, dung sắc xấu, sắc đẹp 



 
 

9 

xấu, hình dáng hạ liệt, nghèo khổ, tài sản ít, sở hữu ít, ảnh hưởng uy tín 

ít. 

Quý vị nghe được rõ chưa? Hạng người thứ nhất thì vừa nghèo, vừa 

xấu. Đức Phật nói nguyên nhân luôn, có hạng người nữ như vậy là do phẫn 

nộ (tức là dễ sân), não hại nhiều (tức là hay làm cho người ta khó chịu). Tuy 

bị ít nói (tức là nói ít thôi. Ngài Minh Châu dịch hơi ngược chữ), người ta 

mới nói sơ là liền nổi nóng, nổi giận, nổi sân, sừng sộ gây hấn, biểu hiện 

phẫn nộ, sân hận, bất mãn. Rồi không: bố thí tài sản, bố thí cho Sa-môn, Bà-

la-môn (tức là những người xuất gia của đạo này đạo kia), không cúng 

dường các đồ ăn v.v… tính tình keo kiệt. Rồi thấy người khác được lợi 

dưỡng, được cung kính, tôn trọng, đảnh lễ, cúng dường thì ganh tỵ, tức tối 

trói buộc. Tức là có tính ganh tỵ nữa. 

Thứ nhất là dễ bị khó chịu, dễ bị phẫn nộ, dễ nổi sân, mới bị người ta 

nói sơ cái là nổi sân, rồi sừng sộ, gây hấn, phẫn nộ, mà tính tình thì keo kiệt, 

không bố thí cho Sa-môn, Bà-la-môn. Thấy người ta thành tựu thì lại không 

có tùy hỷ mà ganh tỵ tức tối. Cho nên do vậy mà họ tái sanh trở lại làm 

người thì hạ liệt, dung sắc xấu, sắc đẹp xấu, hình dáng hạ liệt, nghèo khổ, 

tài sản ít, sở hữu ít, ảnh hưởng uy tín ít.  

Cho nên là do nhân vậy thôi, chứ không có chạy đâu hết. Quý vị chắc 

không đến nỗi vô hạng này đúng không? Chúng ta coi vô hạng thứ hai xem. 



 
 

10 

 Ở đây, này Mallikā, (2) có nữ nhân phẫn nộ, não hại nhiều, tuy bị 

ít nói (nói ít), liền nổi nóng, nổi giận, nổi sân, sừng sộ, gây hấn, biểu lộ 

phẫn nộ, sân hận, bất mãn. Người này bố thí cho Sa-môn, Bà-la-môn món 

ăn vật uống, vải mặc, xe cộ, vòng hoa, hương, phấn sáp, giường nằm, trú 

xứ, đèn đuốc; tánh tình không keo kiệt; thấy người khác được lợi dưỡng, 

cung kính, tôn trọng, tôn kính, đảnh lễ, cúng dường, thì không ganh tỵ, tức 

tối, trói buộc bởi ganh tỵ. Người ấy, sau khi từ bỏ đời này, trở lui lại trạng 

thái này, tại đấy, tại đấy, tái sanh, dung sắc xấu, sắc đẹp xấu, hình dáng 

hạ liệt, nhưng giàu sang, tài sản lớn, sở hữu lớn, uy tín ảnh hưởng lớn.  

Hàng người thứ hai là người xấu mà giàu sang, có uy tín lớn. Nguyên 

nhân là gì? Đức Phật nói ra, thì từ đây chúng ta có thể hiểu được rồi đúng 

không ạ? Hạng người thứ hai này là giàu sang nhưng xấu. Nguyên nhân [họ] 

xấu là họ hay phẫn nộ, não hại nhiều (tức là hay gây khó chịu cho người 

khác). Rồi tuy bị nói ít nhưng liền nổi nóng, nổi giận, nổi sân, sừng sộ, gây 

hấn, gây chuyện, biểu lộ phẫn nộ, sân hận, bất mãn. Đó là nguyên nhân đưa 

đến dung sắc xấu, sắc đẹp xấu, hình dáng hạ liệt. Còn giàu sang là tại vì 

người ta bố thí, cúng dường cho Sa-môn, Bà-la-môn, rồi tính tình không keo 

kiệt. Rồi khi thấy người khác thành công thì người ta tùy hỷ. Thấy người ta 

được tôn trọng cũng tùy hỷ, nên mới có được uy tín ảnh hưởng lớn. Cho 

nên có nhân hết, quý vị thấy đời này giàu sang mà xấu là do vậy đó. Ai muốn 

đẹp thì đừng có sân. 



 
 

11 

 Ở đây, này Mallikā, (3) có nữ nhân không phẫn nộ, não hại không 

nhiều, tuy bị nói nhiều, không có nổi nóng, không có nổi giận, không nổi 

sân, không sừng sộ, không gây hấn, không biểu lộ phẫn nộ, không sân hận, 

không bất mãn. Người này không bố thí cho Sa-môn, Bà-la-môn món ăn 

vật uống, vải mặc, xe cộ, vòng hoa, hương, phấn sáp, giường nằm, trú xứ, 

đèn đuốc; tánh tình keo kiệt; thấy người khác được lợi dưỡng, cung kính, 

tôn trọng, tôn kính, đảnh lễ, cúng dường, thì ganh tỵ, tức tối, trói buộc bởi 

ganh tỵ. Người ấy, sau khi từ bỏ đời này, trở lui lại trạng thái này, tại 

đấy, tái sanh dung sắc đẹp, sắc đẹp tốt, tịnh tín, thành tựu với dung sắc 

thù thắng, nhưng nghèo khổ, tài sản ít, sở hữu ít, ảnh hưởng uy tín ít.  

 Chúng ta thấy hạng người thứ ba rất rõ ràng rồi đúng không ạ? Là 

người nữ, tất nhiên người nam cũng vậy thôi, không có phẫn nộ tức là không 

sân, không có nổi nóng. Tuy bị người ta nói nhiều nhưng không có nổi nóng, 

không có nổi giận, không có nổi sân, không có sừng sộ, không gây chuyện, 

không biểu hiện phẫn nộ, không sân hận, không có bất mãn. Người như vậy 

thì được sắc đẹp đúng không? Nhưng người này nghèo là do keo, không bố 

thí cho Sa-môn, Bà-la-môn những đồ ăn, vật uống. Rồi tánh tình keo kiệt, 

thấy người khác được lợi dưỡng, cung kính, tôn trọng, tôn kính, đảnh lễ, 

cúng dường, thì ganh tỵ, tức tối. Có tính như vậy thì nghèo và ảnh hưởng 

uy tín ít. 

Cho nên chúng ta hiểu có hai tính chất, nếu nói ra là ba tính chất, ba 

đặc điểm: Đặc điểm thứ nhất là về sân, ai muốn đẹp thì đừng có sân, đừng 



 
 

12 

khó chịu. Dù bị nói nhiều cũng vui vẻ, cười tươi, thì đẹp. Quý vị để ý trong 

đời này có đúng như vậy không? Chắc chắn là đúng rồi, đúng không ạ? 

Ở đây, này Mallikā, (4) có hạng nữ nhân không phẫn nộ, não hại 

không nhiều, tuy bị nói nhiều, không có nổi nóng, không có nổi giận, không 

nổi sân, không sừng sộ, không gây hấn, không biểu lộ phẫn nộ, không sân 

hận, không bất mãn. Người này bố thí cho Sa-môn, Bà-la-môn món ăn vật 

uống, vải mặc, xe cộ, vòng hoa, hương, phấn sáp, giường nằm, trú xứ, đèn 

đuốc; tánh tình không keo kiệt; thấy người khác được lợi dưỡng, cung 

kính, tôn trọng, tôn kính, đảnh lễ, cúng dường, không ganh tỵ, tức tối, trói 

buộc bởi ganh tỵ. Người ấy, sau khi từ bỏ đời này, trở lui lại trạng thái 

này, tại đấy, tái sanh dung sắc đẹp, sắc đẹp tốt, tịnh tín, thành tựu với 

dung sắc thù thắng, giàu sang, tài sản lớn, sở hữu lớn, uy tín ảnh hưởng 

lớn.  

Quý vị thấy là hạng thứ tư là người nữ mà không phẫn nộ, não hại 

không nhiều (tức là không có gây khó chịu cho người ta, ít lắm). Tuy bị nói 

nhiều (tức là người ta hay càm ràm), ở đời mình hay bị nói lắm, bị chửi, mà 

ai càng nhiều người biết là dễ bị chửi. Thời nay lên mạng nhiều, nói nhiều, 

đăng nhiều gì đó là dễ bị chửi lắm. Hoặc là giao tiếp càng đông thì dễ bị 

chửi. [Bị vậy] nhưng không có nổi nóng, không có nổi giận, không có nổi 

sân, không có sừng sộ, không có gây chuyện, không có biểu hiện phẫn nộ, 

không có sân hận, không bất mãn. Như vậy chắc chắn là được đẹp rồi đúng 

không? Rồi đằng sau còn bố thí cho Sa-môn, Bà-la-môn nữa. Rồi tánh tình 



 
 

13 

không keo kiệt, thấy người khác được lợi dưỡng, cung kính, tôn trọng, đảnh 

lễ, cúng dường thì không có tức tối, không có trói buộc bởi ganh tỵ (tức là 

không có ganh tỵ). Như vậy thì được giàu sang và được uy tín lớn.  

Như vậy chúng ta biết cách tu rồi đó! Và quý vị quan sát ở trong đời 

này rõ ràng là như vậy. Thấy ai mà hung dữ thì thường xấu. Thấy chưa? Rõ 

ràng đó, mặt căng thẳng ra mà, [nhìn] ghê gớm. Cho nên tu là tu tâm là vậy! 

Nó cho quả đời sau, tất nhiên là đời này thì quý vị thấy cũng có chút quả 

hiện đời rồi đó. Nhưng phần nhiều đó là tập khí phiền não đời trước, cho 

nên chuyển tới đời này, đời này tính cũng như vậy. Còn người ta tính vui 

vẻ, dễ chịu, thì người ta đời nào [cũng] là người vui vẻ, dễ chịu. Thường 

tập khí (xu hướng tâm lý) tiếp tục đi theo mình. Cho nên là rõ ràng như vậy! 

Rồi rộng rãi thì giàu sang, không có ganh tỵ nữa thì được ảnh hưởng uy tín 

lớn. 

Này Mallikā, đây là nhân, đây là duyên, ở đây có hạng nữ nhân 

dung sắc xấu... ảnh hưởng uy tín ít (nói lại như trên). 

Này Mallikā, đây là nhân, đây là duyên, ở đây có hạng nữ nhân 

dung sắc xấu... ảnh hưởng uy tín lớn (nói lại như trên).  

 Này Mallikā, đây là nhân, đây là duyên, ở đây có hạng nữ nhân 

dung sắc đẹp... ảnh hưởng uy tín ít.  

Ở đây, này Mallikā, đây là nhân, đây là duyên, ở đây có hạng nữ 

nhân dung sắc đẹp... ảnh hưởng uy tín lớn.  



 
 

14 

Quý vị thấy sơ qua thì chúng ta biết rồi, không phải nói cho người nữ 

đâu, mà người nam cũng vậy thôi. Nhưng đa số người nam thì ít khi phẫn 

nộ, ít khi sân giận hơn, đỡ hơn, thường tính người đàn ông thì dễ chịu hơn 

chỗ đó. Còn người nữ thì dễ [bị sân giận]. Có hạng người tuy bị nói ít nhưng 

họ vẫn sân hận, phẫn nộ. Chúng ta hiểu rõ ràng rồi đúng không ạ? Chúng ta 

đi thêm đoạn nữa: 

Khi được nói như vậy, Hoàng hậu Mallikā bạch Thế Tôn: 

- Giả sử như con, bạch Thế Tôn, trong một đời sống khác, con 

phẫn nộ, não hại nhiều, tuy bị nói ít, nhưng nổi nóng, nổi giận, nổi 

sân, sừng sộ, gây hấn, biểu lộ phẫn nộ, sân hận, bất mãn. Và bạch Thế 

Tôn, nay con dung sắc xấu, sắc đẹp xấu, hình dáng hạ liệt. Giả sử như 

con, bạch Thế Tôn, trong một đời sống khác, con có bố thí cho Sa-môn, 

Bà-la-môn món ăn vật uống, vải mặc, xe cộ, vòng hoa, hương, phấn 

sáp, giường nằm, trú xứ, đèn đuốc. Và bạch Thế Tôn, nay con được 

giàu sang, có tài sản lớn, có sở hữu lớn. Giả sử như con, bạch Thế Tôn, 

trong một đời sống khác, tánh tình không keo kiệt; thấy người khác 

được lợi dưỡng, cung kính, tôn trọng, tôn kính, đảnh lễ, cúng dường, 

con không ganh tỵ, tức tối, trói buộc bởi ganh tỵ. Và bạch Thế Tôn, nay 

con được có ảnh hưởng uy tín lớn.  

Tức là bà Mạt-lợi Phu nhân (Hoàng hậu Mallikā) cũng tự xác định rằng: 

Như vậy chắc là trong ba đời khác nhau (bả nghĩ là chắc là ba lần khác 

nhau): Một lần, [trong] đời sống thì bả hay nổi giận, bị não hại, gây khó 



 
 

15 

chịu cho người khác nhiều. Tuy bị người ta nói ít nhưng nổi nóng, nổi giận, 

nổi sân, sừng sộ. Cho nên đời này bả xấu. Bả nói đời này con bị xấu. Rồi bả 

nói chắc ở đời khác nữa, con có bố thí cho Sa-môn, Bà-la-môn nhiều cho 

nên đời này con giàu. Và ở một đời nào đó, chắc tính tình con không keo 

kiệt, rồi con thấy người khác được cung kính, lợi dưỡng thì con tủy hỷ, cho 

nên đời này con được uy tín lớn. Bà Mạt-lợi Phu nhân rất thông minh, bà 

biết tách ra, có thể nói là ba quả khác nhau, quả đời này, đời kia, ba đời 

ghép lại chung cũng được, không nhất định là một đời đâu đúng không ạ? 

Có thể như vậy, nên đời này bà được như vậy. Bà tự nhận là như vậy. 

Bạch Thế Tôn, trong nội cung này, có những thiếu nữ hoàng tộc, 

có những thiếu nữ Bà-la-môn, có những thiếu nữ gia chủ, con có chủ 

quyền thủ lãnh. Và bạch Thế Tôn, bắt đầu từ nay, con sẽ không phẫn 

nộ, không có nhiều não hại, dầu cho bị nói nhiều, con sẽ không nổi 

nóng, nổi giận, nổi sân, sừng sộ, gây hấn. Con sẽ không biểu lộ phẫn 

nộ, sân hận, bất mãn. Con sẽ bố thí cho Sa-môn, Bà-la-môn món ăn vật 

uống, vải mặc, xe cộ, vòng hoa, hương, phấn sáp, giường nằm, trú xứ, 

đèn đuốc; con sẽ không keo kiệt; thấy người khác được lợi dưỡng, 

cung kính, tôn trọng, tôn kính, đảnh lễ, cúng dường, con sẽ không ganh 

tỵ, tức tối, trói buộc bởi ganh tỵ.  

 Thật vi diệu thay, bạch Thế Tôn... mong Thế Tôn nhận con làm đệ 

tử nữ cư sĩ, từ nay cho đến mạng chung, con trọn đời quy ngưỡng!  

((4.197) Mallikādevī – Kinh Tăng Chi Bộ). 



 
 

16 

Như vậy, qua nội dung bài kinh này, thì chúng ta thấy mình học [được] 

ba điều về nhân quả đúng không ạ? Thứ nhất là muốn đẹp thì chịu khó đừng 

có sân, đừng có gây khó chịu cho người ta. Dù có bị người ta nói nhiều thì 

cũng ráng không có nổi nóng, không có sân giận, không có sừng sộ, không 

biểu hiện phẫn nộ, sân hận, bất mãn. Như vậy thì đẹp, đúng không ạ? Còn 

nếu ngược lại thì xấu. Thứ hai là nếu muốn giàu thì bố thí, cúng dường, 

giúp đỡ [Sa-môn, Bà-la-môn]. Rồi còn muốn được uy tín lớn thì tính tình 

không keo kiệt, thấy người ta được cúng dường, lợi dưỡng thành công thì 

mình phải tùy hỷ, thì sau này mình sẽ được uy tín lớn. 

Quý vị thấy rõ ràng, trong đời mình tại sao có những người có uy tín 

lớn, tại sao có người giàu, có người đẹp, có người xấu, có người hèn hạ, có 

người thế này thế kia, thì mình đem nhân quả này ra, mình tự đúc kết lấy 

nha. Như vậy quý vị cứ thế mà làm là biết ngay. Cho nên đời này mình nói 

không có ai nghe, là vì mình không có uy tín lớn, vì không có tâm tùy hỷ. 

Đời quá khứ, mình không gieo nhân tùy hỷ. Như vậy đó!  

Đây là chúng ta tóm tắt lại bài kinh này: 

Tóm tắt Nhân Quả theo Kinh (4.197) Mallikādevī  

Trong Kinh Tăng Chi Bộ 

TT Nhân Quả 

1 Sân giận, bất mãn Dung mạo xấu 

2 Không sân giận, bất mãn… Dung mạo xinh đẹp 



 
 

17 

3 Bố thí cúng dường… Giàu, nhiều tài sản 

4 Không bố thí, cúng dường… Nghèo, ít tài sản 

5 Keo kiệt, ganh tỵ với sự thành công của 

người khác 

Ít uy tín, ít ảnh hưởng 

6 Không keo kiệt, không ganh tỵ với sự 

thành công của người khác 

Uy tín, ảnh hưởng lớn 

 1. Nếu người phẫn nộ, não hại nhiều, không bố thí, ganh tị tức tối 

v.v… Thì [kết quả] là hạ liệt, xấu, cuối cùng bị nghèo và ảnh hưởng uy tín 

ít. 

2. Còn ngược lại, nếu người phẫn nộ, não hại nhiều, [nhưng] có bố thí. 

Thì xấu [nhưng] được giàu sang. Do không keo kiệt, không ganh tỵ nên 

được uy tín lớn. 

3. Nếu không phẫn nộ, không não hại nhiều, tuy bị nói nhiều nhưng 

không nổi nóng thì được sắc đẹp. Không bố thí thì nghèo, thêm tội ganh tỵ 

nữa thì ảnh hưởng uy tín ít. 

4. Nếu tất cả đều tốt, tức là không phẫn nộ, không não hại nhiều, tuy 

bị nói nhiều mà không nổi nóng, không nổi giận. Còn có tâm bố thí, rồi tánh 

tình không keo kiệt, v.v… tôn trọng, đảnh lễ, cung kính, tùy hỷ với thành 

công người khác. Thì được vừa đẹp, dung sắc thù thắng, rồi vừa giàu sang, 

vừa uy tín ảnh hưởng lớn. 



 
 

18 

[Quý vị] cố gắng học theo điều đó, chúng ta cố gắng học nha! Cho nên 

quý vị thấy trong kinh dạy hết, có những điều như vậy, mình học từ pháp 

thế gian, xuất thế gian. Ráng tu để ngay đời này được như vậy, [có khi] sẽ 

trổ quả ngay đó. 

 

 Tiếp theo, vấn đề thứ ba là chúng ta học về giải thoát sanh tử: 

Luân Hồi Vô Thủy, Không Thể Nêu Rõ Khởi Điểm 

(Theo Kinh Tương Ưng Bộ) 

Bữa nay, mình sẽ học về luân hồi là vô thủy. Thế nào là luân hồi vô 

thủy? Học qua bài này thì mong quý vị bớt chấp. 

Như vầy tôi nghe. Một thời Thế Tôn trú ở Sāvatthī (thành Xá Vệ), 

Jetavana, tại vườn ông Anāthapiṇḍika (vườn ông Cấp-cô-độc, cây của 

Thái tử Kỳ Đà). 

Tại đấy, Thế Tôn gọi các Tỷ-kheo: "Này các Tỷ-kheo". - "Thưa 

vâng, bạch Thế Tôn". Các Tỷ-kheo vâng đáp Thế Tôn. 

Thế Tôn nói như sau: 

- Vô thủy là luân hồi này, này các Tỷ-kheo, khởi điểm không thể 

nêu rõ đối với lưu chuyển luân hồi của các chúng sanh bị Vô minh che 

đậy, bị tham ái trói buộc. 



 
 

19 

Quý vị để ý câu đầu tiên này: ‘Vô thủy là luân hồi’. Tức là luân hồi này 

là không biết từ bao giờ; vô thủy là không biết điểm bắt đầu. ‘Này các Tỷ-

kheo, khởi điểm không thể nêu rõ đối với lưu chuyển luân hồi của các chúng 

sanh bị Vô minh che đậy, bị tham ái trói buộc’.  

Bài kinh này ngắn cực kỳ, nhưng ý nghĩa quá đầy đủ. Quý vị đọc cho 

kỹ nha! ‘Vô thủy là luân hồi này’, tức là sự luân hồi của chúng ta thành vô 

thủy rồi, mà Đức Phật nói luôn là ‘khởi điểm không thể nêu rõ đối với sự 

lưu chuyển luân hồi’. Tức là chúng ta sống trong thế giới, chúng ta nghĩ là 

sẽ có bắt đầu. Nhưng Đức Phật nói điều này là không có bắt đầu, ‘khởi điểm 

không thể nêu rõ đối với luân hồi lưu chuyển, đối với chúng sanh bị Vô 

minh che đậy, bị tham ái trói buộc’. Đức Phật nói luôn, trong vòng 12 Nhân 

duyên, tại sao bị luân hồi? Hoặc là bị Vô minh hoặc là bị tham ái trói buộc, 

bị hai điều đó. Cho nên ai mà cắt được một duyên, cắt được chỗ Vô minh là 

hết luân hồi, đúng chưa? Cắt hết tham ái thì cũng hết luân hồi. Cho nên có 

câu nói ‘Vô minh tận tức Niết-Bàn’ hay ‘Vô minh tận tức sanh tử tận’, là hết 

sanh tử; và ‘Ái tận tức Niết-Bàn’ tức là hết ái thì Niết-Bàn. Cho nên khi nào 

mình thoát ra được là mình nhờ hết Vô minh, hoặc là hết tham ái.  

Và nhớ luân hồi này là vô thủy rồi, khởi điểm không thể nêu rõ. Cho 

nên ở trên vòng tròn 12 Nhân duyên, không thể biết điểm bắt đầu từ đâu, 

không biết chỗ nào là chỗ đầu. Chúng sanh thường sống trong thế giới tương 

đối, cho nên nói bắt đầu từ đâu? Đức Phật mới đưa ra bác bỏ những luận 

điểm đó, [ví dụ] những luận điểm như thế giới là Hữu biên hay Vô biên? 



 
 

20 

Hữu biên hay Vô biên đều không đúng. Mình thì nghĩ có biên hay vô biên, 

còn Đức Phật nói không, Hữu biên cũng Tà kiến, mà vô biên cũng Tà kiến, 

đều rớt vào Biên kiến hết. Điều này cũng vậy, học bài này thì quý vị thấy 

rõlà ‘khởi điểm không thể nêu rõ’, nhớ chỗ này! 

Ví như, này các Tỷ-kheo, có người chặt các cành cỏ, khúc cây, 

nhành cây, nhành lá, trong cõi Diêm-phù-đề này, chất chúng thành một 

đống, làm chúng thành những que đặt theo hình các ô vuông, cầm từng 

que đặt xuống và nói: "Ðây là mẹ tôi, đây là mẹ của mẹ tôi". Và không 

thể cùng tận, này các Tỷ-kheo, là các bà mẹ, mẹ của người ấy. Nhưng 

nhành cỏ, khúc cây, nhành cây, nhành lá trong cõi Diêm-phù-đề này có 

thể đi đến đoạn tận, đoạn diệt. 

Vì sao? Vô thủy là luân hồi, này các Tỷ-kheo, khởi điểm không 

thể nêu rõ đối với lưu chuyển luân hồi của các chúng sanh bị vô minh 

che đậy, bị tham ái trói buộc. 

Quý vị nghe đoạn này, quý vị có hiểu không? Nếu hiểu ra thì mình 

biết là luân hồi của mình khủng khiếp cỡ nào đúng không ạ? Đức Phật lấy 

ví dụ, mình nói trên Diêm Phù Đề thôi, lấy trái đất này, chúng ta chặt các 

cành cây, các cành cỏ, khúc cây, nhành cây nhành lá thành mỗi chút chút, 

rồi chất thành một đống. Trên đất này biết bao nhiêu cây cỏ như vậy, mà 

chặt ra nữa, rồi đặt [những] que đó xếp thành ô vuông, cứ cầm một [thứ] 

đặt xuống, như cầm ngọn cỏ đặt xuống thì nói: “Đây là mẹ tôi”. Rồi đặt tiếp 

thì nói: “Đây là mẹ của mẹ tôi”. Cứ đặt như vậy, đặt đến hết mà vẫn chưa 



 
 

21 

hết số người mẹ. Có nghĩa là mình luân hồi quá lâu, quá lâu rồi, quý vị hiểu 

không? Nhiều như vậy đó, cho nên mẹ mình cũng nhiều quá trời nhiều. 

Nhiều đến nổi không đếm kể, gọi là vô số vô lượng, quá nhiều, đếm như vậy 

biết bao nhiêu. 

Quý vị thử, bây giờ đếm người trên trái đất này thôi là 8 tỷ, động vật 

khác [thì] không biết. Bây giờ ở đây nói cây, mà chặt từng khúc từng khúc 

ra, lá cây, cây cỏ gì, cành cây, cây nào cũng chặt hết, tính cả lá luôn. Mà giờ 

mỗi [thứ] đó mình đặt xuống, mình cho đó là một người mẹ của mình: “Đây 

là mẹ, đây là mẹ”. Vậy thì có bao nhiêu người mẹ? Quá nhiều! Không biết!  

Ví dụ này là kinh điển, một ví dụ rất ấn tượng để chúng ta biết: Thứ 

nhất chúng ta không có chấp trước ai là mẹ mình. Bởi vì sao? Mẹ mình quá 

nhiều, quá nhiều, từ vô thủy kiếp rồi. Và chúng ta cũng vậy, ở quá lâu trong 

luân hồi rồi, cho nên khổ lắm. Đức Phật nói tiếp: 

Cũng vậy, đã lâu ngày, này các Tỷ-kheo, các ông chịu đựng khổ, 

chịu đựng thống khổ, chịu đựng tai họa, và các mộ phần ngày một lớn 

lên.  

Quý vị thấy đã lâu ngày rồi, các ông chịu đựng khổ rồi, chịu đựng 

thống khổ, chịu đựng tai họa, và các mộ phần ngày càng nhiều. Cho nên tính 

ra mộ thì quá nhiều, bấy nhiêu người mẹ là bao nhiêu thân xác đó, làm sao 

biết hết được. Cho nên phải chịu khổ nhiều như vậy đó, một đời biết bao 

nhiêu khổ đúng không quý vị? Một đời ít nhất chết một lần, rồi bao nhiêu 



 
 

22 

lần bệnh, bao nhiêu lần bị người ta chửi, bao nhiêu lần phải chia ly, bao 

nhiêu lần phải khóc, bao nhiêu lần phải ốm đau. Trong một đời quý vị nhân 

ra, từ nhỏ đến giờ, ai sống lâu lâu một chút thì chắc hiểu. Cho nên khổ lắm, 

khổ lắm! Khổ lắm thì sao? Đức Phật nói tiếp: 

Cho đến như vậy, này các Tỷ-kheo, là vừa đủ để các ông nhàm 

chán, là vừa đủ để các ông từ bỏ, là vừa đủ để các ông giải thoát đối 

với tất cả các hành. 

  Cho nên chán rồi, biết như vậy thôi đủ rồi, nhàm chán đi, đừng ở trong 

sanh tử nữa. Như vậy đủ rồi, thôi từ bỏ đi, đừng ở trong sanh tử nữa. Và đủ 

rồi, thôi giải thoát tất cả các hành đi. Các hành là gì? Ở đây ngài Minh Châu 

giải thích là: Sabbasaṅkhāresu (trong tất cả các hành), chỉ cho các pháp do 

duyên sanh. 

Bài kinh này ngắn thôi, nhưng [cho chúng ta] hiểu rõ, thật sự luân hồi 

lâu quá rồi, luân hồi này không có điểm bắt đầu luôn. Mà mẹ mình nhiều 

như vậy, mỗi cành cây cỏ, tre, lau, đá mè gì đó, mỗi khúc cây, nhiều hơn 

như vậy, [mỗi que] là một người mẹ, khổ như vậy, bởi vì luân hồi. Do Vô 

minh che đậy và bị tham ái trói buộc, chỉ hai nguyên nhân đó thôi. Cho nên 

bị như vậy mà khổ, và khổ quá rồi, chịu đựng một đời biết bao nhiêu khổ, 

thôi bao nhiêu đó đủ nhàm rồi đúng không? Thôi từ bỏ đi, giải thoát tất cả 

các hành, tu hành để giải thoát khỏi sanh tử, Đức Phật nói như vậy. 



 
 

23 

Bài kinh này quá hay rồi, quý vị để ý chỗ này. Nhớ bài kinh này thôi là 

mình dễ nhắc nhở mình [về] Vô thường lắm. Tại vì đi đâu cũng có cây cỏ, 

mỗi lần bước ra có thấy cây, lá, hoa, nhìn thấy mình nhớ một đời như vậy 

đó, mẹ mình nhiều như vậy. Hoặc là mình thấy khổ nhiều, đừng có chấp 

nữa, mình chán rồi, ra khỏi sanh tử cho sớm, ráng tu hành. 

((15.1) Cỏ Và Củi: Tiṇakaṭṭha (SA 940, SA2 333) - Phẩm Thứ Nhất: 

Paṭhamavagga - Chương 15: Tương Ưng Vô thủy (Anamatagga 

Saṃyutta) – Kinh Tương Ưng Bộ). 

Quý vị có thể tra cứu bài kinh này. Bài kinh này ngắn thôi, nhưng quý 

vị thấy khai thị rất hay, rất hay. Ai chưa chán trong vòng sanh tử thì nghe 

bài này cũng bắt đầu chán. Nếu không thì tiếp tục như vậy khổ lắm, đúng 

không ạ? Rất là khổ! 

  

Sẵn [nói đến] tới chỗ ‘duyên’, thì chúng ta học 12 Nhân duyên thêm 

một lần nữa theo Kinh Tương Ưng Bộ: 

Giải Thích Rõ Về ‘Duyên’ Trong 12 Nhân Duyên 

(Theo Kinh Tương Ưng Bộ) 

Tức là giải thích rõ về ‘duyên’ trong 12 Nhân duyên, theo Kinh Tương 

Ưng Bộ. Vô minh duyên Hành, Hành duyên Thức… thì bây giờ ‘duyên’ là 

gì? Chúng ta phải hiểu đúng không ạ? Rất hay là bởi vì trong kinh Nguyên 



 
 

24 

thủy lúc nào cũng giải thích, giải thích rõ hơn người đời sau, còn người đời 

sau thì có khi giải thích không rõ.  

Như chúng ta học, cứ nói duyên là điều kiện. Đúng rồi! Nhưng duyên 

như thế nào? Cái này duyên cái kia: Vô minh duyên Hành, Hành duyên Thức, 

Thức duyên Danh sắc, Danh sắc duyên Lục nhập, Lục nhập duyên Xúc, Xúc 

duyên Thọ, Thọ duyên Ái, Ái duyên Thủ, Thủ duyên Hữu, Hữu duyên Sanh, 

Sanh duyên già chết, ưu bi, khổ não. Rồi già chết, ưu bi, khổ não duyên tới 

Vô minh. Nguyên một vòng như vậy, thì đó là vòng 12 Nhân duyên. Chúng 

ta coi thử bài này, học lại một lần nữa 12 Nhân duyên. Vì thật ra điều này 

cũng quan trọng lắm, hiểu được 12 Nhân duyên thì giải thoát sanh tử. 

Một thời, Tôn giả Sāriputta và Tôn giả Mahākoṭṭhita trú ở 

Bārāṇasī (Ba-la-nại), tại Isipatana (chư Tiên đọa xứ) (chỗ này chắc là chỗ 

chư Thiên Phạm thiên rớt xuống đây thành con người đó) ở Migadāya 

(rừng nai). (Tôn giả Sāriputta là Tôn giả Xá-lợi-phất và Tôn giả 

Mahākoṭṭhita chính là Tôn giả Đại-câu-hy-la. Hai người này rất nổi tiếng, 

ngài Xá-lợi-phất và ngài Đại-câu-hy-la, hai người này có bà con với nhau). 

Sẵn đây kể một chút, nói nhanh thôi, quý vị có thể coi hình như bài 

kinh thứ 74 trong Kinh Trung Bộ. Bài kinh đó cũng không dài, nói đến ngài 

Mahākoṭṭhita tới chủ trương đưa ra với Đức Phật. Ngài Đại-câu-hy-la là cậu 

của ngài Xá-lợi-phất, ngài đó tu theo Bà-la-môn ngoại đạo (đạo để móng tay 

dài cho nên gọi là Trường trảo Phạm chí). Ở Ấn Độ có những đạo kỳ lạ lắm, 

như đạo thì không mặc đồ gì, đó là đạo Lõa thể. Rồi đạo để móng tay dài... 



 
 

25 

Quý vị thấy trong Tương Ưng Kosala, có ông vua Ba Tư Nặc đảnh lễ bảy vị 

đạo Lõa thế, bảy vị Nigantha, bảy vị móng tay dài, bảy vị Ni-kiền-tử. Mấy 

[vị đó] đi ngang qua, ông đãnh lễ: “Bạch các ngài, con là Ba-tư-nặc, vua của 

nước Kosala. Con xin đảnh lễ các ngài”. Xong rồi ổng qua hỏi Đức Phật là các 

vị đó có phải là A-la-hán, hay là những người trên đường đi đến đạo A-la-

hán?”  

Quý vị thấy những giáo phái ngoại đạo rất là nổi tiếng. Ngài Đại-câu-

hy-la này cũng tu theo giáo phái ngoại đạo. Nhưng khi mẹ của ngài Xá-lợi-

phất mang thai ngài Xá-lợi-phất, ổng biện luận ghê lắm mà ổng bị thua luôn. 

Ổng có một chủ trương, nói là: “Tôi không có chấp một kiến nào hết, không 

có kiến nào mà tôi thích hết”. Ổng nói giống như là tôi không có chấp cái gì 

hết trơn, ổng nói như vậy. Cho nên ổng có một chủ trương rất là siêu đẳng, 

là không chấp cái gì hết, không có nào làm cho tôi thích thú hết. Chính vì 

vậy ổng nghĩ là ổng không chấp rồi, cho nên ổng tới gặp Đức Phật, trong bài 

Kinh 74 của Kinh Trung Bộ, hình như kinh đó.  

Tới thì Đức Phật mới giải thích. Tức là ổng nói là ổng 'không thích cái 

gì', Đức Phật nói thật ra vẫn còn vướng một cái chấp. Chấp 'không có chấp 

cái gì', vẫn là có chấp đúng không quý vị? Vẫn là chấp chứ, không chấp cái 

gì là tôi chấp vào cái không có chấp gì đó. Cho nên Đức Phật thuyết phục 

được ổng, ổng nghe, sau đó ổng quay qua tu theo Phật.  

Nghe bài kinh đó xong thì ổng đắc luôn Tu-đà-hoàn, đắc Pháp nhãn 

tịnh. Còn ngài Xá-lợi-phất cũng nghe bài kinh đó, vì hai người đứng nghe 



 
 

26 

cùng một lúc, ngài Xá-lợi-phất thì xuất gia rồi, nghe bài đó thì đắc được Tâm 

giải thoát, Lậu tận, đắc được A-la-hán. Tức là hai cậu cháu cùng nhau đắc 

trong một Pháp hội, Thiện Trang nhớ là bài Kinh 74 trong Kinh Trung Bộ - 

Kinh Trường Trảo gì đó, thì quý vị biết chính là Tôn giả Đại-câu-hy-la. Và 

rất tuyệt vời ở chỗ là hai cậu cháu đắc pháp cùng lúc. Mà trong các bài kinh, 

quý vị thấy hai cậu cháu (tức là Tôn giả Xá-lợi-phất và Tôn giả Đại-câu-hy-

la), hai vị này thường hỏi đáp. Tức là ngài kia hỏi, thì ngài Xá-lợi-phất đáp). 

Quý vị thấy tại vì nhân duyên nhiều đời tu chung với nhau thế nào đó, cho 

nên đời này cũng có duyên. Đắc xong, hồi đó [ngài Đại-câu-hy-la) chưa xuất 

gia, sau đó xuất gia đi theo Phật luôn, rồi sau này chứng A-la-hán luôn, thành 

ra hai vị này hay hỏi nhau. Chúng ta nói nhân duyên thì sẵn nói điều này.  

Cho nên có một bài, gọi là 'tôi không chấp cái gì', thật ra là tôi vẫn 

chấp một cái là 'không chấp cái gì'. Quý vị thấy ngay trong kinh Nguyên thủy 

có những bài kinh hay như vậy mà, đâu phải nói chỉ Đại thừa nói, mà kinh 

Nguyên thủy cũng có những điều hay như vậy đó. 

    Bây giờ chúng ta trở lại bài kinh này, giải thích chữ ‘duyên’ để chúng 

ta hiểu hơn trong 12 Nhân duyên. 

Rồi Tôn giả Mahākoṭṭhita (Tôn giả Đại-câu-hy-la), vào buổi chiều 

từ chỗ Thiền tịnh độc cư đứng dậy, đi đến Tôn giả Sāriputta (Tôn giả 

Xá-lợi-phất); sau khi đến, nói lên với Tôn giả Sāriputta những lời chào 

đón hỏi thăm; sau khi nói lên những lời chào đón hỏi thăm thân hữu, 

bèn ngồi xuống một bên. 



 
 

27 

Ngồi xuống một bên, Tôn giả Mahākoṭṭhita nói với Tôn giả 

Sāriputta: 

- Này Hiền giả Sāriputta, già chết do tự mình tạo ra, già chết do 

người khác tạo ra, già chết do tự mình và do người khác tạo ra, hay 

già chết không do tự mình tạo ra, không do người khác tạo ra, do tự 

nhiên sanh? 

Đó là một câu hỏi rất điển hình, rất hay! Mình hay hỏi già chết do ai 

tạo ra? Do mình tạo ra đúng không? Quý vị thấy hợp lý không? Thông 

thường mình học, mình nói do mình chứ do ai, đúng không? Có phải vậy 

không? Già chết do người khác tạo ra, tại vì người ta đụng tới, người ta giết 

mình. ‘Già chết do tự mình và người khác tạo ra, hay là già chết không do 

tự mình tạo ra, không do người khác tạo ra, do tự nhiên sanh?’ Theo quý vị 

là [do] cái nào? Những câu hỏi này mà trả lời dính vô trong đó là rớt vô 

chấp rồi đó, rớt vô Biên kiến rồi đó. Thực tế là không phải như vậy! 

- Này Hiền giả Koṭṭhita, già chết không do tự mình tạo ra, già chết 

không do người khác tạo ra, già chết không do tự mình tạo ra và người 

khác tạo ra, già chết cũng không phải không do tự mình tạo ra, không 

do người khác tạo ra, không do tự nhiên sanh. Già chết do duyên sanh. 

Quan trọng là do duyên sanh nha. Nhớ! Cứ hỏi, cũng giống như nghiệp, 

khổ là do từ đâu? Giống như ngày xưa, mình học ngài Tịnh Không, ngài nói 

khổ là do mình tạo ra. Nhưng đối chiếu trong kinh, trong kinh không có nói 



 
 

28 

khổ do mình tạo ra, cũng không do người khác tạo ra, cũng không phải do 

tự mình và do người khác tạo ra, mà cũng không do tự nhiên sanh. Mà do 

duyên sanh, duyên sanh ra khổ. Thì đây cũng vậy, già chết cũng do duyên 

sanh. Phải hiểu như vậy đó, chứ không [là] hiểu sai. 

- Này Hiền giả Sāriputta, có phải sanh do tự mình làm ra, sanh do 

người khác làm ra, sanh do tự mình làm ra và do người khác làm ra, 

hay sanh không do tự mình làm ra và không do người khác làm ra, do 

tự nhiên sanh? Sanh do duyên Hữu. 

 Ở đây hỏi ngược vòng 12 Nhân duyên, hỏi một khúc thôi. Hỏi bắt đầu 

từ già chết, từ dưới lên. Già chết do đâu? Không phải do tự mình tạo ra, 

không do người tạo ra, không phải vừa do mình vừa do người tạo ra, mà 

cũng không do tự nhiên sanh. Do gì? Do duyên sanh. 

Tiếp theo lại hỏi tiếp, không do già chết thì do gì? Do Sanh (Sanh duyên 

già chết, ưu bi, khổ não), quý vị nhớ vòng 12 Nhân duyên không? Ở đây 

cũng tương tự như vậy, cũng không do gì hết, mà do ‘Sanh duyên Hữu’. Ở 

trên là do duyên Sanh, còn đây là do duyên Hữu. Tức là do vòng 12 Nhân 

duyên. Hữu duyên Sanh đó, đây là nói ngược. Ngài Minh Châu hay dịch 

ngược, nên nhiều khi mình không hiểu. Nhưng già, chết là do duyên mà 

sanh. Sanh do duyên của Hữu, tức là Hữu duyên Sanh. Chúng ta thấy ngược 

cấu trúc ngữ pháp, nhưng chúng ta hiểu như vậy là được rồi. Sanh duyên 

già chết, còn ở đây là Hữu duyên Sanh. 



 
 

29 

- Này Hiền giả Sāriputta, Hữu có phải do tự mình làm ra… Thủ 

có phải do tự mình làm ra... Ái có phải do tự mình làm ra... Thọ có phải 

do tự mình làm ra... Xúc có phải do tự mình làm ra... Sáu xứ có phải 

do tự mình làm ra... 

... Danh sắc có phải do tự mình làm ra, Danh sắc có phải do người 

khác làm ra, Danh sắc có phải do tự mình làm ra và do người khác làm 

ra, hay Danh sắc có phải không do tự mình làm ra và không do người 

khác làm ra, do tự nhiên sanh? 

Tất nhiên hỏi nguyên vòng 12 Nhân duyên, Hữu có phải do tự do mình 

làm ra, có phải do người khác làm ra, có phải do tự mình và người khác làm 

ra, có phải không do mình, không do người khác làm ra, mà do từ duyên 

sanh. Cũng vậy, hỏi Hữu rồi hỏi đến Thủ, rồi Ái, rồi Thọ, rồi Xúc, rồi Sáu xứ 

(Lục nhập) v.v… cho đến Danh sắc. Hỏi hết một hồi, cuối cùng cái nào cũng 

hỏi bốn điều như vậy đó. Tóm lại hỏi vòng 12 Nhân duyên rất rõ. Bài này 

nói rõ về 12 Nhân duyên. Cuối cùng ngài Xá-lợi-phất đáp như sau: 

  - Này Hiền giả Koṭṭhita, Danh sắc không phải do tự mình làm ra, 

Danh sắc không phải do người khác làm ra, Danh sắc không phải do tự 

mình làm ra và do người khác làm ra, hay Danh sắc cũng không phải 

không do tự mình làm ra và không phải không do người khác làm ra, 

không do tự nhiên sanh. Danh sắc do duyên Thức. 



 
 

30 

Tức là Danh sắc duyên theo Thức mà sanh ra. Nói tóm lại vòng 12 Nhân 

duyên không có cái nào do mình làm ra hết, không có do người khác làm ra, 

không có do mình và người khác làm ra, và cũng không do tự nhiên sanh. 

Quý vị bỏ bớt điều đó, còn nếu chấp vào đó là bị rớt vào Biên kiến [là] Tà 

kiến đó. Gần đây, Thiện Trang đang giảng về 12 Nhân duyên kỹ cho quý vị. 

Cho nên bài này cũng là bài điển hình về 12 Nhân duyên. Chút nữa chúng 

ta sẽ coi lại vòng của 12 Nhân duyên một cách cụ thể, thì chúng ta sẽ hiểu 

rõ hơn. 

Tóm lại Thức duyên Danh sắc đúng không? Chỗ này là Thức, Thức 

duyên Danh sắc. Tức là Danh sắc do nương vào Thức mà sanh, tức là Thức 

là điều kiện để có Danh sắc. Danh là gì, Sắc là gì, quý vị nhớ không ạ? Danh 

sắc là nói về Ngũ uẩn, Sắc là vật chất, là thân thể mình. Danh là [có] bốn 

cái: Thọ, Tưởng, Hành, Thức (bỏ Thức ra, vì ở đây nói rồi), thì chỉ còn Thọ, 

Tưởng, Hành thôi. Ở trong vòng 12 Nhân duyên thì mình hiểu Thọ, Tưởng, 

Hành thôi.  

+Thọ là cảm nhận, gồm có ba thọ: Thọ khổ, thọ lạc, thọ không khổ 

không lạc.  

+Tưởng là cái biết, biết nương theo cái biết quá khứ kết nối với hiện 

tại và tương lai. Ví dụ quý vị đã có kinh nghiệm biết qua Thiện Trang rồi, 

hoặc nghe tên, hoặc nói tên, nghe cái gì đó, cho nên bây giờ nghe mới biết 

[Thiện Trang là ai]. Chứ không, quý vị vô nhìn thì đâu biết ông thầy này là 

thầy nào. Thậm chí không biết [là] ông thầy nữa, nếu mình chưa bao giờ có 



 
 

31 

một kiến thức tiếp xúc trong đời, là mặc bộ đồ này là người xuất gia. Thậm 

chí mình không biết người đó là người Việt Nam nữa, đúng không? Nếu như 

người đó ở quốc gia nào đó, họ không biết. Tức là họ chưa có kinh nghiệm, 

chưa có tưởng [của] quá khứ, thì không có tưởng hiện tại (tức là cái biết về 

hiện tại). Đó là Tưởng. 

+Còn khái niệm Hành là [có] ba hành: Ý, khẩu và thân (hành động) 

của mình. Ba điều đó gọi là Hành. Hành là khía cạnh thiện ác, không thiện 

không ác. Ví dụ quý vị nghĩ xấu về người ta, đó là khía cạnh ác. Quý vị nghĩ 

tốt là khía cạnh thiện. Chẳng hạn quý vị nhìn ông thầy đó thấy ghét quá, đó 

là ý hành, còn chửi ổng thì là khẩu hành, rồi mình đánh ổng thật thì là thân 

hành. Đó là nghiệp mình tạo ra. Còn nếu nói theo Vi Diệu Pháp thì bắt đầu 

xuất phát từ 50 Tâm sở (trừ hai Tâm sở thọ và [Tâm sở] Tưởng ra). Đó là 

Hành. 

+Còn Thức thì chúng ta đã giải thích rồi, Thức là cái chúng ta biết, có 

sáu loại biết: Biết của mắt, biết của tai, [biết của mũi], biết của lưỡi, [biết 

của thân], biết của ý. Biết của mắt là thấy hình sắc; biết của tai là cái biết 

qua âm thanh; cái biết của mũi là ngửi được những mùi hương; cái biết của 

lưỡi tức là nếm được những vị; biết qua xúc tức là thân thể của mình tiếp 

xúc [thì] cảm giác được nóng, lạnh, êm ái, mịn màng; và biết qua ý tức là 

biết về pháp, là mình định nghĩa. Ví dụ mình nói vệ tinh nhân tạo thì ai cũng 

hiểu, [và] hình dung trong đầu mặc dù mình chưa tiếp xúc bao giờ. Hoặc là 

bây giờ mình nói mặt trăng, mặt trăng thì mình còn thấy đúng không? 



 
 

32 

Nhưng bây giờ mình nói một hành tinh xa xôi nào đó giống trái đất, thì 

trong đầu mình [vẫn] hình dung ra được, mặc dù mình chưa thấy bao giờ. 

Thì đó là biết qua pháp, đó là ý. Như vậy là quý vị hiểu nha!  

Cho nên đoạn này nói Danh sắc là do duyên Thức, tức là do có Thức 

tạo điều kiện để có Danh sắc. 

- Này Hiền giả Sāriputta, có phải Thức do tự mình làm ra, Thức 

do người khác làm ra, Thức do tự mình làm ra và do người khác làm 

ra, hay có phải Thức không do tự mình làm ra và không do người khác 

làm ra, do tự nhiên sanh? (Tức là lại hỏi tiếp về Thức nữa). 

- Này Hiền giả Koṭṭhita, Thức không do tự mình làm ra, Thức 

không do người khác làm ra, Thức không do tự mình làm ra và không 

do người khác làm ra, hay Thức cũng không phải không do tự mình 

làm ra và không phải không do người khác làm ra, không do tự nhiên 

sanh. Thức do duyên Danh sắc. 

Ở đây quý vị thấy ngược nhau, nhiều người nói không biết có bị lộn 

không? Nếu học không kỹ thì nghĩ chắc bị lộn. Ở trên này Danh sắc thì do 

duyên Thức. Tức là mình đọc quen rồi, Thức duyên Danh sắc đúng không 

ạ? Tức là Thức là điều kiện để sanh ra Danh sắc, nhưng ở dưới này nói 

ngược lại là ‘Thức do duyên Danh sắc’, tức là Danh sắc lại là điều kiện để 

sinh ra Thức. Điều này thì hơi bị ngược, nhiều người nghĩ rằng chắc mình 



 
 

33 

lộn rồi, nhưng không phải lộn đâu. Chữ duyên này [có] hai vòng, đi qua và 

đi lại, cái này nương cái kia. Từ từ, chúng ta sẽ hiểu rõ ở đoạn sau. 

- Nay chúng tôi hiểu lời nói của Hiền giả Sāriputta như sau: "Này 

Hiền giả Koṭṭhita, Danh sắc không do tự mình làm ra, Danh sắc không 

do người khác làm ra, Danh sắc không do tự mình làm ra và không do 

người khác làm ra, Danh sắc cũng không phải không do tự mình làm 

ra và không phải không do người khác làm ra, không do tự nhiên sanh. 

Danh sắc do duyên Thức". ([Ở] trên thì Danh sắc do duyên Thức, ở đây 

thì Thức do duyên Danh sắc. Hai cái có bị ngược nhau không?) 

Và nay chúng tôi hiểu lời nói của Hiền giả Sāriputta như sau: 

"Này Hiền giả Koṭṭhita, Thức không do tự mình làm ra, không do người 

khác làm ra, không do tự mình làm ra và người khác làm ra, cũng 

không phải không do tự mình làm ra và không phải không do người 

khác làm ra, không do tự nhiên sanh. Thức do duyên Danh sắc".  

Tức là Danh sắc là điều kiện sanh ra Thức. Hai điều này có ngược 

nhau không? Danh sắc nương theo Thức mà sanh ra. Ở đây lại nói ngược 

lại, Thức là do Danh sắc mà sinh ra, vậy có ngược nhau không? Thiện Trang 

nói vòng 12 Nhân Duyên này một chút, không thì quý vị không hiểu.  

[Đây là] sơ đồ 12 Nhân duyên: 

 



 
 

34 

 

Bắt đầu từ Vô minh (chỗ dưới thấp nhất), Vô minh duyên Hành (mũi 

tên là duyên. Định nghĩa là tùy thuộc để phát sinh, gọi là duyên), Hành này 

duyên ra Thức, Thức duyên Danh sắc, Danh sắc duyên Lục nhập (Lục nhập 

là Sáu căn), Sáu căn nên mới có Sáu xúc, từ Sáu xúc duyên ra ba Thọ, Thọ 

duyên Ái, Ái duyên Thủ, Thủ duyên Hữu, Hữu duyên Sanh, Sanh duyên ưu 

bi, khổ, não, già chết. Rồi chạy [qua] Vô minh, đấy là [ở] vòng này.  

Nhưng ở chỗ này có chỗ ngược là Thức với Danh sắc. Thường mình 

học chiều Thức duyên Danh sắc, thì hôm nay có mũi tên ngược lại, ở chỗ 

Danh sắc duyên Thức. Quý vị hiểu không? Quý vị để ý giùm mũi tên đỏ bên 



 
 

35 

trái. Chỗ này để lát nữa chúng ta quay lại, chúng ta học kỹ. Bây giờ khoan, 

chúng ta học hết bài kinh đã. 

Ở trên là Danh sắc do duyên Thức, còn [chỗ] này Thức do duyên Danh 

sắc. Hai cái ngược nhau cho nên [có] hai chiều. 

Này Hiền giả Sāriputta, cần phải hiểu như thế nào ý nghĩa lời nói 

này? (Tức là sao lại kỳ vậy đó) 

- Vậy này Hiền giả, tôi sẽ nêu một ví dụ. Nhờ có ví dụ, người có 

trí hiểu được ý nghĩa lời nói. (Bây giờ mình không hiểu thì ngài Xá-lợi-

phất sẽ đưa ra một ví dụ, là Thức và Danh sắc duyên với nhau như thế nào? 

Ví dụ này Thiện Trang rất là nhớ). 

Ví như hai bó lau dựa vào nhau mà đứng. Cũng vậy, này Hiền 

giả, do duyên Danh sắc, Thức sanh khởi. (Câu này rất là rõ luôn: ‘Do 

duyên Danh sắc, Thức sanh khởi). Do duyên Thức, Danh sắc sanh khởi’. 

Mình không học điều này thì mình chịu thua, không biết được. Tức là có hai 

cái, một là do duyên (là nương) vào Danh sắc mà Thức sanh khởi ra. Rồi do 

duyên Thức (nương vào Thức) mà Danh sắc sanh khởi. Quý vị nhớ giùm 

dòng: ‘Do duyên Danh sắc, Thức sanh khởi. Do duyên Thức, Danh sắc sanh 

khởi’ là đủ rồi. Hai cái đó nương nhau, đi qua đi lại luôn. Do duyên Danh 

sắc, sáu xứ sanh khởi. (Điều này thì dễ hiểu rồi, vòng 12 Nhân duyên đó). 

Do duyên sáu xứ, xúc sanh khởi... (như trên)... Như vậy là toàn bộ khổ 

uẩn này tập khởi. (Tức là đây là nguyên nhân của toàn bộ khối khổ này. 



 
 

36 

Tại sao mình khổ là do vòng 12 Nhân duyên. Vòng 12 Nhân duyên, bình 

thường từ đoạn sau thì không có vấn đề, nhưng đoạn đầu là ‘do Danh sắc 

mà Thức sanh khởi, do Thức mà Danh sắc sanh khởi’ là có khác thôi, còn lại 

đằng sau thì mình quen lắm rồi. Chúng ta nghe tiếp) 

Này Hiền giả, nếu một bó lau được kéo qua một bên, thì bó lau 

kia liền rơi xuống. Nếu bó lau kia được kéo qua một bên, thì bó lau 

này được rơi xuống. Cũng vậy, này Hiền giả, do Danh sắc diệt nên Thức 

diệt. Do Thức diệt nên Danh sắc diệt. (Cái này sanh thì cái kia sanh, cái 

này diệt thì cái kia diệt. ‘Do Danh sắc diệt nên Thức diệt. Do Thức diệt nên 

Danh sắc diệt’). Do Danh sắc diệt nên sáu xứ diệt. Do sáu xứ diệt nên 

xúc diệt... (như trên)... như vậy là toàn bộ khổ uẩn này đoạn diệt. 

Ví dụ này quá dễ hiểu! Có nghĩa là ngài Xá-lợi-phất đưa ra hai bó lau, 

quý vị lấy hai bó cây hay hai bó đũa đi, quý vị cột hai bó đũa lại, dựa vào 

nhau cho nó đứng được. Quý vị tưởng tượng là hai khúc cây dựa vào nhau 

thì nó đứng được. Một khúc cây bên này gọi là Danh sắc, còn khúc cây bên 

này gọi là Thức, hai cái dựa vào nhau. Cho nên một cái mà kéo ra thì cái kia 

ngã theo, cái này kéo thì cái kia ngã. Kéo Danh sắc thì Thức ngã, kéo Thức 

thì Danh sắc ngã. Cho nên mới có dòng ngược xuôi [ở] chỗ đó. Vòng 12 

Nhân duyên kỹ như vậy đó. Còn mấy cái kia là dựa vào Danh sắc thôi. Sáu 

xứ dựa vào Danh sắc, nên Danh sắc diệt thì Sáu xứ diệt theo. Dòng sau thì 

dễ rồi, [nhưng] để ý chỗ đầu tiên thôi. Quý vị chắc hiểu rồi, không hiểu thì 

chút nữa chúng ta sẽ nói lại. 



 
 

37 

- Thật vi diệu thay, Hiền giả Sāriputta! Thật hy hữu thay, Hiền 

giả Sāriputta! Lời nói khéo nói này của Hiền giả Sāriputta và lời nói với 

ba mươi sáu sự này của Hiền giả Sāriputta, chúng tôi xin tùy hỷ. (Quá 

hay! Nói về 12 Nhân duyên nhân qua 3 cái nên thành ra 36). 

- Này Hiền giả, nếu một Tỷ-kheo thuyết pháp để nhàm chán, ly 

tham, đoạn diệt già chết, thời đủ để được gọi là vị Tỷ-kheo thuyết pháp. 

(Như vậy ai nói như vậy thì gọi là đủ Tỳ -kheo thuyết pháp). Này Hiền giả, 

nếu một Tỷ-kheo thực hành để nhàm chán, ly tham, đoạn diệt, già chết, 

thời đủ để được gọi là Tỷ-kheo Tùy pháp hành (tức là thực hành theo 

pháp). Này Hiền giả, nếu một Tỷ-kheo do nhàm chán, ly tham, đoạn 

diệt, vô minh được giải thoát, không có chấp thủ, thời đủ để được gọi 

vị Tỷ-kheo đã đạt được hiện tại Niết-bàn. (Chỗ này là Tùy pháp hành, thì 

quý vị cũng có thể đi theo con đường Tu-đà-hoàn hướng). 

(12.67) Bó Lau: Naḷakalāpī -Thiên Nhân Duyên - Kinh Tương Ưng Bộ. 

Bài kinh này rất hay! Bây giờ quý vị không hiểu thì chúng ta nhìn vào 

vòng 12 Nhân duyên, Thiện Trang giải thích lại thì quý vị hiểu thôi, không 

khó gì. Bữa nay mình học kỹ 12 Nhân duyên nha! Bây giờ chúng ta giải thích 

tường tận 12 Nhân duyên, ai chưa hiểu 12 Nhân duyên thì coi giùm lần này 

nữa thì chắc hiểu đó. 



 
 

38 

Vòng tròn này thì không bắt đầu từ đâu, không thể có điểm khởi đầu, 

cho nên gọi là tương ưng vô thủy (là không có bắt đầu), nên mình tạm bắt 

đầu từ Vô minh. 

Vô minh là gì? Là không nhận biết chân lý Tứ đế (hay gọi là Tứ diệu 

đế): Khổ, Tập, Diệt, Đạo. Từ bốn điều này, tức là sự thật về khổ, nguyên 

nhân của khổ (là Tập), rồi sự hết khổ (do diệt hết khổ rồi, gọi là Niết-Bàn 

đó), và Đạo là con đường để diệt khổ. Do không biết như thật về điều này 

cho nên gọi là Vô minh. 

Từ Vô minh này duyên ra Hành. Mình nói [Vô minh] là điều kiện phụ 

thuộc để sanh ra Hành. Giống như ví dụ lúc nãy, là cái cây [này] dựa vào 

cái cây kia, thì đó là điều kiện để nó dựa vào. Cũng vậy, Hành là dựa vào 

Vô minh, do dựa vào Vô minh [nên] có Hành. Nó dựa vào thôi, nhớ [Vô 

minh] là điều kiện để nó dựa vào. Giống như mình ở nhà, từ nhỏ đến lớn 

lên mình dựa vào gia đình mình thì mình mới sống được, đúng không? Đó 

là dựa vào, gọi là duyên, chữ duyên là như vậy đó. Như vậy Vô minh là gì 

[thì quý vị] hiểu rồi đúng không? 

Hành là gì? Hành là tác ý và hành động của thân, khẩu, ý (tạo nghiệp 

thiện, ác, không thiện không ác). Bây giờ những suy nghĩ của mình (hay 

Tâm sở Tư đó) và những hành động trên thân, trên miệng, ba điều đó tạo ra 

nghiệp thiện, ác và có khi không thiện không ác nữa, thì đó là Hành. Nhưng 

luân hồi là do thiện, ác. Còn không thiện không ác là nghiệp chấm dứt luân 

hồi. 



 
 

39 

Hành thì duyên cho Thức. Thức là gì? Thức đầu tiên, nối tiếp liền quá 

khứ với hiện tại. Quý vị thấy màu [tím nhạt] này là quá khứ. Quá khứ có 

Vô minh rồi có Hành, Hành thì bắt đầu Thức. Thức là hiện tại. Tức là khi 

mình đầu thai, là mình tiếp nối bắt đầu từ Thức, từ cái biết này khi đó mình 

sinh ra thân mới.  

Thức này mới duyên với Danh sắc, tức là Danh sắc sanh ra bởi nương 

nhờ vào Thức. Danh sắc là gì? Gồm có thân thể là Sắc (vật chất) và Tâm. 

Tâm là Danh: Thọ, Tưởng, Hành và Thức (Thức ở đây rồi, cho nên không 

kể nữa) nên chỉ có Thọ, Tưởng, Hành thôi. Hai cái này thật ra nương qua 

lại với nhau, nên có mũi tên ngược chiều lại nữa. Thường thì người ta không 

vẽ mũi tên này, do người ta không học bài kinh này, người ta chỉ vẽ một 

chiều xuôi vậy thôi. Nhưng thật ra chỗ này, hai cái này giống như hai cái 

cây dựa vào nhau để đứng, một cây bị gãy thì cây kia ngã luôn. Ví dụ hai bó 

cây lau, người ta bó lại để dựa vào nhau. Cho nên cái này kéo ngã thì cái 

kia ngã theo. Đó là Danh sắc với Thức đi chung với nhau. 

Từ Danh sắc này là điều kiện để sanh ra Sáu căn (Lục căn, là Lục nhập 

đó) là sáu bộ phận: Nhãn, Nhĩ, Tỷ, Thiệt, Thân, Ý (mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, 

ý) . Sáu căn này là duyên (là điều kiện) để sinh ra Sáu tiếp xúc. Sáu sự tiếp 

xúc này được sinh ra [bởi] Sáu căn với Sáu trần, đó là: Sắc, Thanh, Hương, 

Vị, Xúc, Pháp. Vì mình có mắt thì mình mới thấy; mình có tai nên mình mới 

nghe; mình có mũi nên mình mới ngửi hương; mình có lưỡi nên mình mới 

nếm được vị ngọt, chua, đắng, cay; mình có thân cho nên mình mới có xúc 



 
 

40 

chạm được êm ái, mịn màng, nóng, lạnh hay không chứ. Đó là do Sáu trần. 

Và có ý nên mình nghĩ, tư duy về các pháp, nào là Niết-Bàn, nào quả A-la-

hán. Mặc dù chưa thấy đâu nhưng tưởng đủ các kiểu, đó là pháp. Pháp là 

vậy đó.  

Rồi từ Sáu tiếp xúc đó sinh ra cảm thọ. Cảm thọ thì có ba loại thọ: Thọ 

khổ, thọ lạc, [và] không khổ không vui được sinh ra từ Sáu xúc này. Cho 

nên Xúc duyên Thọ. Xúc là tiếp xúc. Ví dụ mắt quý vị thấy màu của bóng 

đèn này, Thiện Trang bấm cho nó đổi màu, quý vị thấy sáng chói khó chịu, 

tức là do con mắt mình tiếp xúc với màu sáng quá, [thì] mình thấy khó chịu. 

Khó chịu đó là thọ khổ. Và nếu mình thấy màu ưng ý, dễ chịu, thì đó là thọ 

lạc. Có người trơ trơ, màu nào cũng vậy thôi, nên là thọ không khổ không 

lạc. Đó là ba thọ. Tức là do tiếp xúc của mắt mà sinh ra, đó là tiếp xúc về 

hình ảnh. Còn về âm thanh, ví dụ như Thiện Trang nói to, hét lên thì quý vị 

nghe [thấy] khó chịu, đó là thọ khổ.  

Cho nên do tiếp xúc, tức là mình phải có căn tai và mình tiếp xúc được 

với âm thanh thì mình mới có thọ đó. Hoặc do mình có mắt, mình tiếp xúc 

với hình ảnh nên mình mới có thọ đó. Do mình có mũi nên mình tiếp xúc, 

mình ngửi mùi dễ chịu hay khó chịu, từ đó mà sanh ra thọ đó. Rồi do thân 

thể nên mình tiếp xúc thấy nóng lạnh gì đó, mà dễ chịu hay khó chịu. Đó là 

ba thọ. 

    Rồi có Thọ nên mới có Ái. Tức là do cảm thọ khổ hay vui đó, mình thấy 

vui thì ôm ấp vào, gọi là Ái. Ái tức là các hình thức thèm khát, khát vọng, 



 
 

41 

ước mong, ham muốn, nóng lòng, bám víu, luyến ái, thiên vị... Ngược lại 

nếu khổ, thì mình sẽ không ái mà mình sẽ ghét, đẩy nó ra, cho nên do Thọ 

mà duyên Ái là ở chỗ này. 

Ái rồi thì sao? Yêu rồi, thích rồi thì mới chụp lấy, nên gọi là Thủ. Do 

duyên Ái mà mình chấp vô, giữ lấy, nên [có] Thủ. Thủ là trạng thái bám víu, 

nắm chặt lấy đối tượng gồm khoái lạc vật chất; Quan kiến sai lầm (quan 

niệm sai lầm). Ví dụ như mình biết có Tây Phương Cực Lạc, mình ôm ấp 

điều đó, ai nói không có là mình ghét, tức. Đó là quan kiến sai lầm, Mình 

ôm vô, do mình ái, mình thích điều đó, mặc dù nó là pháp thôi, chứ đâu có 

thực tế đâu; Bất thiện; Nghi thức cúng lễ; Bám víu và tự ngã.... Bám víu rồi 

mình cho thân này là của mình, là do điều này [Thủ]. Còn ngược lại, nếu 

không ái, ghét thì đẩy ra, cho nên Thủ này cũng có nghĩa là đẩy ra. Mình 

hiểu một dòng thôi cho dễ. Cho nên do Ái mà duyên nên có Thủ.  

Thủ là chấp lấy rồi. Thủ thì có Hữu. Hữu là có, tức là hành động tạo 

nghiệp thiện và bất thiện liên quan đến quá khứ, hiện tại và tương lai. Lúc 

đó mình làm những hành động, mình chấp rồi bây giờ nói 'không có Tây 

Phương Cực Lạc', [nên] tức, đánh, chửi, kiểu vậy đó. Hoặc là nói tên mình, 

giống như đồng tu nào đó bình luận ‘tên Diệu Phước’, có người nói tên đó 

xấu… rồi mình ghét lên. Có hành động tức, chửi thì đó [là] tạo nghiệp.  

Và từ đó, có Hữu thì có sanh, cho nên Hữu duyên Sanh là vòng này. 

Sanh tức là khởi phát các hiện tượng tâm và vật lý (tức là Ngũ uẩn). Tức là 

nó sanh ra đủ cho mình để sanh ra tiếp. Sanh ra gì? Ví dụ như các hiện tượng 



 
 

42 

tâm mình như thế nào, tất nhiên hành động ở trong ý rồi mình hành động 

ra ngoài Ngũ uẩn, mình tức, mình đấm đá v.v… Nói chung sanh ra đủ các 

kiểu. Hay mình nói sanh đó là sanh ra gì? Là sanh ra thân thể của mình. Nếu 

tới đây mình nói theo vòng luân hồi là lúc đầu thai là có thân thể rồi, có 

nguyên hình hài, có tâm, rồi tiếp tục sanh.    

    Sanh thì duyên ra Ưu bi, sầu khổ, lão, bệnh, chết. Tức là có sanh thì có 

già, già có bệnh, rồi chết. Rồi trong đời đó chắc chắn có lúc buồn, lúc sầu, 

lúc khổ, đủ các kiểu Cho nên khổ từ đây mà sanh, sanh ra một đống khổ là 

từ chỗ này. Cho nên điều này gọi là hậu quả của Sanh và kèm theo là Phiền 

não, đau khổ, âu sầu, tuyệt vọng v.v…  

 Quý vị thấy đó là 12 Nhân duyên. Từ đây chết đi rồi thì bắt đầu lại tạo 

nghiệp Vô minh tiếp, bắt đầu Vô minh nữa, [rồi] đi một vòng vô thủy nữa 

(vô thủy là luân hồi). Tức là quay vòng ở trong đó, như trong sơ đồ này và 

bao giờ dứt được thì thôi. 

  Ở vòng tròn [trên] Thiện Trang để mấy màu, quý vị thấy không ạ? Màu 

vàng là thuộc về hiện tại, tức là bắt đầu từ sự sống là có Thức, rồi Danh sắc, 

Lục căn, Xúc, Thọ, Ái, Thủ, Hữu là thuộc về hiện tại. Còn Sanh, Ưu bi sầu, 

khổ, lão, bệnh, tử này tạo nghiệp tiếp cho tương lai, vậy cái này là vị lai. 

Còn Vô minh và Hành thuộc về quá khứ, có quá khứ. Nhưng thật ra nó quay 

vòng như vậy, thì mình nhìn ở đâu mới ra hiện tại, ở đâu mới ra quá khứ. 

Chứ mình nói [Vô minh] này là quá khứ thì nhiều khi không đúng, mình 

đang [ở] hiện tại cũng tạo nghiệp tương lai mà, mà đang hiện tại cũng là 



 
 

43 

nối với quá khứ. Cho nên nó liên tiếp, liên tục từng sát-na, quá khứ, hiện 

tại, vị lai đổi liên tục cho nhau. Bởi vậy sanh tử vô tận, nếu như không chấm 

dứt được 12 Nhân duyên.  

 Muốn chấm dứt được dòng sanh tử này thì chỉ có hai cách, đó là cắt 

chỗ Vô minh, mà [phải] cắt nhân. Quý vị thấy vòng tròn [trên] có 5 nhân và 

7 quả. Nhân thứ nhất là Vô minh, nhân thứ hai là Hành, nhân thứ ba là Ái, 

nhân thứ tư là Thủ, nhân thứ năm là Hữu. Còn 7 [quả] còn lại: là Thức, 

Danh sắc, Lục căn, Xúc, Thọ, Sanh, bệnh, chết... Bây giờ quả thì mình không 

thể cắt được rồi, mình chỉ có thể cắt trên nhân thì sẽ hết quả thôi. Nhân [là] 

Hành thì làm sao mình cắt được, cho nên phải cắt từ Vô minh. 

  Cho nên tu Tuệ quán (thiền Vipassana), tu làm sao trí tuệ sáng lên là 

hết Vô minh, là thấy được bốn chân đế của Tứ diệu đế: Khổ, Tập, Diệt, Đạo. 

Quý vị thấy được một đế là thấy được bốn đế, là chấm dứt được hết Vô 

minh, vòng [12 Nhân duyên] này phá, xong! Cho nên được gọi là Tuệ giải 

thoát. Người tu quán sát nhiều là cắt dòng Vô minh này, là hết vòng 12 Nhân 

duyên, là đắc được Tứ đế. Thấy một đế trong bốn đế (Kiến đế) là thấy hết 

bốn đế luôn, là được Tu-đà-hoàn, là làm chỗ Vô minh này.  

 Có người làm như vậy, có người khác không làm như vậy mà làm chỗ 

Ái này thì cũng được. Cho nên ‘Ái tận tức Niết-Bàn’. Ái cũng là nhân, Ái thật 

ra là Phiền não. Cho nên đừng có phiền não, đừng có tham muốn, thất vọng 

gì đó… nói chung không yêu không ghét là được. Dứt chỗ Ái này bằng cách 

nào? Phải hết Phiền não, đừng có ôm ấp, đừng yêu thương gì hết. Khi mình 



 
 

44 

không còn bị Phiền não như vậy gọi là Tâm giải thoát. Những người tu được 

quả vị A-la-hán Tâm giải thoát là cắt chỗ Ái này. 

Rồi có người cắt cả chỗ Ái và Vô minh là Câu giải thoát, như Phật là 

Câu giải thoát. Còn mình thì cắt một [thứ] thôi. Thông thường, người ta hay 

tu Tuệ quán nhiều thì để cắt Vô minh này, thấy một đế trong bốn đế. Có 

người mạnh về Thiền hoặc chưa hẳn mạnh về Thiền chỉ đâu, nhưng có thể 

họ tu Thiền nhiều, tâm họ lúc nào cũng an lạc, dễ chịu, không sanh ra chấp 

thủ gì cả. Giờ tôi cũng không muốn cái này, không muốn cái kia, cũng không 

ghét cái này, không ghét cái kia [gì hết], tôi cứ tự tại như vậy. Dần dần, tâm 

mình không chấp gì hết, thì không Ái nữa. Ái tận thì Niết-Bàn, tại vì cắt ở 

chỗ Ái. Thông thường, những người có định nhiều, tu Thiền chỉ Samatha 

nhiều thì người ta sẽ đắc được chỗ Ái nhiều hơn.  

Tuy nhiên không hẳn như vậy, không có nghĩa là mình không có Thiền 

quán, mà có khi Thiền quán cũng vậy. Do nhiều đời mình tu [pháp] gì, có 

nhiều người giỏi [pháp] này, [có người] giỏi [pháp] kia. Giống như người 

có trí thông minh thường họ tu Tuệ quán tốt, người có định hơn tu thiên về 

cắt Ái được. Nhiều người rất dễ bị dao động tâm bởi những sự kiện nào đó 

v.v… thì có lẽ yếu về mảng Ái. Chỗ Ái này mạnh quá, tức là bị dính mắc 

nhiều quá, tất nhiên có ái thì có sân thôi, từ đó không có [tu] được.  

Nhưng quý vị nên nhớ, tu được một cái là được hai cái, chứ không 

phải là tôi tu hết Vô minh rồi, tôi còn Ái. Không có! Hoặc nói tôi hết Ái rồi 

mà tôi không hết Vô minh, là vô lý. Cho nên chẳng qua là lối vào khác nhau 



 
 

45 

hay là con đường cắt khác nhau, nhưng đến lúc nào đó cũng đủ cho cái kia. 

Cho nên cuối cùng tu một hồi được Câu giải thoát. Còn nếu không [được] 

Câu giải thoát thì được một cái thì cũng đủ để đứt rồi. Chứ mình nói tôi đứt 

chỗ này mà không đứt vòng 12 Nhân duyên thì hoàn toàn là vô lý. Thì quý 

vị thấy tu như vậy đó! Cho nên đừng vướng cái nào thì xong. 

Có đồng tu nói là ‘cắt Ái [thì] được Tâm giải thoát, [nhưng] cắt ái khó 

quá!’ Khó đâu mà khó! Tại vì mình không chịu làm, mình cứ chấp nhận thế 

gian, sanh tử luân hồi, mình cứ ôm ấp trong đó cho nên mình thấy khó. Chứ 

thật ra, nếu mình bỏ ra là không có gì cả. Tại mình thấy thế gian thật, cho 

nên vẫn là Vô minh che lấp mình đó, mình toàn thấy ‘Con ta, tài sản ta; 

Người ngu sanh Phiền não. Đến ta còn không có; con đâu tài sản đâu’. 

Không có gì hết, nói chung tất cả đều không có thật. Tên mình đặt ra, có gì 

đâu, người ta trách móc v.v… mình thấy toàn bộ chỉ là duyên sanh duyên 

diệt, tất cả mọi người đều như vậy. Đang như vậy và biết như vậy thì dần 

dần hết, chứ còn không biết nữa [thì thôi].  

Tuệ quán chính là đây, không có Tuệ quán thì làm sao được. Cho nên 

hiểu được 12 Nhân duyên này là cũng giải thoát. Không phải thành Duyên 

giác đâu, mà thành A-la-hán đó. A-la-hán cũng vậy, hiểu rốt ráo thì giải 

thoát, nếu không hiểu rốt ráo mà hiểu được một phần thì là Tu-đà-hoàn, 

hiểu được hai phần là Tư-đà-hàm, hiểu được ba phần là A-na-hàm. Còn 

vướng chút chút xíu thôi là A-na-hàm, rồi thành A-la-hán là hết luôn.  



 
 

46 

Cho nên có nhiều cách tu, ai hiểu cái nào, mạnh cái nào thì tu cái đó. 

Và nếu không mạnh thì nghe rồi mình tăng trưởng căn lành của mình lên. 

Một thời gian sau hoặc đến lúc đó mình tu, tự nhiên mình hiểu ra, hiểu ra 

là cũng đỡ một chút. Đỡ một chút thì mình hiểu ra thêm chút nữa, là đỡ 

thêm chút nữa. Và cứ như vậy, Đức Phật nói giống như chiếc thuyền buồm 

bị mắc cạn lâu ngày, tuy là không thấy cánh buồm không rách nhưng mưa 

rớt xuống, nắng chiếu, cho nên từ từ đến ngày nào đó nó mục rách là xong. 

Mình cũng tu như vậy, cứ nghe rồi hiểu, rồi tư duy. Vì đầu tiên chưa 

có trí tu thì ráng có trí văn, rồi trí tư. Trí tư là tư duy suy nghĩ. Rồi sau đó 

dần dần mới sống được trong đạo, dần dần sống được lâu hơn, chứ làm gì 

[tu] nhanh vậy. Người ta tu bao nhiêu lần mới được, chứ làm gì làm liền 

được. Làm liền được, trừ khi căn lành của quý vị quá siêu, quá lớn rồi. Còn 

không thì từ từ hiểu được là đã khó rồi. Cho nên cứ từ từ, không có gì vội 

vàng. 

Quý vị thấy bữa nay Thiện Trang đã nói vòng 12 Nhân duyên rất kỹ 

lưỡng, kỹ nhất rồi đó, quý vị có chỗ nào không hiểu thì sau này có duyên cứ 

hỏi lại, còn bây giờ mình nói nhanh qua thế này thôi. 

Tóm lại 12 Nhân duyên, nhớ chữ ‘duyên’ là cái này để làm điều kiện 

cho cái kia sanh, gọi là duyên. Và chỗ 12 Nhân duyên, hôm nay bổ sung dấu 

mũi tên đỏ này tức là Thức với Danh sắc nương nhau, thằng này nương 

thằng kia, giống như ví dụ bó lau mà ngài Xá-lợi-phất đưa ra. Hai bó lau 

dựa vào nhau, cái này kéo thì cái kia ngã, Danh sắc diệt thì Thức cũng diệt. 



 
 

47 

Cho nên mới có bài kinh, khi Tứ đại diệt tận rồi Thức đi về đâu? Kiểu vậy 

đó! Cái này diệt rồi thì cái [kia] diệt thôi, Thức diệt thì Danh sắc cũng diệt. 

Nên hiểu được bài này là hiểu hết bao nhiêu bài luôn. 

Cho nên Đại thừa mới nói "Một là tất cả, tất cả là một", nhưng nói thì 

phải nói đúng. Hiểu vòng 12 Nhân duyên, hiểu được vòng này là quý vị cũng 

hiểu bao nhiêu thứ luôn. Thức là gì? Danh sắc là gì? Lục nhập là gì? Thọ là 

gì? Ái, Thủ là gì? Đem Vi Diệu Pháp vô đây, đem hết vô đây, gom vô, cứ vẽ 

cái vòng này ra, tự mình vẽ lấy rồi tư duy. Bữa nay có một cách học pháp là 

vẽ vòng 12 Nhân duyên ra, tự mình vẽ, rồi bắt đầu hiểu từng cái trong đó. 

Hiểu rồi bắt đầu liên hệ với bản thân, dần dần mình ngấm được pháp, ngấm 

được pháp rồi từ đó mình thực hành pháp. Thực hành pháp rồi tùy pháp, 

tùy pháp rồi thì gọi là Tùy pháp hành. Tùy pháp hành tức là Tu-đà-hoàn 

hướng đó. Rồi từ Tùy pháp hành mới tới Tu-đà-hoàn. Tu-đà-hoàn rồi mới 

tiến lên tiếp. Chứ bây giờ muốn làm A-la-hán luôn thì khó quá! Bây giờ 

không có Phật nên là nói vậy thôi.  

Cho nên cố gắng nha! Mỗi người cố gắng bước đi, nên nhớ con đường 

đạo là có đi thì có đến. Mỗi ngày nghe một bài pháp, mỗi ngày tư duy pháp 

một chút, mỗi ngày thực hành pháp một chút. Có nghĩa là mỗi ngày mình 

đã đi trên một con đường, mình bước thêm được vài cây số trên con đường 

sắp đến đích. Không biết đến đích lúc nào, nhưng sẽ có ngày đến. Bởi vì ta 

đang đi, ta đang đi thì chắc chắn sẽ có đến, nhớ vậy đi! Cảm ơn quý vị, bữa 

nay chúng ta học hết phần này. 



 
 

48 

 

Bây giờ chúng ta học về Vi Diệu Pháp, hôm bữa mình đã học về Lộ 

trình Tâm tử theo Ngũ môn. 

*Tóm Tắt 4 Trường Hợp Tử Theo Ngũ Môn:  

 Trường hợp 1: 5 javana (Cảnh rất lớn) 

• Khi xảy ra: Ngũ môn Cảnh rất lớn (thấy rõ, nghe rõ, xúc rõ) 

• Ý nghĩa: người còn tỉnh táo, cảnh hiện ra mạnh mẽ 

• Ví dụ: trước khi mất thấy rõ hình ảnh người thân 

 Trường hợp 2: 5 javana (Tâm đổng lực) (Cảnh lớn) 

• Khi xảy ra: Ngũ môn Cảnh Lớn 

• Ý nghĩa: cảnh đủ mạnh chạy 5 javana nhưng không đủ lực giữ 

Tadarammana (Na cảnh). 

• Ví dụ: nghe tiếng gọi nhưng rất yếu, không còn đủ lực để tâm “vang 

lại” 

Trường hợp 3: 3 javana + không tadarammana (trường hợp suy yếu) 

• Khi xảy ra: Thân tâm suy kiệt, ngũ môn Cảnh nhỏ. 

• Ý nghĩa: Cảnh chỉ kích hoạt được 3 Tốc hành (Đổng lực) rồi tắt. 

• Ví dụ: Người hấp hối chỉ mở mắt nhìn một chút rồi chìm vào mê. 



 
 

49 

Trường hợp 4: 1 javana duy nhất (ngũ môn Cảnh rất nhỏ) 

• Khi xảy ra: Người gần như mê hoàn toàn, cảnh thoáng qua rất nhẹ. 

• Ý nghĩa: Chỉ khởi 1 Tốc hành (Đổng lực) rồi rơi thẳng vào Tâm tử. 

• Ví dụ: Cảm giác đau hoặc hình ảnh lóe lên rồi mất ngay. 

Sẵn đây, Thiện Trang nói luôn cho quý vị bớt chấp, đỡ sợ bớt đi. Có 

nghĩa qua bài Vi Diệu Pháp nói về Lộ trình tử, quý vị thấy là người chết 

không giống như chư Tổ Trung Hoa miêu tả là lúc nào cũng đau đớn như 

‘rùa sống lột mai’, ghê gớm. Thật ra mình căn cứ vào đây, thì rõ ràng có khi 

chết, sắp kiệt sức rồi thì đâu có biết gì đâu. Nó mơ mơ màng màng ấy mà, 

đúng không? Nó không có rõ nữa thì có đụng tới họ, họ cũng có biết gì mấy 

đâu. Cho nên khả năng là nhiều khi không có ảnh hưởng gì. Và ‘rùa sống lột 

mai’ là do chư Tổ Trung Hoa nói, chứ không có trong Chánh kinh. Cho nên 

mình nghe vậy để mình hiểu. 

 

Hôm nay chúng ta học về Lộ trình tâm thời cận tử Ý môn. Bữa trước 

là Ngũ môn (Năm căn): Mắt, tai, mũi, lưỡi, thân khởi lên rồi sau đó mới 

chìm vô ý, rồi mới chết. Còn hôm nay là khi chỉ còn có ý thôi. 

Lộ trình tâm thời cận tử ý môn 

Chia là 4 cảnh: Rất rõ, Rõ, Yếu, Mơ hồ.  



 
 

50 

Đặc điểm chung là đều có 5 sát-na Tâm đổng lực (Javana). Lộ trình tâm 

này thì luôn luôn có 5 sát-na Tâm đổng lực (javana). Ở trên thì có 5, 5, 3, 1 

Tâm đổng lực, còn dưới này thì lúc nào cũng 5 Tâm đổng lực. 

1.Cảnh Rất rõ (ati-paṇīta ārammaṇa) 

+ Đặc điểm 

· Cảnh hiện lên rõ ràng, liên tục, mạnh.  

Lúc này người ta chết mà người ta chỉ thấy trong tâm thôi, chứ còn 

cảnh bên ngoài không có, người ta chỉ hiện ra suy nghĩ thôi. Ví dụ như đang 

nằm đó rồi nghĩ lung tung, nghĩ nhớ ấn tượng gì đó rồi chết, chứ không có 

thấy cảnh gì [bên ngoài] hết, không nghe thấy gì hết, có khi người ta bị các 

căn hoại rồi chẳng hạn. Người ta không còn nghe thấy gì được nữa hết, đụng 

chạm, rờ rẫm thì cũng không biết gì. Nhưng tâm họ đang suy nghĩ và suy 

nghĩ đó rất rõ ràng, thì nó hiện lên chẳng hạn như vậy.  

Ở đây đặc điểm là: Cảnh hiện lên rõ ràng, liên tục, và mạnh. 

· Tâm nắm chắc, không đứt đoạn. 

· Có thể giữ lại sau Đổng lực (javana), tức là có thể sinh Na cảnh. 

+ Ví dụ 1: Người cả đời tu thiền, lúc lâm chung thấy rõ ràng cảnh thiền 

quen thuộc. Đây là giải thích tại sao mình tu Thiền thì có khả năng cho quả 

Thiền. Là do khi mình tu Thiền quen rồi, lúc lâm chung tự nhiên xuất hiện 

cảnh Thiền quen thuộc đó, mình cảm thấy dễ chịu của Thiền, vì cảnh đó rất 



 
 

51 

mạnh, nó có thể tạo ra Na cảnh nữa. Rồi mình chết hoặc là không có tạo Na 

cảnh thì chết cũng được. Đó là cảnh rất rõ nha. 

+ Ví dụ 2: Người làm ác nặng thấy rất rõ cảnh giết người, máu, tiếng 

kêu….rồi chết. Tức là [cảnh] ở đây không thấy bên ngoài mà trong tâm họ 

khởi lên. Đấy là Cảnh nghiệp tướng. 

+ Ví dụ 3: Người sắp sinh cõi Trời: thấy rõ cảnh cung điện, ánh sáng, 

chư Thiên. Ví dụ này là Sanh thú tướng (tức là cảnh báo hiệu sắp đi đâu), 

đó là từ trong Lộ trình tâm này thấy như vậy. Đây là cảnh thường rất mạnh, 

cho nên mình thấy hiện tượng đó. Thông thường, người ta thấy trong tâm 

thôi, không thấy ở ngoài. Vì vậy mình nhắc họ cũng được. Nếu như cảnh 

xấu thì mình nhắc để họ đổi cảnh, tâm họ nghĩ cảnh khác. Họ thấy cảnh 

khác để họ nghĩ. Nhưng nhiều khi họ tới lúc chết rồi thì thua. Đó là cảnh rất 

rõ thì như vậy. 

Cảnh rất rõ thì Lộ trình tâm có mấy trường hợp như sau. Có 4 trường 

hợp: 

1. Lộ trình tâm Ý môn cận tử Cảnh rất rõ (Có Na cảnh, Hộ kiếp 

trước tử) 

 



 
 

52 

  

Do chỉ có cửa ý thôi, đầu tiên là Hộ kiếp vừa qua (Tâm hộ kiếp đang 

chạy) -> Hộ kiếp rúng động -> Hộ kiếp dứt dòng -> rồi bắt đầu Tâm khai 

Ý môn (tức là mở cửa bắt đầu suy nghĩ. [Trước đó thì] không có suy nghĩ 

gì, rồi bây giờ suy nghĩ) -> thì [có] 5 Tâm đổng lực: Đổng lực 1 -> Đổng 

lực 2 -> Đổng lực 3 -> Đổng lực 4 -> Đổng lực 5 -> do ấn tượng rất mạnh, 

ví dụ như người [tu] Thiền, thấy cảnh Thiền quen thuộc, đến lúc này thấy 

cảnh tu Thiền hiện ra dễ chịu, thì Na cảnh xuất hiện luôn. 2 Na cảnh -> 

xong rồi trả về Hộ kiếp -> xong rồi chết -> Tái tục.  

Như vậy cảnh người ta sẽ sanh về cõi Thiền. Nếu như đắc Thiền thì 

sanh vào Phạm thiên (từ Sơ thiền trở lên), tùy theo Thiền mà họ đắc không 

hoại. Còn không thì họ cũng có ấn tượng mạnh như vậy, họ không đắc Thiền 

thì ít nhất họ cũng sanh về cõi Trời Dục [giới]. Quý vị thấy lý do là như vậy. 

Ở ví dụ 2, nếu như người tạo ác, làm ác nặng thấy rõ cảnh giết người, 

cảnh máu me… thì lúc đó họ khai Ý môn lên, họ thấy cảnh đó thì họ có tâm 

lý sợ, thì Đổng lực sân sanh (5 Tâm đổng lực). Rồi thậm chí có thể có Na 

cảnh nữa. Họ sợ quá mà, gây ấn tượng cho nên thêm 2 Na cảnh nữa -> sau 

đó trả về Hộ kiếp -> rồi sau đó chết -> đi đầu thai, tái tục đời mới.  

Hoặc là người sắp sanh cõi Trời, thấy cảnh trong tâm đã quá, thì cũng 

tương tự như thế.  

Đó là Lộ trình thứ nhất Cảnh rất rõ có Na cảnh và Hộ kiếp trước tử. 



 
 

53 

2. Lộ trình tâm Ý môn cận tử Cảnh rất rõ (Có Na cảnh, không có 

Hộ kiếp trước tử) 

 

Trường hợp thứ hai chỉ có khác nhau [ở] chỗ là nó không trả về Hộ 

kiếp mà chết luôn. Cũng vậy, Hộ kiếp vừa qua -> Hộ kiếp rúng động -> Hộ 

kiếp dứt dòng -> Tâm khai Ý môn -> 5 Tâm đổng lực -> 2 Na cảnh -> rồi 

Chết -> [Tái tục] đời sau. 

3. Lộ trình tâm Ý môn cận tử Cảnh rất rõ (Không có Na cảnh, Có 

Hộ kiếp trước tử) 

 

Trường hợp thứ ba bũng vậy, Hộ kiếp vừa qua -> Hộ kiếp rúng động 

-> Hộ kiếp dứt dòng -> Tâm khai Ý môn -> rồi 5 Tâm đổng lực -> rồi trả 

về Hộ kiếp -> xong Chết -> Tái sanh (tái tục), tiếp tục đời sống mới. 

 4. Lộ trình tâm Ý môn cận tử Cảnh rất rõ (Không có Na cảnh, 

Không có Hộ kiếp trước tử) 



 
 

54 

 

Hộ kiếp vừa qua -> Hộ kiếp rúng động -> Hộ kiếp dứt dòng -> Tâm 

khai Ý môn -> 5 Tâm đổng lực -> sau đó chết -> rồi tái tục vào đời mới.  

Đó là về Cảnh rất rõ, giờ [chúng ta] đến Cảnh rõ: 

2.Cảnh Rõ (paṇīta ārammaṇa) 

+Đặc điểm:  

• Cảnh được nhận biết rõ. 

• Nhưng không đủ lực để duy trì sau Javana (Không sinh Na cảnh). 

+Ví dụ: Người lâm chung: nhớ lại một việc thiện hay bất thiện đã làm. 

Nhưng chỉ lóe lên rồi tắt. Thấy hình ảnh quen thuộc: nhà cửa, người 

thân, chùa chiền; biết rõ là gì, nhưng không “dính” mạnh. Tức là [Cảnh 

rõ] này, vì không dính mạnh cho nên không sanh ra Na cảnh. Nhiều khi 

mình chết, thường thường mình hay nhớ lại việc thiện hay bất thiện gì đó, 

mình nhớ lại cảnh đó. Ví dụ nhớ lại hồi xưa đi chùa thì cảnh chùa chiền 

hiện ra, cảnh chùa cũng rất rõ nhưng mình cũng không có dính mắc mạnh, 

thì chết mất tiêu rồi. Cảnh đó là Cảnh rất rõ.  

 Lộ trình tâm cũng tương tự như các cái sau, nên chúng ta nói luôn. 

3. Cảnh Yếu (paritta ārammaṇa) 



 
 

55 

+Đặc điểm: 

• Cảnh mờ ngắn đứt đoạn. 

• Tâm bắt được cảnh nhưng rất yếu. (Tức là thấy mờ mờ thôi.) 

• Vẫn đủ cho 5 Tâm đổng lực (Javana) cận tử, nhưng rất nhẹ. 

+ Ví dụ: người sắp chết vì bệnh nặng: chớp chớp thấy hình ảnh không 

rõ, nghe tiếng mà không phân biệt rõ. Có ý nghĩ vụn vặt: “hình như 

mình đang ở đâu đó …” “ Có cái gì đang xảy ra … “. Tức là có cảnh, 

nhưng không ổn định). Lúc đó mình yếu rồi, [trường hợp này] này yếu quá, 

[nên] cảnh yếu. Tức là sắp chết rồi, thấy cảnh chớp chớp, mờ mờ, hình như 

mình đang đi đâu hay đang làm gì đó... Cảnh là như vậy, nghĩ lung tung, thì 

khi đó là cảnh yếu rồi. Thấy, nhưng thấy mơ mơ, hình như mình đang đi 

chùa hay sao, hay là đang làm gì đó, thì đó là cảnh yếu. Cho nên cảnh này 

cũng không có Na cảnh đâu. 

4. Cảnh Mơ hồ (ati-paritta ārammaṇa) 

+ Đặc điểm: Cảnh gần như không định hình, không rõ là cái gì, chỉ còn 

dòng tâm rất mỏng. 

+ Ví dụ: hôn mê sâu trước khi chết, chết đột ngột (tai nạn, đột quỵ): 

không kịp “ thấy” hay “nhớ” gì rõ ràng. Chỉ còn: cảm giác trống rỗng, 

tối mờ, không có hình ảnh cụ thể. Chết đột ngột như vậy đó. Cho nên chết 

đột ngột này nhiều khi cũng không rõ lắm, chưa chắc đã sân đúng không? 



 
 

56 

Nhiều khi chết vậy đó. Người ta mơ mơ, không kịp thấy gì mà, không có rõ 

ràng. 

Như vậy ba trường hợp sau: Cảnh rõ, Cảnh yếu và Cảnh mơ hồ thì xếp 

chung Lộ trình tâm giống ở trên, giống như hai trường hợp sau [trường hợp 

3, và trường hợp 4]. Tức là chỉ có 5 Tâm đổng lực và có Hộ kiếp trước tử 

hay không thôi. Như vậy thì Lộ trình tâm sẽ như thế này: 

 5. Lộ trình tâm Ý môn cận tử Cảnh rõ, Cảnh yếu, cảnh mơ hồ (Có 

Hộ kiếp trước tử) 

 

Tức là Hộ kiếp vừa qua -> Hộ kiếp rúng động -> Hộ kiếp dứt dòng -

> Tâm khai Ý môn -> 5 Tâm đổng lực -> sau đó trả về Tâm hộ kiếp -> 

xong Chết -> Tái tục qua đời mới. Còn nếu như không có Hộ kiếp luôn thì 

nhanh hơn nữa, chưa kịp trả về Hộ kiếp là chết luôn rồi. Chỉ kịp chạy 5 Tâm 

đổng lực rồi chết. 

 6. Lộ trình tâm Ý môn cận tử Cảnh rõ, Cảnh yếu, cảnh mơ hồ 

(Không có Hộ kiếp trước tử) 



 
 

57 

 

Hộ kiếp vừa qua -> Hộ kiếp rúng động -> Hộ kiếp dứt dòng -> Tâm 

khai Ý môn -> 5 tâm Đổng lực -> xong rồi chết liền, không có thời gian 

nữa -> Tái tục luôn. 

Quý vị thấy Lộ trình tâm như vậy đó. Cho nên quan trọng nhất là mình 

hãy tác ý, khéo Như lý Tác ý ở chỗ Tâm đổng lực. Tu hành, ráng luyện làm 

sao tác ý cho khéo. Chứ nhiều người hay sân, sân nhiều, bất mãn nhiều thì 

lúc chết sân lên là đi luôn. Tâm đó là tâm gì? Tâm sân thì cho quả bất thiện, 

quả bất thiện cho nên Hộ kiếp tiếp theo rõ ràng là bất thiện rồi. Hoặc là Tâm 

tử tiếp theo là Tâm quả, thì khi đó gợi lên ấn tượng, tiếp theo đưa ra Tâm 

quả bất thiện thì tái sanh vào cõi bất thiện thôi. Vì chết tâm nào thì tái tục 

tâm đó. Tức là Tâm tử với Tâm tái tục (đầu thai), quý vị nhớ hai tâm này là 

cùng một kiểu. Ở trên [sơ đồ], ví dụ người bình thường chết bằng Tâm bất 

thiện thì đọa, vì quả bất thiện tái tục sẽ đọa. Còn nếu mình chết bằng Tâm 

thiện, chúng ta có bao nhiêu Tâm thiện, bao nhiêu Tâm bất thiện? Quý vị 

thấy Tâm bất thiện có 12 [tâm], gồm có: 8 Tâm tham, 2 Tâm sân và 2 Tâm 

si. Như vậy tham, sân, si thì đọa vào 3 đường ác, không chạy đi đâu hết, bất 

thiện là đọa đường ác.  

Cho nên đừng để khởi lên ý niệm bất thiện trước khi chết. Làm sao biết 

chết lúc nào? Cho nên tốt nhất là bây giờ đừng bất thiện. Các cô hay sân, 



 
 

58 

các cô hay si, các cô hay tham thì nhớ công thức: “Ta có thể chết bất cứ lúc 

nào, vì vậy ta không được bất thiện. Ta không được nghĩ bất thiện, vì khi chết ta 

sẽ đọa. Tội cho ta!” Cho nên cô nào lúc nãy bình luận khó [cắt] Ái quá, thì 

nói: “Ừ, ái đi, tham rồi chết đọa lạc ráng chịu”. Mình nghĩ như vậy là mình 

không dám tham nữa, vậy thôi! Còn sân thì chết đọa lạc. Vậy có muốn đọa 

lạc hay không? Không muốn thì không sân, không sân thì đừng khó chịu. 

Rồi muốn không si thì đừng có suy nghĩ lung tung, phóng dật. Si thì có hai 

loại: Tâm si hợp hoài nghi và Tâm si hợp phóng dật. Thì đừng nghi ngờ lung 

tung, rồi đừng có phóng dật, đừng nghĩ lung tung, thì như vậy không đoạ. 

Tâm mình không nghĩ điều đó thì mình không đọa. 

Còn trường hợp nữa là làm người nhưng làm người Lạc vô nhân, người 

tàn tật, bệnh hoạn bẩm sinh, là do họ chết, họ đầu thai bằng tâm quan sát 

thọ xả. Tức là lúc cảnh chết (Trường hợp 5: Đổng lực -> Hộ kiếp -> Tâm 

tử) thì họ chỉ quan sát cảnh đó thôi, [nhưng] thọ xả, nó là Tâm quả đấy. 

Quan sát cảnh, nhưng cảnh đó là thọ xả, chính vì vậy chết bằng tâm đó thì 

đầu thai bằng tâm đó. Cho nên vẫn được làm người, nhưng làm người bị 

tàn tật, bị dị dạng bẩm sinh v.v… bị thiếu trí là do [tâm] này. 

Đầu thai làm người có hai hạng: Làm người bằng tâm Tam nhân và làm 

người bằng tâm Nhị nhân, là phải tu tâm thiện. Thiện thì có 8 Tâm thiện, 

trong đó có 4 Tâm thiện hợp trí và 4 Tâm thiện ly trí, quý vị nhớ không ạ? 

Thiện thì có thiện ly trí và thiện hợp trí, thọ xả hay thọ hỷ, và hữu trợ hay 

vô trợ. Hữu trợ, vô trợ thì mình không nói, mình chỉ xét ở chỗ có hợp trí 



 
 

59 

hay vô trí thôi. Bây giờ 4 tâm hợp trí thì cho tâm đầu thai Tam nhân, 4 tâm 

ly trí thì cho tâm đầu thai Nhị nhân. Cho nên khi cuối cùng, mình cho tâm 

nào bắt chỗ chết (Tử) này, [nếu] Tâm quả đó là tâm Tam nhân thì tái tục 

Tam nhân, còn nếu tâm Nhị nhân thì vô Nhị nhân thôi.  

Cho nên 4 Tâm quả thiện ly trí sẽ cho mình đầu thai bằng [tâm] Nhị 

nhân, thì đời sau mình không chứng Thiền, không chứng Thánh được. Còn 

nếu mình đi đầu thai bằng tâm Tam nhân thì đời sau có thể chứng Thiền, 

chứng Thánh được, quý vị nhớ như vậy. Vậy thì hãy khéo suy nghĩ hợp trí, 

hợp trí trong toàn bộ ý niệm, tức là lúc nào cũng nghĩ đến nhân quả, nghĩ 

đến thiện ác, nghĩ đến Phật pháp, nghĩ đến Tam Bảo, nghĩ như vậy nhiều. 

Mà muốn nghĩ như vậy nhiều phải tu Tứ niệm xứ, hãy tu Thiền, hãy học 

pháp, tâm thường trụ trong đó thì như vậy mới thường tạo ra những Tâm 

thiện hợp trí. 

Như vậy chúng ta rõ ràng chưa? Học hết Lộ trình tâm thì biết rồi, bữa 

nào chúng ta sẽ học kỹ một lần nữa, thỉnh thoảng nhắc lại. Chúng ta hiểu 

như vậy thì chúng ta lo tu, chứ không có thời gian đâu trách móc người 

khác, không có vụ ‘con ghét ông chồng con quá thầy ơi’. Người này nói xấu, 

người kia nói xấu, họ nói xấu là họ tạo ác nghiệp, tâm họ đang tạo ác nghiệp 

là họ bị đọa. Còn bao giờ quý vị tu, nói xấu người mà nói vì chánh pháp thì 

được, vì bảo vệ Chánh pháp cho nên tâm thiện. Tại vì người ta đang làm 

xấu cho nên tôi phải nói, đó là tâm thiện. Vì bảo vệ Chánh pháp nên tâm đó 

là tâm đại thiện hợp trí, lúc nào hợp trí thì mới thiện được chứ. Còn bây 



 
 

60 

giờ mình tham, mình muốn bảo vệ thầy mình. Mình sân, mình khó chịu vì 

bị người ta nói, thì tâm đó là Tâm bất thiện rồi. Mà Tâm bất thiện thì tạo 

quả bất thiện, mà bất thiện thì đọa đó.  

Cho nên đừng có dại, mình phải thương mình đi, hãy nghĩ rằng tâm 

đang tham là bất thiện, tâm đang sân là bất thiện, tâm đang si là bất thiện. 

Cho nên [tu] Tứ niệm xứ để làm gì? Tâm có tham biết là tâm có tham, tâm 

đang sân biết là tâm đang sân, tâm đang si biết là tâm đang si, tâm đang 

phóng dật biết là tâm phóng dật, tâm hoài nghi biết là tâm hoài nghi, tâm 

chưa vô thượng biết là chưa vô thượng, tâm vô thượng biết là vô thượng. 

Tu Tứ niệm xứ là để làm vậy đó, chứ để làm gì? Quý vị hiểu không ạ? 

Cho nên người thường trực trong Tứ niệm xứ thì người ta đâu có sợ 

chết, lúc nào tâm ta cũng đang như thế, sợ chết gì nữa. Còn người thất niệm 

là quay ra khỏi Tứ niệm xứ, mơ mơ màng màng, lúc thì phóng dật, lúc thì 

sân lên, lúc thì si, lúc thì tham. Tâm như vậy, mà biết chết lúc nào, chết lúc 

nào thì đi theo tâm đó. Nó theo phản xạ hằng ngày thế nào thì lúc chết khả 

năng đi theo đó nhiều, gọi là Thường nghiệp. Thường nghiệp dễ mạnh hơn, 

còn Cận tử nghiệp thì mình đâu biết lúc nào. Cho nên bốn nghiệp đó, nhớ, 

mình cố gắng tạo Thường nghiệp tốt. Giống như cái cây nghiêng hướng nào 

[thì] nó ngã về hướng đó, Thường nghiệp lâu ngày tự nhiên thành quả tốt 

thôi, tự nhiên nhân tốt thì quả tốt, nhân lành thì được quả lành, thậm chí 

lâu ngày mình đắc đạo. Muốn đắc đạo [thì] cứ tu đi chứ, bây giờ không tu 

mà mong thì làm sao được. Trước sau gì cũng phải tu, tu đời này không đắc 



 
 

61 

thì tu đời khác sẽ thành. Nhưng ráng đi, đời này đã có cơ hội rồi thì làm đi, 

tu rốt ráo [thì sẽ] thành đó. 

Như vậy Thiện Trang đã chia sẻ hết Lộ trình tâm Cận tử rồi nha. Nếu 

quý vị chưa rõ thì quý vị hỏi. Chúng ta ráng tu, Tứ niệm xứ cực kỳ quan 

trọng, luyện đi, luyện để sống với Chánh pháp thường xuyên, để tạo ra 

những tâm như vậy. Chúng ta học hết rồi thì mới dễ tu. Cho nên nhiều người 

chủ trương, kêu không học Vi Diệu Pháp. Thì cũng được thôi, học Kinh tạng 

cũng được, nhưng học Vi Diệu Pháp thì rõ hơn, rõ hơn thì dễ tu hơn, vậy 

thôi! 

Như vậy hôm nay thời gian cũng hết rồi. Hẹn quý vị hôm khác! Mời 

quý vị chúng ta hồi hướng. 

“Nguyện đem công đức này 

Hướng về khắp tất cả 

Đệ tử cùng chúng sanh 

Đều sớm thành Đạo quả”. 


