
 
 

1 

Tinh Hoa Kinh Luận Nguyên Thủy 

Bài 69 

Giảng giải: Thầy Thích Thiện Trang 
Giảng ngày: 31.12. 2025 

Phát trực tiếp trên Kênh YouTube Thích Thiện Trang 
https://www.youtube.com/watch?v=GLON6efpEQc 
mạng xã hội Facebook, Fanpage Thích Thiện Trang: 
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang  

  

Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật! 

       Kính chào toàn thể quý vị đồng tu! Hôm nay là thứ Tư, chúng ta học về 
Tinh Hoa Kinh Luận Nguyên Thủy, bài 069. Chúng ta học có mấy phần: Đầu 
tiên là phần căn bản về nhân quả, những câu chuyện; phần thứ hai về nền 
tảng của Kinh A Hàm, Kinh Nikaya; phần thứ ba là phần Vi Diệu Pháp. Chúng 
ta vào phần đầu tiên hôm nay, một câu chuyện mở đầu bài 069, đó là: 

Câu Chuyện Vua Trời Ðế Thích Săn Sóc Đức Phật Bị Bệnh 

(Theo Tích Truyện Pháp Cú) 

Vua trời Đế Thích chăm sóc Đức Phật Thích Ca, đức Bổn sư của chúng 
ta. 

Lành thay thấy thánh nhân ... 

Câu chuyện này được kể lại khi Đức Phật ở tại làng Beluva, liên 
quan đến trời Ðế Thích. 

https://www.youtube.com/watch?v=GLON6efpEQc
https://www.facebook.com/suthaythichthientrang


 
 

2 

Vào những ngày cuối đời, Đức Phật bị bệnh kiết lỵ, nên rất đau 
đớn, trời Ðế Thích lo lắng nghĩ thầm: "Ta phải đi đến chỗ Đức Phật và 
săn sóc Ngài trong cơn đau ốm". Lập tức, trời Ðế Thích rời bỏ thân hình 
cao lớn đi đến chỗ Đức Phật, đảnh lễ và dùng hai tay xoa bóp chân Phật, 
Đức Phật hỏi:  - Ai đấy? 

- Bạch Thế Tôn, con Ðế Thích. 

- Vì sao ông đến đây? 

- Con săn sóc Thế Tôn trong cơn đau. 

Quý vị thấy đó, vào cuối đời Đức Phật thì Ngài cũng bị bệnh kiết lỵ, 
việc này có ghi trong Kinh Du Hành của Kinh Trường A Hàm hoặc là Kinh 
Đại Bát Niết Bàn của Kinh Trường Bộ. Lúc này Ngài bị bệnh như vậy, thì vua 
trời Đế Thích (tức là Thiên chủ Sakka) đã đến để chăm sóc cho Phật. Đức 
Phật biết nhưng vẫn hỏi ai đó? Ông trả lời ‘con là vua trời Đế Thích’. Và [Đức 
Phật hỏi] vì sao đến đây? Thì [ổng nói] là con đến để săn sóc Đức Thế Tôn. 
Chúng ta theo dõi tiếp nha! 

 - Này Ðế Thích! Ðối với chư Thiên, mùi của phàm nhân hôi hám 
khó ngửi, dù cách xa một trăm dặm. Ông hãy rời khỏi nơi đây vì Ta đã 
có các Tỳ-kheo săn sóc. 

Qua đó, chúng ta thấy Đức Phật nói là mùi của người thường, người 
phàm (tức là người ở nhân gian) thì hôi lắm, hôi vô cùng, khó ngửi đối với 
chư Thiên. Dù cách xa một trăm dặm thì chư Thiên cũng thấy rất khó chịu. 
Quý vị thấy người đời khó gần chư Thiên là tại vì lý do này, chư Thiên nghe 
[mùi] là sợ, né xa. Còn mình ở trong cõi Người, mình thấy bình thường bởi 
vì mình quen như vậy rồi. Nhưng thật ra đối với chư Thiên, người ta thấy 



 
 

3 

mình hôi lắm, Đức Phật cũng không có ngoại lệ. Quý vị thấy kinh Nguyên 
thủy nói rất rõ ràng. Đức Phật bệnh, Đức Phật có mùi hôi, đối với chư Thiên 
như vậy. 

- Bạch Thế Tôn, con nghe được hương thơm đức hạnh của Ngài 
lan xa từ tám muôn bốn ngàn dặm. Con đến đây chỉ là muốn được săn 
sóc Ngài trong cơn đau. 

Vua trời Đế Thích nói là hương thơm đức hạnh của Ngài mới quan 
trọng. Đức Phật có hương thơm đức hạnh, tiếng đã lan xa, rất xa, đến tám 
muôn bốn ngàn dặm (chúng ta hay nói là 84.000 dặm). Cho nên vua Đế Thích 
đến để săn sóc cho Đức Phật, chứ không ngại mùi hôi của người thường, 
người bệnh. Chúng ta thấy rất thực tế. 

Ðế Thích không cho ai mó tay đến thùng phân của Đức Phật, chính 
tự mình đội nó lên đầu, và không chút tỏ vẻ nhờm gớm, như thể vua 
trời đang đội một bình đầy hương thơm. Cứ như vậy Ðế Thích săn sóc 
Thế Tôn, và chỉ rời khỏi chỗ khi Phật đã bớt đau. 

Quý vị thấy đoạn này nói rất hay, vua trời Đế Thích rất tuyệt vời như 
vậy. Tức là ở trên trời [thì ổng] là vua, vua trời thì sướng lắm, thơm tho lắm, 
nhưng ông không ngại đến để [chăm sóc] Đức Phật. Ông không ngại cả thùng 
phân của Phật, không để ai đụng tay đến cả, mà chính ông tự dọn dẹp, chính 
ông tự đội lên đầu, không tỏ vẻ nhờm gớm giống như đội một bình thơm vậy 
đó. Và săn sóc bên Đức Phật đến khi Đức Phật bớt đau. 

Các thầy Tỳ-kheo bàn tán: 

- Ôi! Thật lớn lao làm sao là lòng tôn kính của Ðế Thích đối với 
Thế Tôn! Thử nghĩ Ðế Thích đã rời cung trời lộng lẫy, để đến săn sóc 



 
 

4 

Thế Tôn trong cơn đau như thế! Thử nghĩ, ông ấy đã đội thùng phân 
của Thế Tôn trên đầu như là đội bình hương, không tỏ vẻ nhờm gớm 
dù chỉ một nét nhích môi! 

Quý vị thấy vua trời Đế Thích rất tuyệt vời, đó là lòng tôn kính đức 
hạnh. Cho nên chúng ta coi câu chuyện này là câu chuyện bình thường, 
nhưng đó là phi thường. 

Nghe thế Phật dạy: 

- Các ông nói gì? Không có gì lạ khi Ðế Thích, vua chư Thiên đã 
tận tâm chăm sóc Ta. Bởi vì nhờ Ta, mà trời Ðế Thích này đã cởi bỏ lốt 
thân Ðế Thích già nua, chứng được quả Tu-đà-hoàn và nhận một thân 
Ðế Thích mới, trẻ trung. Ở thân trước, ông ấy đến viếng Ta với sự sợ 
hãi vì mình sắp chết, được dự báo bởi nhạc thần Càn-thát-bà. 

Khi ấy Ta ngồi trong động Indasala giữa chư Thiên, Ta trấn an ông 
ta bằng bài kệ: 

Hãy hỏi, Vasava 

 Muốn gì cứ nói ra 

 Ta sẵn sàng giải đáp 

Những gì ngươi hỏi Ta. 

Sau đó, Ta thuyết pháp cho Ðế Thích nghe. Cuối cùng, có một trăm 
bốn mươi triệu thiên thần được Pháp nhãn. Ðế Thích chứng quả Tu-đà-
hoàn ngay sau đó và đổi thân làm Ðế Thích hiện nay. Vì Ta đã cứu độ 
ông ấy nên không có gì lạ khi ông ấy bày tỏ lòng tôn kính Ta. 

Qua câu chuyện rất ngắn, nhưng chúng ta cũng hiểu được rất nhiều 
điều. Tức là vua trời Đế Thích đã được Đức Phật cứu, vì lúc thọ mạng của 



 
 

5 

ông sắp hết (điều này có ghi trong [kinh] khác nữa), ông được nhạc thần 
phục vụ (là Càn-thát-bà) nhắc nhở ổng là ông sắp chết rồi và ông rất sợ hãi 
như thế. Ông tới viếng thăm Phật và Đức Phật đã thuyết cho ông bài pháp, 
[nghe xong] thì ông đã chứng Tu-đà-hoàn và sau đó đổi thân Đế Thích mới.  

Quý vị hiểu không? Người cõi Trời chết một cái là chuyển thân mới 
liền. Thì ông lại tiếp tục làm vua trời Đế Thích nữa. Cho nên là từ một cái 
thân già nua của Đế Thích đời trước, giờ đã chuyển thành vua trời Đế Thích 
tiếp, trẻ trung hơn. Như vậy ông được hai lợi ích: Thứ nhất là đổi thân, thứ 
hai là chứng quả Tu-đà-hoàn. Không chỉ mình ông chứng Tu-đà-hoàn mà tới 
140 triệu Thiên thần cũng chứng được Pháp nhãn (Tu-đà-hoàn). Quý vị thấy 
Đức Phật thuyết pháp hay như vậy! 

Cho nên quý vị yên tâm! Sợ mình không gặp Phật thôi, chứ lên chư 
Thiên cũng có dịp để nghe pháp, đây là một bằng chứng. Và đây cũng có một 
bằng chứng nữa là ở chư Thiên cũng có nỗi sợ chết, [nhưng] đổi thân một 
cái thì cũng không sao, nếu như còn phước báo. Ở đây vua trời Đế Thích đổi 
thân vẫn làm vua trời Đế Thích, còn nếu không [thì] ổng sợ hãi. Do vậy nên 
ông mới có lòng tôn kính đối với Đức Phật rất tuyệt vời. Quý vị thấy Đức 
Phật nói ra nguyên nhân như vậy. 

Vì Ta đã cứu độ ông ấy nên không có gì lạ khi ông ấy bày tỏ lòng 
tôn kính Ta. (Quý vị thấy một bậc Thánh nhân Tu-đà-hoàn, thì không có gì 
lạ). 

Này các Tỳ-kheo! Thật là hạnh phúc khi được sống gần gũi và 
chăm nom chư Phật, còn sống với người ngu chỉ đem lại đau khổ. 

Câu cuối cùng là: ‘Thật là hạnh phúc khi được sống gần gũi và chăm 
nom chư Phật’, còn nếu mà sống với người ngu chỉ đem lại đau khổ. 



 
 

6 

 Đức Phật nói kệ: 

(206) Lành thay, thấy Thánh nhân, 
  Sống chung thường an lạc, 

  Không thấy những người ngu, 
  Thường thường được an lạc. 

Đầu tiên quý vị thấy, nếu may mắn mình được sống cùng Thánh nhân 
thì sống chung thường an lạc, rất tuyệt vời. Còn nếu toàn gặp người ngu 
không [thôi] thì thường không được an lạc. Nên chúng ta cố gắng tu hành 
để được thân cận bậc Thánh nhân. 

(207) Sống chung với người ngu, 
  Lâu dài bị lo buồn, 

  Khổ thay gần người ngu, 
  Như thường sống kẻ thù. 
  Vui thay, gần người trí 
  Như chung sống bà con. 

Quý vị thấy người ngu, người trí này phải định nghĩa theo Phật. Định 
nghĩa theo Phật thì quý vị phải coi bài Kinh Đa Giới trong bộ Trường A Hàm 
hoặc là Kinh Trung Bộ. Quý vị sẽ thấy rõ ràng người trí là thế nào, người ngu 
là thế nào. Đa giới tức là nhiều giới, quý vị phải biết nhiều thứ thì mới được 
gọi là người trí.  

Điều này hình như chúng ta đã giảng ở phần đầu của bộ giảng này. 
Người trí là người biết phân biệt thế nào là 18 giới, Sáu căn là thế nào, Sáu 
trần là gì, Sáu thức là gì. Sáu căn là: Mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý tiếp xúc với 
sáu cảnh bên ngoài: Sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp [sanh ra] Sáu thức. Rồi 
biết những kiến thức khác: đâu là pháp đúng, đâu là pháp sai v.v… biết nhiều 



 
 

7 

thứ lắm. Biết nhiều thứ như vậy gọi là người trí, còn không biết thì gọi là 
người ngu. 

       Nếu quý vị không nhớ thì để lúc nào Thiện Trang sẽ quay lại bài kinh 
đó để quý vị có tiêu chuẩn người trí và người ngu. Chứ không phải người 
trí, người ngu nói theo thế gian, mà đây là nói theo Phật pháp. 

Do vậy: 

(208) Bậc hiền sĩ, trí tuệ, 
 Bậc nghe nhiều, trì giới, 
 Bậc tự chế, Thánh nhân, 

 Hãy gần gũi thân cận, 
 Thiện nhân, trí giả ấy, 

 Như trăng theo đường sao. 

Đức Phật khuyên là nếu đối với bậc hiền sĩ, bậc trí tuệ, bậc nghe nhiều 
(tức là đa văn), bậc trì giới, bậc tự chế (tức là tự chế ngự được bản thân 
mình), rồi bậc Thánh nhân. Những hạng người như vậy thì hãy gần gũi, thân 
cận. Thiện nhân, trí giả ấy, như trăng theo đường sao. Ai được như vậy thì 
mình đi theo, là được tốt đó. Cho nên ở đây cũng dạy là nên thân cận với 
người tốt, người tốt theo đúng nghĩa của Phật, là bậc hiền sĩ, trí tuệ, nghe 
nhiều, trì giới, Thánh nhân v.v… 

 (8. Ðế Thích Săn Sóc Thế Tôn - XV. Phẩm Hạnh Phúc - Tích Truyện 
Pháp Cú). 

Như vậy qua [câu chuyện] này thì chúng ta cũng hiểu được rất nhiều 
[điều]. Đó là một người có lợi ích rất lớn khi giúp cho Phật mà không có 
nhờm gớm, vì Đức Phật cũng chỉ là một người bình thường thôi, Đức Phật 



 
 

8 

cũng bị bệnh, cũng có mùi hôi đối với chư Thiên. Chứ không phải nói theo 
Đại thừa, người đời sau phát tác lên, người ta nói cho cao siêu, thần thánh 
thôi. Chứ trong này nói rất là thực tế. Và vua trời Đế Thích cùng chư Thiên 
cũng có lợi ích như vậy khi nghe Đức Phật thuyết Pháp. Cho nên lên chư 
Thiên cũng có thể chứng Tu-đà-hoàn được đó. Cho nên mình cố gắng tu hành, 
đừng có sợ là mình lên trời không có đường tu, giống như chư Tổ Trung Hoa 
là nói vậy đó. 

 

Chúng ta tiếp tục đến mục thứ hai là: 

Các hạng người đọa vào Địa ngục, Súc sanh và các hạng người sanh 
cõi Trời, cõi Người 

(Theo Kinh Tăng Chi Bộ) 

Đây là bài [kinh] nhân quả căn bản thôi. 

Với người có hành động che đậy, này các Tỷ-kheo, một trong hai 
sanh thú được chờ đợi: Địa ngục hay Bàng sanh. 

Với người không có hành động che đậy, này các Tỷ-kheo, một trong 
hai sanh thú được chờ đợi: chư Thiên hay loài Người. 

Đầu tiên, Đức Phật lúc nào giảng cũng đưa ra hai cặp đối lập, nhân quả 
đối lập. Quý vị thấy, nếu người sống có những tật xấu, lỗi lầm gì đó mà che 
đậy, che giấu, người đời nay hay vậy đó, không sống thật như vậy, thì Đức 
Phật nói là có hai sanh thú được chờ đợi là: Địa ngục hay Bàng sanh. Sanh 
thú: là cõi sanh về của mình sau này là Địa ngục hoặc Bàng sanh. Cho nên có 
nhiều người sống kiểu che đậy, quý vị thấy họ không có thật thà, gọi là ‘giả 
trang Thiền tướng’. Giả trang tu hành ghê gớm lắm, nhưng thực tế là họ 



 
 

9 

không được như vậy. Mà chẳng qua là họ làm bộ, làm dáng như vậy, rồi che 
đậy những lỗi lầm. Thì Đức Phật nói người như vậy có hai con đường để 
sanh về sau này đó là: Địa ngục và Bàng sanh đang chờ đợi. 

 Nếu ngược lại, người sống chân chất, chất trực, không có che đậy, 
không có che giấu, thì hai sanh thú được chờ đợi, đó là: chư Thiên và loài 
Người. Cho nên ở đời, tu hành là phải sống thật. Nhớ sống thật! Chứ không, 
thời nay, đặc biệt thời công nghệ, nhiều người sống giả lắm, sống ảo lắm, 
phải không quý vị? Dễ sống ảo vô cùng, tại vì cứ lên mạng rồi chụp hình rồi 
đăng video mình tu hành tinh tấn, ghê gớm, còn mấy cái việc [chưa tốt] thì 
giấu hết đi, nên thiên hạ tưởng mình tu ghê gớm lắm. Đó là mình sống che 
đậy, mình cố tình che hết những cái xấu của mình, trong khi chỉ có khoe [tốt 
không] thôi. Cho nên vẫn có nhiều người như thế, thì nguy hiểm. Mình hãy 
sống như Đức Phật dạy là hãy sống thật, không có che đậy, thì mình sẽ được 
hai quả là: chư Thiên và loài Người. Đời sau mình đi về cõi Trời hoặc là cõi 
Người.  

Đó là [hạng] thứ nhất. Tiếp theo: 

Với người có Tà kiến, này các Tỷ-kheo, một trong hai sanh thú 
được chờ đợi: Địa ngục hay loại Bàng sanh. 

Với người có Chánh kiến, này các Tỷ-kheo, một trong hai sanh thú 
được chờ đợi: chư Thiên hay loài Người. 

Chúng ta thấy Đức Phật lại nói hai cặp đối nghịch nữa, chứ Đức Phật 
không hù. Nếu nói một cái [thì] đó là hù, [quý vị] biết không? Nếu nói là với 
người có Tà kiến, thì một trong hai sanh thú được chờ đợi là: Địa ngục hay 
Bàng sanh (tức là Súc sanh). Như vậy là hù dọa. Nhưng không! Đức Phật luôn 
mở đường cho người ta: ngược lại, tức là có Chánh kiến thì sẽ có hai con 



 
 

10 

đường sanh về được chờ đợi, đó là chư Thiên và loài Người. 

Như vậy ai mà Tà kiến thì cẩn thận nha! Tà kiến này nhiều lắm. Thế nào 
là Chánh kiến, ngược lại với Chánh kiến là Tà kiến. Chúng ta đã học rất nhiều 
rồi. Chánh kiến thì có hai loại Chánh kiến: Một là Chánh kiến thế gian, hai là 
Chánh kiến xuất thế gian. Chánh kiến thế gian là gì? Chánh kiến thế gian là 
tin có cha, có mẹ, có đời này, có đời sau. Có cha, có mẹ có nghĩa là gì? Là 
mình không phải tự nhiên ở đâu chui ra, mà phải có cha mẹ mình sanh ra. 
Đó là nhân duyên. Rồi có đời này, có đời sau, có loài hóa sanh (tức là có chư 
Thiên, có Ngạ quỷ), rồi tin có nhân quả nghiệp báo, rồi có những bậc tu 
chứng ở đời có thể tu chứng quả được, mình tin như vậy. Rồi có Bát quan 
trai, nói chung là có mấy giới tu tập, mình tin như vậy là có Chánh kiến thế 
gian, thì cõi sanh về là: cõi Người và cõi Trời. Còn ngược lại, không tin những 
điều đó thì gọi là Tà kiến. 

Ngoài ra Chánh kiến xuất thế gian là biết như thật về Bốn đế: Khổ đế, 
Tập đế, Đạo đế và Diệt đế. Khi nào thấy như thật điều đó, gọi là có Chánh 
kiến xuất thế gian, thì đắc được Tu-đà-hoàn trở lên. Tà kiến ở đây có rất 
nhiều Tà kiến, chứ không phải là một đâu. Quý vị coi bài Kinh Phạm Võng, 
bài kinh thứ nhất ở trong Kinh Trường Bộ, Đức Phật liệt kê đến 62 loại Tà 
kiến. Nếu mình không học những điều đó thì nhiều khi mình cũng rớt vào Tà 
kiến. 

Ví dụ mình nhìn theo góc độ Nam truyền, Nguyên thủy, thì những người 
tu theo Tịnh Độ, họ tin vào thế giới này kia, v.v… mà những pháp tu đó hoàn 
toàn không có trong kinh Phật, thì pháp đó là Tà kiến. Cho nên ôm Tà kiến 
như vậy thì có một trong hai sanh thú được chờ đợi, đó là: Địa ngục hay 
Bàng sanh. Cho nên là hãy cẩn thận! Thiện Trang hay nói đó, nếu quý vị chưa 
tin thì quý vị hãy làm cho rõ ràng đi, để cuối cùng mình chọn con đường cho 



 
 

11 

chính xác. Đừng để cuối đời mình ôm ấp một cái Tà kiến thì mình sẽ đi vào 
Địa ngục hay là Súc sanh, thì rất là đáng thương.  

Đoạn kinh thứ ba: 

Người theo ác giới, này các Tỷ-kheo, có hai chấp nhận: Địa ngục 
hay loài Bàng sanh. Người đầy đủ thiện giới, này các Tỷ-kheo, có hai 
chấp nhận: chư Thiên và loài Người. 

Như vậy ở đây cũng vậy, nếu theo ác giới (tức là làm những điều ác) 
thì có hai con đường là Địa ngục và Súc sanh. Còn nếu theo thiện giới (tức 
là giới lành, [như] mình thọ Ngũ giới hay Bát quan Trai giới) thì có hai con 
đường chờ đợi (chấp nhận tức là chờ đợi), đó là: chư Thiên và loài Người. 

Kinh (2.27-30) – Kinh Tăng Chi Bộ. 

 Như vậy quý vị thấy rõ ràng rồi đúng không ạ? Tóm lại là nếu muốn đi 
vô Địa ngục và Bàng sanh, thì hoặc sống che đậy. Che đậy tức là che giấu, cái 
gì xấu xấu thì che hết, mình sống kiểu đó là không thật. Hoặc là có Tà kiến 
hoặc là theo ác giới, tức là làm những điều ác. Ngược lại, nếu muốn vào cõi 
Người, cõi Trời thì cố gắng sống cho chân thật, đừng có che đậy, sống giả 
tạo. Thứ hai là hãy có Chánh kiến và thứ ba hãy giữ giới. Giữ giới của Phật 
là Ngũ giới, Bát quan Trai giới. Nói chung là làm điều thiện. Bài này không 
cần tổng kết nhiều, chúng ta nói vậy đủ rồi, không cần làm bảng đâu ha. 

 

 Chúng ta sẽ tiếp tục tới mục thứ ba là một bài kinh về giải thoát, nâng 
cấp lên. 

9 Hạng Người Chết Có Dư Y, Được Giải Thoát Khỏi Địa ngục, Ngạ quỷ, 
Súc Sanh 



 
 

12 

(Theo Kinh Tăng Chi Bộ) 

Bài kinh này hơi dài, Thiện Trang xin đọc lướt qua. Thật ra nội dung cứ 
lặp đi lặp lại cho nên cũng không có vấn đề gì lắm. 

 Một thời, Thế Tôn trú ở Sāvatthī, tại Jetavana, khu vườn ông 
Anāthapiṇḍika, rồi Tôn giả Sāriputta vào buổi sáng đắp y, cầm y bát đi 
vào Sāvatthī để khất thực. Tôn giả Sāriputta suy nghĩ như sau: "Nay còn 
quá sớm để vào Sāvatthī khất thực. Vậy ta hãy đi đến khu vườn của các 
du sĩ ngoại đạo". Tôn giả Sāriputta đi đến khu vườn các du sĩ ngoại đạo, 
sau khi đến, nói lên với các du sĩ ngoại đạo ấy những lời chào đón hỏi 
thăm, sau khi nói lên những lời chào đón hỏi thăm thân hữu, liền ngồi 
xuống một bên. 

 Bài kinh này bắt đầu từ Sāvatthī (tức là thành Xá-vệ), rồi khu vườn của 
ông Trưởng giả Cấp-cô-độc, rừng cây Thái tử Kỳ-đà. Lúc này là Tôn giả 
Sariputta (tức là ngài Xá-lợi-phất), buổi sáng ngài đắp y. Tức là bình thường 
các Tỳ-kheo chỉ có đắp hai y thôi: Y thượng và y hạ, chứ không có đắp thêm 
y ngoài. Nhưng đi khất thực thì đắp y ngoài cho lịch sự. Rồi ngài cầm bình 
bát đi vào thành Xá-vệ khất thực. Thấy sớm quá nên ngài chưa có khất thực, 
vì người ta chưa chuẩn bị đồ ăn hoặc là chưa tới bữa ăn, ngài mới đi đến 
khu vườn của các du sĩ ngoại đạo (tức là những người tu theo đạo khác). 
Ngài đến để hỏi thăm, ngài đến rồi chào hỏi, ngồi qua một bên.  

Quý vị thấy ngài cũng rất là thân hữu đúng không ạ? Chứ không phải 
như chúng ta, chúng ta rất phân biệt, phân biệt cực kỳ luôn. Tu theo đạo 
mình hoặc là thu theo Tịnh Độ rồi là phân biệt luôn, coi mấy người kia chẳng 
ra gì cả. Không phải như vậy! Quý vị thấy ngài Xá-lợi-phất là Thánh nhân, 
ngài đối với ngoại đạo thì cũng tiếp đón hoặc là đến chào đón, rất là tuyệt 



 
 

13 

vời đúng không? 

   Lúc bấy giờ, trong khi các du sĩ ngoại đạo ấy đang ngồi tụ họp, câu 
chuyện này khởi lên: "Thưa chư Hiền, ai chết có dư y, tất cả không được 
giải thoát khỏi Địa ngục, không được giải thoát khỏi Bàng sinh, không 
được giải thoát Ngạ quỷ, không được giải thoát khỏi cõi dữ, ác thú, đọa 
xứ". 

Rồi Tôn giả Sāriputta không hoan hỷ, không chỉ trích lời nói các 
du sĩ ngoại đạo ấy, không hoan hỷ, không chỉ trích, Tôn giả từ chỗ ngồi 
đứng dậy và ra đi, với ý nghĩ: "Ta sẽ biết ý nghĩa lời nói này từ Thế 
Tôn". Rồi Tôn giả Sāriputta khất thực ở Sāvatthī xong, sau bữa ăn, trên 
con đường khất thực trở về, đi đến Thế Tôn, sau khi đến, đảnh lễ Thế 
Tôn rồi ngồi xuống một bên. Ngồi xuống một bên, Tôn giả Sāriputta 
bạch Thế Tôn: 

Chúng ta thấy đoạn này nói gì? Sau khi ngồi ở trong đó nói chuyện, thì 
nhóm du sĩ ngoại đạo bàn tán, họ nói với nhau rằng: Ai chết mà có dư y thì 
không giải thoát, không tránh khỏi Địa ngục, Ngạ quỷ, Súc sanh, không thoát 
khỏi được các đường dữ, nơi đọa. Ngài Xá-lợi-phất là Thánh nhân, ngài nghe 
như vậy thì chắc ngài thấy không đúng rồi, nhưng ngài không có chỉ trích 
họ, ngài cũng không có hoan hỉ, cũng không có tán thành, ngài trơ ra. Quý 
vị thấy bậc Thánh nhân có khác, còn mình thấy nghịch tai, không đúng rồi là 
mình chỉ trích đúng không ạ? Đó là sự khác nhau giữa bậc trí tuệ [và phàm 
phu] là như vậy. Rồi ngài nghĩ là đi về thôi, khất thực xong rồi đi về hỏi Phật, 
Phật sẽ nói rõ cho mình. Ngài mới đi về hỏi Đức Phật. Ngài hỏi như sau: 

- Ở đây, bạch Thế Tôn, vào buổi sáng, con đắp y, cầm y bát đi vào 
Sāvatthī để khất thực. Bạch Thế Tôn, rồi con suy nghĩ như sau: "Nay còn 



 
 

14 

quá sớm để vào Sāvatthī khất thực. Vậy ta hãy đi đến khu vườn các du 
sĩ ngoại đạo, sau khi đến, con nói lên với các du sĩ ngoại đạo những lời 
chào đón, hỏi thăm, sau khi nói lên những lời chào đón hỏi thăm thân 
hữu, con ngồi xuống một bên. Lúc bấy giờ, trong khi các du sĩ ngoại đạo 
đang ngồi tụ họp, câu chuyện này khởi lên: "Thưa chư Hiền, ai chết có 
dư y, tất cả người ấy không được giải thoát khỏi Địa ngục, không được 
giải thoát khỏi Bàng sinh, không được giải thoát Ngạ quỷ, không được 
giải thoát khỏi cõi dữ, ác thú, đọa xứ". Rồi bạch Thế Tôn, con không 
hoan hỷ, không chỉ trích lời nói các du sĩ ngoại đạo ấy. Không hoan hỷ, 
không chỉ trích, con từ chỗ ngồi đứng dậy và ra đi, với ý nghĩ rằng: "Ta 
sẽ biết ý nghĩa lời nói này từ Thế Tôn". 

   Nói chung đoạn này thì mình không cần nhắc lại, lặp lại y chang như 
vậy, kể lại thôi, quý vị có thể tự đọc. Mình lướt qua, giống y ở trên. Tức là 
ngài kể là ngài đi khất thực, rồi buổi sớm quá cho nên ngài đi tới gặp mấy 
du sĩ ngoại đạo ở đó, rồi nói chuyện. Họ nói lên tư tưởng của họ là ai chết 
mà có dư y thì không thoát khỏi Địa ngục, Ngạ quỷ, Súc sanh, không thoát 
khỏi được cõi dữ, đường ác, nơi đọa. Như vậy thì con cảm thấy không có 
hoan hỉ, cũng không có tán thành. Con muốn biết ý nghĩa này từ Đức Phật. 
Ngài kể lại như vậy thôi. Bây giờ chúng ta nghe Đức Phật giảng như thế này: 

- Này Sāriputta, một số các du sĩ ngoại đạo là những kẻ ngu si, 
không thông minh, một số sẽ biết: "Người có dư y là người có dư y", 
hay sẽ biết: "Người không có dư y là người không có dư y". Này 
Sāriputta, có chín hạng người này, khi chết có dư y, được giải thoát 
khỏi Địa ngục, được giải thoát khỏi loài Bàng sinh, được giải thoát khỏi 
Ngạ quỷ, được giải thoát khỏi cõi dữ, ác thú, đọa xứ. Thế nào là chín? 

   Tức là Đức Phật nói là một số du sĩ ngoại đạo là những kẻ ngu si, không 



 
 

15 

thông minh, nhưng một số thì cũng thông minh, họ cũng có trí tuệ, họ biết 
là người có dư y là người có dư y, và người không có dư y là người không 
có dư y. Họ biết, họ cũng thông minh chỗ đó. Nhưng nói chung là họ chưa 
đủ trí tuệ, gọi là ngu si. 

   Ở đây chúng ta phải hiểu chữ ‘dư y’ là gì đúng không ạ? Dư y là thế 
này: Theo trong kinh Nguyên thủy, có hai loại Niết-Bàn: Một là Niết-Bàn Vô 
dư y và [hai] là Hữu dư y. Như A-la-hán hay Bích-chi-phật và Phật, sau khi 
Niết-Bàn rồi, thì gọi là Vô dư y Niết-Bàn. Tức là không có trở lại, không có 
cuộc sống trong cõi nào nữa, trong ba cõi Dục giới, Sắc giới, Vô sắc giới 
không còn nữa. Đó là Vô dư y Niết-Bàn. Còn Dư y Niết-Bàn có nghĩa là gì? 
Người chứng A-la-hán hay là Đức Phật Thích Ca hay là các vị Bích-chi-phật 
sau khi chứng Niết-Bàn rồi, nhưng chưa có nhập Niết-Bàn, tức là chưa có 
nhập diệt, chưa có bỏ thân. Thì thân còn lại đó gọi là Hữu dư y Niết-Bàn. Đó 
là mình hiểu hai loại Niết-Bàn rồi nha. 

   Còn chỗ này nói dư y có nghĩa là sao? Là vẫn còn thân thể ở đâu đó, có 
nghĩa là còn hiện hữu đời sống ở cõi Người, ở cõi Trời hay là ở đâu đó, cõi 
nào đó, thì gọi là dư y. 

   Như vậy ngoại đạo họ nói là ai mà còn dư y như vậy, chết rồi mà còn 
đời sống nữa đó, thì những người đó chưa có giải thoát khỏi Địa ngục, Ngạ 
quỷ, Súc sanh, chưa có khỏi đọa, họ nghĩ như vậy. Nhưng Đức Phật nói không 
phải như vậy! Đức Phật nói là có 9 hạng người chết rồi, tuy là còn đời sống 
nữa, chưa có kết thúc đời sống trong luân hồi, nhưng họ đã giải thoát khỏi 
Địa ngục, Ngạ quỷ, Súc sanh, tránh được đọa lạc rồi. 9 hạng người nào thì 
Đức Phật sẽ nói ra sau đây: 

   Ở đây, này Sāriputta, (1)có hạng người viên mãn trong các giới, 



 
 

16 

viên mãn trong định, nhưng không viên mãn trong tuệ. Vị ấy, sau khi 
diệt tận năm Hạ phần Kiết sử, là vị Trung gian Bát-niết-bàn. Này 
Sāriputta, đây là hạng người thứ nhất, khi chết có dư y, được giải thoát 
khỏi Địa ngục, được giải thoát khỏi loài Bàng sinh, được giải thoát khỏi 
Ngạ quỷ, được giải thoát khỏi cõi dữ, ác thú, đọa xứ. 

       Đức Phật nói hạng người thứ nhất là người viên mãn trong các giới, 
viên mãn trong định, [nhưng] không viên mãn trong tuệ. Và diệt trừ được 
Năm Hạ phần Kiết sử, là vị Trung gian Bát-niết-bàn. 

   Ai học Đại thừa, nhiều khi không biết Trung gian Bát-niết-bàn là gì. Đây 
là một địa vị Tam quả A-na-hàm đúng không ạ? Một trong năm địa vị của 
Tam quả A-na-hàm, gọi là Trung gian Bát-niết-bàn. Ở bên Kinh A Hàm có khi 
gọi là Trung Bát-niết-bàn. Hồi xưa, Thiện Trang nghe những điều này, mình 
thấy học Đại thừa bao nhiêu năm mà mình không nghe những tên này thì 
mình biết Đại thừa là cái vỏ rồi. Tại vì mình coi trong kinh, thấy nhiều địa vị 
Tam quả A-na-hàm như vậy mà. 

   Trung gian Bát-niết-bàn là người chứng được Tam quả A-na-hàm, đã 
diệt được năm Hạ phần Kiết sử. Năm Hạ phần Kiết sử là: Thân kiến, Giới 
cấm thủ, Hoài nghi (đoạn trừ được ba Kiết sử đầu tiên này là chứng Tu-đà-
hoàn rồi) và đoạn trừ thêm hai Kiết sử sau đó là Tham và Sân. Như vậy là 
bậc Tam quả A-na-hàm. Tuy nhiên trong Tam quả A-na-hàm có tới năm loại: 
Loại thứ nhất là Trung gian Bát-niết-bàn (theo đây là Trung Bát-niết-bàn hay 
Trung gian Bát-niết-bàn). 

   Đấy! Người này là viên mãn nha. Điều kiện là viên mãn trong các giới, 
viên mãn trong định, nhưng không viên mãn trong tuệ. Tức là tu thì tu ba 
điều: Giới, Định, Tuệ. Người ta giữ giới tốt quá rồi, viên mãn giới. Viên mãn 



 
 

17 

trong định, định đây là định gì? Là Sơ thiền đến Tứ thiền. Nói theo Kinh tạng 
là phải chứng đến Tứ thiền. Hoặc là nói nếu viên mãn trong định thì ít nhất 
cũng phải chứng Sơ thiền, chứ không phải là không tu đâu. Bên Đại thừa nói 
là không cần thiền, mấy người nói đó là họ tào lao nha. 

   Còn không viên mãn trong tuệ tức là đối với trí tuệ chưa đủ, nghĩa là có 
trí tuệ rồi nhưng chưa đủ. Trí tuệ của Tam quả A-na-hàm tới đó thôi, cho nên 
mới diệt được năm Hạ phần Kiết sử thôi, chứ còn năm Thượng phần Kiết sử 
thì chưa có diệt được. Cho nên là mới tới đó thôi, và sanh bên cõi Ngũ Bất 
Hoàn Thiên (năm tầng trời Bất Hoàn). Sanh lên đó một cái là chứng luôn, 
cho nên gọi là Trung gian Bát-niết-bàn. Chứng gì? Chứng A-la-hán luôn nha. 
Thì người này tuy là còn dư y, tức là còn phải sống một đời nữa, nhưng đã 
thoát khỏi Địa ngục, Ngạ quỷ, Súc sanh rồi, không có đọa nữa. Đó là hạng 
người thứ nhất. 

   Lại nữa, này Sāriputta, ở đây (2) có hạng người viên mãn trong các 
giới, viên mãn trong định, nhưng không viên mãn trong tuệ. Vị ấy, sau 
khi diệt tận năm Hạ phần Kiết sử, là vị Tổn hại Bát-niết-bàn. Này 
Sāriputta, đây là hạng người thứ hai, khi chết có dư y, được giải thoát 
khỏi Địa ngục, được giải thoát khỏi loài Bàng sinh, được giải thoát khỏi 
Ngạ quỷ, được giải thoát khỏi cõi dữ, ác thú, đọa xứ.     

   Đây cũng là dạng thứ hai của bậc Tam quả A-na-hàm là Tổn hại Bát-
niết-bàn. Tổn hại có nghĩa gì? Là phải nỗ lực tu hành ở cõi Ngũ Bất Hoàn 
thiên. Cũng giống như hạng người kia, nhưng trí tuệ của người này yếu hơn, 
kém hơn người kia chút. Cũng viên mãn giới rồi nha, Tam quả A-na-hàm 
cũng viên mãn giới rồi. Viên mãn định, định cũng chứng tới Tứ thiền rồi. 
Chứ không chứng tới Tứ thiền thì làm sao sanh về đó được. Hạng người trên 
cũng vậy, hạng người này cũng vậy, viên mãn định là chứng tới Tứ thiền 



 
 

18 

theo Kinh tạng (Ngũ thiền theo Vi Diệu Pháp) thì mới sanh về đó được, chứ 
không là xuống hạng dưới. Cho nên chứng được viên mãn giới, viên mãn 
định rồi, nhưng chưa đủ trí tuệ cho nên chỉ chứng tới đó thôi. Cho nên lên 
đó phải nỗ lực tu tiếp mới chứng được A-la-hán, nên gọi là Tổn hại Bát-niết-
bàn. Tổn hại tức là phải nỗ lực, tốn sức nữa, bản dịch của ngài Minh Châu 
dùng từ 'tổn hại'. 

Lại nữa, này Sāriputta, ở đây (3)có hạng người viên mãn trong 
các giới, viên mãn trong định, nhưng không viên mãn trong tuệ. Vị ấy, 
sau khi diệt tận năm Hạ phần Kiết sử, là vị Vô hành Bát-niết-bàn. Này 
Sāriputta, đây là hạng người thứ ba, khi chết có dư y, được giải thoát 
khỏi Địa ngục, được giải thoát khỏi loài Bàng sinh, được giải thoát khỏi 
Ngạ quỷ, được giải thoát khỏi cõi dữ, ác thú, đọa xứ. 

Hạng này cũng vậy, hạng thứ ba của Tam quả A-na-hàm là Vô hành 
Bát-niết-bàn cũng diệt được năm Hạ phần Kiết sử, họ cũng viên mãn giới (do 
họ tu giữ giới hoàn toàn), họ cũng đạt được viên mãn định rồi (định là Tứ 
thiền), nhưng chưa có trí tuệ. Trí tuệ ở đây là quán pháp, ví dụ như thấy 
pháp Vô thường, Vô ngã, Khổ - Không, Tứ đế đó, nhưng chưa thấy được tận 
nên chưa viên mãn, nên mới chứng tới Tam quả thôi. Thì lên đó không cần 
tu gì nữa, vì trí tuệ cũng khá lắm, đủ duyên là chứng luôn A-la-hán, nên gọi 
là Vô hành Bát-niết-bàn. Vô hành là lên đó chơi cũng được, tự nhiên tới lúc 
là chứng thôi, thông thường chứng nhanh thôi chứ không chứng lâu. Còn ở 
hạng thứ nhất sanh lên là chứng luôn. 

Lại nữa, này Sāriputta, ở đây (4) có hạng người viên mãn trong 
các giới, viên mãn trong định, nhưng không viên mãn trong tuệ. Vị ấy, 
sau khi diệt tận năm Hạ phần Kiết sử, là vị Hữu hành Bát-niết-bàn. (Đoạn 
sau cũng nói như trước) Này Sāriputta, đây là hạng người thứ tư, khi chết 



 
 

19 

có dư y, được giải thoát khỏi Địa ngục, được giải thoát khỏi loài Bàng 
sinh, được giải thoát khỏi Ngạ quỷ, được giải thoát khỏi cõi dữ, ác thú, 
đọa xứ. 

Hữu hành cũng vậy, người này phải mất thời gian hơn người kia, phải 
nỗ lực tu hành thì mới chứng. Trí tuệ của người này thì thua người trên một 
chút.  

Còn hạng người dưới này thì kém hơn nữa: 

Lại nữa, này Sāriputta, ở đây (5)có hạng người viên mãn trong 
các giới, viên mãn trong định, nhưng không viên mãn trong tuệ. Vị ấy, 
sau khi diệt tận năm Hạ phần Kiết sử, là vị Thượng lưu Đi đến Sắc cứu 
Cánh thiên. (Người này cũng là dạng sau khi chết có dư y, tức là còn đời 
sống nữa, nhưng đã giải thoát khỏi Địa ngục, Ngạ quỷ, Súc sanh rồi) Này 
Sāriputta, đây là hạng người thứ năm, khi chết có dư y, được giải thoát 
khỏi Địa ngục, được giải thoát khỏi loài Bàng sinh, được giải thoát khỏi 
Ngạ quỷ, được giải thoát khỏi cõi dữ, ác thú, đọa xứ. 

Quý vị thấy hạng này thì cũng viên mãn giới, Tam quả A-na-hàm là 
viên mãn giới, viên mãn định. Cho nên ai tu muốn chứng định thì viên mãn 
về định. Định của hạng Thượng lưu Sắc cứu cánh thì ít nhất cũng chứng đến 
Sơ thiền, cũng gọi là viên mãn định. Còn chưa chứng tới Sơ thiền thì không 
có chuyện đó, hoặc không chứng thiền gì. Thật ra khi họ chứng tới Tam quả 
rồi thì mặc định sanh về ít nhất là trời Sơ thiền, họ đi lên từng tầng, từng 
tầng. Từ Sơ thiền họ lên Nhị thiền, Tam thiền, chết ở cõi này thì họ lên cõi 
kia, lên đến đâu đó, rồi cuối cùng chứng A-la-hán (có thể họ lên vèo một phát 
từ tầng này lên tầng kia) nên gọi là Thượng lưu Sắc cứu cánh. Chúng ta ôn 
lại thôi, những điều này chúng ta đã học rồi. 



 
 

20 

Đó là năm hạng người cao quá, chúng ta xuống hạng dưới, hạng của 
chúng ta là hạng dưới này dễ hơn. 

Lại nữa, này Sāriputta, ở đây (6)có hạng người viên mãn trong 
các giới, không viên mãn trong định, không viên mãn trong tuệ. Vị ấy, 
sau khi diệt tận ba Kiết sử, làm nhẹ bớt Tham, Sân, Si, là vị Nhất Lai, 
còn đến thế giới này một lần nữa, rồi đoạn tận khổ đau. Này Sāriputta, 
đây là hạng người thứ sáu, khi chết có dư y, được giải thoát khỏi Địa 
ngục... được giải thoát khỏi cõi dữ, ác thú, đọa xứ. 

Đây là hạng người Nhị quả Tư-đà-hàm, họ tu thế nào? Viên mãn trong 
các giới. Cho nên về giới thì phải viên mãn, muốn chứng Nhị quả thì phải 
viên mãn giới. Không viên mãn trong định, tức là họ không chứng được định. 
Nếu chứng định là họ lên địa vị Tam quả rồi. Ở đây nói không viên mãn về 
định có nghĩa là không có đắc Sơ thiền, mà họ chỉ đắc Cận định và Sát-na 
định thôi, chính vì vậy nên chứng được Nhị quả thôi. Không viên mãn trong 
tuệ thì cũng giống như trên, chúng ta không giải thích lại. Họ mới đoạn ba 
Kiết sử: Thân kiến, Giới cấm thủ và Nghi, nhưng cũng nhẹ bớt được Tham, 
Sân, Si rồi, cho nên còn một đời đến thế giới này nữa (là cõi Người, cõi Trời). 
Cho nên [tuy] còn dư y nhưng được giải thoát khỏi Địa ngục, Ngạ quỷ, Súc 
sanh rồi. 

Như vậy hạng người thứ 6 này [thì] chúng ta có hi vọng đúng không? 
Ráng tu đến Nhị quả Tư-đà-hàm nha! Ráng giữ giới cho viên mãn, định không 
được thì cũng không sao, định chưa đủ thì chỉ cần Sát-na định, Cận định thì 
cũng có hi vọng lên được đây, miễn là diệt trừ được ba Kiết sử, nhẹ được 
Tham, Sân, Si. Còn nếu không nhẹ được Tham, Sân, Si thì rớt xuống hạng 
thứ 7. 



 
 

21 

Lại nữa, này Sāriputta, ở đây (7)có hạng người viên mãn trong 
các giới, không viên mãn trong định, không viên mãn trong tuệ. Vị ấy, 
sau khi diệt tận ba Kiết sử, là vị Nhất chủng, còn sanh hiện hữu làm 
người một lần nữa rồi đoạn tận khổ đau. Này Sāriputta, đây là hạng 
người thứ bảy, khi chết có dư y, được giải thoát khỏi Địa ngục... được 
giải thoát khỏi cõi dữ, ác thú, đọa xứ. 

Hạng người thứ (7) là Nhất chủng. Nhất chủng đạo là [còn] một đời 
nữa, nhưng đời này ở cõi Người. Họ không phải là Tam quả A-na-hàm, cũng 
không phải Nhị quả Tư-đà-hàm, vì họ chỉ diệt được ba Kiết sử thôi, nhưng 
cũng chỉ có một đời nữa thôi. Có hạng Tu-đà-hoàn một đời, Tu-đà-hoàn một 
đời gọi là Nhất chủng. Chỗ này xếp vào Tu-đà-hoàn, gọi là Nhất chủng. Một 
đời này là ở cõi Người. Yêu cầu là quý vị tu ráng viên mãn trong các giới; 
không viên mãn trong định, có nghĩa là quý vị không đắc Sơ thiền cũng được, 
chỉ cần Cận định hoặc Sát-na định thôi; về trí tuệ thì tất nhiên không viên 
mãn trong tuệ, nếu viên mãn trong tuệ là thành A-la-hán Tuệ giải thoát rồi. 
Nhưng như vậy là được rồi nha. Chúng ta có thể hướng đến vị trí này được, 
ai sợ khổ thì ráng làm người Nhất chủng, tức là Tu-đà-hoàn nhưng tốt một 
chút, trí tuệ cũng tốt một chút, nên họ còn một lần trong cõi Người. Nếu quý 
vị khá hơn thì quý vị lên Nhị quả rồi. Chỗ này có khi cũng xếp lên Nhị quả, 
nhưng chỗ này xếp vào Sơ quả. 

Lại nữa, này Sāriputta, ở đây (8)có hạng người viên mãn trong 
các giới, thành tựu vừa phải trong định, thành tựu vừa phải trong tuệ. 
Vị ấy, sau khi diệt tận ba Kiết sử, là vị Gia gia, sau khi rong ruổi, sau 
khi luân chuyển hai hay ba gia đình, rồi đoạn tận khổ đau. Này 
Sāriputta, đây là hạng người thứ tám, khi chết có dư y, được giải thoát 
khỏi Địa ngục... được giải thoát khỏi cõi dữ, ác thú, đọa xứ. 



 
 

22 

Như vậy đây là hạng người thứ tám, chúng ta có thể làm được. Ai sợ 
luân hồi nhiều thì làm Tu-đà-hoàn kiểu này cũng được, gọi là Gia gia. Gia gia 
là gì? Là quý vị phải giữ được viên mãn giới. Viên mãn giới, ở đây cũng xin 
nói lại, có nhiều người nghĩ là từ khi mình thọ giới đến khi mình chứng quả 
viên mãn thì mình làm không được, tại vì mình lỡ phạm rồi. Điều đó không 
đúng! Tức là từ khoảng thời gian nào đó, giả sử trước kia quý vị phạm, thì 
từ bây giờ quý vị giữ đi, giữ đến lúc nào đó sẽ có một khoảng thời gian viên 
mãn, khoảng đó là viên mãn về giới. Giới của quý vị là Ngũ giới và Bát quan 
Trai giới. Thành tựu vừa phải trong định, ở đây người này cũng không đắc 
Thiền cao, mới có Gia gia, [luân chuyển] trong hai hay ba gia đình, thì chắc 
cũng không đắc Sơ thiền đâu. Nhưng họ lại có đặc điểm là thành tựu vừa 
phải trong tuệ. Tức là trí tuệ của người này cũng khá khá một chút, nhưng 
chưa phải là trí tuệ của Tuệ giải thoát A-la-hán đâu. Cho nên đoạn được ba 
Kiết sử là địa vị Gia gia, luân chuyển trong hai hay ba gia đình, là [còn] hai 
hay ba đời nữa. Như vậy thì cũng được thoát khỏi khổ đau, chứng A-la-hán.  

Cuối cùng là hạng thứ chín: 

Lại nữa, này Sāriputta, ở đây (9) có hạng người viên mãn trong 
các giới, thành tựu vừa phải trong định, thành tựu vừa phải trong tuệ. 
Vị ấy, sau khi diệt tận ba Kiết sử, là vị trở lui tối đa là bảy lần, sau khi 
rong ruổi, sau khi luân chuyển, tối đa là bảy lần giữa chư Thiên và loài 
Người, rồi đoạn tận khổ đau. Này Sāriputta, đây là hạng người thứ chín, 
khi chết có dư y, được giải thoát khỏi Địa ngục, được giải thoát khỏi 
bàng sanh, được giải thoát khỏi Ngạ quỷ, được giải thoát khỏi cõi dữ, 
ác thú, đọa xứ. 

Quý vị thấy đây là hạng Tu-đà-hoàn, Tu-đà-hoàn này là Tu-đà-hoàn 
tiêu chuẩn, thấp nhất đó. Là viên mãn trong các giới, nên nhớ là phải giữ 



 
 

23 

giới. Thành tựu vừa phải trong định, là cũng có định một chút thôi, chưa có 
định nhiều. Trong Chú Giải [nói] thành tựu vừa phải trong định là chưa đắc 
Sơ thiền. Và thành tựu vừa phải trong tuệ, tức là những người này cũng có 
trí tuệ, mà trí tuệ một chút chút thôi, nên chưa tới A-la-hán được. Diệt tận 
được ba Kiết sử: Thân kiến, Giới cấm thủ và Nghi nên trở lại tối đa là bảy 
lần. Bảy lần là tối đa nha, nhiều lắm là bảy lần thôi, không có hơn. Khi đó 
luân chuyển bảy đời giữa chư Thiên và loài Người (là cõi Người và cõi Trời). 
Có khi là bảy đời trong cõi Người hết, có khi là bảy đời trong cõi Trời hết, 
hoặc là vòng vòng giữa cõi Người, cõi Trời lộn xộn, nói chung là không biết 
kiểu nào. Tối đa là bảy lần thì đoạn tận khổ đau, chứng A-la-hán. 

Cho nên nhiều người hỏi Thiện Trang: “Chứng Tu-đà-hoàn rồi thì chết 
đi về đâu?” Thì đó, hạng người thấp nhất chết rồi đi vào cõi Người, cõi Trời, 
tối đa bảy đời thôi là thành A-la-hán. Đó là tệ nhất. Còn nếu lên nhanh thì có 
Nhất chủng, một đời nữa, Tu-đà-hoàn vẫn [làm] Nhất chủng được nha. Một 
đời ở cõi Người, ở trên không nói cõi Trời nhưng lên cõi Trời vẫn được, quý 
vị chứng Thiền, tu khá một chút là lên. Hoặc hai hay ba đời gọi là hạng Gia 
gia, thậm chí còn hạng ở giữa còn bốn, năm đời, sáu đời. Thì mình ráng lên 
một tí, Tu-đà-hoàn thôi, Tu-đà-hoàn còn một đời nữa cũng được nha quý vị. 

Cho nên Thiện Trang nói quý vị ráng tu có phước một chút, có định 
một chút, rồi chứng Tu-đà-hoàn đi, một đời nữa thôi lên cõi Trời luôn, một 
đời nữa là xong, trời Dục giới cũng được. Còn ai khá hơn nữa quất một phát 
lên Tam quả A-na-hàm thì ngon. Như vậy từ Sơ quả mình cũng có thể một 
đời nữa thôi, không cần nhiều. Đời này với một đời nữa, đời nữa có thể ở 
cõi Trời, thì như vậy có khác gì Tây Phương Cực Lạc không? Mà Tây Phương 
Cực Lạc không có thật, nên quý vị mộng vô, quý vị ôm vô, đến lúc cuối cùng 
rồi tham. Tham gì? Vì điều đó không có thật, mà nếu mình mong, mình không 



 
 

24 

buông xả được thì cuối cùng tâm mình là Tâm tham, thì Đổng lực tham cho 
quả bất thiện. Tham không được thì sân, lúc sắp chết mình chờ hoài: “Ôi sao 
Phật không tới, Phật không tới?” Có Phật ở đâu mà tới, rồi cuối cùng chết 
một cái là đọa. Tại vì Đổng lực tham, sân và Tà kiến kéo mình đi, cho nên 
nguy hiểm hơn.  

Cho nên hãy làm rõ đi, ai mà còn lơ mơ chỗ đó thì hãy làm rõ bằng 
cách nào đó. Có thể mình học kinh điển để hiểu cho rõ, mình tu tập để cho 
hiểu rõ, có người hỏi chư Thiên, có người hỏi Phật, Bồ-tát, làm cách nào đó 
để cho rõ. Chứ đừng để cuối đời mình đã có cơ hội gặp được Chánh pháp 
Như Lai mà không chịu nghiên cứu, không chịu học cho rõ ràng, cuối cùng 
uổng phí một đời gặp Phật pháp rồi mà mình đọa thì uổng lắm. 

Đoạn này Đức Phật nói lại thôi, nên Thiện Trang đọc nhanh: 

Này Sāriputta, một số người du sĩ ngoại đạo là ngu si, không thông 
minh, một số người sẽ biết: "Có dư y là có dư y" hay một số người sẽ 
biết: "Không có dư y là không dư y". 

Này Sāriputta, chín hạng người này, khi chết có dư y, được giải 
thoát khỏi Địa ngục, được giải thoát khỏi loài bàng sanh, được giải 
thoát khỏi Ngạ quỷ, được giải thoát khỏi cõi dữ, ác thú, đọa xứ. Nhưng 
này Sāriputta, cho đến nay, pháp môn này chưa được nói cho các Tỷ-
kheo, các Tỷ-kheo-ni, các nam cư sĩ, các nữ cư sĩ. Vì cớ sao? Bởi mong 
rằng khi nghe pháp môn này, họ không đem lại phóng dật. Lại nữa, này 
Sāriputta, pháp môn này được Ta nói đến vì Ta được hỏi đến.  

(9.12) Hữu Dư Y: Saupādisesa – Kinh Tăng Chi Bộ. 

Quý vị thấy những kiến thức căn bản được Đức Phật nói hết đúng không 



 
 

25 

ạ?  Những người [tu theo] Đại thừa nói mình là Phật, Bồ- tát tái lai, mà học 
mấy kiến thức này không đúng, về Tu-đà-hoàn mà họ nói cũng không xong. 
Trong khi đó trong kinh, Đức Phật nói đầy đủ rồi, các quả vị như thế nào, tu 
như thế nào. Có hết! Mình không học mà cứ tuyên truyền người đó là Phật 
tái lai, A-la-hán gì đó v.v... Đó rõ ràng là xạo đúng không ạ? Cho nên đó là 
không chính xác, mình học kinh thì mình biết ngay mà. 

Quý vị không nhớ thì Thiện Trang tóm tắt lại bảng này. 

Tóm Tắt Đặc điểm 9 Hạng Quả Vị Thánh theo Kinh (9.12) Hữu Dư 
Y: Saupādisesa – Kinh Tăng Chi Bộ 

TT Quả Chứng Giới Định Tuệ Đoạn Phiền Não 

1 Trung gian Bát-

niết-bàn 

Viên 

mãn 

Viên 

mãn 

Chưa viên 

mãn 

5 Hạ phần Kiết sử 

2 Tổn hại Bát-

niết-bàn 

Viên 

mãn 

Viên 

mãn 

Chưa viên 

mãn 

5 Hạ phần Kiết sử 

3 Vô hành Bát 

Niết-bàn 

Viên 

mãn 

Viên 

mãn 

Chưa viên 

mãn 

5 Hạ phần Kiết sử 

4 Hữu hành Bát-

niết-bàn 

Viên 

mãn 

Viên 

mãn 

Chưa viên 

mãn 

5 Hạ phần Kiết sử 

5 Thượng Lưu Đi 

Đến Sắc Cứu 

Cánh Thiên 

Viên 

mãn 

Viên 

mãn 

Chưa viên 

mãn 

5 Hạ phần Kiết sử 

6 Nhất Lai Viên 

mãn 

Chưa 

viên 

Chưa viên 

mãn 

3 Kiết sử, nhẹ 

mỏng: Tham, Sân, 



 
 

26 

mãn Si 

7 Nhất chủng Viên 

mãn 

Chưa 

viên 

mãn 

Chưa viên 

mãn 

3 Kiết sử 

8 Gia gia Viên 

mãn 

Thành 

tựu 

vừa 

phải 

Thành tựu 

vừa phải 

3 Kiết sử 

9 Thất Lai Viên 

mãn 

Thành 

tựu 

vừa 

phải 

Thành tựu 

vừa phải 

3 Kiết sử 

*Ghi chú: 
*3 Kiết sử đầu tiên: Thân kiến, Giới cấm thủ, Nghi. 
*5 Hạ phần Kiết sử: Thân kiến, Giới cấm thủ, Nghi, Tham, Sân. 
*5 Thượng phần Kiết sử: Sắc ái kiết, Vô sắc Ái kiết, Mạn kiết, Phóng 

dật kiết, Vô minh kiết. 

 Ở đây có 9 hạng quả vị, tức là có 9 hạng Thánh theo Kinh Hữu Dư Y, 
trong Kinh Tăng Chi Bộ, bài Kinh 12, Chương 9 Pháp.  

Năm hạng đầu gọi là Tam quả A-la-hàm: 1. Trung gian Bát-niết-bàn; 2. 
Tổn hại Bát-niết-bàn; 3. Vô hành Bát-niết-bàn; 4. Hữu hành Bát-niết-bàn; 5. 
Thượng lưu đi đến Sắc Cứu Cánh Thiên. Tất cả đều viên mãn về giới, viên 
mãn về định, nhưng chưa viên mãn về tuệ, đoạn Phiền não giống nhau, đó là 
đoạn hết 5 Hạ phần Kiết sử rồi. 



 
 

27 

[Hạng thứ 6] Nhất lai (Nhị quả Tư-đà-hàm) thì viên mãn về giới, chưa 
viên mãn về định. Chứ nếu họ viên mãn về định thì họ đã lên Tam quả A-na-
hàm rồi, thường là vậy đó, ít có trường hợp không phải. Chưa viên mãn về 
tuệ, 3 Kiết sử: Thân kiến, Giới cấm thủ và Nghi đã đoạn hết rồi, và nhẹ mỏng 
được Tham, Sân, Si. 

[Hạng thứ 7] Nhất chủng là còn một đời ở cõi Người nữa, thậm chí có 
thể một đời ở cõi Trời. Thì viên mãn về giới, chưa viên mãn về định và chưa 
viên mãn tuệ. Cho nên ai chưa tu được định Thiền chỉ (Sơ thiền, Nhị thiền, 
Tam thiền) thì đừng lo lắng, vì mình cũng có thể vào đây. Chỉ cần viên mãn 
về giới, ráng giữ giới đi và diệt được 3 Kiết sử: Thân kiến, Giới cấm thủ và 
Nghi thôi. 

[Hạng người thứ 8] Gia gia là cũng viên mãn về giới. Tất cả ở đây đều 
yêu cầu viên mãn về giới, thành tựu vừa phải về định, thành tự vừa phải về 
tuệ (tức là mình học [để có] trí tuệ). Cho nên Gia gia là phải có trí tuệ, và 
Thất lai là mình cũng phải học pháp để mình hiểu, mình tu tập để đoạn trừ 
được ba Kiết sử. Ở đây, Gia gia là còn hai hay ba đời [nữa]. 

Cuối cùng là hạng Thất lai. Thất lai là nói chung vậy thôi, chứ thật ra là 
có thể tối đa bảy đời, chứ không phải bảy đời đâu. Nhiều nhất là bảy đời 
trong cõi Người, cõi Trời. Viên mãn về giới, thành tựu vừa phải về định, 
thành tựu vừa phải về tuệ và diệt trừ [được] ba Kiết sử (Thân kiến, Giới cấm 
thủ và Nghi). Điều này nói nhiều rồi, chúng ta có thể coi lại bài cũ. 

Năm hạ phần Kiết sử là: Thân kiến, Giới cấm thủ, Nghi, Tham và Sân. 
Còn năm Thượng phần Kiết sử là: Sắc ái kiết, Vô sắc Ái kiết, Mạn kiết, Phóng 
dật kiết, Vô minh kiết (mới đầu tu khó quá, bỏ qua những điều này cũng 
được). Mình quan tâm, nhắm vào ba Kiết sử đầu đi để vào đây, thì quý vị 



 
 

28 

cũng có thể một đời thôi, còn một đời này, đời sau nữa là quý vị thành A-la-
hán rồi, giải thoát sanh tử. Còn quý vị giỏi, quý vị làm hết sạch: Thân kiến, 
Giới cấm thủ, Nghi, Tham, Sân, [thì] quý vị lên Tam quả A-na-hàm (5 hạng 
người trên đó). Mình chưa làm được thì mình chỉ cần [đoạn 3 Kiết sử đầu] 
thôi. [Tu-đà-hoàn] cũng nhẹ nhàng thôi, đâu có gì đâu, đúng không ạ? Quý 
vị thấy đâu có khó gì đâu, sao tu hành gì mà căng dữ vậy? Tu-đà-hoàn thôi. 
Cho nên ráng học cho đúng, tu là được. 

 

[Chúng ta] học thêm một bài nữa, tuy chữ nhiều, nhưng [nội dung] 
cũng ngắn thôi. 

Chuỗi Tầng Phiền Não Và Con Đường Giải Thoát Hết Vô Minh 

(Theo Kinh Tăng Chi Bộ) 

Thiện Trang nhắc bài này là vì có nội dung quan trọng: 

- Này các Tỷ-kheo, khởi điểm đầu tiên của Vô minh không thể nêu 
rõ để có thể nói: "Trước điểm này, vô minh không có, rồi sau mới có. 

Câu này đánh sập hết lý thuyết của Kinh Lăng Nghiêm của Đại thừa. 
Quý vị nhớ giùm câu này thì quý vị khỏi tu Kinh Lăng Nghiêm nữa. Kinh 
Lăng Nghiêm nói từ Vô minh sanh Tam tế, rồi sanh Tam tế tướng, Lục thô 
tướng, từ đó có luân hồi, rồi từ luân hồi mình đi ra, như vậy, như vậy…. 
Nhưng thật ra quý vị thấy, theo kinh Nguyên thủy ở chỗ này thôi: ‘Khởi điểm 
đầu tiên của Vô minh không thể nêu rõ để có thể nói: "Trước điểm này, Vô 
minh không có, rồi sau mới có”. Vòng luân hồi là vòng tròn, quý vị thấy điều 
này rõ ràng nhất.  

Quý vị để ý nha! Hôm bữa Thiện Trang dẫn một lần rồi, hôm nay dẫn 



 
 

29 

thêm một lần nữa. Cho nên ai nói mình luân hồi từ đâu? Tức là quý vị chỉ ra 
điểm đầu đến điểm cuối, đó là quý vị rớt vô Biên kiến. Quý vị coi trong 62 
Tà kiến của ngoại đạo, trong đó có Biên kiến, tức là chấp Thường và chấp 
Đoạn (nghĩa là mình  chấp vào Hữu biên hay Vô biên) thì rớt vào đó. Thế 
giới này nằm ngoài suy nghĩ của mình, mình nghĩ là có khởi đầu, nhưng 
không phải như vậy. Cũng vậy, luân hồi, Đức Phật nói thêm một lần nữa là 
không có [điểm khởi đầu] của Vô minh. Tức là Vô minh không thể nói rõ từ 
đâu hết, chỗ nào là chỗ nào hết, đây là Đức Phật nói rõ. Chỗ nào là điểm khởi 
đầu? Trước điểm này Vô minh không có, tức là Vô minh không có bắt đầu. 
Kinh Lăng Nghiêm nói là từ không có Vô minh, rồi từ Vô minh bắt đầu sanh 
Tam tế tướng, rồi Lục thô tướng... Nói như vậy là ngược với điều này, cho 
nên từ đó mình không tin [kinh đó nữa]. 

"Như vậy, này các Tỷ-kheo, lời này được nói đến. Tuy vậy, sự việc 
này được nêu rõ: "Do duyên này, Vô minh [có mặt]". (Nhưng nói trong 
12 Nhân duyên thì vẫn nói ‘do duyên này, Vô minh có mặt’. Tức là vòng sanh 
tử (vòng tròn 12 Nhân duyên), tuy nói là không có điểm khởi đầu, vì nó [là] 
vòng tròn mà, trên vòng tròn thì đâu biết chỗ nào [là bắt đầu], nhưng Đức 
Phật nói do duyên này mà Vô minh mới có). 

[1]Này các Tỷ-kheo, Ta nói rằng Vô minh có thức ăn, không phải 
không có thức ăn. Và cái gì là thức ăn cho Vô minh? Năm triền cái, cần 
phải trả lời như vậy.  

Tức là Vô minh có thức ăn là Năm triền cái. Năm triền cái là: [Thứ 
nhất] là Tham dục cái. Cái là che đậy, nó che đậy tâm mình, làm muội lược 
tâm, nó quấn mình nên gọi là triền. Có tham nên tâm mình không được sáng 
suốt, mờ mờ. Đó gọi là Tham dục cái. Thứ hai là Sân cái. Sân là gì? Là sân 
hận, bực bội, khó chịu, không hài lòng... Những điều đó làm cho tâm mình 



 
 

30 

bị che đậy, bị trói buộc, cho nên gọi là Sân cái. Thứ ba là Hôn thụy cái, tức 
là Hôn trầm, Thuỵ miên tức là buồn ngủ. Lúc nào buồn ngủ thì tâm mình đâu 
có sáng suốt đâu, giống như bị trói vậy đó, rồi lúc nào tâm cũng đờ đẫn. Thứ 
tư là Trạo hối cái, tức là tâm mình liên tục chạy lên, phóng dật. Phóng dật 
hay trạo hối, rồi hối hận nhớ đến chuyện gì chưa làm được. Cuối cùng là 
Nghi cái, là hoài nghi. Ví dụ mình đang tu, mình không biết tu như thế này 
đúng chưa? Tu như vậy không biết có gì sai không? Đang nghe pháp mà 
không biết ông thầy Thiện Trang nói đúng không? Ông đang nói gì đó, hay 
là mình tu Pháp môn nào dễ hơn? Đó là Nghi. Năm triền cái này thì chúng ta 
nói nhiều rồi. 

Vậy là Vô minh là do Năm triền cái cung cấp thức ăn. Tức là Năm triền 
cái là duyên để có Vô minh, cung cấp điều kiện để hỗ trợ cho Vô minh. 

[2]Này các Tỷ-kheo, Ta nói rằng năm Triền cái có thức ăn, không 
phải không có thức ăn. Và cái gì là thức ăn cho năm Triền cái? Ba ác 
hành. (Ba ác hành là ba việc ác của thân, khẩu và ý. Ba việc ác đó chính là 
10 bất thiện. Thân thì sát, đạo, dâm (tức là thân làm việc sát sanh, trộm cướp, 
tà dâm hay tà hạnh). Còn miệng là 4: nói lời vọng ngữ (nói dối), nói lưỡi đôi 
chiều, nói lời thêu dệt, nói lời thô ác. Còn ý có 3, là: Tham, Sân và Si (Si 
thường gọi là Tà kiến). Đó là ba ác hành, là thức ăn cho Năm triền cái. Do 
mình làm [điều] đó, cho nên mình có [Vô minh] này).  

[3]Cần phải trả lời như vậy. Này các Tỷ-kheo, Ta nói rằng ba ác 
hành có thức ăn, không phải không có thức ăn. Và cái gì là thức ăn cho 
ba ác hành? Các căn không chế ngự, cần phải trả lời như vậy. (Từ ba ác 
hành có thức ăn là các căn không được chế ngự, tức là mình không chế ngự 
được Sáu căn của mình).  



 
 

31 

[4]Này các Tỷ-kheo, Ta nói rằng, các căn không chế ngự có thức 
ăn, không phải không có thức ăn. Và cái gì là thức ăn cho các căn không 
chế ngự? Không chánh niệm tỉnh giác, cần phải trả lời như vậy. (Tại sao 
các căn không chế ngự? Thức ăn của nó là không chánh niệm tỉnh giác). 

[5]Này các Tỷ-kheo, Ta nói rằng không chánh niệm tỉnh giác có 
thức ăn, không phải không có thức ăn. Và cái gì là thức ăn cho không 
chánh niệm tỉnh giác? Phi như lý tác ý, cần phải trả lời như vậy. (Không 
chánh niệm tỉnh giác có thức ăn là phi như lý tác ý, tức là không tác ý giống 
như kinh, pháp của Phật).  

[6]Này các Tỷ-kheo, Ta nói rằng phi như lý tác ý có thức ăn, 
không phải không có thức ăn. Và cái gì là thức ăn cho phi như lý tác ý? 
Không có lòng tin, cần phải trả lời như vậy. (Rồi không như lý tác ý là do 
đâu? Thức ăn của nó là do không có lòng tin).  

[7]Này các Tỷ-kheo, Ta nói rằng không có lòng tin có thức ăn, 
không phải không có thức ăn. Và cái gì là thức ăn cho không có lòng 
tin? Không nghe diệu pháp, cần phải trả lời như vậy. (Không có lòng tin 
là do đâu? Là do không nghe diệu pháp).  

[8]Này các Tỷ-kheo, Ta nói rằng, không nghe diệu pháp có thức 
ăn, không phải không có thức ăn. Và cái gì là thức ăn cho không nghe 
diệu pháp? Không giao thiệp với bậc Chân nhân, cần phải trả lời như 
vậy. (Không nghe Diệu pháp là do đâu? Là đo không giao thiệp với bậc Chân 
nhân). 

Đức Phật tổng kết lại đoạn như sau (tóm tắt thôi nha, để mình hiểu ý 
chính thôi): 



 
 

32 

Như vậy, này các Tỷ-kheo, không giao thiệp với bậc Chân nhân 
được viên mãn, thời làm viên mãn không có nghe diệu pháp; không có 
nghe diệu pháp được viên mãn, thời làm viên mãn không có lòng tin; 
không có lòng tin được viên mãn, thời làm viên mãn phi như lý tác ý. 
(Tức là do dòng đó, Đức Phật nói lại thôi, nhưng chữ ngài Minh Châu viết 
không rõ lắm, nhiều khi quý vị đọc không hiểu). 

Như vậy, đây là thức ăn cho Vô minh này, và như vậy là sự viên 
mãn. 

Về bài kinh này, Thiện Trang có tóm tắt như sau: 

Tóm tắt Kinh (10.61) Vô Minh: Avijjā – Kinh Tăng Chi Bộ 

Chuỗi tầng phiền não và con đường giải thoát hết Vô minh 

TT Loại phiền não Pháp Đối trị 

1 Không giao thiệp với bậc Chân nhân Giao thiệp với bậc Chân nhân 

2 Không nghe Diệu pháp Nghe Diệu pháp 

3 Không có lòng tin Lòng tin 

4 Không như lý tác ý Như lý tác ý 

5 Không chánh niệm tỉnh giác Chánh niệm tỉnh giác 

6 Không chế ngự các căn Chế ngự các căn 

7 3 ác hành 3 thiện hành 

8 Năm triền cái Tứ niệm xứ 

9 Vô minh 7 Giác chi 



 
 

33 

Phiền não của chúng ta là từ do không giao thiệp với bậc Chân nhân 
(Chân nhân tức là A-la-hán. Bây giờ không có A-la-hán thì [có] những người 
tu tốt, đúng Chánh pháp). Do mình không giao thiệp với những người đó nên 
mình không chịu nghe Diệu pháp (tức là Phật pháp, Chánh pháp của Phật). 
Rồi do không nghe Diệu pháp nên không có lòng tin. Giống như bây giờ nhiều 
người tu theo pháp môn tà, là do không nghe Diệu pháp của Phật, nên họ tin 
theo tà đạo. Rồi do mình không có lòng tin nên mình không có như lý tác ý 
(hay phi như lý tác ý), tức là suy nghĩ của mình sai. Ví dụ quý vị tin có cõi 
nào đó [để] đi về, rồi quý vị tin là có người rước mình lên, đưa mình đi. Đó 
là không như lý tác ý. Nếu mình học, mình hiểu chúng sanh là thừa tự của 
nghiệp, tự mình đi theo nghiệp của mình, thì mình sẽ như lý tác ý. Còn không 
như lý tác ý thì đưa đến không chánh niệm tỉnh giác. 

 Chánh niệm tỉnh giác là sao? Ở đây Thiện Trang có làm bảng chú thích 
theo chú giải: 

*Chánh niệm (sati): ghi nhớ, nhận biết và an trú đúng nơi đối tượng 
đang hiện hữu. 

·  Không quên đang thân – thọ – tâm – pháp. (Tức là mình tu Tứ niệm 
xứ là mình đang có Chánh niệm đúng không?) 

· Không chạy theo quá khứ hay tương lai. (Đó gọi là mình có Chánh 
niệm). 

· Thấy rõ đang là (yathā-bhūta). (Ví dụ như ta thấy ta đang đau, thì 
biết đau thôi, thân đang đau. [Hoặc] thấy người ta đang sân thì biết đang 
sân. Biết cảnh rất rõ như vậy gọi là Chánh niệm). 

*Tỉnh giác (sampajañña): biết rõ, biết đúng, biết mục đích (mình phải 



 
 

34 

biết rõ, biết đúng, biết mục đích mình đang làm cái gì). Gồm 4 mặt: 

1. Biết rõ mục đích (sātthaka) – việc này có lợi cho tu tập không? 
(Tức là mình đang sống mà mình cũng không biết việc nào có lợi hay không? 
Nhiều người không có chánh niệm tỉnh giác là vì quý vị không nắm được 
kiến thức này. Nhiều người cứ làm thôi, nhưng họ không có suy nghĩ là việc 
này có lợi cho tu tập giải thoát của mình hay không?) 

2. Biết rõ thích hợp (sappāya) – có đúng lúc, đúng chỗ không? 
(Nhiều người đi tu tập đúng lúc, đúng chỗ hay không? Ví dụ mình đi đến chỗ 
hát Karaoke ầm trời, mà mình kêu tu Bát quan trai, đó là không đúng lúc, 
không đúng chỗ, đúng không?) 

3. Biết rõ phạm vi (gocara) – tâm có vượt khỏi đề mục không? (Tức 
là mình đang tu đề mục gì đó, ví dụ mình đang tu đề mục Tứ niệm xứ, quán 
Thân - Thọ - Tâm - Pháp. Thì mình thấy là mình có đang chạy ra ngoài khỏi 
Thân - Thọ - Tâm - Pháp không? Đó là tỉnh giác). 

4. Biết rõ không si mê (asammoha) – có thấy vô thường, vô ngã 
không? Tức là trí biết đi kèm chánh niệm. 

Quý vị vừa có chánh niệm, vừa có tỉnh giác, như vậy gọi là chánh niệm 
tỉnh giác. Chánh niệm tỉnh giác này coi vậy mà không dễ tu đâu nha, nhiều 
người mơ mơ màng màng. Quý vị muốn biết có chánh niệm tỉnh giác hay 
không, thì quý vị nhớ giùm [những điều] này. Cho nên phải tu tập Tứ niệm 
xứ, lúc nào cũng đang biết hết. Không nghĩ về quá khứ, chuyện qua rồi thì 
quên đi, đừng có nghĩ chuyện hôm qua ông chồng chửi gì đó, rồi nhớ hoài. 
Chuyện tương lai chưa đến thì đừng có nhớ. Đó là bài Kinh Nhất Dạ Hiền 
Giả đó. Rồi thấy rõ mọi thứ có đang diễn biến như thế nào đó. Rồi mình biết 
rõ bốn mục đích, biết rõ có phù hợp cho tu tập hay không? Có lợi ích cho tu 



 
 

35 

tập hay không? Có đúng lúc hay không? Nói việc gì có đúng lúc, đúng chỗ 
hay không? Tâm có vượt khỏi đề mục mình đang tu hay không? Có thấy Vô 
thường, Vô ngã hay không? Giống như [quý vị] mê con quá, đang nghĩ về 
con, niệm con, vậy thì đâu có thấy Vô thường, Vô ngã đâu. 

Cho nên Thiện Trang vẽ ra 9 dòng này là rõ ràng nhất: 

 

Giải thích: 

*Chân nhân: A-la-hán. 

*Diệu pháp: Chánh pháp của Phật. 

*Không có lòng tin: Không tin Phật pháp. 

*Phi như lý tác ý: Không tác ý theo tinh thần Phật pháp. 

*Các Căn: Tai, Mắt, Mũi, Lưỡi, Thân, Ý. 



 
 

36 

* Ba ác hành: 3 nghiệp ác của Thân, khẩu, ý: Sát sanh, trộm cướp, Tà 
hạnh; Nói dối, nói hai lưỡi, nói lời thô ác, nói lời phù phiếm; Tham, sân, Tà 
kiến. 

* Năm triền cái: Tham, Sân, Trạo hối, Hôn trầm Thụy miên, Nghi. 

* Vô minh: Không thấy như thật về Tứ đế: Khổ, Tập, Diệt, Đạo. 

 Bắt đầu từ mình không giao thiệp với bậc Chân nhân -> dẫn đến không 
nghe được Chánh pháp của Phật (không nghe Diệu pháp) -> dẫn đến mình 
không có lòng tin đối với Chánh pháp của Phật -> rồi từ đó mình không như 
lý tác ý (tức là mình tác ý không đúng theo Phật pháp) -> từ không như lý 
tác ý nên mình không có chánh niệm tỉnh giác. Không chánh niệm tỉnh giác 
là do từ đây. Cho nên mấy người không có chánh niệm tỉnh giác là do chưa 
đủ lòng tin đối với Phật, Pháp và Tăng. Hoặc là quý vị không có như lý tác 
ý, vì sao không như lý tác ý? Vì có biết gì đâu, hoặc không nhớ gì hết, không 
có chánh niệm tỉnh giác.  

 Từ không có chánh niệm tỉnh giác -> không chế ngự được các căn. Tức 
là Sáu căn: Mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý chạy lung tung hết, chạy nơi này nơi 
kia, chạy theo cảnh. Thấy cảnh đẹp là: Ơ! Đẹp đẹp đẹp. Rồi nghe thấy âm 
thanh hay quá, hay quá, hoặc là nhạc hay quá, hoặc là khó chịu quá, khó chịu 
quá. Đó là không chế ngự được các căn. Hoặc mũi thấy ôi hôi quá hôi quá, 
hoặc là thơm quá, thơm quá! Vậy là mình bị chạy theo rồi. Đó là do thiếu 
chánh niệm tỉnh giác, nên dẫn đến như thế. 

Từ không có chánh niệm tỉnh giác -> không khống chế được các căn 
-> nên mới làm ba việc ác (Ba ác hành: ác trên thân, ác trên miệng và ác 
trên ý) -> từ đó sinh ra Năm triền cái (Tham dục, Sân hận, Hôn trầm Thụy 
miên, Trạo hối và Nghi) -> sanh ra Vô minh. [Do] Vô minh nên luân hồi. 



 
 

37 

Cho nên mình luân hồi là do mình đi theo vòng này, 9 điều này, mà những 
điều [đó] đích đến cuối cùng là đưa mình vào Vô minh. 

Cho nên ai hiểu bài này thì biết tu tập ở đâu. Hôm nay giải thích rất rõ 
chánh niệm tỉnh giác rồi đó. Quý vị để ý! Tóm lại bài kinh này dài như vậy, 
quý vị có thời gian thì quý vị đọc nha.  

Đoạn sau, Đức Phật có đưa ra một ví dụ:  

Ví như, này các Tỷ-kheo, (1) trên một ngọn núi có mưa rơi nặng 
hột; (2) nước mưa ấy chảy xuống theo sườn dốc; (3) làm đầy các hang 
núi, các kẽ núi, các thung lũng; (4) sau khi làm đầy các hang núi, các kẽ 
núi, các thung lũng, chúng làm đầy các hồ nhỏ. (5) Sau khi làm đầy các 
hồ nhỏ, chúng làm đầy các hồ lớn; (6) sau khi làm đầy các hồ lớn, chúng 
làm đầy các sông nhỏ; (7) sau khi làm đầy các sông nhỏ, chúng làm đầy 
các sông lớn; (8) sau khi làm đầy các sông lớn, chúng làm đầy biển cả. 
(9) làm đầy đại dương. Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, không giao thiệp với 
các bậc Chân nhân được viên mãn, thời làm viên mãn không có nghe 
diệu pháp; không có nghe diệu pháp được viên mãn, thời làm viên mãn 
không có lòng tin; không có lòng tin được viên mãn, thời làm viên mãn 
phi như lý tác ý; phi như lý tác ý được viên mãn, thời làm viên mãn 
không chánh niệm tỉnh giác; không chánh niệm tỉnh giác được viên 
mãn, thời làm viên mãn các căn không chế ngự; các căn không chế ngự 
được viên mãn, thời làm viên mãn ba ác hành; ba ác hành được viên 
mãn (ác trên thân, ác trên miệng, ác trên ý, thật ra là 10 ác), thời làm viên 
mãn năm Triền cái, năm Triền cái được viên mãn, thời viên mãn Vô 
minh.   

Như vậy, đây là thức ăn của Vô minh, và như vậy là sự viên mãn. 



 
 

38 

Cho nên ai có Năm triền cái là do 10 ác này. Có nhiều người thắc mắc: 
“Con có làm gì ác đâu mà con buồn ngủ quá, con hôn trầm quá, hoặc là con 
tham quá, con sân, con hoài nghi, con trạo cử, phóng dật?” Thật ra là quý vị 
làm ác chứ. Trong 10 ác đó, quý vị có làm, làm ở đâu? Nhiều người nói: “Con 
đâu có làm gì ác đâu thầy”. Có! Làm ở ba nghiệp: Thứ nhất là mình còn nói 
dối, còn hung dữ, nói lời thô ác. Điều mà quý vị không thấy nhiều nhất là 
chỗ nào quý vị biết không ạ? Là trong ba nghiệp: Tham, Sân, Si (Tà kiến). 
Tham là quý vị còn ham cái này, ham cái kia, còn mong con cái học giỏi, tính 
toán tiền bạc. Mong [thì] tâm chạy, nên tốn năng lượng. Rồi tham không 
được thì sân, khó chịu chuyện này, khó chịu chuyện kia. Rồi bất mãn... đều 
là sân. Rồi tự mình ghét mình, bực mình với mình là ‘sao tu không được, sao 
chưa chứng quả v.v…’ thì có Triền cái thôi. Từ Triền cái đó cho nên có Vô 
minh. Muốn diệt thì mình phải tu một loạt các thứ như vậy, coi như 9 tầng 
để tu tập. Nếu mình làm như vậy thì mình sẽ giải quyết [được].  

Phần sau Đức Phật dạy cách tu, Thiện Trang xin phép không đọc nguyên 
văn của kinh, [chỉ] tóm tắt thôi. 

Và này các Tỷ-kheo, Ta nói minh giải thoát (ngược lại là hết Vô minh) 
có thức ăn, không phải không có thức ăn. Và cái gì là thức ăn cho minh 
giải thoát? Bảy giác chi (tức là mình phải tu Bảy giác chi), cần phải trả lời 
như vậy. Này các Tỷ-kheo, Ta nói rằng Bảy giác chi có thức ăn, không 
phải không có thức ăn. Và cái gì là thức ăn cho Bảy giác chi? Bốn niệm 
xứ, cần phải trả lời như vậy. Này các Tỷ-kheo, Ta nói rằng Bốn niệm xứ 
có thức ăn, không phải không có thức ăn. Cái gì là thức ăn cho Bốn niệm 
xứ? Ba thiện hành, cần phải trả lời như vậy. (Muốn tu được Tứ niệm xứ 
thì phải có thức ăn, tức là cung cấp năng lượng cho nó là Ba thiện hành (tức 
là 10 thiện [trên] thân, khẩu, ý. Thân có 3: Đừng có sát sanh, đừng có trộm 



 
 

39 

cướp, đừng có tà dâm. Miệng có 4: Đừng có nói dối, đừng có nói lưỡi đôi 
chiều, đừng có nói lời hung ác, đừng nói lời thêu dệt. Ý có 3: Đừng có Tham, 
Sân, Tà kiến). Mình phải giảm bớt những điều đó thì mình tu Tứ niệm xứ 
mới được. Nhiều người không tu Tứ niệm xứ được là do những điều đó). Ta 
nói như rằng ba thiện hành có thức ăn, không phải không có thức ăn. 
Cái gì là thức ăn cho ba thiện hành? Các căn được chế ngự, cần phải trả 
lời như vậy. (Tức là quý vị phải quan sát biết ngay tâm mình, căn mắt của 
mình đang mê sắc rồi đó. Chế ngự không phải là mình không thấy, mình thấy 
nhưng mình đừng chạy theo nó. Ví dụ mắt thấy cảnh đẹp thì đừng có ham: 
‘Ôi, đẹp quá, đẹp quá’ là quên hết trơn. Hoặc là khó chịu quá, khó chịu quá, 
thì không được. Tai nghe tiếng cũng vậy, mũi ngửi hương, lưỡi nếm vị cũng 
vậy. Tức là nếm ngọt, bùi, cay đắng… là mình dừng ngay, như vậy thì mới 
được. Rồi thân xúc chạm và ý nghĩ lung tung. Phải tu mấy tầng như vậy, chứ 
không là không được đâu). 

Này các Tỷ-kheo, Ta nói rằng các căn được chế ngự có thức ăn, 
không phải không có thức ăn. Cái gì là thức ăn cho các căn được chế 
ngự? Chánh niệm tỉnh giác, cần phải trả lời như vậy. (Thật ra người tu 
được là phải có chánh niệm tỉnh giác. Tức là mình phải biết đang là cảnh gì, 
biết lúc đó phù hợp hay không phù hợp v.v… [phải] chánh niệm tỉnh giác. 
Cho nên nhiều người rớt ngay từ đầu, chánh niệm tỉnh giác không có nên 
sau đó tu không được). Này các Tỷ-kheo, chánh niệm tỉnh giác có thức 
ăn, không phải không có thức ăn. Cái gì là thức ăn cho chánh niệm tỉnh 
giác? Như lý tác ý, cần phải trả lời như vậy. (Muốn có chánh niệm tỉnh 
giác thì mình phải từ như lý tác ý. Tức là mình phải biết được pháp này đúng 
hay sai theo Chánh pháp, mình suy nghĩ gì cũng đều phù hợp theo Chánh 
pháp). Này các Tỷ-kheo, Ta nói rằng, như lý tác ý có thức ăn, không phải 



 
 

40 

không có thức ăn. Cái gì là thức ăn cho như ý tác ý? Lòng tin, cần phải 
trả lời như vậy. (Muốn suy nghĩ phù hợp theo Chánh pháp thì mình phải có 
lòng tin). Này các Tỷ-kheo, Ta nói lòng tin có thức ăn, không phải không 
có thức ăn. Cái gì là thức ăn cho lòng tin? Nghe diệu pháp, cần phải trả 
lời như vậy. (Muốn có lòng tin thì phải nghe được Diệu pháp, nghe được 
Chánh pháp của Phật). Này các Tỷ-kheo, Ta nói rằng nghe diệu pháp có 
thức ăn, không phải không có thức ăn. Cái gì là thức ăn cho nghe diệu 
pháp? Giao thiệp với bậc Chân nhân, cần phải trả lời như vậy. (Muốn 
nghe được Chánh pháp của Phật thì phải giao thiệp với bậc Chân nhân (bậc 
Chân nhân là A-la-hán). Nhưng mình đâu biết ai là bậc A-la-hán, thì mình 
ráng tìm tới tiêu chuẩn là người có Chánh kiến, người có tri kiến chính xác. 
Chứ bây giờ đâu biết ai là A-la-hán đúng không? Ai là Tam quả, ai là Nhị 
quả, Tu-đà-hoàn, thì mình phải so sánh. Cho nên mình phải học kinh rồi mình 
so sánh người giảng có đúng không? 

Như vậy, này các Tỷ-kheo, giao thiệp với bậc Chân nhân được 
viên mãn thời làm viên mãn nghe diệu pháp; nghe diệu pháp được viên 
mãn thời làm viên mãn lòng tin; lòng tin được viên mãn, thời làm viên 
mãn như lý tác ý; như lý tác ý được viên mãn, thời làm viên mãn chánh 
niệm tỉnh giác; chánh niệm tỉnh giác được viên mãn, thời làm viên mãn 
các căn được chế ngự; các căn được chế ngự được viên mãn, thời làm 
viên mãn ba thiện hành; ba thiện hành được viên mãn, thời làm viên 
mãn Bốn niệm xứ; Bốn niệm xứ được viên mãn, thời làm viên mãn Bảy 
giác chi; Bảy giác chi được viên mãn, thời làm viên mãn minh giải thoát. 

Như vậy, đây là thức ăn của minh giải thoát, và như vậy là sự viên 
mãn.  

Đức Phật lấy lại ví dụ hạt mưa như ban nãy, y chang như vậy: 



 
 

41 

Ví như, này các Tỷ-kheo, trên một ngọn núi có mưa rơi nặng hột, 
nước mưa chảy xuống theo sườn dốc, làm đầy các hang núi, các kẽ núi, 
các thung lũng; sau khi làm đầy đầy các hang núi, các kẽ núi, các thung 
lũng, chúng làm đầy các hồ nhỏ. Sau khi làm đầy các hồ nhỏ, chúng làm 
đầy các hồ lớn. Sau khi làm đầy các hồ lớn, chúng làm đầy các sông 
nhỏ. Sau khi làm đầy các sông nhỏ, chúng làm đầy các sông lớn. Sau khi 
làm đầy các sông lớn, chúng làm đầy biển cả. Như vậy, là thức ăn của 
biển lớn, của đại dương, và như vậy là sự viên mãn. 

Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, giao thiệp với bậc Chân nhân được 
viên mãn, thời làm viên mãn nghe diệu pháp; nghe diệu pháp được viên 
mãn, thời làm viên mãn lòng tin; lòng tin được viên mãn thời làm viên 
mãn như lý tác ý; như lý tác ý được viên mãn, thời làm viên mãn chánh 
niệm tỉnh giác; chánh niệm tỉnh giác được viên mãn, thời làm viên mãn 
các căn được chế ngự; các căn chế ngự được viên mãn, thời làm viên 
mãn ba thiện hành; ba thiện hành được viên mãn, thời làm viên mãn 
Bốn niệm xứ; Bốn niệm xứ được viên mãn, thời làm viên mãn Bảy giác 
chi; Bảy giác chi được viên mãn, thời làm viên mãn minh giải thoát. 

Như vậy là thức ăn của minh giải thoát, và như vậy là viên mãn. 

(10.61) Vô Minh: Avijjā – Kinh Tăng Chi Bộ. 

 Thiện Trang xin phép tóm tắt lại: 

Tóm tắt Kinh (10.61) Vô Minh: Avijjā – Kinh Tăng Chi Bộ 

Chuỗi tầng phiền não và con đường giải thoát hết Vô minh 

TT Loại phiền não Pháp Đối trị 

1 Không giao thiệp với bậc Chân nhân Giao thiệp với bậc Chân nhân 



 
 

42 

2 Không nghe Diệu pháp Nghe Diệu pháp 

3 Không có lòng tin Lòng tin 

4 Không như lý tác ý Như lý tác ý 

5 Không chánh niệm tỉnh giác Chánh niệm tỉnh giác 

6 Không chế ngự các căn Chế ngự các căn 

7 3 ác hành 3 thiện hành 

8 Năm triền cái Tứ niệm xứ 

9 Vô minh 7 Giác chi 

Ở đây, nếu mình đối trị lại những Phiền não là các cách tu tập thôi. Ví 
dụ như hồi nãy Phiền não là do không giao thiệp bậc Chân nhân, thì bây giờ 
mình ráng giao thiệp bậc Chân nhân nhiều hơn. Không nghe Diệu pháp thì 
ráng nghe Diệu pháp. Không có lòng tin thì ráng có lòng tin. Không như lý 
tác ý thì hãy như lý tác ý. Không chánh niệm tỉnh giác thì [bây giờ] phải 
chánh niệm tỉnh giác. Không chế ngự các căn thì hãy chế ngự các căn. Ba ác 
hành thì bây giờ hãy làm ba thiện hành, tức là 10 điều thiện đó. Năm triền 
cái, bây giờ mình hãy tu Tứ niệm xứ thì bớt được Năm triền cái. Quý vị phải 
biết điều này nha! 

Quý vị để ý đi, ai tu Tịnh Độ với tu Tứ niệm xứ, mình thấy thấy khác 
nhau rất  nhiều. Hồi xưa Thiện Trang tu Tịnh Độ, niệm Phật, có khi buồn ngủ 
quá. Nếu thiếu ngủ là buồn ngủ kinh khủng lắm, đi [kinh hành] có khi không 
thấy đường luôn. Nếu mình tu Thiền chỉ, buồn ngủ thì buồn ngủ rồi, nhưng 
tu Tứ niệm xứ thì quý vị đi rất rõ ràng, không buồn ngủ đâu. Vì sao không 
buồn ngủ? Quý vị phải biết đi nha, nhiều người cũng không biết đi nữa. Ví 



 
 

43 

dụ như [tu] Tứ niệm xứ, lúc mình đi nhanh thì mình sẽ không cảm giác được, 
thì mình đi chậm lại. Nếu quý vị buồn ngủ thì hãy giở chân lên, từ từ rồi hãy 
đặt xuống. Quý vị giở chân lên phải rất từ từ [rồi] đặt xuống, mỗi lần đặt 
[chân] như vậy, làm mấy lần là tỉnh ngủ. Vì quý vị phải quan sát từng chi 
tiết.  

Rồi quý vị thấy khi đi kinh hành mà niệm Phật, người ta đi một hồi là 
vấp cái này, vấp cái kia, có sợi dây, đi qua thế nào [cũng] có người vấp. Hoặc 
là có mấy cái thảm, chỗ mối nối thảm này với thảm kia, thế nào cũng [có] 
người đá. Đó là thiếu chánh niệm tỉnh giác. Nhưng ai tu Tứ niệm xứ là sẽ 
không đá vào chỗ đó, không vấp dây, không có gì hết, không đi lung tung, 
lang tang. Bởi vì sao? Vì họ có Tứ niệm xứ, là họ quán rất rõ Thân - Thọ - 
Tâm - Pháp. Đi, ta biết đi, bước từng bước, quan sát như vậy. Cho nên đó là 
Tứ niệm xứ.  

Ở đây Tứ niệm xứ đối trị với Năm triền cái. Nhiều người hỏi làm sao 
đối trị Năm triền cái? Thì tu Tứ niệm xứ, tu nhiều [thì] được chánh niệm 
tỉnh giác, từ từ lên được. Rồi từ đó mình tu tiếp Thất giác chi thì hết Vô minh 
(Thất giác chi thì mình đã học rồi). Cho nên đó là phương pháp đối trị. 

Quý vị có thể nhớ được công thức, mình lật ngược công thức này thì 
thành công thức tu. Đây là công thức để nhận diện Phiền não. Thật ra mình 
chỉ cần nhớ ngược lại Phiền não là mình nhìn theo công thức này. Thiện 
Trang vẽ công thức này là quý vị nhớ 9 điều này, vẽ vậy cho dễ nhớ. 



 
 

44 

 

   Quý vị hãy cố gắng giao thiệp với bậc Chân nhân (bậc Chân nhân là 
những người ta tu chứng [A-la-hán]. Mà bây giờ mình không biết ai tu chứng, 
[nên] ai giảng đúng Chánh pháp, tu tốt rồi thì mình theo [người] đó) -> 
Nghe được Diệu pháp (tức là nghe được Chánh pháp của Phật) -> Có lòng 
tin -> Như lý tác ý (tức là suy nghĩ của mình, điều gì cũng phù hợp với 
Chánh pháp) -> Như lý tác ý rồi thì đưa đến Chánh niệm tỉnh giác.  

 Chánh niệm tỉnh giác thì lúc nãy nói rồi, [đó là]: ghi nhớ, nhận biết và 
an trú đúng đối tượng đang hiện hữu; không quên đang [tu] Thân - Thọ - 
Tâm - Pháp’ (nhớ giùm Tứ niệm xứ); rồi không chạy theo quá khứ hay là vị 
lai (tức là đừng nghĩ về quá khứ, đừng nghĩ về tương lai, Kinh Nhất Dạ Hiền 
Giả đó); thấy rõ mọi việc đúng là như vậy, bản chất như thế nào [thì] thấy 



 
 

45 

như vậy. Đó là Chánh niệm. 

Tỉnh giác là gì? Là biết rõ, biết đúng, biết mục đích. Gồm 4 mặt: Việc 
này có lợi cho tu tập hay không? Có đúng lúc, đúng chỗ hay không? Biết rõ 
tâm mình có đang chạy ra khỏi mấy đề mục mình đang tu Thân - Thọ - Tâm 
- Pháp hay không? Biết rõ có si mê không, có thấy Vô thường Vô ngã không? 
Nếu không thấy Vô thường, Vô ngã, [mà] thấy cái ‘ta’ to đùng, thấy ‘con ta, 
tài sản ta’, như vậy là quý vị đang si mê rồi, cho nên là mê quá sâu. Như vậy 
thì không tu được. Cho nên phải có chánh niệm tỉnh giác. 

Giao thiệp với bậc Chân nhân -> Nghe Diệu pháp -> Có lòng tin -> 
Như lý tác ý -> Chánh niệm tỉnh giác -> rồi từ đó mình mới chế ngự được 
các căn (Sáu căn: Mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý, mình đều chế ngự được) -> từ 
đó mình mới làm được 10 điều thiện (tức là Ba thiện hành về thân, ngữ và 
ý) -> từ đó mình tu Tứ niệm xứ mới hiệu quả -> từ tu Tứ niệm xứ hiệu quả 
rồi mới hết Vô minh -> hết Vô minh rồi giải thoát.  

Quý vị thấy cách tu là như vậy đó, ai hiểu được thì tu như vậy là xong. 
Hôm nay cung cấp một cách nữa, một công thức để tu, tu đến A-la-hán luôn. 
Nhưng nếu không được A-la-hán thì mình được quả thấp hơn, Tu-đà-hoàn là 
được rồi. 

   

Vi Diệu Pháp  

 Xin tới mục tiếp theo, bây giờ mình học về Vi Diệu Pháp, ôn lại Lộ trình 
tâm thời Cận tử. Hôm bữa mình học hai bài, mà hai bài đó cũng dài rồi, một 
bài là Lộ trình tâm thời Cận tử theo Ý môn và Ngũ môn. Ngũ môn tức là 
trước khi chết mình nghe, mình thấy, mình ngửi, mình nếm hay là mình xúc 
chạm, rồi mình khởi lên cửa ý (tức là suy nghĩ gì đó) rồi chết. Như vậy gọi 



 
 

46 

là Ngũ môn. Còn [Lộ trình tâm Cận tử theo Ý môn] là lúc đó mình không 
thấy, tai [không] nghe gì hết, nhưng trong đầu mình suy nghĩ gì đó rồi mình 
chết. Đó là Lộ trình tâm Cận tử Ý môn. 

Thiện Trang gom hai cái đó lại vào một bài này để nói chung về Cận tử, 
vì điều này quan trọng đối với chúng ta. Chúng ta chết, chúng ta đi về đâu 
cũng là một vấn đề rất lớn khi chưa chứng A-la-hán hoặc chưa chứng Tu-đà-
hoàn, thì càng sợ nữa. Còn nếu chứng Tu-đà-hoàn rồi thì cũng bớt sợ, vì 
không đọa Địa ngục, Ngạ quỷ, Súc sanh, không đọa A-tu-la nữa, cho nên 
không sợ. 

Hôm nay tổng kết lại, hai Lộ trình tâm đó mình đem nhập lại thì thế 
này: 

Ôn lại Lộ trình tâm thời Cận tử: 

 

Quý vị nhìn lại, bắt đầu từ Tâm hộ kiếp chạy -> Khai Ngũ môn, khai Ý 
môn hay gì đó -> Tiếp xúc cảnh -> Quan sát -> Tiếp thâu -> Đoán định gì 
đó… không biết, nhưng cuối cùng có quyết định là chỗ Đổng lực tâm này. 
Nhớ! Tâm đổng lực lúc chết là quyết định bởi gì? Mình đi tái sanh vào đâu 
(Tái tục) thì [được] quyết định bởi Đổng lực tâm. Lộ trình tâm Cận tử Ý môn 
hay là Ngũ môn thì đều có ba trường hợp thôi: Một trường hợp là 5 Tâm 
đổng lực, một trường hợp là 3 Tâm đổng lực, một trường hợp có 1 Tâm đổng 



 
 

47 

lực thôi, tùy cảnh.  

Chúng ta coi, Tâm động lực như thế nào đó, sau đó trả về Tâm hộ kiếp 
hoặc Na cảnh (có 2 Na cảnh). Có bài nào đó Thiện Trang có nói một trường 
hợp 1 Na cảnh, tài liệu đó sai. Quý vị nhớ lúc nào cũng có 2 Na cảnh, chứ 
không có 1 Na cảnh đâu. Như vậy ở đây miễn làm sao nó cũng đi đến tử thôi, 
dù có trả về Hộ kiếp, có Na cảnh hay không có Na cảnh thì cuối cùng cũng 
tới Tâm tử (chết). Như vậy cả ba trường hợp đều đưa đến chết, chết xong 
chuyển qua đời mới gọi là Tái tục. Quý vị nhớ giùm điều này. 

Hôm nay, chúng ta sẽ học kĩ về Tâm tử và Tâm tái tục hơn, để chúng ta 
nói riêng. 

1. Về Tâm tử (cuti-citta) và Tâm tái tục (Tái sanh: paṭisandhi): 

a.Tâm tử: 

 + Tâm tử là Tâm quả (đầu tiên nó là Tâm quả, chứ không phải Tâm 
nhân, cũng không phải Tâm hành mà là Tâm quả). Nhưng không phải là 
“quả trực tiếp” của chính các Tâm đổng lực (javana) (tức là nó không 
phải quả của tâm Đổng lực đâu), vừa chạy ở cận tử, mà là quả của nghiệp 
(kamma) đã chín muồi. 

 + Các Tâm đổng lực cận tử (màu đỏ) chỉ làm duyên mạnh (đặc biệt 
là tác ý cuối cùng) để: quyết định nghiệp nào trổ, và cảnh nào (nghiệp, 
nghiệp tướng, thú tướng) xuất hiện, từ đó dẫn đến Tâm tử và Tâm tái 
tục. 

 Hồi bữa mình học, cứ nghĩ Tâm đổng lực này sẽ cho quả nào thì Tâm 
tử quả đó. Nhưng không phải! Thiện Trang không nói rõ cho quý vị, tại vì nó 
phức tạp quá nên nói tạm thôi, tới đây mới nói rõ. Là khi Tâm đổng lực này, 



 
 

48 

cho dù là 5 Tâm đổng lực hay là 3 Tâm đổng lực hay là 1 Tâm đổng lực, 
trường hợp nào đó cuối cùng chết, thì đôi khi nó là quả của [Đổng lực] này 
luôn, gọi là Cận tử nghiệp. Nhưng không phải như vậy, có khi chỉ là duyên 
thôi, đa số không phải là quả trực tiếp đâu, mà chính là duyên mạnh để cho 
nghiệp nào trong quá khứ  trổ. Cho nên đó chỉ là tác động do duyên thôi, chứ 
không phải 100% như vậy. Thì khi đó có ba kiểu xuất hiện, cảnh nào đó xuất 
hiện ra một cái rồi chết. Chết bằng tâm nào thì Tâm tái tục giống vậy, cùng 
một kiểu. Ở đây mới nói: 

b. Tâm tái tục (paṭisandhi): cũng là tâm quả, cùng loại nghiệp, cùng 
cảnh với Tâm tử. 

 Cho nên chết thế nào thì đời sau như thế đó. Quả này trổ ra như thế 
nào? Ví dụ như một người chết bằng Tâm sân trước, trước khi đó bực mình 
với đứa con, nghe tiếng nó nói gì đó, bực mình, thì như vậy Đổng lực sân 
chạy. Vậy thì trong Lộ trình tâm [có] 3, 5 hay 1 [Đổng lực] gì đó, thậm chí 
có Na cảnh nữa, nhưng sau khi chết Đổng lực Sân là duyên như vậy nên kéo 
quả nghiệp đọa vào đường Địa ngục, Ngạ quỷ, Súc sanh. Bởi vì Đổng lực sân 
là duyên để kéo quả đọa vô [đường ác]. Có khi tâm chỗ đó trổ quả luôn, 
nhưng có khi không phải, nó kéo nghiệp khác [nên] sẽ là quả Bất thiện, cho 
nên đọa Địa ngục, Ngạ quỷ, Súc sanh. 

Ví dụ như có nhiều người nói ‘tu Thiền rồi lúc này chết thì đâu có Đổng 
lực Thiền đâu, mà sao sanh về cõi Thiền được, đúng không?’ Quý vị có thắc 
mắc không ạ? Nếu tu theo Lộ trình tâm Cận tử Ý môn hoặc là chết bằng cửa 
ý hay khai Ngũ môn thì cuối cùng cũng có những Đổng lực này, thì làm sao 
mình sanh lên cõi Thiền? Đó là do vầy nè: Lúc đó dù có Đổng lực tâm nào 
đó, nhưng [do] mình có sức Thiền cũng gây sự hoan hỷ, ấn tượng Thiền 
trong thời gian tu tập mình đắc Sơ thiền, Nhị thiền, Tam thiền gì đó. Cho nên 



 
 

49 

nó lôi Tâm quả Sơ thiền, Tâm quả Nhị thiền, Tâm quả Tam thiền, Tâm quả 
Tứ thiền, do mình đắc rồi nó trổ ra từ đây, biến thành Tâm tử. Cho nên mình 
tái sanh vào cảnh Thiền từ Sơ thiền, Nhị thiền, Tam thiền, Tứ thiền là do 
đây. Chứ lúc này chết rồi, [thì] thiền đâu chỗ này, đúng không? Tức là tâm 
hoan hỷ do sức Thiền còn, trước khi chết tâm mình không bị hoại Thiền là 
còn sức mạnh. Ai tu Thiền thì mới biết, ai nhập Sơ thiền rồi thì mới thấy sự 
hoan hỷ của mình chịu đựng được. Mà nếu ai nhập Nhị thiền, Tam thiền, Tứ 
thiền là mình chịu đựng được mấy ngày, không phiền não, cứ dễ chịu. Thậm 
chí ngủ ít, rồi rất là dễ chịu. Thì trong trạng thái đó, mình chết là mình sanh 
về cõi Thiền thôi. Dù quý vị có sanh Đổng lực gì, thì thông thường lúc đó do 
tâm dễ chịu sẽ sanh Đổng lực không có sân, không có tham, không có si, thì 
chỉ sanh ra Đổng lực 8 Tâm đại thiện. 

Quý vị nhớ không ạ? Chúng ta có những Tâm đổng lực nào? Tâm đổng 
lực bình thường là 12 Tâm bất thiện, gồm: 8 Tâm tham, 2 Tâm sân, và 2 Tâm 
si. Tâm tham có 8: Tâm tham thọ xả và thọ hỷ, hợp tà kiến hay không hợp tà 
kiến, có trợ hay vô trợ. Tâm sân có 2: Tâm sân hợp phẫn nộ (lúc nào cũng 
hợp phẫn nộ), có trợ hay vô trợ. Tâm si có 2: Tâm si lúc nào cũng thọ xả, hợp 
phóng dật hoặc hợp hoài nghi. Đó là 12 Tâm bất thiện, có thể làm Đổng lực 
tâm ở chỗ này. Rồi có 8 Tâm đại thiện nữa, có thể làm Đổng lực tâm trong 
lúc chết. Đó là gì? 8 Tâm đại thiện thọ hỷ hoặc thọ xả, có hợp trí hay ly trí, 
và hữu trợ hay vô trợ. 

Quý vị phải nhớ những điều đó, thì nghe bài này mới hiểu được. Khi đó 
nó làm Đổng lực tâm như vậy, thì nó kéo ra. Ví dụ như mình hoan hỷ hoặc 
là mình cảm thấy dễ chịu thì nó kéo ra Tâm quả Sơ thiền. Mình chết bằng 
Tâm quả Sơ thiền thì từ đó mình tái tục lên cõi Sơ thiền, là lý do như vậy. 
Cho nên ‘Tâm tái tục cũng là tâm quả, cùng loại nghiệp, cùng cảnh với Tâm 



 
 

50 

tử’. Tử như thế nào thì Tâm tái tục đời sau giống như vậy. 

*Như vậy: Đổng lực cận tử không sinh ra Tâm tử, Tâm tái tục, mà 
quyết định nghiệp nào sinh ra Tâm tử, Tâm tái tục. (Đổng lực Cận tử là 
trợ duyên quyết định cho loại Tâm tử nào trổ). (Quý vị nhớ dòng này là 
được, cũng có khi nó ra Cận tử nghiệp. Nhưng thực tế thường Cận tử nghiệp 
hiện lên thôi, chỉ là trợ duyên thôi. Mà duyên này là duyên quyết định nha). 

Cho nên bây giờ muốn sanh vào cõi Người thì chịu khó phải chạy được 
dòng Tâm đổng lực lúc đó, thì phải tu tốt đúng không ạ? Tâm đại thiện mới 
kéo vô cõi Người, chứ quý vị mà sân là đọa mất rồi, quý vị tham là đọa, si là 
khả năng cũng đọa rồi, cho nên là không được. Tuy là nó không phải là quyết 
định, nhưng duyên như vậy thì kéo ra quả khác. Giống như quý vị muốn giàu 
sang, mà quý vị làm ăn thất bại thì lấy gì đâu mà giàu sang, kiểu vậy đó! Nên 
thường lúc chết, Tâm đổng lực lúc chết quan trọng lắm, quý vị phải để ý 
giùm nha, lúc chết này rất quan trọng. 

Ở đây, Thiện Trang nói rõ hơn, quý vị coi bảng chi tiết này Thiện Trang 
cố gắng làm cho gọn hết cỡ, chứ bảng này dài quá [thì] quý vị không hiểu. 

Bảng Chi Tiết cho trường hợp Tâm tử, Tâm tái tục, Cảnh giới 
TT Cảnh giới Tâm tử, Tâm tái 

tục 
Nhân Thọ Ghi chú 

1 Địa ngục Tâm quả Bất thiện 
vô nhân 

0 Xả Nghiệp cực ác, Tà 
kiến 

2 Ngạ quỷ Tâm quả Bất thiện 
vô nhân 

0 Xả Nghiệp tham ác, 
bỏn xẻn 

3 Súc sanh Tâm quả Bất thiện 
vô nhân 

0 Xả Nghiệp si (Tà 
kiến) 



 
 

51 

4 A-tu-la Tâm quả Bất thiện 
vô nhân 

0 Xả Nghiệp sân, ganh 

(Gồm 7 Tâm quả Bất thiện Vô nhân) 
5 Người có trí  

(Người, Trời 
dục giới) 

Tâm đại quả 3 Hỷ/ 
xả 

Có thể chứng: 
Thánh, Thiền 

6 Người không 
trí 

(Người, Trời 
dục giới) 

Tâm đại quả 2 Hỷ/ 
xả 

Không chứng: 
Thánh, Thiền. 

(Gồm 8 Tâm đại quả) 
7 Lạc vô nhân 

(Người) 
Tâm quả Vô nhân 0 Hỷ Có phước, không 

trí… 
8 Xả vô nhân 

(Người, chư 
thiên cấp 

thấp) 

Tâm quả Vô nhân 0 Xả Rất hiếm 

9 Chư thiên Sắc 
giới 

Tâm quả thiền Sắc 
giới (5 loại) 

3 Hỷ/xả Sơ thiền đến Ngũ 
thiền 

10 Chư thiên Vô 
sắc giới 

Tâm quả thiền Vô 
sắc (5 loại) 

3 Xả 4 tầng trời Sắc 
giới 

 Ở đây gom lại cho ngắn, chứ không là nhiều cảnh giới lắm. Mình xếp 
cột thứ nhất là Thứ tự; cột thứ hai là Cảnh giới; cột thứ ba là Tâm tử với 
Tâm tái tục (vì hai tâm này giống nhau, chết Tâm nào thì tái sanh, tái tục tiếp 
theo là sanh cõi đó); Nhân ở đây là mình xét Vô nhân, Nhị nhân, Tam nhân; 
và Thọ là mình xét thọ xả hay thọ hỷ; tiếp theo [cột thứ tư] là Nghiệp; cột 



 
 

52 

[thứ năm] là Ghi chú. 

1. Hạng người đọa Địa ngục: lúc này Tâm tử với Tâm tái tục là gì? 
Chạy Đổng lực nào không biết, nhưng chắc chắn lúc đó thường Tâm sân thì 
hay đọa Địa ngục lắm. [Tâm tử với Tâm tái tục] là Tâm quả Bất thiện Vô 
nhân, quý vị nhớ Tâm quả Bất thiện Vô nhân này không? Quý vị không nhớ 
thì quý vị coi lại bài đó, thì khi đó nhân là không. Tại vì sao? Không có vô 
tham, không có vô sân, vô si gì hết. Tham, Sân, Si có trong đó, cho nên là 
không. Và lúc này họ sẽ thọ xả, tại vì sao? Lúc chết thì chỉ có thọ xả thôi. 
[Ghi chú] là Nghiệp cực ác, Tà kiến dẫn lên. 

2. [Cảnh giới] Ngạ quỷ: [Tâm tử với Tâm tái tục] là Tâm quả Bất thiện 
Vô nhân. Cũng tương tự như vậy, nhưng nghiệp trổ của họ là Nghiệp tham 
ác, bỏn xẻn lúc nào đó trổ ra. Có thể lúc chết không phải như vậy, nhưng 
thường là tâm mình tham chút thì mới lôi nghiệp tham chứ, còn dính mắc, 
tham thì mới đọa Ngạ quỷ chứ. 

 3. Cảnh giới Súc sanh: [Tâm tử với Tâm tái tục] cũng là Tâm quả Bất 
thiện Vô nhân, cũng không có nhân. Rồi thọ xả. Nghiệp chủ yếu là nghiệp si, 
nghiệp Tà kiến. Ở trên là nghiệp cực ác, nghiệp Tà kiến thì đọa Địa ngục hoặc 
là đọa Súc sanh. Nghiệp tà kiến như mình kêu tu Pháp môn này mới là pháp 
của Phật, trong khi pháp đó không phải Pháp Phật. Mình không tin mà còn 
phỉ báng kinh điển Nguyên thủy nữa. Quý vị phỉ báng kinh điển Nguyên thủy 
thì chắc chắn là Tà kiến rồi, không chạy đi đâu hết. Tại vì kinh điển Nguyên 
thủy là cả hai dòng Đại thừa và Tiểu thừa đều công nhận. Cho nên nếu là quả 
Bất thiện thì mình đọa vào Súc sanh. 

4. [Cảnh giới] A-tu-la: [Tâm tử với Tâm tái tục] cũng là Tâm quả Bất 
thiện Vô nhân. Ở đây [A-tu-la] là ở cõi quỷ nha, chứ không phải A-tu-la ở 



 
 

53 

cõi Trời đâu. Và Nghiệp ganh tỵ. 

Gồm 7 Tâm quả Bất thiện Vô nhân.  

(Quý vị coi lại 7 Tâm quả Bất thiện Vô nhân là thế nào nha, bây giờ 
không nói lại. Quý vị coi lại bài đó). 

5. [Cảnh giới] Người có trí (Người, Trời dục giới): Trong Vi Diệu 
pháp gọi là Người có trí, thực ra đây là Người và Trời dục giới, cũng gọi là 
Người có trí. Tâm của họ là Tâm đại quả, Tâm đại quả này là quả của Tâm 
đại thiện (Thiện Dục giới có 8 Tâm đại thiện), lúc này là 3 nhân (Tam nhân). 
Lúc này thì họ có thể thọ hỷ hoặc thọ xả. Tức là lúc chết Tâm tử ra như vậy 
và Tâm tái tục cũng giống vậy. Có thể chứng Thiền, chứng Thánh. 

Tâm Tam nhân này, điều kiện là có 4 Tâm đại thiện, [nhưng] phải là 
Đại thiện hợp trí thì mới ra Tam nhân, hữu trợ hay vô trợ không cần biết 
nhưng phải hợp trí. Và thọ hỷ hay thọ xả không quan trọng, quan trọng là 
phải hợp trí thì mới ra Người có trí. Có trí ở đây tức là loài Người và Trời 
dục giới, thì ở đây chứng Thiền, chứng Thánh được. 

6. Người không có trí (Người và Trời dục giới): họ không chứng 
Thiền, [không] chứng Thánh được. Họ cũng tái sanh hay là chết, lúc đó quả 
nghiệp, Tâm tử sẽ là Tâm đại quả nhưng thiếu trí (gọi là ly trí). Vì nó là quả 
của Tâm đại thiện ly trí (có 4 tâm, quý vị nhớ cái bảng đó thì quý vị mới hiểu 
được), cũng có thể thọ hỷ hoặc thọ xả. 

Gồm 8 Tâm đại quả. 

7. Lạc vô nhân (Người): Có một hạng người gọi là người Lạc vô nhân 
(chúng ta hay nói người Lạc vô nhân) thì [Tâm tử, Tâm tái tục] là Tâm quả 
Vô nhân. Tức là lúc chết nó cho Tâm quả, mà Tâm quả này là Vô nhân, chứ 



 
 

54 

không phải Tâm quả của mấy [trường hợp] kia, như vậy thì họ cũng không 
có nhân nào hết. Họ lạc cho nên thọ hỷ, họ có phước nhưng không có trí. 
Người Lạc vô nhân thì đời này cũng có phước một chút đó quý vị, nhưng họ 
thiếu trí, tức là họ nghe pháp không hiểu, [nên] là thường không tin chánh 
pháp hoặc thậm chí người Lạc vô nhân này có thể bị tàn tật hoặc bệnh này 
bệnh kia. 

8. Xả vô nhân (Người, chư Thiên cấp thấp): Có hạng người mà chúng 
ta ít nói là người Xả vô nhân, là Người hay chư Thiên cấp thấp. [Tâm tử, 
Tâm tái tục] là Tâm quả vô nhân. Cũng vậy, thọ là thọ xả. [Ghi chú] là rất 
hiếm. Ở đây mình chia hai hạng người này ra cho rõ thôi, chứ thông thường 
người ta ghép vô làm một. 

9. Chư Thiên Sắc giới: tức là từ Sơ thiền trở lên, từ Sơ thiền đến Tứ 
thiền. [Tâm tử, Tâm tái tục] là Tâm quả thiền Sắc giới. Có 5 loại Tâm quả 
thiền Sắc giới theo Vi Diệu Pháp là: Tâm quả Sơ thiền, Tâm quả Nhị thiền, 
Tâm quả Tam thiền, Tâm quả Tứ thiền, Tâm quả Ngũ thiền. Tức là khi chết, 
người mà đắc Thiền thì Tâm quả đó trổ chỗ [Tử] này và Tái tục, như vậy thì 
người ta sẽ sanh lên cõi Thiền. 

Và quý vị nhớ, trong Vi Diệu Pháp cũng nói là khi mình sanh lên cõi 
Thiền, không phải mặc định là mình có Thiền. Sanh lên cõi Thiền chẳng qua 
là trổ Tâm quả chứ không phải Tâm nhân, cho nên lên đó không tu Thiền 
tiếp là không có Thiền. Cho nên nếu không tu Thiền tiếp thì đời sau trở lại 
Dục giới. Nếu mình tu Thiền tiếp thì mình sẽ theo Thiền đắc đó và đời sau 
cho quả ở cảnh giới đó. Ví dụ người tu đến Tứ thiền [là sanh lên] trời Quảng 
Quả, đời này đắc Tứ thiền, sanh lên trời Quảng Quả rồi mà chưa đắc Thánh 
quả, thì khi chết do mình giữ được Thiền, nên lúc chết Tâm tử đó trổ ra quả 
đó (Tâm quả Tứ thiền của Kinh tạng tức là Tâm quả Ngũ thiền) và sinh vào 



 
 

55 

trời Quảng Quả. Sau khi sanh vào Quảng Quả, mình không có Thiền mà phải 
tu lại, tu lại các đề mục Thiền, tu một hồi đắc Sơ thiền thì đời sau lúc chết 
Tâm quả Sơ thiền trổ thì người ta sẽ sanh lại Sơ thiền (trời Phạm Chúng, trời 
Phạm Phụ và trời Đại Phạm).  

Đó là mình phải hiểu như vậy nha! Chứ không phải lên đó là ngon, nếu 
lên đó ngon thì còn miết luôn là không có nói. Chỉ có đắc Thánh quả là không 
mất, ví dụ như đắc Sơ quả Tu-đà-hoàn rồi thì sanh lại, sau khi mình tái sanh 
vào đâu đó thì mình vẫn là Sơ quả Tu-đà-hoàn thôi, không bao giờ mất. Nhớ! 
Từ Sơ quả lên là không mất, chứ còn Thiền là mất đó nha, đời sau vẫn phải 
tu lại từ đầu đó. Cho dù mình đắc rồi, mình sanh vào cõi đó rồi, nhưng cõi 
đó không mặc định có [Thiền], mình phải hiểu như vậy. 

10. Chư Thiên Vô sắc giới: người ta chết và tái sanh bằng Tâm quả 
thiền Vô sắc. Ở đây có 4 loại, gồm có: Không Vô Biên Xứ, thì Tâm quả của 
họ là Tâm quả Không Vô Biên Xứ. Nếu sanh về trời Vô Sở Hữu Xứ thì Tâm 
quả của họ lúc chết là Tâm quả Vô Sở Hữu Xứ. [Tương tự với] Không Vô 
Biên, Thức Vô Biên, và Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ. Như vậy là có 4 tầng 
trời của Sắc giới. 

Quý vị nhớ như vậy là hiểu được, khi nào chết [tâm] như thế nào thì 
quý vị mới nắm được. Hôm nay mình làm rõ hơn rồi, bảng này vẫn là tóm 
tắt, chưa phải chi tiết lắm, nhưng đại ý mình hiểu như vậy đã, sau này mình 
học thêm. Cho nên lúc chết Tâm đổng lực này quan trọng, mình hãy cố gắng 
như lý tác ý để Tâm đổng lực này tốt, thì Tâm quả này sẽ trổ ra tốt, do nó là 
duyên mạnh. Nhớ là duyên này rất mạnh, đặc biệt tác ý cuối cùng để quyết 
định nghiệp nào trổ, để từ đó mình đi đâu. 

Chúng ta dừng ở đây, để bữa sau mình học Lộ trình tâm Chiêm bao, chứ 



 
 

56 

học nhiều quá quý vị cũng không nhớ hết. [Bảng] này quý vị có thể coi lại, 
thế nào là 7 Tâm quả bất thiện Vô nhân, 8 Tâm đại quả. Quý vị coi lại, mấy 
[trường hợp] này dễ nhớ lắm, không có gì khó đâu. Quý vị nhớ coi lại, nếu 
quý vị không coi lại thì mình không biết. Học Vi Diệu Pháp khó cho nhiều 
người là vì cần có nhiều kiến thức cũ, nói thì không hết được, nghe thì nhiều 
khi cũng mơ mơ màng màng. Quý vị cứ nhớ lúc sắp chết như thế nào, thì 
khả năng đi theo tâm như thế, quý vị nghe như vậy là quý vị hiểu. 

Hôm nay, chúng ta tạm dừng ở đây. Quý vị nhớ giùm những kiến thức 
đó học để tu, hôm khác mình học tiếp. Mời quý vị chúng ta hồi hướng. 

“Nguyện đem công đức này 

Hướng về khắp tất cả 

Đệ tử cùng chúng sanh 

Đều sớm thành Đạo quả”. 

  


